
ISSN 3005-9089

Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениті университеті
الجامعة المصرية للثقافة  الإسلامية نور مبارك

Egyptian University of Islamic culture Nur-Mubarak

ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ
Ғылыми журнал

بحوث في الدراسات الإسلامية
مجلة علمية

Research in Islamic Studies
Scientific journal

№1 (05) 2025

Almaty, 2025

ISSN 3005-9089

Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениті университеті

الجامعة المصرية للثقافة الإسلامية نور مبارك
Egyptian University of Islamic culture Nur-Mubarak

ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ
Ғылыми журнал

بحوث في الدراسات الإسلامية
مجلة علمية

Research in Islamic Studies
Scientific journal

№3 (07) 2025

Almaty, 2025



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ
Ғылыми журналы

15.09.2023 ж. Қазақстан 
Республикасының 

Ақпарат және қоғамдық даму 
министрлігінде тіркелген.

Куәлік №KZ45VPY00077789
Журнал қазақ, араб, ағылшын 

және орыс тілінде жылына 4 рет 
жарыққа шығады.

RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES
Scientific journal

Registered in the Ministry of 
Information and Social Development 

of the Republic of Kazakhstan in 
15.09.2023 y.

Certificate №KZ45VPY00077789
The journal is published 4 times a year 

in Kazakh, Arabic, English and 
Russian languages. 

بحوث في الدراسات الإسلامية
مجلة علمية محكمة

مسجل في وزارة الإعلام والتنمية 
الاجتماعية بجمهورية كازاخستان في 

15–09–2023م 

KZ45VPY00077789 رقم الشهادة
تصدر ربع سنويا

باللغة القازاقية والعربية والإنجليزية 
والروسية.

Бас редактор: 
филол.ғ.д., профессор 

Керім Шамшәдин 

Editor-in-Chief:  
Doctor, Professor 

Kerim Shamshadin 

رئيس التحرير:  
دكتور في الفيلولوجيا، أستاذ  

كريم شامشادين 

РЕДАКЦИЯ АЛҚАСЫ:
PhD доктор Н.Т.Өтпенов (Қазақстан);
Док., проф. Ахмед Хусейн Мухаммад Ибраһим 
(Қазақстан);
PhD доктор Е.А.Оңғар (Қазақстан);
Док., проф. Мунзир Каһф (АҚШ);
Док., проф. Хайрунас Ражаб (Индонезия);
Док., проф. Русни бинт Хассан (Малайзия);
Док., проф. Р.Мухаметшин (Ресей);
Док., проф. Сейфеттин Ершахин (Түркия);
Док., проф. Али Рафет Өзкан (Түркия);
Док., проф. Ш.Ю.Зиёдов (Өзбекстан);
Филос.ғ.д., проф. Қ.А.Затов (Қазақстан); 
PhD, қауымд. проф. Қ.С.Ержан (Қазақстан). 

EDITORIAL BOARDS:
N.T.Otpenov PhD (Kazakhstan); 
Ahmed Hussein Mohamed Ibrahim Dr., professor. 
(Kazakhstan); 
E.A.Ongar PhD. (Kazakhstan); 
Monzer Kaһf.  Dr., professor. (USA);
Hairunas Rajab.  Dr., professor. (Indonesia);
Rusni Bt Hassan Dr., professor. (Malaysia);
Mukhamedshin R. Dr., professor.(Russia);
Seyfettin Ersahin Dr., professor.(Turkey);
Ali Rafet Ozkan Dr., professor. (Turkey);
Sh. Ziyodov Dr., professor. (Uzbekistan);
K.A.Zatov Dr., professor (Kazakhstan)
K.S.Yerzhan PhD, ass. Prof. (Kazakhstan)

مجلس التحرير: 
أ.د./ نوروزباي حاجي تغان أولي )كازاخستان( 

أ.د./ أحمد حسين محمد إبراهيم. )كازاخستان( 
أ.د./ إرشات أوُنغَار )كازاخستان( 

أ.د./ منذر قحف. )الولايات المتحدة الأمريكية(
أ.د./ خيرالناس رجب )إندونيسيا( 

أ.د./ رسني بنت حسان )ماليزيا(
أ.د./ ر.محمدشين )روسيا(

أ.د./ سيف الدين إرشحين )تركيا(
أ.د./ علي رافت أوزكان )تركيا(

أ.د./ زيودوف شوفوسيل )أوزبكستان(
أ.د./ خيرات زاتوف )كازاخستان(

أ.م.د./ قالماخان إيرجان )كازاخستان(

ЖАУАПТЫ РЕДАКТОР:
PhD доктор М.Махмет (Қазақстан);

ҒЫЛЫМИ РЕДАКТОРЛАР: 
PhD, қауым. проф. А.Ш.Әділбаев 
(Қазақстан);
Доктор, доц., Мухаммад Уардани 
(Қазақстан);

ТЕХНИКАЛЫҚ ХАТШЫ:
А.Н.Абуталипова 

EXECUTIVE EDITOR:
M. Makhmet. PhD (Kazakhstan);

EDITORS:
A.Sh.Adilbayev PhD, ass. Prof. 
(Kazakhstan)
Mohamed Wardani. Dr., ass. Prof. 
(Kazakhstan);

TECHNICAL SECRETARY:
A.Abutalipova

هيئة التحرير:
د./ ماخميت موراتخان )كازاخستان(

المحررون:
أ.م.د./ ألاو أديلبايف )كازاخستان(

أ.م.د./ محمد ورداني )كازاخستان(

السكرتير الفني:  
أ. أبوطالبوفا 

«Исламтану зерттеулері» журналына исламтану және дінтану салаларындағы ғылыми мақалалар жарияланады.

ҚР ҒЖБМ 
Ғылым және жоғары 
білім саласындағы 
сапаны қамтамасыз 

ету комитеті

Ұлттық мемлекеттік 
ғылыми–техникалық 
сараптама орталығы

DIGITAL 
OBJECT 

IDENTIFIER

© Нұр-Мүбарак Египет ислам 
мәдениеті университеті, 2025.
050040, Алматы қаласы, Әл-Фараби д., 73.
Сайт: https://journal.nmu.edu.kz 
e-mail: islam.research@nmu.edu.kz 

 ИБ 15881
Пішімі 60х84 1/8. Көлемі 13,5 б.т. 
Тапсырыс №: 1044
Офсетті қағаз. Сандық басылым. 

Баспа журналдың ішкі мазмұнына жауап бермейді. 



ИСЛАМТАНУЛЫҚ ЗЕРТТЕУЛЕР

ИСЛАМ АҚИДАСЫ, ФИҚҺ (ШАРИҒАТ), АХЛАҚ (СОПЫЛЫҚ),  
СИЯР ШАРИФ, ИСЛАМ ТАРИХЫ, МҰСЫЛМАН МӘДЕНИЕТІ,  

ИСЛАМ ӨРКЕНИЕТІ, ҚҰРАНТАНУ ЖӘНЕ ХАДИСТАНУ МӘСЕЛЕЛЕРІ, 
ИСЛАМ ФИЛОСОФИЯСЫ, ИСЛАМДЫҚ ҚАРЖЫ МЕН БАНК ЖҮЙЕСІ, 

ДӘСТҮРЛІ ИСЛАМ ЖӘНЕ МЕМЛЕКЕТ, МЕШІТ-МЕДРЕСЕЛЕР

البحث في الدراسات الإسلامية
العقائد الإسلامية، الفقه )الشريعة(، الأخلاق )التصوف(، السيرة النبوية الشريفة، 

تاريخ الإسلام، الثقافة الإسلامية، الحضارة الإسلامية، قضية قراءة وفهم القرآن 
 والسنة، الفلسفة الإسلامية، التمويل الإسلامي والنظام المصرفي، 

الإسلام والوسطية ونظام الدولة، المساجد والمدارس الإسلامية

RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES

ISLAMIC BELIEFS, FIQH (SHARIA), ETHICS (SUFISM), BIOGRAPHY 
OF THE PROPHET, HISTORY OF ISLAM, ISLAMIC CULTURE, ISLAMIC 
CIVILIZATION, THE ISSUE OF READING AND UNDERSTANDING THE 

QUR’AN AND SUNNAH, ISLAMIC PHILOSOPHY, ISLAMIC FINANCE AND 
BANKING, MODERATE ISLAM AND THE STATE, 

MOSQUES AND ISLAMIC SCHOOLS

ИСЛАМСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ

ИСЛАМСКИЕ УБЕЖДЕНИЯ, ФИКХ (ШАРИГА), ЭТИКА (СУФИЗМ), 
СИЯР ШАРИФ, ИСТОРИЯ ИСЛАМА, ИСЛАМСКАЯ КУЛЬТУРА, 

ИСЛАМСКАЯ ЦИВИЛИЗАЦИЯ, ЧТЕНИЯ И ПОНИМАНИЯ КОРАНА 
И СУННЫ, ИСЛАМСКАЯ ФИЛОСОФИЯ, ИСЛАМСКИЕ ФИНАНСЫ И 

БАНКОВСКАЯ СИСТЕМА, ТРАДИЦИОННЫЙ ИСЛАМ И ГОСУДАРСТВО, 
МЕЧЕТИ-МЕДРЕСЕ



ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47              https://doi.org/ 10.63727/ris202573-1

Ж.С. Сандыбаев1

1 Мақсұт Нәрікбаев университеті, Астана, Қазақстан
e-mail: Abu_tasnim@mail.ru

ҒАЗАЛИ ІЛІМІНДЕГІ АДАМ МЕН ҚОҒАМ: 
ЭТИКАЛЫҚ ҚҰНДЫЛЫҚТАР ФИЛОСОФИЯСЫ

Аңдатпа. Бұл мақалада Әбу Хамид әл-Ғазалидің адам мен қоғам қарым-қаты
насындағы этикалық құндылықтар философиясы кеңінен талданады. Ойшылдың 
«орта жол» қағидасы адамның табиғи құмарлықтары мен ашу күшін мүлдем жою 
емес, оларды ақылға бағындыру қажеттігін дәлелдейді. Ғазали жүректің тазалығы, 
еркіндік пен адамдық болмыстың мәні туралы терең ой қозғайды. Ол сұхбат әдебі, 
достық пен бауырмалдық, сапар мәдениеті, ұстаз бен шәкірт арасындағы байланыс 
сияқты қатынастардың рухани кемелденуге ықпалын айқындайды. Ғазали білім мен 
тәрбиенің бірлігін жеке тұлғаның дамуы мен қоғамдағы үйлесімнің басты тетігі ретін-
де қарастырады. Оның ілімі бойынша адам білім мен көркем мінезді игеру арқылы ғана 
қоғамға мейірім мен сүйіспеншілік дарытып, шынайы еркіндікке қол жеткізе алады.

Түйін сөздер: Ғазали, ислам философиясы, этикалық құндылықтар, адам,  қоғам, 
кемел адам, достық, сұхбат мәдениеті, ұстаз және шәкірт, мораль, этика.

جالغاس ساندىباييف
جامعة ماكسوت ناريكباييف، أستانا، كازاخستان

e-mail: Abu_tasnim@mail.ru

الإنسان والمجتمع في فكر الغزالي: فلسفة القيم الأخلاقية
الملخص: تتناول هذه المقالة فلسفة القيم الأخلاقية في علاقة الإنسان بالمجتمع عند أبو حامد الغزالي بشكل 
موسع. تؤكد قاعدة »الطريق الوسط« التي طرحها المفكر على ضرورة إخضاع الشهوات والغضب للعقل، لا القضاء 
عليها بالكامل. يناقش الغزالي بعمق نقاء القلب، والحرية، ومعنى الوجود الإنساني. كما يبرز تأثير آداب الحوار، 
والصداقة والأخوة، وثقافة السفر، والعلاقة بين المعلم والتلميذ في تحقيق الكمال الروحي. ويرى الغزالي أن وحدة 
العلم والتربية هي مفتاح تطور الفرد وتحقيق الانسجام في المجتمع. ووفقًا لتعاليمه، لا يستطيع الإنسان أن ينشر 

الرحمة والمحبة في المجتمع ويصل إلى الحرية الحقيقية إلا من خلال اكتساب العلم وحسن الخلق.
الكلمات المفتاحية: الغزالي، الفلسفة الإسلامية، القيم الأخلاقية، الإنسان، المجتمع، الإنسان الكامل، 

الصداقة، ثقافة الحوار، المعلم والتلميذ، الأخلاق.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

5
№3 (07) 2025

Zh. Sandybayev1 
1Maksut Narikbayev University, Astana, Kazakhstan

e-mail: Abu_tasnim@mail.ru

HUMAN AND SOCIETY IN AL-GHAZALI’S THOUGHT: THE 
PHILOSOPHY OF ETHICAL VALUES

Annotation. This article explores Abu Hamid al-Ghazali’s philosophy of ethical values 
in shaping the relationship between the individual and society. Central to his thought is the 
«middle path,» which calls not for suppressing natural desires or anger but for guiding them 
with reason. Al-Ghazali reflects deeply on inner purity, freedom, and the essence of human 
existence. He examines the ethics of dialogue, friendship and brotherhood, travel etiquette, 
and the teacher–student relationship as key means of spiritual growth. Knowledge and moral 
cultivation, in his view, form the foundation of personal development and social harmony. 
By uniting education with refined character, Al-Ghazali offers a comprehensive model where 
compassion, self-discipline, and the pursuit of truth enable both individual fulfillment and a 
just, balanced society.

Keywords: Al-Ghazali, Islamic philosophy, Ethical values, Human, Society, Perfect 
human, Friendship, Culture of dialogue, Teacher and student, Morality, Ethics.

Ж.С.Сандыбаев1 
1Университет Максута Нарикбаева, Астана, Казахстан

e-mail: Abu_tasnim@mail.ru

ЧЕЛОВЕК И ОБЩЕСТВО В УЧЕНИИ АЛЬ-ГАЗАЛИ: 
ФИЛОСОФИЯ ЭТИЧЕСКИХ ЦЕННОСТЕЙ

Аннотация. Статья посвящена философии этических ценностей в учении Абу 
Хамида аль-Газали о взаимоотношении человека и общества. Мыслитель развивает 
идею «золотой середины», подчеркивая необходимость не уничтожения природных 
страстей и гнева, а их подчинения разуму. Особое внимание уделено вопросам очи-
щения сердца, свободы и смысла человеческого бытия. Анализируются этика бесе-
ды, дружбы и братства, нормы поведения в путешествиях, а также отношения между 
учителем и учеником как важнейшие элементы духовного совершенствования. Газали 
рассматривает знание и нравственное воспитание как ключ к личностному росту и 
общественной гармонии. Его подход показывает, что истинная свобода и гармонич-
ное общество возможны лишь через сочетание образования, внутренней дисциплины 
и развития высоких моральных качеств.

Ключевые слова: Газали, исламская философия, этические ценности, человек, 
общество, совершенный человек, дружба, культура беседы, учитель и ученик, мораль, 
этика.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

6
№3 (07) 2025

Кіріспе.
Имам Ғазали – исламдық ой та-

рихында елеулі орын алатын ұлы ғұ
лама. Имам Ғазали, толық аты-жөні 
Әбу Хамид Мұхаммед ибн Мұхам
мед әл-Ғазали (1058-1111) Хорасан 
аймағында дүниеге келген. Ғазали 
жастайынан діни білім алып, фиқһ, 
теология, тәпсір, хадис сияқты ислам 
ғылымдарын жетік меңгерген. Имам 
Ғазалидің ең маңызды еңбектері: 
«Ихья әл-Улумиддин» (Дін ғылым
дарының қайта жаңғыруы), «Кимйә 
әс-Саадат» (Бақыт химиясы), «Әдәб 
ул-Муфрадат». «Ихья әл-Улумиддин» 
– исламдағы рухани өмірді жандан
дыру мен нығайтуға бағыт-бағдар бе
ретін жан-жақты еңбек. Ғазалидің бұл 
еңбегі ислам әлемінің ең маңызды 
философиялық және мистикалық шы
ғармаларының бірі болып саналады. 
Имам Ғазали исламдық ой тарихында 
философия мен сопылықты синтез
деді. Сопылық көзқарасымен таны-
мал болған Ғазали философиялық 
шығармаларымен де танымал. Оның 
исламдық ойға деген сыни көзқараста
ры сол кезде де, бүгінде де құрметке ие. 

Имам Ғазали еңбектері ислам 
этикасы мен руханиятының тоғыс
қан биігін көрсетеді. Ғалым өз ең
бектерінде діни құндылықтарды тек 
жалаң қағидаттармен түсіндірумен 
шектелмей, адам мен қоғам арасын
дағы берік үйлесімділікке негіздел
ген мораль философиясын ұсынды. 
Қоғамдағы адам өмірінің мәні мен 
қызметі туралы кешенді талдау жасай 
келіп, Ғазали жалпыға тән этикалық 
құндылықтар философиясын ұсынды.

Бұл мақалада Ғазали еңбектері 
негізінде адам табиғаты мен оның 

қоғамдағы орны, сондай-ақ этикалық 
құндылықтардың мәні мен мазмұны 
философиялық тұрғыдан талдана-
ды. Сонымен қатар Ғазали көзқарас
тарының қазіргі қоғамдағы рухани-
адамгершілік тәрбиеге ықпалы да қа
растырылады.

Зерттеу әдістері.
«Ғазали іліміндегі адам мен қо

ғам: этикалық құндылықтар филосо-
фиясы» тақырыбын объективті ашу 
үшін біршама зерттеу тәсілдері мен 
әдіснамалары қолданылды. Айталық, 
Имам Ғазали философиялық ойлары
ның мәні мен мағынасын ашу үшін, 
оның еңбектеріне философиялық, 
герменевтикалық талдау әдісі қол
данылды. Салыстырмалы әдістеме 
арқылы Имам Ғазалидың этикалық 
көзқарастары өзге ғалымдардың ой-
ларымен салыстырылды. Ойшыл өмір 
сүрген кезеңдегі тарихи, саяси және 
діни жағдайларды қарастыру үшін 
тарихи әдіс басшылыққа алынды. 
Сондай-ақ жүйелік әдіс арқылы адам 
мен қоғам арасындағы моралдық қа
тынастар тұтас жүйе ретінде қарас
тырылды.

Негізгі бөлім.
Ортағасыр мұсылман философи-

ясында қоғамды қайта құруға байла-
нысты қоғамдық-саяси мәселелермен 
шұғылдану әрекеті кеңінен тарады. 
Бұл шақта саяси-мемлекеттік теория-
лармен шұғылданған негізгі үш ағым 
қалыптасып үлгерді: біріншісі әрі бе-
делдісі, мұсылман құқықтанушылары 
(факиһтер) мен дін ғұламаларының 
тұжырымдамасы; екіншісі, утопия
лық теориялардың негізінде түрлі 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

7
№3 (07) 2025

«қайырымды қалаларды» жасаушы 
араб тілді перипатетиктердің тұжы
рымдамалары және үшіншісі, әт-
Таухиди, Ибн Мискауай, Ибн Туфейл
дің және т.б. саяси-әдептік теорияла-
ры.

Араб тілді перипатетиктер мен 
әдебиетші, филологтардың теорияла-
ры бір-бірінен баяндау әдісімен ере-
кшеленгенімен олардың барлығының 
жалпы мақсаты, дана басшының сана-
лы билігінің астында бақытты ғұмыр 
кешу еді. Ол үшін бірінші басшының 
бойында әл-Фараби айтқандай «із-
гілікті мінез» болуы қажет еді.

Көркем мінездің адам өміріндегі 
маңызы мен орнын көрсете білген 
сондай ғалымдардың бірі Ғазали: 
«Адам баласы тірі тұрғанда құмарлық, 
ашу, дүниесүйгіштік сияқты т.б. мі-
незден арылмайды», – деген пікір-
ді сынға алады [1, 144 б.]. Өйткені 
бұлар құмарлық мінезін нәпсіден 
түп-тамырымен алып тасау қажет 
деп түсінеді. Негізінде олай емес, 
яғни құмарлық – табиғи қажеттілік. 
Бұл қасиет белгілі бір пайда үшін 
жаратылған. Егер ол толықтай сөніп 
қалса, онда адам бір пәлекетке дұшар 
болары анық. Сол сияқты егер ашу 
қүші толықтай жоқ болса, адам өзінің 
өліміне себеп болатын нәрселерге 
қарсы күресе алмай, нәтижеде олар 
адамды жоқ етері анық.

Себебі Ғазалише адам табиға
тындағы құмарлық күші, оның мал-
мүлікке қызығушылығын оятады. 
Бұл махаббат адамды құмарлыққа 
жетектеп, тіпті дүние жинауға үндей
ді. Мақсат – бұл қасиеттерді мүлдем 
жоқ қылу емес, керісінше оларды бір 
орта өлшемге бағындыру. Сол сияқ

ты адам бойындағы ашу сипатына 
келсек, мұндағы қорқақтық пен ашу
шаңдықты тәрбиелеп, оны да көркем 
жағдайда сақтай білу қажет. Жалпы 
айтқанда, ашудың орташа деңгейіне 
иелік қылған адам – күшті адам. Ол 
оны ақылына бағындырады [2, 371 б.].  
Біз бұл жерден Ғазалидің «орташа 
деңгей» деген тұжырымдамасын ай
қын көреміз.

Жүректің сау болуы үшін дүние
құмарлыққа бой ұрмау және ысырап
шылдық пен сараңдықтан сақ болу 
шарт. Жүрек осы екеуінен (ысы
рапшылдық пен сараңдықтан) тең 
шамада алшақтаған жағдайда ғана 
кемелдікке жетеді, негізінде орта 
жол – осы. Адам дүниедегі барлық 
нәрселерді шеше алатындай құдіретті 
емес. Олардың шешетіні – адам бо-
лып қалу не қалмау, шын мәнділікті 
іздеу не ауытқу, құндылықтарды 
қастерлеу, қорғау не айырылу. Яғни 
әрбір адам өз өмірінде еркіндікке 
талпыныс жасауы керек. Еркіндіктің 
өзі – мәндердің мәні. Адам өмірінің 
ақырғы мәні – еркін өмір. Еркіндік 
қана адамды адам етеді. Еркіндіктен 
бас тарту, одан ауытқу – адам үшін 
адамшылығын, түпкі табиғатын, бол-
мысын жоғалту деген сөз [3, 309 б.].

Ғазали «Ихяъу улуми’д-диннің» 
«Ақайб ул-кәлб» бөлімінде «жан» 
ұғымының мағынасын және оның 
«жүрек», «нәпсі» және «ақыл» тер-
миндерімен байланысын зерттеп, 
адамзаттың болмысын жақсырақ 
ашып көрсету үшін осы төрт ұғымның 
психологиялық, эпилогиялық бір 
мағынаға ие екендігін дәлелдеген. Рас-
ында, ол «жанның» орнына анда-санда 
басқа ұғымдарды қолданады. Ғазали 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

8
№3 (07) 2025

адам болмысының мәнін зерттеген-
де баса назар аударатын ең маңызды 
мәселе – осы рухани аспект. Себебі, 
Құдайдың әміріне мойынсұнып, есеп 
пен жауапкершілікті сезінетін, ақыл-
ой мен білімге ие, сезімдік шектен тыс 
болмысты қабылдап, ойлай алатын, 
әрі бұл дүниемен шектелмейтін өмір 
сүре алатын адам баласы – осының 
барлығына өзінің рухани болмысы 
арқылы қол жеткізеді [4, 243 б].

Сондықтан да Ғазали адамның 
қоғамда еркін ғұмыр кешуі үшін 
және қарым-қатынасты жоғарғы дең
гейде реттеп отыру үшін өзінің эти
калық тұжырымдамасын ұсынады. 
Бұл мұсылман ойшылының адам мен 
қоғам арақатынасы іліміндегі құн
дылықтар философясынан анық бай
қалады. Мұның маңыздылығы мен 
өзектілігін дәлелдеу үшін Ғазали 
көрсеткен бірнеше адамгершлік не-
гіздерге қысқаша тоқтап өтуіміз 
қажет. Мысалы: сұхбат айту, ұстаздық 
қылу, дос болу, жол жүрудің және 
шәкірт болудың негіздері секілді. 
Адам қоғамда басқалармен сүйіспен
шілікпен ғұмыр кешуі үшін осы не-
гіздерді басшылыққа алуы тиіс.

Сонымен адам мен қоғам өмі
ріндегі этикалық құндылықтардың 
бірі – сұхбаттасу негізі. Ғазалише, 
сұхбат айтатын адам басқалардан 
пайда алуы үшін олардың бойынан 
өздеріне тән ерекшеліктерді байқа
уы қажет. Сұхбатты айтатын адам 
ақылды және көркем мінезді, жаман
дықтан алшақ әрі дүниеқұмар емес 
адам болғаны жөн.

«Адам әңгімесін айтқан уақытта 
еркін және ешкімге қысымшылық 
немесе т.б. зиян келтірмей отыра-

ды. Сөйлеген кезде дұрыс сөйлей
ді. Айтылған әңгіме үшін қуанышты 
екенін көрсетіп отырады. Тыңдаушы
лардың бірі сөйлесе оны тыңдайды. 
Орташа киінеді, яғни аса қымбат 
бағалы немесе қатты ескі киімдерді 
кимейді. Сұхбатта адамдарды жаман
дыққа шақырмайды, өзінің жасаған 
ізгі амалдары жайында басқаларға 
баяндамайды» [4, 424 б.].

Сұхбат айтушы адам ешкімді ала-
ламайды, басқаның көңіліне кірбің 
түсірмейді. Өзі білмеген мәселеге 
қатысты жауап бермейді. Ашула-
ну мен асығу әрекеттерінен алшақ, 
сұрақты жақсы түсініп жауап береді. 
Сөйлеп отырғанда саусақ, қол неме-
се көз сияқты дене мүшелерімен көп 
ишарат қылмағаны жөн. Екі адам 
сөйлесіп жатқанда, олардың сөзін 
бөліп араласпайды. Сөйлеу кезегі 
өзіне келгенде және сұрақ қойылғанда 
жауап береді. Олармен қайырласқан 
кезде, қош айтысып тұрады.

«Әңгімені тыңдағысы келмеген 
адамдарға сұхбат айтылмайды. Әң
гіме таситын, пәлеқор немесе басқа
ның кемшілігін көргіш адамдармен 
сұхбат құрылмайды. Сондай-ақ жа-
ман мінезді деп танылған адамдардың 
сұхбаттарына қатыспау және олар
дың бос, пайдасыз, мән-мағынасы 
жоқ сөздеріне құлақ аспау қажет. 
Керісінше, егер олар басқаның айтқан 
сөзін тыңдайтын болса, онда оларға 
сөздерінің дұрыс емес екенін айту ке-
рек» [5, 58 б.]. 

Ойшыл қоғамның ішіндегі адам
дардың құрмет әдебін білу үшін, 
олармен сөйлескен кезде, өзінің сөй
леу мәнеріне көңіл бөлгенін жөн са-
найды. Сұхбатта пайдасыз сөздер 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

9
№3 (07) 2025

айтылмайды, сұхбаттың маңызы мен 
мазмұнын естен шығармай, соның 
шеңберінен шықпайды. Адам өзіне 
пайда алуы үшін белгілі адамдардың 
сұхбаттарына қатысып тұруы қажет. 
Ішке сәлем беріп кіреді, өзіне жақын, 
әрі ыңғайлы жерге орналасады және 
үйренгісі келген тақырып болса, 
сұрақ қойып, мәселені біліп алуға 
әрекет жасайды.

Ғазалидегі адам мен қоғам қарым-
қатынасының келесі құндылық негізі 
– достық. Адам бауырларына қатысты 
әрекет қылғанда кейбір негіздерге 
мұқият болғаны жөн. Адам бауыры-
на малымен жәрдем беруі, қажетін 
ақысыз өтеуі лазым. Бауырының сы-
рын сақтап, кемшіліктерін жасыруы, 
оны көркем есіммен шақыруы қажет. 
[9, 207 б.].

Көршісі жоқ кезде оның мүлкін 
қорғап, оған насихат айтып, қайғы
сына ортақтасып, қуанышында қуа
нып, сөйлеген уақытта сөзін бөлмей
ді. Досы қайтатын болса, орнынан 
тұрып шығарып салуы тиіс және өзі 
жақсы көрген нәрселерін, досы үшін 
де жақсы көруі керек деген секілді ке-
мелдікке жету жоларын айтады.

Адам досының айтқанына қарсы 
келмейді және онымен ұрыспайды. 
Досының балалары мен туыстарын 
жақсы көреді, оларды құрметтейді. 
Өзіне жасаған қате-кемшіліктерін 
кешіреді. Егер ол қателіктерін жал
ғастыра берсе, онда оған насихат 
айтуға тырысады. «Өлімінен соң 
оның әулетін ұмытпайды, бауырла
рымен қатынасы баяғы қалыпта жал
ғасады. Жолдас өзін досынан бір 
саты төмен санағаны жөн. Досының 
дұшпанымен достық құрмайды, до-

сымен ара-қатынасын үзуді қалап, сөз 
тасығандарға құлақ аспайды», – дейді 
Ғазали [6, 240 б.].

Ғазали антропологиялық ақиқат 
ретінде қабылдайтын ерік-жігерге 
былайша анықтама береді: «Адам 
баласы іс-әрекеттің нәтижесін және 
оның жақсылығын сезінгенде, оның 
ішінде осы жақсылықты қалауға 
және оның себептерін дайындауға 
деген ұмтылыс пайда болады, ол – 
ерік». Бұл өз кезегінде Фарабидің 
ерік туралы көзқарасына ұқсас. Де-
генмен, Ғазали бұл идеяны дамы-
тып, моральдық ерікті табиғаттың 
еркіне қайшы келетін ақыл талабы 
деп түсінеді. Сонымен қатар Ғазали 
адамгершілік өмір үшін тек ақылға ие 
болу жеткіліксіз деп есептеді. «Егер 
Құдай біздің әрекеттеріміздің салда-
рын білуге ​​мүмкіндік беретін ақыл-
ойды жаратумен қатар, осы салдарды 
қамтамасыз ету үшін органдарды іске 
қосатын агентті (ерік) жаратпаған 
болса, онда ақыл-ойдың үкімі мүлдем 
тиімсіз болар еді». «Демек, адамның 
ақыл-ойын пайдалану – тек нәпсілік 
(хайуандық) еріктен емес, Алла адам 
үшін жаратқан және салдарын бо-
лжай алатын қабілетке ие ақылға не-
гізделген жоғары ерік арқылы ғана 
мүмкін болады.»[10, 8 б].

Ғазали адам бойындағы жақсы 
қасиеттер адам діндарлығы мен 
иманының көрсеткіші деп қарайды. 
Ғазалидің пікірінше, имандылық – 
жанда бар және өркендейтін пішін 
мен әдет. Ғазали іс жүзінде жүзеге 
асырылатын жақсы немесе жаман, 
дұрыс немесе бұрыс моральдық ой-
лар мәжбүрлеусіз және қысымсыз, 
оңай және еркін түрде жасалуы ке-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

10
№3 (07) 2025

рек екенін айтады. Шынында да, мо
ральдың осы сипаттамасына сүйене 
отырып, қысым мен мәжбүрлеумен 
байланысты кез келген жағдайда 
орындалатын әрекеттер мораль сана-
тына жатпайды. Әрекеттердің ішінде 
жақсылық пен сұлулық болса, жақсы 
ахлақ, жамандық пен жамандық бол-
са, жаман ахлақ болатынын айтады.

Ғалымның «Дін туралы ілімдер
дің қайта жандануы» атты еңбегінің 
үшінші томында «Достық пен ба
уырмашылдық әдебінің кітабы» де
ген арнайы бөлім бар. Мұнда ол 
«Достық пен бауырмашылдықтың 
артықшылығы және оның шартта-
ры, мәртебелері мен пайдалары» та
қырыбы аясында достық байланы
сының күллі қыр-сырын, шарттары 
мен талаптарын жеке-жеке талдайды. 
Ойшыл көптеген достық байланы
сының адам мен қоғам өміріндегі 
құндылық қасиеттерін баяндайды. 
Мысалы, адам досына күлімсіреп, 
тәтті сөзді болмақ лазым. Достары 
хаққында жаман сөздер айтпайды, 
досынан қандайда бір машақаттың 
болған-болмағаны жайында сұрап 
тұрады. Досы өзіне жақсылық жаса-
са, оған алғысын білдіреді, оған өзі 
білетін жайттерді үйретеді, досының 
ашуын келтіретін нәрселерден алшақ 
жүреді, оның көңіліне қаяу түсірмеуге 
күш салады, онымен пікір алысып 
тұрады және оның көзқарасына құр
метпен қарауы тиіс, – деп кеңес бе-
реді.

Басқа ғалымдар немқұрайдылық 
танытып, оларға қажетті деңгейде 
көңіл бөлмеген кейбір этикалық мәсе
лелерге Ғазали арнайы тоқталып оты-
рады. Сондай әдептілік мәселелердің 

бірі – жолаушыға тән талаптар, яғни 
сапарға шыққан адамның ұстануы 
қажет ережелер жиынтығы. Бұл да 
Ғазалидің адам және қоғам ілімінде-
гі ислами құндылықтардың санатына 
жатқызған әдептілік категориялар
дың бірі еді. Себебі мұсылман фи
лософиясындағы «кемел адам» тұ
жырымдамасы бойынша – адам тек 
логос, гностик емес, ол – барлығынан 
бұрын өмір жолаушысы. Алдында 
өмірлік қиындықтар мен сынаққа 
толы ұзақ сапарға шыққан жолаушы. 
Адам – өмірлік жолдың бойында 
Құдайдың тағдырына мойынсұнып, 
өз болмысының мақсатын түсінуге 
тырысқан пенде. Ибн Туфейілдің 
«әл-Қисса ’ан Хаййа» (Хаййя туралы 
қисса) әңгімесінде Хаййяның өмір са
парына шығып, жол бойындағы көп
теген аялдамаларға тоқтап, өмірдің 
мән-мақсатын түсінгенін көреміз.

Сөйтіп Ғазали мистиктердің 
«өмір сапары» түсінігін қарапайым 
халықтың өмірде пайдаланулары 
үшін сапарға шыққан адамның ұста
нуы тиіс ережелерімен үйлестіреді. 
Жолға шыққан жолаушылар мына 
ережеге мұқият болғандары дұрыс: 
«Ұзақ сапарға шығатын адам әуелі 
қарыздарын өтейді, отбасына қажет
ті мөлшерде қаржы қалдырады, қо
лында аманаттары болса, оларды 
иелеріне табыс етеді. Жолда қажет 
болатын заттар мен қаржысын тү
гелдеп, өзімен сапарда серіктес бо
латын адамды таңдап алады, оның 
сапар достығына беріктігін бай
қайды. Жолға шықпас бұрын, отба-
сымен, ағайын-туыс, жолдас және 
көршілерімен көріседі. Аллаға міна-
жат етіп, жолға таңертеңгі уақытта 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

11
№3 (07) 2025

шығады. Сапарда дұрыс әңгіме ай-
тылады, жол серікке құрмет қылады. 
Оны өзінен күдікпен қарайтын жағ
дайға келтірмейді. Сапарда жол серік 
екеуінен басқа адамдар болса, олар-
мен көркем қатынас қылады. Са-
пардан қайтқанда, отбасына өзінің 
келетіні жайында хабар беруі тиіс. 
Үйдегілерге түрлі сыйлықтар алады», 
– дейді Ғазали [4, 323 б].

Мұсылман ойшылы «Әйюһа әл-
уәләд» еңбегінде адам сапардағы 
үзеңгілестеріне құрметпен қарауы, 
жолда оларды артық күттірмеуі, сапар 
соңында серіктерімен қоштасқанда, 
біліп-білмей істеп қойған қателіктері 
үшін олардан кешірім сұрауы тиіс 
екенін айтады.

Ғазалидің адам мен қоғам өмі
ріндегі келесі құндылық – шәкірт 
болудың негіздері. Сопылық ілім-
де кемелдену мәселесіне қатысты 
«му’аллим уа талиб» – «Ұстаз және 
шәкірт» теориясы қалыптасқан. Бұл 
тұжырымдаманың негізі Құраннан 
бастау алады: Мұхаммед пайғамбарға 
«Оқы!» деп бұйырылған аят сонау 
бастан «Ұстаз – Құдай, Шәкірт – 
адам» қатынасын ашық көрсеткен. 
Сопылар мұны иррационалды ойлау 
шеңберінде қатты дамытты. Алай-
да «орташа деңгейлік» бағытын ұс
танған Ғазали білім әуелі шәкірт 
әдептілігі мен тәрбиесінен басталаты-
нын дәлелдеді.

Ғазалише, шәкірт әуелі жақсы мі-
незді болуы қажет. Оның жүрегінде 
білімге деген сүйіспеншілік басым 
келеді. Шәкірт ілім үйренушілерге 
кішіпейіл, олармен пікірлес болмаған 
кезде араздаспайды. Тәлім алудың не-
гізгі ережелерімен танысып, оларды 

реттілікпен орындайды. Күллі білімді 
үйрену мүмкін емес, сондықтан өзіне 
жақын немесе келешекте пайдасы ти-
еді деген білімдерді бірінші орынға 
қою қажет.

Тәлім үйренуші, жүрегін түрлі 
жаман қасиеттерден тазартады. Білім 
үшін біраз қиындықтарға көніп, тіп
ті ол үшін қала немесе ел асып ба
руға әзір болады. Ұстазына қарсы 
сөйлемейді. Өзінің ойын ұстаздың 
пікіріне қарсы қойған шәкірт білім 
үйрене алмайды. «Сол сияқты шәкірт 
білімдегі пікірдің айырмашылығына 
көп көңіл бөлмегені жөн. Ұстаздың 
берген бағыты бойынша үйренеді. 
Кейін іргелі білімдерді үйреніп, ая
ғына нық тұрғаннан кейін, әлгі айыр
машылықтарды зерттеуіне рұқсат. Ал
ған білімді нәпсіге байлап, атақ-құмар 
болмау керек» [7, 128 б.].

Ғазали шәкірттің мойынындағы 
ұстаздың ақысын оның ата-анасының 
ақысынан да жоғары қояды. Себебі 
ата-ана баланың материялдық қажет
тіліктерін өтеу үшін жәрдемші, ал ұс
таз шәкіртіне дүние мен ақыреттегі 
бақыты үшін қажетті білімді үйретеді.

Шәкірт дүние тіршілігі үшін ке-
рек тәлімді, ахлақ құралдары мен қо
ғамның ерекшеліктерін ұстаздың жәр
демімен үйренеді. Шәкірт ұстазына 
құрметпен қарайды, оны көрген жер
де қолынан сүйеді, жағдайын сұрай
ды. Қасына келіп, рұқсат сұрап оты-
рады. Ұстазының қандайда бір ісі 
болса, жеке шаруасын тастап, әуелі 
ұстазына жәрдем беруі қажет. Ұстазы 
кедей болса, оған ізет қылып, шама
сына қарай құрмет көрсетеді.

Мұсылман ойшылы «Бидаяту 
әл-һидая» еңбегінде білім алғысы ке-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

12
№3 (07) 2025

летін шәкірттің бойында болуы тиіс 
сипаттарды санап көрсетеді. Өзінің 
этикалық насихаттарында шәкірт
тің әдептілігі мен көркем мінезділі
гін жоғары бағалады. Оның білімге 
жету жолдарын іздеді: Шәкірт ұс
таздың қасына рұқсат сұрап және 
сәлем беріп кіреді. Оның қасында аз 
сөйлейді. Ұстаз сұраса, жауап береді, 
оның сөзіне қарсы сөз қайтармайды. 
Қасындағы шәкірттермен әңгімеге 
алданбай, дәріске көңіл бөледі. Ұстаз 
аулаға шығу үшін орнынан тұрған 
сәтте, ол да орнынан тұрады. Ұста
зына ренжіген шәкірттің алдында, ол 
жайында сөз айтылмайды, ұстазды 
жамандамайды. Шәкірт ұстаз хақында 
үнемі жақсы ойда жүруі керек.

Әл-Фараби де «Азаматтық сая
сат» трактатында надан адамдарды 
сөккенде «му’аллим уа толиб» – 
«ұстаз және шәкірт» теориясын ұс
танған болатын. Адам бақытқа жете
лейтін ұстазға мұқтаж. Адамның 
өмір сүру мақсаты ең жоғарғы бақыт
қа жету болатын болса, ол адам ба
қыттың не екенін білуі қажет және 
оны өзінің мақсаты етіп қойып, со
ған ұмтылуы тиіс. Сонан кейін ол 
бақытқа жету үшін не істеуі керек 
екенін біліп, соған әрекет жасауы ке-
рек. Әртүрлі индивидтердің түрліше 
қасиеттерінің айтылғанынан мына-
дай айқын қорытынды шығады: білуі 
тиіс болған нәрселер мен бақытты кез 
келген адам біле бермейді. Бұл – әрбір 
адамға берілетін қасиет емес. Ол үшін 
ақылгөй ұстаз керек деген ойын топ-
шылайды [8, 205 б].

Мемлекет азаматтарына осын-
дай ізгілік үйретуші адам – ұстаз. 
Ғазалише, ілім үйреніп, кейін басқа 

адамдардың үйренуіне жәрдемші 
болу – ең үлкен шарапат. Осының 
барлығын ескерген Ғазали үшін ұстаз 
болу – қоғамдағы ислами құндылық 
категорияларының негізін қалау бо-
лып табылады. Себебі, үйретуші – 
шәкірт үшін бағыт-бағдар беруші. 
Ұстаз болу оңай шаруа емес, ол шә
кіртке жол көрсетеді, өзінің бақыла
уында ұстайды. 

Ұстаз шәкіртінің қасына сүйіс
пеншілікпен келеді, тіпті үйреткен 
білімі үшін одан сыйлық немесе ал
ғыс күтпейді. Тақырыпты толық және 
анық түсіндіреді. Ұстаз өзінің білім 
қорын толықтырып, байытып тұрады 
және шәкіртке өзінің пәнінен басқа 
пәндерді оқуы үшін жеңілдік жасай-
ды. Олардың сұрақтарына сабырлық
пен жауап береді, айтқандарын зейін 
қойып тыңдайды. Білмейтін сұрағына 
қысылмастан «білмеймін» деп жа-
уап беруі керек. Кім дұрыс сөз айт-
са, соны қаперіне алсын – деп кеңес 
береді ойшыл. Осылайша ол шәкірт 
болудың маңыздылығын ашып, руха-
ни жетілу ұстаздық тәрбие арқылы да 
болатынын көрсетеді.

Қорытынды.
«Ислам құжаты» атанған Әбу 

Хамид Мұхаммед ибн Мұхаммед әл-
Ғазалидің есімі тек ислам өркениеті 
үшін ғана емес, күллі әлем өркениеті 
үшін де аса маңызды болып табы-
лады. Оның еңбектері және ойлары 
философия, теология және этика са-
лаларына терең әсер етіп, адамзаттың 
рухани даму жолында із қалдырды. 
Оның еңбектері және ойлары орта 
ғасырлардағы адамзат ойының да-
муына айтарлықтай ықпал етті, тіпті 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

13
№3 (07) 2025

Еуропаға да жетті. Оның шығармалары 
философия, теология және этика са
лаларындағы пікірталастарға бағыт 
берді және бүгінгі күнге дейін зертте-
луде. Араб, иран және ислам әлемін 
зерттеуші француз шығыстанушысы 
А. Массэ ол туралы былай деп жазды: 
«Ғазалидың әсері соншалықты терең 
болды, оны Фома Аквинскиймен са
лыстыруға болады. Мұның дәлелі – 
аристотелизмнің мүлдем беделдігінен 
айрылғандығы» [11, 165 б.]. 

Қорыта келгенде, Ғазали адам 
мен қоғам арасындағы жүйелік бай-
ланысты зерттей келіп, жалпыға тән 
этикалық құндылықтар философия
сын ұсынады. Адамның қоғам алдын
дағы жауапкершілігі мен міндеттін 

атқарудағы этикалық ұстанымыдар
ды суреттей келіп, терең сүйіспенші
лік пен мейірімді сипаттайды. Соны-
мен қатар, мұсылман ойшылы адам 
мен қоғам қарым-қатынас дамуының 
көзін ғылым мен білімнен және озық 
мәдениет құндылықтарынан іздеді. 
Ойшылдың адамгершілік ілімінен 
аңғаратынымыз адам мен қоғам қа
рым-қатынас саясаты – мораль құн
дылықтарының бір бөлігі. Ол үшін 
қатынас – адам өміріндегі белгілі 
жағдайларға байланысты жүріп-тұру 
өнері. Адам осы өнерді игеріп, бо
йына сіңірудың арқасында қоғам мү
шелеріне мейірімділік, сүйіспенші
лік және түсінушілікпен қарайтыны 
анық.

ӘДЕБИЕТТЕР

1. Әбу Хамид Мұхаммед ибн Мухаммед әл-Ғазали. Ихия’у ‘улум әд-Дин. – Мы-
сыр: Дар әл-Иман, 1996. – Т. 3. – 584 б.

2. D. Sunar. Islam Felsefesi Dеrsleri. – Аnkara:  Аnkara nashryati, 1967. – 371 s.
3. Қазақ даласының ойшылдары (XVIII–XIX ғғ.) 4-кітап. – Алматы: Философия 

және саясаттану институтының компьютерлік-баспа орталығы, 2004. –309 б.
4. Әбу Хамид Мұхаммед ибн Мұхаммед әл-Ғазали. Ихия’у ‘улум әд-Дин. – Мы-

сыр: Дар әл-Иман, 1996. – Т. 2. – 530 б.
5. Әбу Хамид Мұхаммед ибн Мұхаммед әл-Ғазали. Бидаяту әл-Һидая. – Қаһира: 

Әл-Иман, 2002. – 278 б.
6. Әбу Хамид Мұхаммед ибн Мұхаммед әл-Ғазали. Кимия әс-Сағада. – Байрут-

Лубнан: Дар әл-Мактаб, 1994. – 346 б.
7. Әбу Хамид Мұхаммед ибн Мұхаммед әл-Ғазали. Ихия’у ‘улум әд-Дин. – Мы-

сыр: Дар әл-Иман, 1996. – Т.1.– 525 б.
8. Бурабаев М.С. Фараби Аристотельден кейінгі екінші ұстаз. – Алматы: Мария, 

2006. – 280 б.
9. Viva Fadma Onilivia. Imam Al-Ghazali’s educational thought and its relevance 

to contemporary Islamic education literature review on scopus indexed articles. 
Tawazun:Jurnal Pendidikan IslamVol. 18, No. 1, (2025):207–220, DOI: 10.32832/tawazun.
v18i1.16586

10. Бaйтеновa Н.Ж., Aльмухaметов A.Р. Aнтропоэтическaя концепция  aль-Гaзaли. 
ҚазҰУ хабаршысы, Дінтану сериясы..№1 (9). 2017.

11. Массэ А. Ислам. Очерк истории. – М.: «Наука», 1982. – стр. 229



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

14
№3 (07) 2025

REFERENCES

1. Abu Hamid Muhammed ibn Muhammed al-Gazali. İhia’u ‘ulum ad-Din. – Mysyr: 
Dar al-İman, 1996. – T. 3. – 584 b.

2. D. Sunar. Islam Felsefesi Darsleri. – Ankara: Ankara nashryati, 1967. – 371 s.
3. Qazaq dalasynyŋ oishyldary (XVIII–XIX gg.) (Thinkers of the Kazakh Steppe). 

4-kıtap. – Almaty: Filosofiıa jane saıasattanu institutynyŋ kompıuterlık-baspa ortalygy, 2004. 
–309 b.

4. Abu Hamid Muhammed ibn Muhammed al-Gazali. İhiıa’u ulum ad-Din. – Mysyr: 
Dar al-İman, 1996. – T. 2. – 530 b.

5. Abu Hamid Muhammed ibn Muhammed al-Gazali. Bidaiıatu al-Hidaıa. – Qahira: 
Al-İman, 2002. – 278 b.

6. Abu Hamid Muhammed ibn Muhammed al-Gazali. Kimiıa as-Sagada. – Bairut-
Lubnan: Dar al-Maktab, 1994. – 346 b.

7. Abu Hamid Muhammed ibn Muhammed al-Gazali. İhiıa’u ‘ulum ad-Din. – Mysyr: 
Dar al-İman, 1996. – T.1.– 525 b.

8. Burabaev M.S. Farabi Aristotelden keiıngı ekınshı ustaz (Al-Farabi is the Second 
Teacher after Aristotle). – Almaty: Mariıa, 2006. – 280 b.

9. Viva Fadma Onilivia. Imam Al-Ghazali’s educational thought and its relevance to 
contemporary Islamic education literature review on scopus indexed articles. Tawazun:Jurnal 
Pendidikan IslamVol. 18, No. 1, (2025):207–220, DOI: 10.32832/tawazun.v18i1.16586 

10. Baitenova N.Zh., Almukhametov A.R. Antropojeticheskaja koncepcija  al’-Gazali. 
ҚazҰU habarshysy, Dіntanu serijasy..№1 (9). 2017.

11. Massje A. Islam. Ocherk istorii. – M.: «Nauka», 1982. – str. 229

***
Авторлар туралы мәлімет:
Сандыбаев Жалғас Садуахасұлы –  филос.ғ.к., қауымдастырылған профессор.  

Мақсұт Нәрікбаев университеті, Қазақ және ислам құқығы орталығының бас сарап-
шысы  (Астана, Қазақстан, e-mail: Abu_tasnim@mail.ru, ORCID ID:0000–0002–3878–
3122).

معلومات عن المؤلفين:
ساندياييف جالغاس سادوآخاسولي– دكتوراه في الفلسفة، أستاذ مشارك. خبير رئيسي في مركز القانون الكازاخي والإسلامي بجامعة 

)e-mail: Abu_tasnim@mail.ru(.،ماكسوت ناريكبايف )أستانا، كازاخستان

Information about authors:
Sandybaev, Zhalgas Saduakhasuly – Candidate of Philosophy, Associate Professor.  

Chief Expert at the Center for Kazakh and Islamic Law, Maksut Narikbayev University 
(Astana, Kazakhstan, e-mail: Abu_tasnim@mail.ru, ORCID ID:0000–0002–3878–3122).

Информация об авторах:
Сандыбаев, Жалғас Садуахасұлы – кандидат философских наук, ассоцирован-

ный профессор. Ведущий эксперт Центра казахского и исламского права Универси-
тета Максута Нарикбаева (Астана, Казахстан, e-mail: Abu_tasnim@mail.ru, ORCID 
ID:0000–0002–3878–3122).



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

15
№3 (07) 2025

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47               https://doi.org/ 10.63727/ris202573-2

Э. Мирджалалова1, Г. Шарипова1

Халықаралық ислам академиясы, Ташкент, Өзбекстан
e-mail: ezoza1993@mail.ru

ИСЛАМТАНУ ТАРИХНАМАСЫНДАҒЫ  
АРАБ-МҰСЫЛМАН МӘДЕНИЕТІ

Аңдатпа. Араб-мұсылман әлемі – бұл Араб мемлекеттерінің Лигасы арқылы 
байланысқан, терең тарихи-мәдени болмыстарға негізделген өркениеттік тұтастық 
(объединение). Ол исламдық дәстүрлерді, исламға дейінгі мұраны, сондай-ақ әдеби, 
ғылыми және көркем жетістіктерді өзара үйлестіреді. Бұл мәдениеттің ерекшелігі – 
діннің синтезделуінде. «Араб-мұсылман мәдениеті» термині өзінің генезисін (шығу 
тегін) зерттеу, оның ішінде араб тілінің және ислам догматикасының ықпалын 
қамту арқылы историографиялық тұрғыдан негізделген. Шетелдік исламтану оның 
көпқырлылығын атап көрсетеді, оны тек діни контекспен шектемейді. Терминді 
қолдану жөніндегі ұсыныстар жергілікті дәстүрлер мен жалпыадамзаттық ислами 
құндылықтардың өзара әрекеттесуіне басымдық беруді болжайды. Бұл феноменді жан-
жақты  зерттеу стереотиптерді еңсеру және этноконфессиялық қақтығыстарды шешу 
үшін аса қажет. Мақалада мәдениетті анықтау тәсілдерін қорытындылай келе, оны 
өткен мен қазіргіні біріктіретін динамикалық жүйе ретінде қарастыруды ұсынамыз.

Түйін сөздер: Араб шығысы, мұсылман мәдениеті, Араб мемлекеттері лигасы, 
ислам мәдениеті, араб-мұсылман мәдениеті, шетелдік исламтанушылар.

إ. ميرجلالوفا¹، غ. شاريبوفا¹  
1الأكاديمية الإسلامية الدولية، طشقند، أوزبكستان  

e-mail: ezoza1993@mail.ru

الثقافة العربية الإسلامية في التأريخ الإسلامي
دًا قائمًا على أسس تاريخية وثقافية عميقة، ومرتبطًا  الملخص: يُعَدّ العالم العربي الإسلامي كيانًا حضاريًا موحَّ
من خلال رابطة دول الجامعة العربية. فهو ينسق بين التقاليد الإسلامية، والميراث السابق للإسلام، إضافةً إلى 
الإنجازات الأدبية والعلمية والفنية. وتكمن خصوصية هذه الثقافة في تداخل الدين مع عناصر أخرى.  مصطلح 
»الثقافة العربية الإسلامية« مؤسس من الناحية التاريخية من خلال دراسة نشأته، بما في ذلك تأثير اللغة العربية 
والعقيدة الإسلامية.  تشير الدراسات الاستشراقية إلى تعددية هذا المفهوم، ولا تقتصر على السياق الديني فقط. 
وتشير التوصيات المتعلقة باستخدام المصطلح إلى ضرورة إعطاء الأولوية للتفاعل بين التقاليد المحلية والقيم الإسلامية 
العالمية. إن الدراسة الشاملة لهذه الظاهرة ضرورية لتجاوز الصور النمطية ولحل النزاعات العرقية والدينية. وفي 

ختام المقال، نقترح اعتبار الثقافة نظامًا ديناميكيًا يربط بين الماضي والحاضر.
الكلمات المفتاحية: الشرق العربي، الثقافة الإسلامية، جامعة الدول العربية، الثقافة الإسلامية، الثقافة 

العربية الإسلامية، المستشرقون الأجانب.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

16
№3 (07) 2025

E. Mirdzhalalova¹, G. Sharipova¹  
International Islamic Academy, Tashkent, Uzbekistan

e-mail: ezoza1993@mail.ru

ARAB-MUSLIM CULTURE IN THE DISCOURSE OF 
ISLAMIC STUDIES HISTORIOGRAPHY

Abstract 
The Arab-Muslim world is a civilizational entity united through the League of Arab 

States, rooted in profound historical and cultural realities. It combines Islamic traditions, pre-
Islamic heritage, as well as literary, scientific, and artistic achievements. The uniqueness of this 
culture lies in the synthesis of religion. The term «Arab-Muslim culture» is historiographically 
justified through the study of its genesis, including the influence of the Arabic language 
and Islamic dogmatics. Foreign Islamic studies emphasize its multidimensionality, avoiding 
reduction to a purely religious context. Recommendations for the use of the term suggest 
focusing on the interaction between local traditions and universal Islamic values. A detailed 
study of this phenomenon is essential for overcoming stereotypes and resolving ethno-
confessional conflicts, which is particularly important in the context of global interest in the 
region. The work summarizes approaches to defining culture, proposing its consideration as 
a dynamic system that unites the past and the present.

Keywords: Arab East, Muslim culture, League of Arab States, Islamic culture, Arab-
Muslim culture, foreign Islamic scholars.

Э. Мирджалалова1, Г. Шарипова1

Международная исламская академия, Ташкент, Узбекистан
e-mail: ezoza1993@mail.ru

АРАБО-МУСУЛЬМАНСКАЯ КУЛЬТУРА В ОБИХОДЕ 
ИСЛАМОВЕДЧЕСКОЙ ИСТОРИОГРАФИИ

Аннотация.
Арабо-мусульманский мир – это цивилизационное объединение, связанное через 

Лигу арабских государств, с глубокими историческими культурными реалиями. Она 
сочетает исламские традиции, доисламское наследие, литературные, научные и худо-
жественные достижения. Уникальность культуры – в синтезе религии. Термин «арабо-
мусульманская культура» историографически обоснован через изучение её генезиса, 
включая влияние арабского языка и исламской догматики. Зарубежное исламоведение 
подчёркивает её многомерность, избегая редукции к чисто религиозному контексту. 
Рекомендации по применению термина предполагают акцент на взаимодействии ло-
кальных традиций и универсальных исламских ценностей. Детальное изучение этого 
феномена необходимо для преодоления стереотипов и решения этноконфессиональ-
ных конфликтов, что особенно важно в условиях глобального интереса к региону. Ра-
бота обобщает подходы к определению культуры, предлагая её рассмотрение как дина-
мичной системы, объединяющей прошлое и современность.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

17
№3 (07) 2025

Ключевые слова: арабский восток, мусульманская культура, Лига арабских госу-
дарств, исламская культура, арабо-мусульманская культура, зарубежные исламоведы.

Введение. Современные иссле-
дователи, специализирующиеся на 
истории и исламоведении, сталкива-
ются с вопросами интерпретации ара-
бо-мусульманской культуры. Интерес 
к данному термину начал проявляться 
лишь в недавнюю эпоху, когда такие 
учёные, как И.М. Фильштинский, Б.Я. 
Шидфар, В.В. Бартольд, И.Ю. Крач-
ковский, А.В. Смирнов, а также запад-
ные исследователи, включая Гивса Р., 
Кеннета В.М., Анвара Г.Ч. и Ислама 
И., начали активно использовать этот 
термин в своих исламоведческих тру-
дах. Однако, ввиду новизны понятия, 
его редко можно встретить в энцикло-
педиях, словарях и других источни-
ках, где обычно представлены только 
такие термины, как «исламская куль-
тура» или «мусульманская культура».

Для более глубокого понимания 
исторических аспектов ислама и чет-
кого определения границ арабского 
мира возникает необходимость осмы-
сления целесообразности примене-
ния термина «арабо-мусульманская 
культура», что позволяет выделить 
специфику арабского мира и его со-
ставляющих.

Для ответа на этот вопрос тре-
буется использование методологиче-
ских подходов, позволяющих сделать 
обоснованные выводы. В данном слу-
чае подходы, включающие систем-
ный анализ, хронологический метод 
и логическое осмысление последова-
тельности событий, помогут выявить 
сущность и этимологию понятия. Эти 
методы направлены на объективное 

рассмотрение вопроса. Таким обра-
зом, объектом исследования стано-
вится арабо-мусульманская культура, 
а предметом – поиск её объективного 
понимания в трудах различных ин-
теллектуалов. Страны Лиги, создан-
ной 22 марта 1945 года на основа-
нии Александрийского протокола и её 
большой культурный мир может на-
изнанку представлять арабо-мусуль-
манскую культуру во всех её красках. 
На данный момент количество стран, 
которые входят в состав, Лиги насчи-
тываются 22 членов-представителей. 
Есть также полемические воззрения, 
утверждающие, что эта синкрети-
ческая культура берет свое начало с 
основания Аббасидского халифата, 
который был основан в 750 году н.э. и 
перестал существовать во второй по-
ловине XIII века.

Как исследователь данного на-
правления, автор арабо-мусульман-
скую культуру рассматривает как лю-
бую другую культуру, в котором есть 
последующие компоненты:

– арабская культура доисламского 
и после исламской периодичности;

– смешанную, но синкретиче-
скую культуру, которая, в конечном 
итоге сформировалась как арабо-му-
сульманская;

– исламская культура в целом, 
либо мусульманская и идентичность.

То есть, для полного понимания 
арабо-мусульманской культуры нам 
необходимо ставить чёткие рамки по 
определению естественных культур-
ных меньшинств и понятий, которые 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

18
№3 (07) 2025

в общем смысле этого слова иден-
тифицируют арабо-мусульманскую 
культуру как таковой, при этом не 
ограничиваясь временными и локаци-
онными данными.

Для более понятного представле-
ния к третьему пункту следует вывес-
ти умозаключение профессора универ-
ситета в Экс-ан-Провансе, Мантрана 
Роберта, «Мы должны видеть в этом 
ограничивающее значение, стремясь 
невольно различать арабов и мусуль-
ман, хотя на самом деле существует 
только одна литература с арабским вы-
ражением, даже если это иногда была 
работа неарабов или не арабов. – Му-
сульмане [13:11-19]. Здесь, как прави-
ло, знаменитый французский историк 
XX века Роберт Мантрана подразуме-
вал и ссылался, в первую очередь, на 
священную книгу Коран как единое, 
что объединяет как арабов-бедуинов, 
мусульман так и не мусульман под 
единым куполом ислама. Далее уже на 
иные источники исламоведческого и 
востоковедческого характера.

Английский и американский вос-
токовед Бернард Льюис предложил 
использовать прилагательное «ислам-
ский» в культурном значении, а слову 
«мусульманский» придать религиоз-
ный смысл. Но подобное распреде-
ление соблюдается далеко не всегда. 
Действительно, существуют опре-
деленные преимущества, если опре-
делять термин «исламский» как «от-
носящийся» к исламу, исторической 
кумулятивной традиции, а термин 
«мусульманский» рассматривать как 
«относящийся» к мусульманам, по-
следователям определенной религии. 
В некоторых случаях это разделение 

может оказаться полезным и облег-
чить понимание материала. Тем не 
менее, исламовед не рассмотрел ва-
рианты использования, либо научного 
применения термина арабо-мусуль-
манская культура. Другой же автор 
считает: «Что касается мусульман-
ской культуры, то ее мы тоже можем 
отнести к эпифеномену, поскольку 
мусульманская культура зародилась и 
развивалась как результат кросс-куль-
турного взаимодействия различных 
цивилизаций, стержневой основой ко-
торого явился ислам. В данном случае 
мы рассматриваем ислам как религию, 
образ жизни, систему ценностей и со-
циально–политические институты. За 
последние годы были изданы сотни 
работ по проблемам мусульманской 
философии, в которых представление 
о сущности классической философ-
ской традиции не всегда достаточно 
очевидно, а порой неопределенно и 
разноречиво [6:80-81]. Здесь также 
утверждается неопределённость в 
разъяснении понятия, но точно начер-
тана граница о том, что мусульман-
ская культура не феномен, а является 
эпифеноменом культуры. Итак, какая 
же культура здесь играет роль фунда-
ментального локомотива …

Арабо-мусульманская культура – 
это комплекс духовных и материаль-
ных достижений народов исламского 
мира, включающий науки, искусства, 
ремесла, материальные артефакты и 
т.п. Под арабо-мусульманской куль-
турой понимают также способ ор
ганизации духовно-материального 
производства, включающий представ-
ления о социальном и политическом 
устройстве, человеке и его месте в 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

19
№3 (07) 2025

мире, систему ценностей и другие 
факторы, определяющие поведение 
носителя культуры. Наконец, под ара-
бо-мусульманской культурой можно 
понимать способ осмысления мира, 
находящий свое выражение в картине 
мира и определенной эпистеме [10;9]. 
Упомянутое определение принадле-
жит российскому учёному Смирнову 
А.В.  Академик РАН Смирнов А.В. 
рассматривает арабо-мусульманскую 
культуру исключительно как ислам-
скую, несмотря на то, что данная 
культура включает в себя достиже-
ния и доисламского периода. С науч-
ной точки зрения арабская культура 
существовала задолго до появления 
ислама, развиваясь на протяжении ве-
ков. Во внешние проявления арабской 
культуры в первую очередь включают 
классический арабский язык, изобра-
зительное искусство, арабскую му-
зыку, арабский фольклор и поэзию и 
другое, что делает мультикультурное 
общество одним единством. Следова-
тельно, корректировка определения от 
имени автора является необходимой. 

Арабо-мусульманская культура – 
это национально-духовное достояние 
арабов и других народностей дои-
сламского и пост исламского периода, 
представляющее собой все, что со-
здано людьми, не исключая при этом 
арабов что и отличает её от других 
цивилизаций. Данная культура вклю-
чает в себя ценности, нормы, обычаи, 
верования, обряды, знания, умения, 
технику, технологии, искусство, лите-
ратуру, историю и многое другое ара-
бо-мусульманского сообщества. 

Эта культура наравне с другими 
цивилизациями постоянно развивает-

ся и изменяется под влиянием разных 
факторов, таких как история, геогра-
фия, экономика, политика, наука, тех-
нология, образование, коммуникация 
и т.д. Арабо-мусульманская культу-
ра также взаимодействует с другими 
культурами, обмениваясь опытом, 
знаниями, влияниями, заимствовани-
ями и т.д.

Дальнейшее развитие арабо-му-
сульманской культуры тесно связано 
с процессом становления ислама в ка-
честве религии, однако не ограничи-
вается им как по хронологии, так и по 
существу. Арабо-мусульманская куль-
тура невозможна без учета доислам-
ского арабского наследия, включаю-
щего в себя элементы неисламского 
происхождения. В настоящее время 
характеризуется сужением роли ре-
лигии и вторжением западных циви-
лизационных образцов. Термин «ара-
бо-мусульманская» следует понимать 
как указание на важную системообра-
зующую роль арабского языка и араб-
ской культуры, включая доисламский 
период, а также на значение народов 
исламского мира и их культурного 
наследия. Здесь отсутствует попытка 
сепарации арабов как особый этнос, 
здесь идёт речь об интеграции и само-
реализации межэтнических реалий.

Итак, по исследованиям само-
го первого автора Смирнова А.В., 
рассмотревшего арабо-мусульман-
скую культуру под одной обложкой, 
в котором раскрыты произведения, 
представляющие всю традицию ара-
бо-мусульманской философии от ее 
зарождения до настоящего времени 
можно константировать, что в раз-
витии арабо-мусульманской культу-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

20
№3 (07) 2025

ры обычно выделяют четыре этапа: 
1) доисламский, который для арабов 
был периодом джахилийи (полтора–
два века до возникновения ислама), 2) 
классический (VII–XIII вв.), который 
часто называют также исламским; 
3) период застоя (XIV–XIX вв.), или 
период «закрытия дверей иджтиха-
да», традиционалистский этап; 4) 
современный (после 2-й пол. XIX в.), 
который был открыт движениями «ре-
форматорства» (исл̣а̄х)̣ и «возрожде-
ния» (нахда̣) [10, 9-10 с.].

Примечателен тот факт, что раз-
витие арабо-мусульманской культуры 
связано с развитием религии ислам, 
но она не ограничивается им ни, по 
существу, ни хронологически. Данная 
культура немыслима без арабского 
доисламского наследия (период джа-
хилия [1, 30 с.]), также она включает 
в себя элементы иных религий, а на 
современном этапе характеризуется 
сужением роли религии и вторжением 
западных цивилизационных образ-
цов. Название «арабо-мусульманская 
культура» следует понимать как ука-
зание, с одной стороны, на системо-
образующую роль арабского языка и 
культуры, в том числе доисламской, 
и с другой, на роль народов обшир-
ного исламского мира и их культур-
ного наследия. Территориальной, ре-
лигиозной и политической основой 
арабо-мусульманской культуры стала 
Аравия, которая оказалась дельтой в 
плане экспансии арабо-мусульман-
ского наследия, посредством распро-
странения которого культура достигла 
своего апогея в IX–XII веках. Мож-
но сказать, что арабо-мусульманская 
культура, как следует из самого сло-

восочетания, несет на себе печать ис-
лама и арабизма с его духом свободы 
и терпимости, который сохранялся в 
эпоху арабской гегемонии в арабо-му-
сульманском обществе и его государ-
стве – халифате. Однако в нынешний 
период, несмотря на сокращение тер-
риториальных единств в отличии от 
средних веков, арабо-мусульманская 
культура смогла сохранить идейно–
эстетические палитры за пределами 
Лиги арабских государств. А перво-
начальное использование понятия как 
такового встречается в более поздних 
источниках. Так как для целостного 
представления синкретической арабо-
мусульманской культуры понадоби-
лось аж более тысячи лет, чтобы дать 
полноценное определение по сущест-
ву и вывести эти хронологические и 
культурологические рамки для науч-
ной общности. 

Анализ источников. Итак, впер-
вые термин арабо-мусульманская 
культура был использован истори-
ками в источниках нового времени 
В.В. Бартольдом в следующем про-
изведении: «Восток в мусульманскую 
эпоху продолжил культурную работу, 
прерванную в греко-римском мире, и 
в течение нескольких веков занимал в 
культурном отношении первое место. 
Эта культура и представляет собой так 
называемую арабо-мусульманскую 
культуру, началом которого является 
появление и распространение рели-
гии мусульман» [2:3]. Примечателен 
тот факт, что в исламских энцикло-
педических словарях и пособиях не-
возможно найти аналогичное точное 
определение к данному понятию, но 
схожие понятие, либо приближённые 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

21
№3 (07) 2025

разъяснения к термину не исключены 
[1, 3 с.; 4, 260 с., 7, 58 с.; 8, 238 с., 11, 
90-93 с.; 12, 688 с., 14, 370 с.; 15]. 

Не удивительно, что полное, но 
не полноценное определение ара-
бо-мусульманской культуры впер-
вые удалось собрать в виде единого 
пособия   российским исламоведом 
Смирновым А.В., что позволяет нам 
создать целую картину философии 
арабо-мусульманской культуры. Не 
полноценное объясняется тем, что на-
ука стабильно развивается и модерни-
зированные взгляды, в свою очередь, 
прибавляясь общественностью посте-
пенно становится достоянием обще-
ства. Арабо-мусульманская культур-
ная традиция подчинила, исламизи-
ровала и ассимилировала новые для 
арабов народы под свою сущность и 
до сегодняшнего дня перевоплощает 
синкретические арабское и мусуль-
манское культур воедино, тем самым 
добавляя новшества, взятые из корней 
новых либо приближенных цивилиза-
ций.

Быстрыми темпами арабо-мусуль-
манская традиция подчиняла себе за-
воёванные страны и народы, большая 
часть которых (включая и древние 
центры мировой цивилизации) была 
не только исламизирована, но и асси-
милирована арабами. Образно говоря, 
эта волна за короткий срок захлестну-
ла огромное количество и соседних с 
Аравией, и отдалённых от неё стран и 
практически растворила в себе многие 
обитавшие там этносы, подчас имев-
шие собственные древние традиции.

В средневековой арабо-мусуль-
манской цивилизации, как подчерки-
вает американский ориенталист Роу-

зентал Френсис в работе «Торжество 
знания», «знание» приобрело такую 
значимость, которой нет равных в 
других цивилизациях. «Знание», о 
котором идет речь, – и светское, и ре-
лигиозное, однако его важное место 
в системе ценностей средневекового 
мусульманского общества свидетель-
ствует по крайней мере о том, что в 
этом обществе было достаточно мно-
го образованных людей. Они исчисля-
лись сотнями тысяч, что доказывает 
даже малая часть дошедших до нас 
рукописей, обогащавшие культурное 
наследие арабо-мусульманского мира 
[9, 375 с.].

Целесообразно полагать, что 
культурные и цивилизационные осо-
бенности арабо-мусульманского мира 
следует рассматривать не в контексте 
дихотомий, а с учётом их взаимосвязи 
и взаимовыгодной обоюдности. Сле-
довательно, необходимо разрешить 
вопрос, каким образом соотнести в 
философско-ценностном измерении 
арабо-мусульманскую культуру, от-
крытую к взаимодействию с другими 
культурами, и современную ислам-
скую культуру, которая, если и не про-
тивостоит, то, похоже, не вполне гото-
ва к меж–цивилизационному диалогу 
современности. 

Выводы и рекомендации: В ито-
ге можно констатировать, что даже в 
новейшем периоде истории и истори-
ографии арабо-мусульманской куль-
турной эпистемы не даны полноцен-
ные определения данному термину. 
Можно смело заявить, что данный 
термин в новое время только начал 
присваиваться и применяться как 
таковой с середины XIX века. Все 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

22
№3 (07) 2025

больше интеллектуалов в мире хо-
тят знать, как релевантно определить 
этот вопрос и требуют более ясного 
и обоснованного решения. Это свя-
зано с тем, что веками существовали 
конфликты между разными народами, 
которые так и не смогли найти разум-
ный и гуманный выход из ситуации. 
В статье доказано, что арабо-мусуль-
манский культурный феномен берёт 

истоки даже в доисламскую эпоху, 
выявлены более ранние и поздние 
источники, рассматриваемые исламо-
ведами, а также дана полная характе-
ристика арабо-мусульманской культу-
ры в терминологическом смысле это-
го слова, результаты которого могут 
быть применены как в эмпирическом, 
так и в теоретическом исламоведении 
и историографии ислама.

ИСПОЛЬЗОВАННАЯ ЛИТЕРАТУРА

1.	Ализаде А. А. Джахилийя // Исламский энциклопедический словарь. – Москва: 
Ансар, 2007.

2.	Бартольд В.В. Ислам и культура мусульманства. – Москва,1992. – С. 3.
3.	Бартольд В. В. Мусульманский мир. – Петеорбург, 1922; 
4.	 Басилов В. Н., Ложаснова Б. Р. Ислам и народная культура. – Институт этноло-

гии и антропологии РАН, 1998. – C. 260.  
5.	Жуков Е.М. Всемирная история. В 10 т., Т. 4. – Москва, 1957. – С. 58;
6.	Кирабаев Н.С. Понятие и проблемы классической арабо-мусульманской фило-

софии. // Вестник РУДН. Серия Философия. № 4, 2011. С. 80–81 
7.	Крачковский И. Ю. Избранные сочинения. Т. 5. – Москва–Ленинград, 1955. – С. 58. 
8.	Мухаммад Ф. Р. Исламская культура. – Андалус, 2005. – С. 238.
9.	Роузентал Ф. Торжество знания. Концепция знания в средневековом исламе. –

Наука, 1978. – С. 375.
10.	Смирнов А.В. История арабо-мусульманской философии: Учебник и Антоло-

гия. – Москва, 2020. – C. 9.
11.	 Фильштинский И.М. Шидфар Б.Я. Очерк арабо-мусульманской культуры 

(VII–XII века). – Москва,1971. – С.90–93.
12.	 Gibb H.A., Lewis B. The Encyclopedia of Islam. // Volume–5. – Brill E.J.,1986. – P. 688.
13.	Mantran R. Great Dates in Islaибрагmic History. – New York, 1996. –P. 11–19.
14.	Michael C. Studies in the Origins of Early Islamic Culture and Tradition. – 

Taylor&Francis, 2004. – P. 370. Werner E., Steinbach U. Islam in the World Today: A 
Handbook of Politics, Religion, Culture, and Society. – Cornell University Press, 2010. 

REFERENCES

1.	Alizade A. A. Dzhahilijja // Islamskij jenciklopedicheskij slovar’. – Moskva: Ansar, 
2007.

2.	Bartold V.V. Islam i kul’tura musul’manstva. –Moskva, 1992. – S. 3.
3.	Bartold V. V. Musul’manskij mir. – Peteorburg, 1922; 
4.	 Basilov V. N., Lozhasnova B. R. Islam i narodnaja kul’tura. – Institut jetnologii i 

antropologii RAN, 1998. – C. 260.  
5.	Zhukov E.M. Vsemirnaja istorija. V 10 t., T. 4. – Moskva, 1957. – S. 58;



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

23
№3 (07) 2025

6.	Kirabaev N.S. Ponjatie i problemy klassicheskoj arabo-musul’manskoj filosofii. // 
Vestnik RUDN. Serija Filosofija. № 4, 2011. S. 80–81 

7.	Krachkovskij I. Ju. Izbrannye sochinenija. T. 5. – Moskva–Leningrad, 1955. – S. 58. 
8.	Muhammad F. R. Islamskaja kul’tura. – Andalus, 2005. – S. 238.
9.	Rouzental F. Torzhestvo znanija. Koncepcija znanija v srednevekovom islame. –

Nauka, 1978. – S. 375.
10.	Smirnov A.V. Istorija arabo-musul’manskoj filosofii: Uchebnik i Antologija. – 

Moskva, 2020. – C.9.
11.	 Fil’shtinskij I.M. Shidfar B.Ja. Ocherk arabo-musul’manskoj kul’tury (VII–XII 

veka). – Moskva, 1971. – S.90–93.
12.	 Gibb H.A., Lewis B. The Encyclopedia of Islam. // Volume–5. – Brill E.J.1986. – P. 688.
13.	Mantran R. Great Dates in Islamic History. – New York, 1996. –P. 11–19.
14.	Michael C. Studies in the Origins of Early Islamic Culture and Tradition. – 

Taylor&Francis, 2004. – P. 370. Werner E., Steinbach U. Islam in the World Today: A 
Handbook of Politics, Religion, Culture, and Society. – Cornell University Press, 2010.

***
Авторлар туралы мәлімет:
Эзозахон Рамазон кизи Мирджалалова – философия докторы (PhD), Халықаралық 

ислам академиясы (Ташкент, Өзбекстан, e-mail: ezoza1993@mail.ru, ORCID ID: 0009–
0000–1747–006 ).  

Гузаль Усманбековна Шарипова – философия докторы (PhD), Халықаралық ис-
лам академиясы (Ташкент, Өзбекстан, e-mail: g.sharipova@iiau.uz, ORCID ID: 0000–
0003–1482–6092).

معلومات عن المؤلفين:
)طشقند،  الدولية  الإسلامية  الأكاديمية   ،)PhD( الفلسفة  في  دكتوراه   – ميرجلالوفا  قيزى  رمضان  إيزوزاخون 

  .)ezoza1993@mail.ru :أوزبكستان، البريد الإلكتروني
غوزال عثمانبيك قيزى شاريبوفا – دكتوراه في الفلسفة )PhD(، الأكاديمية الإسلامية الدولية )طشقند، أوزبكستان، 

.)g.sharipova@iiau.uz :البريد الإلكتروني

Information about authors:
Ezozakhon Ramazon qizi Mirdzhalalova – Doctor of Philosophy (PhD), International 

Islamic Academy (Tashkent, Uzbekistan, e-mail: ezoza1993@mail.ru, ORCID ID: 0009–
0000–1747–006).  

Guzal Usmonbekovna Sharipova – Doctor of Philosophy (PhD), International Islamic 
Academy (Tashkent, Uzbekistan, e-mail: g.sharipova@iiau.uz, ORCID ID: 0000–0003–
1482–6092).

Информация об авторах:
Эзозахон Рамазон кизи Мирджалалова – доктор философии (PhD), Международ-

ная исламская академия, (Ташкент, Узбекистан, e-mail: ezoza1993@mail.ru, ORCID 
ID: 0009–0000–1747–006).

Гузаль Усманбековна Шарипова – доктор философии (PhD), Международная 
исламская академия, (Ташкент, Узбекистан, e-mail: g.sharipova@iiau.uz, ORCID ID: 
0000–0003–1482–6092).



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

24
№3 (07) 2025

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47               https://doi.org/ 10.63727/ris202573-3

Р. Мухитдинов1, Б.  Бердмурат1

1Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті университеті, 
Алматы қ., Қазақстан

e-mail: mukhitdinov.rashid@gmail.com

«ҚЫРЫҚ ПАРЫЗ» ҰҒЫМЫ ЖӘНЕ ОНЫҢ 
ҚАЗАҚТЫҢ ДІНИ ДҮНИЕТАНЫМЫНДАҒЫ 

КӨРІНІСІ

Аңдатпа. Қырық парыз – Орта Азия елдерінде қалыптасқан Ислам дінінің негізгі 
міндеттері мен шарттарын қамтитын діни-танымдық түсінік. Бұл ұғым, әсіресе қазақ, 
өзбек, қырғыз, татар сынды елдерде кең тараған. 

Бұл мақалада қазақ халқының діни дүниетанымында кеңінен тараған «қырық 
парыз» ұғымы мен оның әдебиет пен мәдениеттегі орны талданады. Авторлар Орта 
Азия халықтарына ортақ бұл діни-дидактикалық жүйенің тарихи қалыптасуына 
тоқталып, оның діни мәтіндердегі, халық ауыз әдебиетіндегі және жеке ақындар 
шығармашылығындағы көріністерін саралайды. Әсіресе Балмағамбет Балқыбайұлының 
«Қырық парыз баяны» атты өлеңі негізгі зерттеу нысаны ретінде алынған. Ақын халық 
арасында «сары молда» деген атпен белгілі болып, діни-танымдық мазмұндағы мұра 
қалдырған. Оның шығармашылығы тоталитарлық жүйе тұсында кеңінен таралма-
са да, тәуелсіздік кезеңінде қайта жарияланып, ғылыми айналымға енді. Мақалада 
«қырық парыз» ұғымының исламдық негіздері, яғни иман шарттары, ислам пары-
здары, намаз, дәрет, ғұсыл, тәйәммум сияқты ғибадаттар мен әйелдерге қатысты діни 
міндеттер жүйелі түрде талданады. Балқыбайұлының өлеңіндегі діни мазмұн Құран 
аяттары мен хадистер, сондай-ақ ханафи мәзһабының классикалық еңбектерімен са-
лыстырыла отырып түсіндіріледі. Сонымен қатар мәтіндегі араб-парсы текті термин-
дерге лексикалық-семантикалық талдау жасалып, олардың қазақ тіліндегі орны мен 
қолданысы ашылады. Авторлар қолданған әдіс-тәсілдер қатарында тарихи-салы-
стырмалы, филологиялық, теологиялық, лексикалық және педагогикалық талдау бар. 
Бұл тәсілдер өлеңнің мазмұнын жан-жақты  қарастыруға мүмкіндік береді. Зерттеу 
нәтижесінде «қырық парыз» ұғымы тек діни практиканың құралы ғана емес, соны-
мен бірге халықтың дүниетанымын қалыптастырған мәдени-рухани феномен екені 
анықталды. Мақалада қазақ ақындарының діни шығармалары халықтың діни санасын 
қалыптастыруда, діни сауатты ұрпақ тәрбиелеуде ерекше рөл атқарғаны көрсетілді. 
Бұл зерттеу қазіргі діни-ағартушылық дәстүрлерді тарихи тұрғыдан түсінуге және 
қазақ әдебиетіндегі діни поэзияның ерекшелігін айқындауға септігін тигізеді. «Қырық 
парыз баяны» сияқты шығармаларды талдау діни-мәдени мұраны жаңаша бағалауға 
мүмкіндік береді.

Түйін сөздер: қырық, парыз, иман шарттары, діни поэзия, қазақ әдебиеті, 
Балмағамбет Қалқыбиұлы. дәрет, ғұсыл, тәйаммум, намаз, ораза, зекет, қажылық. 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

25
№3 (07) 2025

رشيد محي الدينوف1،  بيكبولات بيردي مراد1
الجامعة المصرية للثقافة الإسلامية نور مبارك، ألماتي، كازاخستان

e-mail: mukhitdinov.rashid@gmail.com

  مفهوم أربعين فريضة وتجلياته في التصوّر الديني لدى القازاق
الملخص:

أربعون فريضة هو مفهوم ديني ومعرفي يشمل الواجبات والشروط الأساسية في الدين الإسلامي كما تبلورت في 
بلدان آسيا الوسطى، لا سيما بين الشعوب مثل الكازاخ، الأوزبك، القيرغيز، والتتار. وقد انتشر هذا المفهوم بشكل 

واسع في تقاليد التوعية الدينية، وكان يُعتبر من الضروري حفظه عن ظهر قلب.
تتناول هذه المقالة مفهوم »الأربعين فريضة« الذي انتشر انتشاراً واسعاً في الوعي الديني للشعوب التركية في 
آسيا الوسطى، ولا سيما الكازاخ. يبين الباحثان أن هذا المفهوم، وإن كان أصله في كتب الفقه الكلاسيكية، فقد 
تطور مع الزمن ليصبح شكلًا من أشكال المعرفة الدينية الشعبية، يُفظ ويُدرّس في المساجد والمدارس، ويُعبر عنه 

أحياناً في أشعار وأمثال وأقوال مأثورة.
تركز الدراسة على قصيدة الشاعر بَلماغَامبِت بَلقِيباي أُولي المسماة »بيان الأربعين فريضة«، التي أصبحت 
موضوعاً للتحليل الإسلامي والفيلولوجي. يعرض الشاعر، المعروف بين الناس بلقب »الملا الأصفر«، الهيكلية الكاملة 
للأربعين فريضة، بما في ذلك أركان الإيمان، أركان الإسلام، فرائض الصلاة، الطهارة، التيمم، الغسل، وأحكام 

خاصة بالنساء. كما يربط المؤلف بين أبيات القصيدة والآيات القرآنية والأحاديث النبوية ومصادر الفقه الحنفي.
الدراسة  واللاهوتي،  الفيلولوجي  التحليل  المقارن،  التاريخي  التحليل  أدوات:  عدة  على  المنهجية  تعتمد 
المعجمية والدلالية للمصطلحات الدينية، والتحليل التربوي الذي يُبرز وظيفة النص كوسيلة للتعليم الديني. يوضح 
البحث أن القصيدة لا تقتصر على كونها نصاً تعليمياً في الفقه، بل تمثل أيضاً جزءاً من التراث الثقافي والأدبي 

للشعب الكازاخي.
العهد  في  للدين  المعادية  السياسات  بسبب  حياته  في  تنتشر  لم  بَلماغَامبِت  أشعار  أن  الباحثان  يبين  كما 
السوفييتي، لكنها أُعيد نشرها بعد الاستقلال لتدخل مجال البحث العلمي. يكشف تحليل القصيدة عن عمق تأثير 

الإسلام في الأدب الكازاخي وعن الدور البارز للشعر الديني في تشكيل القيم الروحية للمجتمع.
ومن خلال هذه الدراسة يتضح أن »الأربعين فريضة« ليست مجرد قائمة بالأحكام الشرعية، بل هي أيضاً 

ظاهرة ثقافية وروحية تجمع بين العقيدة والشعر والتعليم.
بالماغامبيت  الكازاخي،  الأدب  الديني،  الشعر  الإيمان،  أركان  فريضة،  أربعون  المفتاحية:  الكلمات 

بالقباي أُولي، الوضوء، الغُسل، التيمم، الصلاة، الصوم، الزكاة، الحج.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

26
№3 (07) 2025

R. Mukhitdinov1, B. Berdmurat1

1Egyptian University of Islamic culture Nur-Mubarak, Almaty, Kazakhstan
e-mail: mukhitdinov.rashid@gmail.com

«THE CONCEPT OF FORTY OBLIGATORY DUTIES 
AND ITS MANIFESTATIONS IN THE RELIGIOUS 

WORLDVIEW OF THE KAZAKHS

Abstract:
The concept of «Forty Obligatory Acts» (Qyryq Paryz) represents a religious and 

epistemological framework that encompasses the fundamental duties and conditions of Islam 
as they developed in Central Asian countries, particularly among Kazakhs, Uzbeks, Kyrgyz, 
and Tatars. This notion became widespread within traditional Islamic educational practices, 
and memorizing it was often regarded as essential.

This article examines the concept of the «Forty Obligatory Acts» (*Qyryq Paryz*), 
which became widespread in the religious worldview of the Kazakh people and other Central 
Asian communities. The authors emphasize that this notion, rooted in classical Islamic 
jurisprudence, later evolved into a form of popular religious knowledge. It was taught in 
mosques and madrasas, transmitted through oral tradition, and even incorporated into poetry 
and folk literature as a mnemonic and didactic tool.

The central focus of the study is the poem «The Exposition of Forty Obligatory Acts» 
(*Qyryq Paryz Bayany*) by the poet Balmagambet Balqybaiuly, popularly known as «Sary 
Molla.» The poem systematically presents the structure of the forty religious obligations: the 
articles of faith, the five pillars of Islam, the obligatory elements of prayer, ablution, tayammum, 
ghusl, and regulations specific to women. Each section of the poem is analyzed with reference 
to Qur’anic verses, prophetic hadiths, and authoritative works of the Hanafi school of law.

The methodology employed combines several approaches: historical-comparative 
analysis, philological and theological interpretation, lexical-semantic study of key terms, and 
pedagogical evaluation. This interdisciplinary framework allows the researchers to highlight 
the poem’s dual function-as both a concise religious manual and a piece of cultural and 
literary heritage.

The authors also note that Balmagambet’s works remained largely unpublished during 
the Soviet period due to anti-religious policies. Only after Kazakhstan’s independence were 
his writings republished and introduced into academic discourse. The analysis demonstrates 
the enduring impact of Islam on Kazakh literature and shows how religious poetry played a 
crucial role in shaping moral and spiritual consciousness.

In conclusion, the article reveals the significance of the «Forty Obligatory Acts» not 
merely as a list of legal duties but as a cultural–religious phenomenon that integrates Islamic 
doctrine, pedagogical function, and poetic expression. This study thus contributes to a deeper 
understanding of religious didactic traditions in Central Asia and the literary strategies used 
to transmit them.

Keywords: Forty, Obligation (Faridah), Articles of Faith, Religious Poetry, Kazakh 
Literature, Balmagambet Balkybayuly, Ablution (Wudu), Ghusl, Tayammum, Prayer (Salat), 
Fasting (Sawm), Zakat, Hajj.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

27
№3 (07) 2025

Р. Мухитдинов1, Б. Бердмурат1

1Египетский университет исламской культуры Нур-Мубарак,  
г. Алматы, Казахстан

e-mail: mukhitdinov.rashid@gmail.com

ПОНЯТИЕ СОРОКА ОБЯЗАТЕЛЬНЫХ 
ПРЕДПИСАНИЙ И ЕГО ПРОЯВЛЕНИЯ В 

РЕЛИГИОЗНОМ МИРОВОЗЗРЕНИИ КАЗАХОВ 

Аннотация:
Понятие «Сорок обязательных предписаний» (Кырык парыз) представляет собой 

религиозно-познавательную систему, охватывающую основные обязанности и усло-
вия ислама, сформировавшуюся в странах Центральной Азии, особенно среди казахов, 
узбеков, киргизов и татар. Эта концепция получила широкое распространение в тради-
циях религиозного просвещения, и знание её наизусть считалось важным элементом 
религиозной грамотности.

В статье рассматривается понятие «сорок обязательных предписаний» (кырык па-
рыз), которое широко распространилось в религиозном мировоззрении казахов и дру-
гих народов Центральной Азии. Авторы подчеркивают, что данная система, имеющая 
исламские корни, постепенно превратилась в важный элемент народного религиозного 
знания. Она служила инструментом передачи базовых догматов веры и религиозной 
практики широким слоям населения через простые тексты, поэзию и устное творче-
ство.

Особое внимание уделено поэме Бальмагамбета Балкыбайулы «Кырык парыз ба-
яны», которая стала объектом исламоведческого и филологического анализа. Автор, 
известный среди народа под именем «сары молда», в стихотворной форме излагает 
структуру сорока обязательных предписаний, включая основы вероубеждения, ислам-
ские обязанности, правила намаза, омовения, таяммума, гусля, а также вопросы, ка-
сающиеся женщин. Стихотворение рассматривается в контексте коранических аятов, 
хадисов и трудов ханафитской школы права.

Методология исследования включает историко-сравнительный анализ, филоло-
гическую и теологическую интерпретацию, лексико-семантический разбор ключевых 
терминов, а также педагогический аспект. Такой комплексный подход позволяет по-
казать, что поэма Балкыбайулы является не только религиозным наставлением, но и 
частью культурного наследия, формирующего духовный облик общества.

Авторы отмечают, что творчество Бальмагамбета Балкыбайулы долгое время 
оставалось в тени из-за советской антирелигиозной политики. Лишь в независимый 
период его произведения были опубликованы и введены в научный оборот. Анализ 
поэмы свидетельствует о глубоком влиянии ислама на казахскую литературу и под-
тверждает важность религиозной поэзии для формирования духовных ценностей  
народа.

Таким образом, статья демонстрирует значимость «сорока предписаний» как фе-
номена, соединяющего религиозную догматику, педагогическую функцию и литера-
турно-художественную традицию.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

28
№3 (07) 2025

Кіріспе. 
Қырық парыз – тек қазақ халына 

ғана тән емес, Орта Азияны мекен-
деген барша түркі халықтарына тән 
ұғым. Алғашқыда маңызды діни па-
рыздарды үйрету мақсатында пайда 
болған бұл ұғым уақыт өте келе діни 
шығармалармен қатар ақындардың 
өлең жолдарына да арқау болып, 
халықтың діни дүниетанымында, 
дінінің тілдік бейнесінде терең орын 
алды. Мысалы, Қабан жырау деген 
атпен танымал Қабылиса жырау мен 
Таутан қыздың арасындағы жұмбақ 
айтыста Таутан қыз: « – Бар екен бір 
ағашта қырық жаңғақ» деп жұмбақ 
жасырады. Ал Қабылиса жырау оның 
жауабы ретінде: « – Қырық жаңғақ 
дегенің қырық парыз, Мойныңа 
оқымасаң болар қарыз...» деп жау-
ап береді [1, 81-82 бб]. Қырық па-
рыз ұғымы Орынбай Бертағыұлы 
ақынның да шығармаларында кезде-
седі. Ол: «Білмесең, қырық парыз 
үйретейін, Көрмесең, ислам дінін 
көрсетейін…», – деп жырлайды [2, 
115 б.]. Жоғарыдағы мысалдар ақын
дар мен жыраулардың шығармала
рында кездесетін «қырық парыз» тір-
кесіне келтірілген бір-екі мысал ғана. 
Сонымен қатар қазақ ақындарының 
арасында қырық парызға арнап ар-
найы өлең жазған ақындар да кезде-
седі. Солардың бірі – Балмағамбет 
Балқыбайұлы. Осы мақаламызда 
аталмыш ақынның «Қырық парыз 
баяны» атты өлеңіне исламтанулық, 
филологиялық талдау жасай отыра 
қазақ халқының діни дүниетанымдағы 
бұл ұғымның орнын анықтаймыз.

Алдымен ел арасында «Сары 
молда» атанған, алайда көпшілік 

оқырманға танымал болмағандықтан 
Балмағамбет Балқыбайұлының өмір
баяны мен шығармаларына қысқаша 
тоқтала кеткен жөн. Балмағамбет 
Балқыбайұлы 1891-1967 жылдар ара
лығында Ұлытау өңірінде өмір сүр
ген. Халық арасында «сары молда» 
аталып кеткен. Филология ғылым
дарының кандидаты Б.С.Қорғанбе
ков Балмағамбет Балқыбайұлының 
шығармашылығы жайында жазған 
мақаласында «Қазақ әдебиеті тарихын-
да өзіндік орны болуы тиіс қаламгер 
Балмағамбет Балқыбайұлының туын-
дылары оқырман қауымға бүгінгі күні 
ғана танымал болып отыр», – деп 
[3] Балқыбайұлының әдеби мұра
сының маңыздылығын атап өтеді. 
Алайда тоталитарлық жүйенің кесірі-
нен оның шығармалары жарыққа 
шықпады. Себебі Балқыбайұлының 
шығармалары діни сарында өрбіген. 
Б.С.Қорғанбеков бұл мәселені ке-
лесідегідей ашықтай түскен: «Ақын 
шығармашылығының өз халқымен 
кешірек табысуының сыры тереңде. 
Оны түбегейлі тарқатып айтсақ, 
желісі ұзақ әңгімеге түсіп, негізгі 
тақырыптан ауытқып кеткен болар 
едік. Сол себепті, қысқа қайырып 
жеткізер болсақ, бұл кешігудің ақын 
шығармаларының Қожа Ахмед Яса-
уимен, сопылық іліммен байланы-
сты болуынан екенін алдыңғы ке-
зекте айту керек. Неге десек, ислам 
мәдениетінің қоғамды алға сүйрейтін 
ілгерішіл, адам мен қоғам бірлігін 
қамтамасыз ететін адамсүйгіштік 
құндылықтары тұтас ұлттарды от-
арлауды көздеген патшалы Ресей 
мен ұлт болмысын жоюды мақсат 
еткен Кеңес өкіметінің саясатымен 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

29
№3 (07) 2025

мүлдем қабыспайтын еді. Қабыспау 
өз алдына, бұл саясатқа ислами құн
дылықтар үлкен тосқауыл болды. 
Сондықтан XIX ғасырдың екінші 
жартысында қазақ даласына қатысты 
басқыншылық, отаршылдық саясат 
ұстанған көршілес мемлекеттердің 
барлығы ең алдымен Қожа Ахмет 
Ясауи жолын ұстанған ғұламаларды 
қуғындауды қолға алды. Олардың кей-
біреуі өздерін ислам дінін тұтынушы 
мемлекет санағанымен, жоғарыда 
айтылған себепке байланысты, Ясауи 
жолына жау болды» [3].

Балқыбайұлының шығармала
рындағы поэзия стилінде жазған 
өлеңдері қазақ әдебиеті мен ислам-
ды үндестіріп, діни құндылықтарды 
насихаттаған. Ақынның шығарма
ларын белгілі журналист Құсыман 
Игісін баспаға дайындап, 1997 жылы 
«Тандем» баспасынан жарыққа шы
ғарған. Кейін 2005 жылы «Алаш 
мұрасы» сериясы қатарында «Арыс» 
баспасынан екі томдық жинақ жарық 
көрген. Бірақ, бұл жинақтар аз тираж-
бен тарап, көпшілікке жете қойған 
жоқ. Ақынның шығармаларының бірі 
«Қырық парыз баяны» ислам дінінің 
сенім, құлшылық және моральдық 
құндылықтарын қамтыған. Ақын өлең 
жолдарында соның барлығын білу ке-
ректігін баяндаған. Біз ақынның өлең 
жолдарын ұсына отырып, оны теолин-
гвиситика тұрғысынан талдаймыз. 

Зерттеу нысаны. Б.Балқыбай
ұлының «Қырық парыз баяны» өлеңі 
– негізінде қазақ халқының діни дү
ниетанымындағы «қырық парыз» 
ұғымын айқындайтын шығарма.

Ғылыми зерттеу әдіснамасы.
Мақалада келесідей ғылыми зерт

теу әдістері қолданылды: «Қырық 
парыз» ұғымы қазаққа ғана емес, 
жалпы Орта Азия халықтарына тән 
екендігін, Қабан жырау мен Таутан 
қыздың жұмбақ айтысында және 
Орынбай Бертағыұлының өлеңінде 
қолданылғанын салыстыра талдау 
арқылы  тарихи сабақтастықты көр
сету үшін тарихи-салыстырмалы әдіс; 
Б.Балқыбайұлының «Қырық парыз 
баяны» өлеңінде айтылған әрбір па
рызды талдауда, мәтінін ислам ілім-
дері тұрғысынан түсіндіруде, қате 
жазылған кейбір сөздердің дұрыс 
нұсқасын көрсетуде діни-филология
лық, яғни теолингвистикалық әдіс;  
«Мүмин», «таһарат», «тәйәммум», 
«хаиз/әйиз» сияқты терминдердің 
шығу төркіні мен мағынасын түсін
діруде лексика-семантикалық тал-
дау әдісі; Өлең жолдары Құран, ха-
дис және классикалық ханафи фиқһ 
еңбектерімен салыстырылып дәлел
денген тұстарда салыстырмалы мә
тіндік-деректік әдіс қолданылды. 

Негізгі бөлім.
Ислам шариғатында парыз ұғы

мы – міндетті түрде атқарылуы тиіс 
істі білдіреді. Оны тәрк ету – үлкен 
күнә, тіпті мойындамаса күпірлік 
үкімі берілетін ауыр қылмыс. Ис-
лам фиқһ негіздері бойынша айтар 
болсақ, парыз дегеніміз – қатғи (ке
сімді) дәлелдермен бекітілген, орын
далуы қатаң түрде талап етілетін мін-
дет [4, 35 б.]. Парыз – күмәнсіз  қатғи 
дәлелмен бекітілген. Мысалы, Құран 
Кәрімде бекітілген ислам парызда-
ры және мутауатир сүннетте немесе 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

30
№3 (07) 2025

мәшһүр сүннетте бекітілген намазда 
Құран оқу [8, 54 б.].  Осы анықтама 
«Ислам ғылымхалы» кітабында: па-
рыз – анық, бұлтартпас дәлелдермен 
әмір етілген діни іс-әрекеттер мен 
міндеттер, – деп түсіндірілген [5, 
40 б.]. Қай заманда да мұсылман 
үмбеті парыздың маңыздылығын 
аса жауапкершілікпен ұғынған және 
бұлжытпай орындауға тырысқан. 
Қазақ даласында да парызды Құдай 
алдындағы борышым деп қабылдап, 
үлкен көңіл бөлген. «Парыз» сөзінің 
қазақ қоғамындағы үлкен мағынаға 
ие екенін «Отан алдындағы парыз», 
«азаматтық парыз», «парызын өтеу», 
«парыз санау», «парыз қылу» де-
ген сияқты көптеген сөз тіркестері 
қалыптасқанынан да аңғаруға бола-
ды. Б.Балқыбайұлының «Қырық па-
рыз баяны» өлеңінде қырық парыз 
төмендегіше бөлінген: 

Иман шарттары – 7;
Ислам парыздары – 5;  
Намаздың парыздары – 12;
Дәреттің парыздары – 4;
Тәйәммумның парыздары – 4; 
Ғұсылдың парыздары – 3; 
Әйел адамға қатысты парыздар – 2; 
Жақсылыққа шақыру және жа

мандықтан қайтару – 2; 
Білім алу – 1; 
Балмағамбет Балқыбайұлының 

өлеңінде осы құрылым нақты көр
сетілген. Ендігі кезекте мақаламызға 
арқау болған ақынның «Қырық парыз 
баяны» деген өлеңін толық ұсынып, 
кейін тарқатып талдайтын боламыз. 

ҚЫРЫҚ ПАРЫЗ БАЯНЫ
Етемін бауырларым сіздерге арыз,
Үйрету – ғалымдарға үлкен парыз.

«Мойнында парыз нешеу» деп сұраса,
Мүминнің мойынында – қырық парыз.
Жетеуі – иман, бесеуі ісләмда-дүр,
Намазда он екісі талас жоқ-дүр.
Төртеуі – таһаратта, төртеуі – тәиям,
Мұны білмей, тірлікте болма мағрұр.
Үші – ғұсыл, екеуі – әизі нафас,
Қапы қалма қазірде басымда деп.
Кеттім деуің үлкейіп, үзір емес,
Баста қалмас, үйренбей еткен ықылас.
Талап қылмақ ғылымды әйел, ерге,
Парыз болды, кіргенше басың жерге.
Әмір Мағрұқ екеуі Наһи-Мүңкір
Білмегенін білдіру мүминдерге.
Санын білсең осындай сапасына,
Сұм дүниенің сабыр қыл жапасына.
Бозторғайдай шырылдап, ұшса жаның,
Қайта қонбас, қайрылып қапасына [6, 
192-193 бб.].

Ақын бұл өлеңінде «қырық па
рыздың» нақты сандық құрылымын 
берген және маңыздылығын білдіріп, 
оны жатқа білу керектігін баяндайды. 
Өлең сөздерін төте жазудан кирилл 
қарпіне көшірген кезде кейбір сөздерде 
қателер кеткен сияқты, ол сөздерді 
өз кезегінде ескертетін боламыз не-
месе ақынның төл жазуында солай 
жазылған болуы мүмкін. Ақынның өз 
қолымен жазған қол жазбасына қол 
жеткізе алмағандықтан бұл мәселенің 
себебін нақты айта алмаймыз. Ақын 
халық арасында «Cары молда» деп 
танылғанымен, өзі шахтада жұмыс 
істеп қарапайым ғұмыр кешкені ай-
тылады [3]. Ақынның шығармалары 
қарапайым халыққа қара өлең арқылы 
Ислам құндылықтарын насихаттап, 
игілікке, жақсылыққа үндейді. Со-
нымен қатар ақын діни сауатын сол 
замандағы молдалардан алып, араб, 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

31
№3 (07) 2025

парсы, шағатай тілдерінде жазылған 
еңбектерден түйгенін саралап, қалам 
тербеткен. Өлең жолдарының басын-
да: 

Етемін бауырларым сіздерге арыз,
Үйрету – ғалымдарға үлкен парыз. 
«Мойнында парыз нешеу» деп сұраса,
Мүминнің мойынында – қырық парыз. 

Ақын бұл өлең жолдарында 
Құран аятындағы «Расында, мүмін
дер – бауырлас» деген аятқа сай, 
барша мүмінге бауырларым деп 
үндеу тастады. Сонымен қатар  Алла 
елшісінің (с.а.с.) де хадисінде «Мүмін 
– мүміннің бауыры» деп иман келтір-
ген барлық мұсылман атаулы жандар 
бір-біріне бауырлас екенін баяндаған 
хадиспен де үндеседі. Ақынның білім 
үйрету мен үйренудің маңыздылығы 
туралы сөзі аят-хадистерде анық баян
далған. Хадистердің бірінде «Дүние 
лағынеттелген, оның ішіндегілері 
де лағынеттелген. Бірақ Алланы 
зікір ету және соның төңірегіндегі 
нәрселер, ғалым мен білім алушы 
лағынетке кірмейді» [7] деп білім 
жолы лағынетке ұшыратпайтынын 
ашық айтылған. Ақын «мойнында 
парыз нешеу деп сұраса, мүміннің 
мойнында қырық парыз» деген сө
зінде қарапайым халыққа мүмінге 
жүктелген парыздың барын білдірген. 
Бұл парыз кез келген адамға жүктеле 
бермейді. Оның өзіндік шартта-
ры бар. Парыз мойнына жүктелген 
адамды шариғатта «мукәлләф» деп 
атайды. Яғни мойнына парыз жауап-
кершілігі жүктелген адам мукәлләф 
атану үшін мұсылман, балиғат жа-
сына жеткен, ақыл есі дұрыс адам 

болу керек [8, 47 б.]. Бұл жалпы ортақ 
шарттар, кейін әр парызда қосымша 
шарттар қосылады. Мысалы, зе-
кет беру парыз болу үшін жоғарыда 
айтылған шарттарға қосымша мал-
мүлкі нисап мөлшеріне жету керек, 
қарызы болмауы тиіс деген шарттар 
қосылады [9, 307 б.]. «Мүмин» сөзіне 
келер болсақ, «әминә» сену, сенімді 
болу, қауіпсіз болу [10, 34 б.] деген 
мағынадағы сөзден туындаған «иман 
келтіруші, иманды» деген мағынаны 
білдіреді. Тілдік тұрғыдан алғанда 
«бір адамның сөзін растау, айтқанын 
қабылдау, айтқанына шын жүректен 
сену» деген мағынаға саяды [11, 76 б.].  
Яғни мүмін – иман шарттарына кә
міл сенетін адам. Қысқаша айтқанда 
мүмин – иманды жан. Ақын:

Жетеуі – иман, бесеуі ісләмда-дүр,
Намазда он екісі талас жоқ-дүр.

Бұл өлең жолдарында ақын иман, 
ислам және намаз парыздың парыздық 
қырларын атап өтіп,  олардың діни-
танымдық маңызын айқындайды. 
Бұл жерде имансыз мұсылман бо-
луы мүмкін еместігі, сондай-ақ ис-
лам шарттарын білмеген жағдайда 
оның толық орындалмайтындығы 
көрсетіледі. Намаздың парыздарын 
білмей оны дұрыс орындау да мүмкін 
емес екендігі баса назарға алынады. 

Иман шарттары, яғни мұсылман 
сенімінің негізін құрайтын иман етуге 
міндетті қағидалар, төмендегідей бо-
лып жүйеленеді. Қазақша жалпақ тіл-
де түсіндірер болсақ иман дегеніміз 
– сенім, жүрекпен сеніп, тілімен айту 
[12, 66 б.]. Яғни «Лә иләһә иллаллаһ, 
Мухаммадур расулуллаһ» деп 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

32
№3 (07) 2025

кәлимәны тілімен айтып, жүрегімен 
илану. Ал иманның жеті шартына 
келер болсақ, Орта Азия елдерінде 
оны көбіне жатқа айтқызған. Арабша 
әмәнту деп басталатын иман шартта-
рын діни-сауат ашу кітаптарынан 
көруге болады. Мысалы, ақынның 
заманында елімізде көп оқытылған 
әліпбилердің бірі «Муғалім сәни» 
кітабында араб әліпбиін үйреніп 
болғаннан кейін, иман шарттары 
үйретілген. Бұл барлық медресе, 
мешіттерде үйретілетін жүйе еді. Мы-
салы, ұлы ақын Абай Құнанбайұлы 
«әмәнту оқымаған кісі бар ма? уа 
кутубиһи дегенмен ісі бар ма?» [13, 
272 б.] деп иман шарттарын меңзеген. 
Бұл иман шарттарын арабша ұсынып 
кейін қысқаша тарқататын боламыз. 

Иман шарттары (яғни иман келтіру 
міндетті болған имандағы парыздар): 
«Әмәнту билләһи, уа мәләикәтиһи, уа 
кутубиһи, уа русулиһи, уал-иәумил-
әхири, уа бил-қадари хайриһи уа 
шарриһи мин Аллаһи Тағала, уал-
бағси бағдәл-мәути» [14, 45 б.]. 
Мағынасына келер болсақ, «Аллаға, 
періштелеріне, кітаптарына, ел-
шілеріне, ақырет күніне, жақсылық 
пен жамандығына қоса тағдырға және 
қайта тірілуге иман келтірдім». Бұл 
иман шарттары иман муфассал деп те 
аталады. Иманның парыздары Құран 
аяттарының мазмұнында, хадистерде 
келген. Бақара сүресінде: «Елші өзіне 
Раббысынан түсірілгенге иман кел-
тірді, әрі маңайындағы мүміндер де 
иман келтірді. Олардың әрқайсысы 
Аллаға, періштелеріне, кітаптарына 
және пайғамбарларына толық иман 
келтіріп: «біз елшілерінің ешбірін 
бөліп-жармаймыз» – деді» [15, Бақара: 

285.]. Тағы бір аятта: «Сондай-ақ олар 
саған түскен Құранға және өзіңнен 
бұрын түскен (иләһи Кітаптар 
мен парақтарға да) иман келтіреді. 
Ақыретке де кәміл сенеді», – деген 
[15, Бақара: 4.]. Тағдырға қатысты: 
«Шүбәсіз, Біз барлық нәрсені белгілі 
бір өлшеммен жараттық», – деп 
баяндаған [15, Қамар: 49.]. Ал қайта 
тірілуге қатысты: «Жаратылыс ата-
улыны жоқтан жарататын да бір 
Өзі. Ол үшін қайта жарату оп-оңай», 
– деп ескерткен [15, Рум: 27.]. Ал ха-
дисте «Иман – Аллаға, періштелеріне, 
кітаптарына, елшілеріне, ақырет кү
ніне сенуің, және жақсылығы мен жа
мандығын қоса отырып тағдырға да 
сенуің», – деп түсіндірген [16, 11 б.].

Ақынның иманның жеті парыз 
бар деп есептеуі оның мәтуриди се
нім мектебін ұстанатындығын көр
сетеді. Өйткені иманды жетіге бөлу 
мәтуридилердің әдісі саналады. 

Ислам парыздарына келер болсақ, 
ол – бес парыз: иман келтіру, намаз 
оқу, зекет беру, рамазан айында ораза 
ұстау және шамасы келсе, қажылыққа 
бару. Осы бес парыз Құранда бір жер-
де топтастырылып айтылмағанымен, 
әр жерде баяндалған. Бірінші иман 
келтіру, яғни Алладан басқа тәңір жоқ 
және Мұхаммед – Алланың елшісі әрі 
құлы деп куәлік келтіру ләзім. Ислам 
дініндегі бірінші парыз – таухид сенімі, 
яғни Алланың жалғыз әрі мәңгі екен-
дігін мойындау. Бұл қағида Құранда: 
«Алла – Одан басқа тәңір жоқ, ол тірі 
һәм мәңгі тұрушы» [15, Бақара: 255.] 
деген аятта айқын баяндалған.  Со-
нымен қатар пайғамбарлыққа иман 
да – басты сенім негіздерінің бірі. 
Құранда: «Мұхаммед – Алланың ел-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

33
№3 (07) 2025

шісі»  [15, Фатх: 29] деп нақты көр
сетілген. Демек, ислам сенімінің түп
қазығы – Алланың жалғыздығына 
иман келтіру және Мұхаммедті (с.а.с.) 
Оның соңғы елшісі деп мойындау. 
Ғылыми тұрғыдан алғанда Аллаға 
сеніп, бірақ пайғамбарлықты қабыл
дамау толыққанды иман ретінде қа
растырылмайды.  

Екінші парызға келер болсақ, бес 
уақыт намаз оқу – әрбір ақыл есі дұрыс, 
балиғат жасына жеткен мұсылманға 
міндет. Ислам ғылымхалы кітабында: 
«шариғатта намаз – тәкбірмен баста-
лып, сәлеммен аяқталатын, ерекше 
қимыл-қозғалыстар мен сөздерден 
тұратын ғажайып ғибадат», – делінген 
[5, 95 б.]. Намаз оқудың парыздығы 
Құранда былай баяндалған: «На-
маз оқыңдар, зекет беріңдер және 
рукуғ жасаушылармен бірге рукуғ 
жасаңдар» [15, Бақара: 43.]. Намаз 
оқуды бұйыратын аяттар Құранда өте 
көп келген.

Үшінші парыз – зекет. Зекет де-
геніміз – Ислам шариғатында бел-
гіленген мал-мүлік түрінен, бел-
гілі бөлігін арнайы адамдардың 
иелігіне беру. Шариғатта белгілі бір 
мал-мүлік түрінен ғана зекет талап 
етіледі. Мысалы, қой-ешкі, сиыр, 
түйе, алтын-күміс, сауда тауарлары 
және егін алқабынан зекет беру та-
лап етілген. Бұл мал-мүліктерден зе-
кет шығару үшін арнайы шарттары 
бар. Әрі шариғат белгілеген мөлшерді 
ғана беру – міндет. Сонымен қатар 
Құранда баяндалған адамдарға ғана 
зекет алу құқығы берілген. Құранда 
отыз екі жерде «намаз оқыңдар және 
зекет беріңдер» деп зекет намазбен 
бірге бұйырылған [9, 303 б.].

Төртінші парыз – рамазан айын-
да ораза ұстау. Ораза – таң атқаннан 
бастап күн батқанға дейін ішіп-жеу 
мен жыныстық қатынастан тыйылу 
[17, 189 б.]. Оразаның парыздығы ту-
ралы: «Уа, Иман келтіргендер! Сен-
дерден бұрыңғыларға ораза парыз 
етілгендей сендерге де парыз болды, 
әрине тақуалыққа жетерсіңдер», 
– десе [15, Бақара: 183.], келесі аят-
та: «Кім (разаман) айын көрсе ораза 
ұстасын», – деп [15, Бақара: 185.] 
бұйырған.

Бесінші парызға келер болсақ, ол 
– қажылық жасау. Қажылық – шамасы 
келген мұсылман адамның өмірінде 
бір мәрте болса да Қағбаға барып 
тауап жасап, қажылық рәсімдерін 
атқаруы. Құранда «Шамасы келсе 
Алла үшін (Қағба) үйіне қажылық 
жасау адамдарға міндет», – деп 
[15, Әл Имран: 97.] қажылықтың 
парыздығын білдірген. Осы бес парыз 
пайғамбар сүннетінде жинақталып 
бірге айтылған. Хадисте «Ислам бес 
нәрсеге негізделген: Алладан басқа 
тәңір жоқ, Мұхаммед Оның құлы 
және елшісі екеніне куәлік келтіру, на-
маз оқу, зекет беру, ораза ұстау және 
кімнің шамасы келсе (Қағба) үйіне 
қажылық жасау», – деген [18, 230 б.]. 

Ақын: «намазда он екісі талас 
жоқ-дүр» деген сөзінде намаздың 
он екі парызын тілге тиек етті. Оның 
алтауы сыртқы парыздары болса, 
алтауы – ішкі парыздар. Ханафи 
фиқһында намаздың сыртқы парызда-
рын «намаздың шарттары» деп атаса, 
ал ішкі парыздары «рүкіндері» деп 
аталады. Намаздың сыртқы парызда-
ры, яғни дұрыс болу шарттары алтау: 
намаз уақытының кіруі, дәретті болу, 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

34
№3 (07) 2025

дененің, киімнің және намаз оқитын 
орынның таза болуы, әуретті бүркеу, 
құбылаға бағытталу және ниет. Ал 
ішкі парыздарына келер болсақ, олар 
да алтау: тахрим тәкбірі, қиям, қира
ғат, рукуғ, сәжде, соңғы отырыс. На
маздың сыртқы және ішкі парызда-
ры классикалық фиқһ кітаптарында 
анық айтылған. Мысалы, Орта Азия 
елдерінде кең тараған еңбектердің 
бірі – «Мухтасар әл-уиқая» кітабы. 
Бұл туынды – араб тілінде жазылған 
ықшамдалған фиқһ еңбегі. Намаздың 
сыртқы парыздары туралы былай 
делінеді: «Намаздың шарттары: намаз 
оқушының дәретсіздіктен, нәжістен, 
киімі мен мекені таза болуы, әуретінің 
жабық болуы, құбылаға бет бұруы 
және ниет жасау». Ал намаздың ішкі 
парыздары туралы: «намаздың пары-
зы: тахрим тәкбірі, қиям, парыздың әр 
екі ракағатында және үтір мен нәпіл
дің барлық рағаттарында аят оқу.... 
рукуғ, маңдай мен мұрынды тигізіп 
сәжде жасау – пәтуа осылай беріледі 
– ташаһһуд көлеміндей соңғы отырыс 
жасау және өз әрекетімен намаздан 
шығу» [19, 111-120 бб.]. Бұл мәтінде 
біз жоғарыда айтқан ішкі парыздар 
анық көрсетілген. Бұл да ақынның 
намаздың парыздарын ханафи мәзһа
бы негізінде баяндағанын көрсетеді.

Ақын: 

Төртеуі – таһаратта, төртеуі – тәиям,
Мұны білмей, тірлікте болма мағрұр.
Үші – ғұсыл, екеуі – әизі нафас,
Қапы қалма қазірде басымда – 

деп жырлайды. 
Бұл жерде жалпы тазалыққа 

қатысты мәселелер қамтылған. Яғни 

дәрет, тәйаммум, ғұсыл және хайз, 
нифасқа қатысты парыздарды білдір-
ген. Соның ішінде дәретке қатысты 
төрт парызды баяндаған. Қарап отыр
сақ, ақын дәретті «таһарат» деп араб
ша терминмен қолданған. «Таһарат» 
сөзі қазақ тілінде бұрыннан қолда
ныста болған. Ол діни шығармаларда, 
жырларда және тарихи әдебиетте
рде кездеседі. «Таһарат» сөзі тазалық 
деген мағынаны білдіреді. Ал қазақ 
тілінде дәрет алу ұғымында кең қол
данылған. Дәреттің төрт парызы ха-
нафи мәзһабының пікірі бойынша 
берілген. Ханафи фиқһ кітаптарын-
да бұл төрт парыз анық айтылған. 
Мысалы, «Мухтасар әл-уиқая» кіта-
бында: «дәреттің парызы: шаштан 
бастап екі құлаққа дейін қамтып 
иектің астына дейін бетті жуу, екі 
қолын және екі аяғын шынтақтары 
мен екі тобығын қосып жуу, және 
бастың үштен бірін (сулы қолмен) си-
пау», – деп [19, 19 б.] түсіндірілген. 
Құранда: «Уа, Мүміндер! Намазға 
тұрар алдында беттеріңді жуың
дар, қолдарыңды шынтаққа дейін 
жуыңдар, бастарыңа мәсіх тартың
дар және аяқтарыңды тобыққа дейін 
(жуыңдар)», – деп [15, Мәидә: 6.] 
дәреттің парыздарын анық көрсеткен. 
Ал тәйаммумге келер болсақ, сумен 
дәрет алу мүмкіндігі болмаған ке-
зде, жер жынысы арқылы алынатын 
дәреттің түрі. Фиқһ кітаптарында 
«Тәйаммум дегеніміз – дәретсіздікті 
кетіру үшін судың орнына таза жер 
қыртысы арқылы тазаруға ниет-
тену», – деген анықтама берілген. 
Себебі  «тәйаммум» сөзінің тілдік 
мағынасы ниеттену, мақсат ету де-
генді білдіреді. Ақын  тәйаммумның 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

35
№3 (07) 2025

төрт парызы бар екенін айтты, олар: 
ниет; таза жер қыртысы; бетті сипау 
және қолды шынтақпен қоса сипау. 
Фиқһ кітаптарында бет пен қолды 
сипау  тәйаммумнің рүкні деп келсе, 
ниет пен таза жер қыртысы шарты 
делінген, рүкін мен шартты орындау 
міндет болғандықтан, қазақ тілін-
де көбіне жалпы парыз ұғымымен 
түсіндіріледі. Алайда  тәйаммумнің 
шарттары осы екі шартпен шектел-
мейді. Орта Азияда кең оқылған 
еңбектердің бірі «Нур әл-идах» кіта-
бында жалпы сегіз шарт айтылған [20, 
98 б.]. Құранда  тәйаммум жайында: 
«Таза жер қыртысына  тәйаммум 
алыңдар да беттеріңе және қол
дарыңа мәсх тартыңдар», – деп [15, 
Мәида: 6.]  тәйаммумды қалай алу ке-
ректі түсіндірген. 

Ақын «мұны білмей, тірлікте 
болма мағрұр» деп нағыз білім мен 
шындықты танып алмай, бұл өмірде 
мақтаншақ, тәкаппар, өзінше болма 
деп ескерту жасаған. Содан соң «үшеуі 
ғұсыл, екеуі әизі нафас, қапы қалма 
қазірде басымда деп», – ғұсылдың үш 
парызы бар екенін айтты. Ғұсыл де-
геніміз – бойдәретсіздікті кетіру үшін 
бүкіл дененің тазартушы су құйылып 
жуылуы [21, 126 б.]. Ғұсыл жайын-
да Құранда: «Егер жүніп болсаңдар, 
толық тазарыңдар», – деп [15, 
Мәида: 6.] айтылған. Ғұсылдың үш 
парызына келер болсақ, олар – ауы-
зды шаю, мұрынды шаю және бүкіл 
денені жуу. «Мухтасар әл-уиқая» 
кітабында «ғұсылдың парызы: ауы-
зын шаю, мұрнын шаю және бүкіл 
денесін жуу», – деп келген [19, 35 б.]. 

Ақынның: «екеуі әизі нафас» де-
ген сөзіне келер болсақ, «әизі» сөзі 

араб тіліндегі хайз сөзін білдіреді. 
Араб тіліндегі жұмсақ الحاء «хә» әрібі 
қазақ тілінде әртүрлі игерілген. Мы-
салы, حركة харакет/әрекет; حوض ха-
уыз/әуіз; حافظ хафыз/абыз حال қал/
хал (жағдай); حاج қажы/әжі және 
хайыз/әиіз. «Нафас» сөзі негізі ни-
фас деп жазылады. Бұл ақынның 
төтеше жазған мәтінін кирил қарпіне 
көшіру барысында кеткен қателік 
болуы мүмкін. Бұл екі мәселе – әйел 
адамның табиғатына байланысты құ
былыстар. Хайз дегеніміз – ай сайын 
қайталанып тұратын қан. Ханафи 
мәзһабында оның ең аз уақыты үш 
күн болса, ең көп уақыты он күн [5, 
68 б.]. Хайз уақытында әйел адам бой 
дәретсіз күйде деп есептелетіндіктен, 
хайз тоқтаған соң ғұсыл құйынып 
тазаруы міндет. Ал нифас дегеніміз 
– босанғаннан кейін келетін қырық 
күндік қан. Оның ең көп уақыты 
қырық күн [5, 69 б.]. Қан тоқтаған соң 
әйел адамға ғұсыл құйынып тазала-
нуы да парыз болады. Міне осы екі 
халден тазаруға қатысты екі парыз деп 
есептеліп тұр. Әйел кісілер үшін бұл 
мәселелерді білу маңызды. Өйткені 
қыз баланың балиғатқа толуы, дәрет, 
ғұсыл, намаз, Құран оқу, ораза ұс
тау, мешітке кіру, қажылық, төсек 
қатынасы, талақ, ғидда деген сияқты 
мәселелерді орындау не уақытша 
орындамай тұра тұру аталмыш екі 
жағдайларға тәуелді [21, 144 б.]. 
«Мухтасар әл-уиқая» кітабында «хайз 
– намаз оқудан, оразадан тоқтатады, 
намаздың қазасы өтелмейді, оразаның 
қазасы өтеледі. Мешітке кіруден, тау-
ап жасаудан, изар астындағыдан ләзәт 
алудан бөгейді...», – деп келген [19, 
71 б.]. Фиқһ кітаптарында осы халде-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

36
№3 (07) 2025

гі әйел адамның мәселелері кеңінен 
баяндалған. 

Ақын: 

Талап қылмақ ғылымды әйел, ерге,
Парыз болды, кіргенше басың жерге.
Әмір Мағрұқ екеуі Наһи-Мүңкір
Білмегенін білдіру мүминдерге.
Санын білсең осындай сапасына,
Сұм дүниенің сабыр қыл жапасына.

Бұл өлең жолдарында ақын бір
қатар парыздарды ескертумен қатар 
білім алудың парызлығын еске салу-
да. Білім алу жайында Алла елшісі 
(оған Алланың салауаты мен сәлемі 
болсын) «Білім талап ету – әрбір 
мұсылманға парыз», – деп бұйырған. 
Ислам шариғаты мұсылман үмбетінің 
жан-жақты білімді болуын талап етеді. 
Тіпті білім жолына түскен адам үшін 
бүкіл жаратылыс жарылқау тілейтінін 
айтқан. Ақынның «әмір мағрұқ екеуі 
наһи–мүңкір» – деген өлең жолына 
келер болсақ, бұл жерде де «мағруф» 
сөзі «мағрұқ» деп қате жазылса, 
«мункәр» сөзі де «мүңкір» деп қате 
берілген. Бұл та төте жазудан көшіру 
барысында кеткен техникалық қате
лік болуы мүмкін. Әмір мағруф деге
німіз – жақсылыққа бұйыру, ал нәһи-
мункәр – жамандықтан тыю. Яғни осы 
екі парыз – әрбір мұсылманға міндет. 
Қасиетті Құранда: «(Уа, мүміндер!) 
Араларыңда ізігілікке шақырып, жақ
сылықты бұйыратын һәм жаман
дықтан тыятын бір қауым болсын. 
Міне солар – (екі дүниеде де) азаптан 
құтылып, мақсат-мұратына жет-
кендер», – деп бұйырады [15, Әл 
Имран: 104.]. Бұл – қоршаған ортаға 
жанашырлық сезімін ұялатып, 

қоғам ішінде жақсылықтың артуы-
на үлес қосуға үндеу. Міне ақынның 
өлеңдерінде қырық парыз осы жерге 
дейін толық баяндалған. Кейін ақын: 

Санын білсең, осындай сапасына,
Сұм дүниенің сабыр қыл жапасына.
Бозторғайдай шырылдап, ұшса жаның,
Қайта қонбас, қайрылып қапасына, – 

деп өлеңін аяқтайды. 
Аталған өлең жолдарында ақын 

адам өмірінің өткіншілігіне назар ау-
дарып, мұсылмандық дүниетаным
дағы сабыр ұстанымын дәріптейді. 
Мұнда ислам іліміндегі ақыретке 
иман, дүние-мүліктік құндылықтарға 
шектен тыс берілмеу және адам бо
йындағы сабырлық қасиетті сақ
тау сияқты маңызды қағидалар поэ
тикалық тұрғыда бейнеленген.  

Қорытынды.
Ислам шариғатында парыз ұғы

мының маңыздылығы өте жоғары 
болғандықтан, әрбір мұсылман оған 
үлкен жауапкершілікпен қараған. 
Балмағамбет Балқыбайұлы да осы 
маңыздылыққа назар аударып, ар-
найы өлең жолдарын арнап, кейін-
гі ұрпаққа мұра етіп қалдырды. Бұл 
өлең жолдары арқылы халыққа негізгі 
діни білімді жеткізуді мақсат тұтып, 
діни мағлұматқа қызығушылықты 
оятады. Сонымен қатар діни сауат 
ашуға үндеу тастап, иман мен амал
дың арақатынасын түсіндіреді. Ақын 
фиқһ пен ақида негіздерін дәстүр
лі ханафи мәзһабы негізінде жырла
ған. Ақынның өлең жолдары ха
лық арасында кең тараған «қырық 
парыз» ұғымын поэзия стилінде 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

37
№3 (07) 2025

жүйелі түрде түсіндіріп, Құран, ха-
дис, фиқһ ілімдеріне сүйенгенін бай
қаймыз. Ақынның бұл өлең жолдары 
исламтанулық, педагогикалық, фи
лологиялық және әдеби тұрғыдан 
өте маңызды. Жалпы алғанда, Балма
ғамбет Балқыбайұлының «Қырық 
парыз баяны» – ислам негіздерін 
насихаттаған, халықтың діни сана-
сын қалыптастыруда айрықша рөл 
атқарған көркем діни шығармалар
дың бірі. Бұл өлең исламтану ғылы
мы тұрғысынан практикалық фиқһ, 
ақида, ахлақ салаларын қамтиды 
және діни-ағартушылық әдебиет дәс
түрінің көрнекті үлгісі болып сана
лады. Халықтың діни дүниетанымын 
зерттеуде ақындар мен жазушылар
дың шығармаларында келген, халық
тың санасынан берік орын алған 

ұғымдарды, тіркестерді, мақал-мәтел
дер мен нақыл сөздерге мән беру ма
ңызды.

Қазіргі кезде Орта Азия аймағын
дағы орта ғасырлардан бері діни білім 
беру жүйесі мен діни құндылықтарды 
зерттеп жүрген ғалымдар баршылық. 
Мысалы: Қазақ ақындарының өлең
деріндегі діни-дидактикалық және 
сопылық мотивтерді талдаған 
С.Құсанов [22]; Қазақ қоғамындағы 
ислам жоғары білімінің мәдени 
сәйкестік қалыптастырудағы ролі; 
діни-білім беру институттары мен 
мәдени дәстүрлердің арақатынасын 
зерттеген А.Мустафаева [23]. Бұл 
аталған және басқа да зерттеулер ис-
лам дінінің орта ғасырларда-ақ түркі, 
оның ішінде қазақ халқының діни та-
нымына терең сіңгендігін көрсетеді. 

Алғыс

Бұл мақала ҚР ҒжЖБМ Ғылым комитеті қаржыландыратын 
«BR28713129 Қазақстанға ислам дінінің енуін және таралуын археологиялық 
және жазба деректер негізінде зерттеу» атты ғылыми жоба аясында 
дайындалды.

Әдебиеттер

1. Тұрсынов Е. Қазақ ауыз әдебиетін жасаушылардың байырғы өкілдері. – Алма-
ты: Ғылым, 1974. – 139 б.

2. Қазақ өнерінің антологиясы. 25 томдық. Құраст. М. Жолдасбеков, Р.Әлмұханова. 
Астана, «Күлтегін» баспасы. Айтыс. Т. I. (Кеңестік кезеңге дейінгі айтыс). – 2014. – 400 б

3. Қорғанбеков Б.С. Балмағамбет Балқыбайұлының шығармашылығындағы 
дәстүр мен жаңашылдық //Түркология журналы, № 6. – 2012. – 42 – 64 б.  

4. Әл-Мужаз фи усул әл-фиқһ, – Станбул: «Әл-Мәктаба әл-Һәшимия», 2021. – 350 б.
5. Ислам ғылымхалы, Астана: «Издательство АСТ Полиграф» ЖШС, 2011. – 520 б.
6. Балқыбайұлы Б. Хадис–назым. құраст. Қ. Игісін. Т. 1. – Алматы: Алаш, 2005. – 

287 бет.
7. Сунән Тирмизи №2322 
8. Усул әлфиқһ әл-исләми, Уаһбату әз-Зухайли. 1-том. Дамаск, – 2011. – 680 б.
9. Әл-Муфассал фи әл-фиқһи әл-ханафи, Әл-ғибадат. Дамаск: Дәр әл-фикр, 2012. 

– 438 б. 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

38
№3 (07) 2025

10. Арабша-қазақша сөздік, – Алматы: «Нұр-Мүбәрак» баспасы, 2016. – 918 б. 
11. Ислам ақидасы, – Алматы: «Самға» баспасы, 2018. – 319 б.
12. Иман негіздері, – Алматы: Ислам мәдениеті мен білімін қолдау қоры, 2011. – 

376 б.
13. Он ғасыр жырлайды. (екінші басылым), Алматы, 2023. – 416 б. 
14. Мұғалім сәни, Алматы: «Көкжиек-Б» баспасы, 2010. – 54 б.
15. Құран Кәрім қазақша түсіндірмелі аударма./ Ауд.: А. Әкімханов, Н. Анарбаев. 

Алматы – Дәуір, 2021. – 624 – б.
16. Имам Науауи жинақтаған қырық хадис./ Ауд.: Бекболат Бердімұратұлы. – Ал-

маты: «Муфтият» баспасы, 2021. 64 б.
17. Әл-Фиқһу әл-ханафи әл-муйәссәр, Бейрут: Дәру ибн Касир, 2002. – 275 б. 
18. Сахих Муслим бишархи ән-Науауи, – Бейрут: «Дәру әл-кутуби «әл-илмия», 

18-том.
19. Мухтасар әл-уиқаяһ маға шархиһи ихтисару ар-риуая, 1-том. Бейрут: Дәру әл-

кутуб әл-илмия, 2005. – 471 б.
20. Марақи әл-фалах шарх мәтни нури әл-идах, Дамаск: Мактаба дәр әл-даққақ, 

2018. – 668 б.
21. Ислам ғибадаты, 1-том. Алматы: ЖШС РПБК «Дәуір». – 2013. – 560 б.
22. Kusanov, S. Oriental style in the works of Kazakh poets (2nd half of 19th – early 20th 

c.). Theoretical and Applied Linguistics/Philology (ЕҰУ журналы, Scopus сериясы), 2023. 
23. Mustafayeva, A. Islamic Higher Education as a Part of Kazakhs’ Cultural Identity. 

Journal of Ethnic and Cultural Studies (JECS), 2023, 10(3):103–127. 

References

1. Tursynov, E. Qazaq auyz ádebïetin jasaushylarǵań baıyrǵy ókilderi (Ancient 
Representatives of Kazakh Oral Literature). – Almaty: Gylym, 1974. – 139 p.

2. Qazaq óneriniń antologiıasy. 25 vols. Comp. M. Zholdasbekov, R. Almuqanova. 
Aitys. Vol. I. (Pre-Soviet Period) (Anthology of Kazakh Art. Vol. I. Aitys before the Soviet 
Period). – Astana: Kultegin, 2014. – 400 p.

3. Qorganbekov, B.S. Balmagambet Balkybaıulynyń shyǵarmashylyǵyndaǵy dástúr 
men janaşyldyq (Tradition and Innovation in the Works of Balmagambet Balkybayuly) // 
Turkologiıa Journal. – 2012. – No. 6. – P. 42–64.

4. Al-Mujaz fi Usul al-Fiqh (Concise Book on the Principles of Jurisprudence). – 
Istanbul: Al–Maktaba al–Hashimiyya, 2021. – 350 p.

5. Islam ghilymkhaly (Islamic Catechism). – Astana: Izdatelstvo AST Poligraf, 2011. 
– 520 p.

6. Balkybaıuly, B. Hadis-nazym (Hadith-Nazm). Comp. Q. Igisin. Vol. 1. – Almaty: 
Alash, 2005. – 287 p.

7. Sunan al-Tirmidhi (Sunan of al-Tirmidhi). No. 2322.
8. Wahbah al-Zuhayli. Usul al-fiqh al-islami. Vol. 1 (Principles of Islamic Jurisprudence). 

– Damascus, 2011. – 680 p.
9. Al-Mufassal fi al-Fiqh al-Hanafi. Al-‘Ibadat (Detailed Hanafi Jurisprudence: Acts of 

Worship). – Damascus: Dar al-Fikr, 2012. – 438 p.
10. Arabsha-qazaqsha sózdik (Arabic-Kazakh Dictionary). – Almaty: Nur-Mubarak 

Publishing, 2016. – 918 p.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

39
№3 (07) 2025

11. Islam aqidasy (Islamic Creed). – Almaty: Samga Publishing, 2018. – 319 p.
12. Iman negizderi (Foundations of Faith). – Almaty: Fund for Support of Islamic 

Culture and Education, 2011. – 376 p.
13. On ghasyr zhyrlaıdy. 2nd ed. (Ten Centuries Sing). – Almaty, 2023. – 416 p.
14. Múǵalim sáni (The Second Teacher). – Almaty: Kokzhiek-B Publishing, 2010. – 54 

p.
15. Qur’an Karim. Qazaqsha túsinirmeli audarma (The Qur’an: Explanatory Translation 

into Kazakh). Transl. A. Akimkhanov, N. Anarbaev. – Almaty: Dauir, 2021. – 624 p.
16. Imam Nawawi jïnaqtaghan Qyryq hadis (Forty Hadiths Compiled by Imam al-

Nawawi). Transl. B. Berdimuratuly. – Almaty: Muftiyat, 2021. – 64 p.
17. Al-Fiqh al-Hanafi al-Muyassar (Simplified Hanafi Jurisprudence). – Beirut: Dar Ibn 

Kathir, 2002. – 275 p.
18. Sahih Muslim bi sharh al-Nawawi (Sahih Muslim with Commentary of al-Nawawi). 

– Beirut: Dar al–Kutub al-‘Ilmiyya, 18 vols.
19. Mukhtasar al-Wiqayah ma‘a sharhihi ikhtisaru ar-Riwaya. Vol. 1 (The Abridgement 

of al-Wiqayah with Commentary: Summary of Narrations). – Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyya, 2005. – 471 p.

20. Maraqi al-Falah sharh matn Nuri al-Idah (The Ascents of Success: Commentary on 
Nur al–Idah). – Damascus: Maktaba Dar al–Daqqaq, 2018. – 668 p.

21. Islam ghibadaty. Vol. 1 (Islamic Worship, Vol. 1). – Almaty: Dauir Publishing, 2013. 
– 560 p.

22. Kusanov, S. Oriental Style in the Works of Kazakh Poets (2nd half of 19th – early 
20th c.). Theoretical and Applied Linguistics/Philology, 2023.

23. Mustafayeva, A. Islamic Higher Education as a Part of Kazakhs’ Cultural Identity. 
Journal of Ethnic and Cultural Studies (JECS), 2023, 10(3):103–127.

***
Авторлар туралы мәлімет:
Мухитдинов Рашид Сражович –  филология ғылымдарының кандидаты, доцент, 

Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениетінің аға оқытушысы (Алматы, Қазақстан, e-
mail: mukhitdinov.rashid@gmail.com, ORCID ID: 0000–0003–3910–8222).

Бердмурат Бекболат – PhD докторант, Нұр-Мүбарак Египет ислам 
мәдениетінің оқытушысы. (Алматы, Қазақстан, e-mail: bekbolat.berdmurat@mail.ru, 
ORCID ID: 0009–0008–3405–7810).

معلومات عن المؤلفين:

محي الدينوف راشد سرازوفيتش – حاصل على درجة دكتوراه في العلوم الفيلولوجية، أستاذ مشارك، محاضر أول في 
  .)e-mail: mukhitdinov.rashid@gmail.com  ،جامعة نور–مبارك للثقافة الإسلامية المصرية )ألماتي، كازاخستان
بيردمورات بيكولات – طالب دكتوراه، مدرس في جامعة نور–مبارك للثقافة الإسلامية المصرية )ألماتي، كازاخستان

.)e-mail:  bekbolat.berdmurat@mail.ru

Information about authors:
Mukhitdinov, Rashid Srazhovich– Candidate of Philological Sciences, Associate 

Professor, Senior Lecturer at Nur-Mubarak Egyptian Islamic Culture University (Almaty, 
Kazakhstan, e-mail: mukhitdinov.rashid@gmail.com, ORCID ID: 0000–0003–3910–8222). 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

40
№3 (07) 2025

Berdmurat, Bekbolat– PhD Candidate, Lecturer at Nur-Mubarak Egyptian Islamic 
Culture University (Almaty, Kazakhstan, e-mail: bekbolat.berdmurat@mail.ru, ORCID ID: 
0009–0008–3405–7810)

Информация об авторах:
Мухитдинов, Рашид Сражович – кандидат филологических наук, доцент, стар-

ший преподаватель Египетского университета исламской культуры Нур-Мубарак 
(Алматы, Казахстан, e-mail: mukhitdinov.rashid@gmail.com, ORCID ID: 0000–0003–
3910–8222).

Бердмурат, Бекболат – докторант PhD, преподаватель Египетского уни-
верситета исламской культуры Нур-Мубарак (Алматы, Казахстан, e-mail: 
bekbolat.berdmurat@mail.ru, ORCID ID: 0009–0008–3405–7810)



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

41
№3 (07) 2025

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47               https://doi.org/ 10.63727/ris202573-4

Саид Саид Сағд әш-Шишини1

1 Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті университеті, Алматы, Казахстан
e-mail: tharwatsalem767el@azhar.edu.eg

ХАБАРЛАРДЫҢ БІРІНЕ БАСЫМДЫҚ БЕРУ: 
АНЫҚТАМАСЫ,  ШАРТТАРЫ ЖӘНЕ БАСЫМДЫҚ 

БЕРІЛГЕНМЕН АМАЛ ЕТУ ҮКІМІ

Аңдатпа.
Исламдағы таржиһ (артық деп тану) ұғымының мақсаты – дұрыс хабарды (ха-

дисті) нақтылап, соған амал ету, ал бұрысын (әлсізін) жоққа шығару әрі онымен амал 
етпеу болса, онда бұл – шүбәсіз, үлкен бір ілім есігі. Оны білу, үкімдерін меңгеру және 
мағыналарын түсіну өте маңызды. Себебі ол дұрыс риуаятты растап, бұрысын теріске 
шығарумен тікелей байланысты.

Бұл зерттеуде ғалымдардың таржиһ ұғымын түсіндірудегі әдістері, әр тәсілдің 
дәлелдері мен оларға қарсы жауаптар, сондай-ақ ең дұрыс деп танылған көзқарас тал
данады. Сонымен қатар, екі хадистің арасында таржиһ жүргізудің шарттары қарас
тырылады. Таржиһ етілген риуаятпен амал ету мәселесінде кейбір ғалымдар міндет деп 
қарастырса, бұл еңбекте мүқаллиди (еліктеуші) мен мұжтаһидтің (ижтихад жасаушы) 
арасы ажыратылып, түсіндіріледі. Мүқаллиди үшін – өзі сұраған ғалымның пікіріне еру 
– оның мәзһабы. Өйткені ол дәлелдермен жұмыс істей алмайды, қай хадис артық, қайсы 
әлсіз екенін айыра алмайды. Ал мұжтаһид тек өз ижтиһадына сай амал етуге міндетті. 
Ол өзгеге еліктей алмайды, өйткені ол өз сеніміне қайшы амал еткен болар еді.

Түйін сөздер: Артық көру, артық деп танылған, мүқаллиди, мұжтаһид, таржиһ, 
риуаяттар.

سعيد سعيد سعد الشيشيني1
1 الجامعة المصرية للثقافة الإسلامية نور مبارك، ألماتي، كازاخستان

e-mail: tharwatsalem767el@azhar.edu.eg

لترجيح بين الأخبار:تعريفه، وشروطه، وحكم العمل بالراجح
ملخص البحث.  إذا كان القصد من الترجيح تصحيح الصحيح حتى يعمل به، وإبطال الباطل فلا يعمل به، فإنه 
ولاشك باب عظيم، يجب معرفته والإحاطة بأحكامه، والإلمام بمعانيه؛ لأنه يتعلق بالصحيح فيصححه وبالباطل فيبطله. 
هذا وإن الترجيح لابد له من سبب، وسبب الترجيح اقتران الراجح بما يدل على رجحانه،  فإظهار هذه 

الرجاحة هي الترجيح.
وقد ذكر في هذا البحث منهج العلماء في بيان المراد بالترجيح، وأدلة كل منهج، والرد عليها، وبيان المنهج 
الراجح، وتمت مناقشة شروط الترجيح بين الخبرين، ولقد أثيرت مشكلة حكم العمل بالراجح، حيث قد عمم بعض 
العلماء وجوب العمل بالراجح، ولكن في هذا البحث تم التفريق بين المقلد حيث إن مذهبه هو مذهب من يستفتيه، 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

42
№3 (07) 2025

فعليه أن يسأل العلماء ويعمل بقول من يفتيه، حيث إنه ليس له علم بالأدلة لكى يعرف الراجح من المرجوح، 
وبين المجتهد فليس عليه إلا العمل بما أداه إليه إجتهاده، وليس له أن يقلد غيره؛ لئلا يعمل بخلاف ما اعتقده.

الكلمات الافتتاحية. الرجحان - الراجح - المقلد - المجتهد - الترجيح - الأخبار.

Saeed Saeed Saghd Al-Shishani1

1Egyptian University of Islamic culture Nur-Mubarak, Almaty, Kazakhstan
e-mail: tharwatsalem767el@azhar.edu.eg

PRIORITY OF A CLAIM: ITS DEFINITION, 
CONDITIONS, AND THE RULING ON ACTING UPON 

THE GRANTED PRIORITY

Abstract: The purpose of the concept of Tarjih (preference) in Islam is to confirm 
the authentic report (hadith) and act upon it, while rejecting the weak or less reliable one 
and refraining from acting upon it. Without doubt, this is a significant field of knowledge. 
Understanding it, mastering its rulings, and grasping its meanings are of great importance, 
as it is directly related to affirming what is authentic and rejecting what is weak. This study 
analyzes the methods used by scholars to explain the concept of Tarjih, the evidences 
supporting each approach, the critiques of these evidences, and the opinion regarded as the 
most sound. Additionally, it explores the conditions for applying Tarjih between two hadiths.

While some scholars have considered acting upon the preferred narration as obligatory, this 
research differentiates between the muqallid (follower) and the mujtahid (independent jurist). 
For the muqallid, following the opinion of the scholar he consults is effectively his school of 
thought, since he does not possess the knowledge of the evidences to distinguish between strong 
and weak reports. The mujtahid, however, is obligated to act according to the outcome of his 
own ijtihad and is not allowed to imitate others, as doing so would contradict his own conviction.

Keywords: Superiority, Preferred view, Muqallid, Mujtahid , Tarjih, Reports.

Саид Саид Сағд ашь-Шишини¹
¹ Египетский университет исламской культуры «Нур-Мубарак»,  

г. Алматы, Казахстан
e-mail: tharwatsalem767el@azhar.edu.eg

ПРЕДПОЧТЕНИЕ ОДНОГО СООБЩЕНИЯ 
НАД ДРУГИМ: ОПРЕДЕЛЕНИЕ, УСЛОВИЯ И 

ПРАВОВОЕ ПОЛОЖЕНИЕ ДЕЙСТВИЯ СОГЛАСНО 
ПРЕДПОЧТЕННОМУ

Аннотация.
Целью концепции тарджиха (предпочтения) в исламе является подтверждение до-

стоверного сообщения (хадиса) и применение его к хадисам, при этом отвергая слабые 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

43
№3 (07) 2025

или менее достоверные и воздерживаясь от применения их к хадисам. Несомненно, это 
важная область знаний. Понимание этого, усвоение его положений и понимание его 
смысла имеют большое значение, поскольку напрямую связаны с подтверждением до-
стоверности и отвержением слабого. В данном исследовании анализируются методы, 
используемые учёными для объяснения концепции тарджиха, доказательства в поддер-
жку каждого подхода, критика этих доказательств и мнение, считающееся наиболее 
обоснованным. Кроме того, рассматриваются условия применения тарджиха к двум 
хадисам.

Хотя некоторые учёные считают применение предпочитаемого сообщения обяза-
тельным, в данном исследовании проводится различие между мукаллидом (последова-
телем) и муджтахидом (независимым правоведом). Для мукаллида следование мнению 
учёного, к которому он обращается за консультацией, фактически является его школой, 
поскольку он не обладает знанием доказательств, позволяющим различать сильные и 
слабые хадисы. Муджтахид же обязан действовать в соответствии с результатами соб-
ственного иджтихада и не имеет права подражать другим, поскольку это противоречит 
его собственным убеждениям.

Ключевые слова: превосходство, предпочтительное мнение, мукаллид, муджта-
хид, тарджих, риуаят.

مقدمة.
فمن المعلوم لكل ذي بصيرة أن السنة النبوية المطهرة 
– على صاحبها أفضل الصلاة وأتم التسليم – هي الأصل 
الثاني للتشريع بعد القرآن الكريم، وأنها والقرآن الكريم 
في مرتبة سواء من حيث الاحتجاج، وقد أجمع المسلمون 
في شتى البقاع والديار، والمواطن والأقطار على اعتبارها 

أصلًا قائماً بذاته، فهي والقرآن متلازمان. 
ومع قيام الأدلة على حجية السنة النبوية، ومكانتها 
وحديثاً  قديماً  البغي  أن شراذم  إلا  الكريم،  القرآن  من 
الشبهات، وذلك  الطعنات، وأثاروا حولها  سددوا لها 
من عدة اتجاهات ولم يكن ذلك إلا لمرض في صدورهم، 
 ُ وَاللَّ بِأفَْوَاهِهِمْ   ِ اللَّ نُورَ  لِيُطْفِئُوا  }يُرِيدُونَ  تعالى:  قال 
مُتِمُّ نُورِهِ وَلوَْ كَرِهَ الْكَافِرُونَ{)سورة الصف: الآية 18(

إليها  نسبوا  أنهم  الطعنات:  هذه  أهم  من  وكان 
التعارض  وجود  واستغلوا  نصوصها،  بين  التعارض 
الظاهري بين الأخبار، فذهب بعضهم إلى إنكار السنة 
الكريم  بالقرآن  واكتفوا  أخبارها،  التعارض بين  لوجود 

وحده؛ لأنه قطعي لاشك فيه. 
وذهب البعض الآخر إلى ردِّ بعض السنة مما ثبت 
تقدير  ظاهرها  كان  وإن  الدعوى  وهذه  الظن،  بطريق 
القرآن الكريم  إلا أنها في الحقيقة معول هدم له؛ لأن 

هدم السنة هدم للقرآن الكريم.
القسم الرئيسي 

أجلاء،  علماء  الدعوى  هذه  لمثل  تصدى  وقد     
الأخبار،  بين  التعارض  فبحثوا  مخلصين،  وفقهاء 
وكيفية التخلص منه، فظهر على أيديهم الحق، وبان 
على ألسنتهم، وإن الجمع بين هذه الأخبار والترجيح 
لذا اخترت  التعارض،  من  التخلص  قواعد  من  بينها  
الأخبار  بين  الترجيح  وهو«  البحث  لهذا  عنوانا 

تعريفه، وشروطه، وحكم العمل بالراجح«.
أسباب اختيار الموضوع:

1 – دفع التعارض بأهم طريقة من طرق الدفع وهي 
طريقة الترجيح.

2 – بيان منهج العلماء في تعريف الترجيح.
3 – بيان حكم العمل بالراجح للمقلد وللفقيه.

خطة البحث:
يشمل هذا البحث مقدمة، ومبحثين، وخاتمة على 

النحو التالي:
وأسباب  وعنوانه،  البحث،  خطة  وفيها  المقدمة: 

اختياره.
المبحث الأول: تعريف الترجيح وشروطه.

المبحث الثاني: آراء العلماء في حكم العمل بالراجح.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

44
№3 (07) 2025

وفيه مطلبان:
المطلب الأول: حكم عمل المقلد بالراجح.

المطب الثاني:حكم عمل المجتهد بالراجح من الأدلة.
ومراجع  البحث،  نتائج  أهم  وفيها  الخاتمة:   

البحث، والفهارس.  
المبحث الأول 

تعريف الترجيح وشروطه 
منه:  القصد   « الترجيح:  عن  الشوكاني  يقول 

تصحيح الصحيح، وإبطال الباطل ». ]1[
فإذا كان القصد من الترجيح تصحيح الصحيح حتى 
ولاشك  فإنه  به،  يعمل  فلا  الباطل  وإبطال  به،  يعمل 
باب عظيم، يجب معرفته والإحاطة بأحكامه، والإلمام 
وبالباطل  فيصححه  بالصحيح  يتعلق  لأنه  بمعانيه؛ 

فيبطله. 
وسبب  سبب،  من  له  لابد  الترجيح  وإن  هذا 
الترجيح اقتران الراجح بما يدل على رجحانه، فإظهار 

هذه الرجاحة هي الترجيح. ]2[
والكلام في هذا المبحث ينحصر في: أولًا: تعريف 

الترجيح. ثانياً: شروطه. 
وذلك على النحو التالي: 

• أولًا: تعريف الترجيح:–
]1[تعريفه في اللغة: 

وايضاً   ،« ح  »رجَّ المتعدي  للفعل  مصدر  الترجيح: 
ح و أرجح  للفعل المتعدي بالألف »أرجح«، سواء كان رجَّ
أو  الجيم–  –بكسر  يرجِح  أو  الجيم–،  بفتح   – يرجَح 
يرجُح –بضم الجيم –. فهذه الأفعال مصدرها: ترجيحاً.

فضلته  معناها:  بالتثقيل  ح  رجَّ أن  هو  والمعنى: 
وقويته. 

وأرجح: بمعنى أعطاه راجحاً. 
 ،– الجيم  بضم   – يرجُح   – بالتخفيف   – ورجَح 
رجْحَاناً  مصدره  –بالكسر–  ويرجِح  –بالفتح–  ويرجَح 
ورجوحاً،  بالتحريك،  ورجَحانا   – الجيم  بسكون   –

والاسم: الرُجحان: إذا زاد وزنه. 
والمعنى: أن الشئ الذي فيه رجحان: هو الذي مال 

في ناحيته عن الآخر.]3[

]2[ تعريف الترجيح في الاصطلاح:–
إذا طالعت تعريف الأصوليين للترجيح فإنك تجد 

تعريفاتهم للترجيح لا تخرج عن ثلاثة مناهج: 
المنهج الأول: من عرف الترجيح على أنه من عمل 

المجتهد. 
من  أنه  على  الترجيح  عرف  من  الثاني:  المنهج 

صفات الدليل نفسه. 
المنهج الثالث: منهج من جمع بين الطريقتين. 

المناهج  تلحظ أن كل منهج من هذه  أيضاً  إنك  ثم 
سلكه عدد من علماء الحنفية وغير الحنفية، وبما هو 
معروف من اختلاف المدرستين مدرسة الحنفية ومدرسة 
الحنفية  علماء  تعريف  بين  فروقاً  تجد  فإنك  غيرهم، 

وتعريف غيرهم حتى في المنهج الواحد. 
لذا سوف أقوم – إن شاء الله تعالى – باستعراض 
هذا  تبين  لهم  تعريفات  يذكر  أن  على  المناهج،  هذه 
معرفة  تتم  حتى  وذلك  نظره؛  وجهة  وتشرح  المنهج 

الفروق المشار إليها وذلك على النحو التالي:
المنهج الأول: تعريف الترجيح على أنه من عمل 

المجتهد:–
الحنفية  من  العلماء  المنهج جمهور  هذا  سلك  وقد 
فعل  من  الترجيح  بأن  فقالوا:  والحنابلة  والشافعية 
العلماء،  هؤلاء  تعريفات  جاءت  ذلك  وعلى  المرجح، 

ومنهم: 
حيث  الرازي،  الإمام  تعريف  الأول:  التعريف 
على  الطريقين  أحد  تقوية   « بأنه:  الترجيح  عرف 

الآخر، ليُعلم الأقوى فيعمل به، ويطرح الآخر « ]4[
شرح التعريف ومحترزاته:

وهي:  قوى،  للفعل  مصدر  هي  تقوية«:   « قوله 
القدرة والطاقة.

ففي »المصباح المنير«: » قوى على الأمر، وليس له 
به قوى، أي طاقة«. ]5[

بين  تقوية  كل  تشمل  التعريف  في  جنس  والتقوية 
الدليلين وبين غيرهما. 

قوله » أحد الطريقين على الآخر »: يريد بالطريق 
ما هو أعم من أن يكون دليلًا أو أمارة. 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

45
№3 (07) 2025

وقد عبر صاحب »جمع الجوامع« بالطريقين أيضا، 
الظنيين،  الدليلين  بالطريقين  المراد   « قالوا:  وشراحه 

وسمى الدليل طريقاً؛ لأنه يوصل إلى المدلول« ]6[
وقد عبر البيضاوي »بالأمارتين« ورجح ابن السبكي 
تعبير البيضاوي فقال: »وهو مأخوذ من الإمام، إلا أن 
المصنف  فعله  وما  بالطريقين،  الأمارتين  أبدل  الإمام 
أصرح بالمقصود، إذ يمتنع الترجيح في غير الأمارتين« 

]7[
وعبر الشوكاني »بالطرفين«. ]8[

وهو قيد أخرج التقوية لغير أحد الطريقين. 
قوله: » ليعلم الأقوى فيعمل به ويطرح الآخر » قيد 

لبيان الواقع، فإن ذلك من شأن الترجيح. 
لا  تقويتها  عن  به  منه يحترز  لابد  قيد  هو  وقيل 

للعمل، بل لبيان كونها أوضح. 
وقد زاد بعض العلماء كلمة »وصفاً » ليخرج الترجيح 
بدليل مستقل، فإنه لا يجوز؛ لأنه يؤدي إلى الانتقال لدليل 

آخر، فإنه لا تعلق للثاني بالأول فالعدول إليه انتقال. 
ما يؤخذ على هذا التعريف: 

ويؤخذ عليه ما يلي: 
)1( أن التقوية من فعل الشارع، وبيانها من فعل 
بيان  الترجيح:  يقال  أن  الأولى  من  فكان  المجتهد، 

التقوية أو إظهار.... إلخ. 
وهو  »بالطريقين«  عبر  أنه  أيضاً  عليه  يؤخذ   )2(
عام يشمل الأدلة الظنية والقطعية، والتحقيق أن الأدلة 
القطعية لا ترجيح فيها؛ لأنه لا تعارض فيها، والترجيح 

مبني على التعارض المنبئ عن التماثل. 
فلو عبر بالأمارتين كما فعل غيره لكان أحسن. 

إذ  التعريف؛  في  بحسن  ليس  »ليعلم«  قوله   )3(
يكتفى في الترجيح بالظن. 

)4( أيضاً لم يشر في التعريف إلى ذكر المجتهد، مع 
أنه هو الذي يقوم بالترجيح. 

)5( كذلك لم يبين نوع هذه التقوية هل هي تقوية 
بالذات، أو بالوصف ؟ مما يدخل في التعريف ما ليس 

منه، كتقوية النص بنص آخر. 
ويجاب عما ذكر بالآتي: 

يجاب عن الأول: بأنه يقصد بالتقوية التي  	)1(
الذي  هو  فكأنه  يبينها  أنه  وهي  المجتهد،  بها  يقوم 

يقوى بطريق المجاز 
المقصود  الطريقين  بأن  الثاني:  عن  ويجاب  	)2(
باب  في  علم  قد  ذلك  لأن  الظنيين؛  الدليلين  بهما 

التعارض قبل باب الترجيح هذا. 
لسبق  ليظن  »ليعلم«  بقوله  المقصود  وكذلك  	)3(

معرفة ذلك كله في باب التعارض.
قد أشار إلى ذكر المجتهد حين قال الترجيح  	)4(

» تقوية.... » فالذي يقوم بالتقوية هو المجتهد.
التعارض فلا  التقوية قد عرف في باب  نوع  	)5(

داعي لإعادته هنا.]9[
التعريف الثاني »لصاحب مختصر التحرير«:–

فقال: » الترجيح هو: تقوية إحدى الأمارتين على 
الأخرى لدليل«. ]10[
شرح التعريف: 

هذا التعريف عبر فيه بالتقوية مثل الإمام الرازي، 
وعبر بالأمارتين مثل القاضي البيضاوي. 

وترك جملة » ليعمل به... » لأنه لا حاجة إليها؛ 
لأن الترجيح لا يكون إلا لذلك، ولكن ذكرها فيه زيادة 

توضيح وبيان. 
وقوله »لدليل » قيد لبيان الواقع، فإن الترجيح لابد 
له من دليل؛ لأن الترجيح بدون مرجح تحكم محض، 

وهو غير جائز. 
التعريف الثالث لابن الهمام:

فعل  هو  الذي  الترجيح  الهمام  بن  الكمال  عرف 
على  المتماثلين  لأحد  الزيادة  إظهار   « بأنه:  المجتهد 

الآخر بما لا يستقل«. ]11[
شرح التعريف ومحترزاته: 

التي  الزيادة  بيان  يعني   :« الزيادة  »إظهار  قوله 
تعتبر قوة لأحد الدليلين، وذلك باعتبار أن الترجيح من 

عمل المجتهد. 
من  أعم  الدليلين  أي   « المتماثلين  لأحد   « قوله: 
يرى  الهمام  ابن  أن  وذلك  قطعيين،  أو  كونهما ظنيين 

قيام التعارض بين القطعيين – كما مر بيانه –. 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

46
№3 (07) 2025

قوله: » بما لا يستقل » هو بيان لنوع هذه الزيادة 
وهي كونها بوصف تابع، وليست مستقلة عنه. 

ويؤخذ على هذا التعريف ما يلي:
في  ركن  هو  الذي  المجتهد  ذكر  إلى  يشر  لم   )1(

عملية الترجيح، فهو الذي يقوم به.
ويجاب عنه: بأن قوله »إظهار« يفهم منه أن الذي 

يقوم بالإظهار هو المجتهد.
)2( أن هذا التعريف يشمل الترجيح بين القطعيات، 

وهو خلاف ما عليه الجمهور.
جريان  الهمام  ابن  مذهب  بأن  عنه:  ويجاب 

التعارض في القطعيات كما في الظنيات.
)3( أن قوله: » بما لا يستقل » يخرج: 

أ–الترجيح بكثرة الأدلة.
ب–الترجيح بكثرة الروايات.

ج–ترجيح النص على القياس، فإن العمل بالنص 
وترك القياس، أمر واجب ولكنه لا يسمى ترجيحاً. 

وعدم اشتمال التعريف على الترجيح بكثرة الأدلة 
وكثرة الروايات يعيبه.

ويجاب عنه: بأن ذلك هو مذهب الحنفية فإنهم 
لا يرجحون بكثرة الأدلة، ولا بكثرة الروايات، ويرون 
تستقل  أن  يصح  لا  الترجيح  توجب  التي  الزيادة  أن 
بنفسها، فلابد وأن تكون وصفاً بمنزلة التابع كترجيح 

رواية العدل الفقيه على رواية العدل غير الفقيه.]12[
من  أنه  على  الترجيح  تعريف  الثاني:  المنهج 

صفات الدليل نفسه:–
ومعنى هذا المنهج أن العلماء يرون أن الصفة التي 
تقوى دليل على دليل هي صفة للدليل نفسه، فكانت 

هي المرجحة له على غيره. 
والحقيقة أن ذلك هو معنى الرجحان لا الترجيح؛ إذ 
الرجحان هو: فضل أحد المثلين على الآخر وصفاً. ]13[
الزيادة  هذه  أو  الفضل  هذا  إظهار  هو:  والترجيح 

– كما سبق بيانه في المنهج السابق–
وقد سلك هذا المسلك بعض العلماء، منهم: الإمام 
»المختصر«  في  الحاجب  وابن  »الإحكام«  في  الآمدي 

وسأذكر تعريفهما للترجيح على النحو التالي: 

التعريف الأول للآمدي: 
عرف الآمدي الترجيح فقال هو: » عبارة عن اقتران 
أحد الصالحين للدلالة على المطلوب، مع تعارضهما بما 

يوجب العمل به وإهمال الآخر«. ]14[
شرح التعريف ومحترزاته: 

قوله: »اقتران«: جنس في التعريف يشمل كل اقتران.
ليس  به عما  قيد احترز  الصالحين«  وقوله: »أحد 
بصالحين، أو أحدهما صالح والآخر ليس بصالح، فإن 
الترجيح لا يكون إلا مع التعارض، ولا تعارض مع عدم 

الصلاحية للأمرين أو أحدهما. 
الصالحين  عن  احترازاً   « تعارضهما  »مع  قوله: 
اللذين لا تعارض بينهما، فإن الترجيح إنما يطلب عند 

التعارض لا مع عدمه.
وقوله: »بما يوجب العمل بأحدهما وإهمال الآخر 
الدليلين عن الآخر من  عما اختص به أحد  » احترازاً 
الصفات الذاتية أو العرضية، ولا مدخل له في التقوية 

والترجيح«. ]14[
ويؤخذ على هذا التعريف ما يلي: 

)1( أنه جعل الاقتران جنس في التعريف، مع أن 
تعريف  هو  ذكره  ما  وأن  المجتهد  عمل  من  الترجيح 

الرجحان لا الترجيح. 
ويجاب عنه: بأن هذا الأمر لا يؤخذ على الآمدي 
حيث إنه عرف الترجيح على حسب وجهة نظره من 

أنه من صفات الدليل لا من عمل المجتهد. 
)2( أن قوله »أحد الصالحين للدلالة على المطلوب 
» يشمل القطعي والظني من الأدلة، وقد علم مما سبق 
أن الآمدي لا يرى التعارض بين القطعيات وبالتالي لا 

ترجيح، فيكون قد خالف ما ذهب إليه.
التعريف الثاني: لابن الحاجب:–

اقتران  »هو  فقال:  الترجيح  الحاجب  ابن  عرف 
الأمارة بما تقوى به على معارضها«. ]15[

شرح التعريف ومحترزاته:
كل  يشمل  التعريف  في  جنس  »اقتران«  قوله: 
أحدهما  أو  ظنيين  أو  قطعيين  بين  كان  سواء  اقتران، 

قطعي والآخر ظني  



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

47
№3 (07) 2025

قوله: »الأمارة«: مضاف إلى اقتران، وهذه الإضافة 
أخرجت القطعيين، أو ما أحدهما قطعي والآخر ظني 

فليس بينهما ترجيح. 
قوله: »بما«: أي بالذي.

قوله: »تقوى به على معارضها » أي: المرجحات 
التي ترجح أحد الدليلين على الآخر.

ما يؤخذ على هذا التعريف: 
)1( يوجه إليه مثل ما وجه إلى سابقه من أنه جعل 
الاقتران جنس في التعريف، مع أن الترجيح من عمل 

المجتهد كما هو رأي الجمهور. 
وجهة  على حسب  عرفه  بأنه  ذلك:  ويجاب عن 

نظره من أن الترجيح من صفات الدليل
)2( قوله: » بما تقوى به على معارضها » شامل 
للمرجحات التي هي صفات والترجيح بحسب الذات، 
فيها،  ترجيح  لا  الذات  الزيادة بحسب  أن  والمعروف 

فأصبح التعريف غير مانع من دخول غيره فيه.
المنهج الثالث: من جمع بين المنهجين السابقين في 

تعريف الترجيح:–
وقد سلك هذا المسلك  بعض العلماء، منهم: سعد 
الدين التفتازاني في »التلويح« حيث عرف الترجيح بأنه: 
» بيان الرجحان، أي: القوة التي لأحد المتعارضين على 

الآخر«. ]16[
شرح التعريف: 

قوله: » بيان »: التعبير بالبيان أعم من أن يكون 
بياناً من الشارع، أو من المجتهد. فبذلك شمل الطريقتين 

السابقتين. 
قوله: » الرجحان » عرف العلماء الرجحان بأنه: 

فضل أحد المثلين على الآخر وصفاً. ]17[
قوله: » أي » تفسيرية لما قبلها وهو الرجحان. 

قوله: » القوة التي لأحد المتعارضين على الآخر » 
المقصود بها الوصف الذي هو بمنزلة التابع. 

ما يؤخذ عليه:
)1( بأنه شمل الترجيح بين المتعارضين القطعيين 

والظنيين معاً.
ويجاب عن ذلك: بأن هذا التعريف للتفتازاني وهو 

يشرح كتاب التوضيح لصدر الشريعة الحنفي، والمعروف 
أن الحنفية يرون وقوع التعارض بين القطعيين.

غير  أمر  التعريف  في  التفسيرية  أي  ذكر   )2(
مستحسن، فالتعريف يجب أن يكون واضحاً معبراً على 

المقصود.
التعريف الراجح: 

وبعد ذكر التعريفات السابقة يمكننا أن نقول: أن 
شروطه،  في  نظره  وجهة  حسب  على  عرفه  عالم  كل 

وأحواله، ومجاله  
فهو مجرد اصطلاح لهم. 

غير أننا نرى أن تعريف الترجيح الأصح كما عليه 
جمهور العلماء أنه من عمل المجتهد، أما صفات الدليل 

فهي الرجحان نفسه وليس الترجيح. 
وإذا أردنا أن نعرف الترجيح بين الأخبار المتعارضة 
المتعارضة  الأخبار  الترجيح بين  إن  نقول:  أن  فيمكننا 
المتعارضين  الخبرين  أحد  المجتهد  »تقديم  عن  عبارة 
له تجعل  تابع  من وصف  فيه  لما  الآخر  على  الظنيين 

العمل به أولى من الآخر ». 
شرح التعريف: 

قولنا »تقديم » والتقديم من عمل المجتهد فهو يقدم 
القوة  أحد الخبرين على الآخر وذلك بإظهار أو ببيان 

التي فيه على غيره. 
قولنا »المجتهد« حيث إن المراد به من كانت عنده 
ملكة العلم والتقوى بحيث يقدر على استنباط الأحكام 
أدلتها، وهو قيد أول خرج به تقديم من  الشرعية من 

ليس له أهلية الاجتهاد. 
قيد   « المتعارضين  الظنيين  الخبرين   « قولنا: 
بالخبرين، حيث إن الكلام في هذا البحث عن تعارض 
ترجيح  فلا  غيرهما  لإخراج  بالظنيين؛  وقيد  الأخبار، 
بينهما، والمتعارضين احترز به عن غير المتعارضين فلا 

ترجيح. 
قولنا: » لما فيه من وصف تابع.. » هو بيان لنوع 

القوة التي يرجح بها.
كما سيتضح في الشروط الآتي ذكرها.

• ثانياً: شروط الترجيح:–



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

48
№3 (07) 2025

شروطاً   – تعالى  الله  رحمهم   – العلماء  اشترط  لقد 
وهذه  المتعارضة،  الأخبار  بين  الترجيح  يمكننا  حتى 

الشروط ترجع إلى أركان الترجيح. 
فعملية الترجيح تتطلب وجود خبرين متعارضين، 
والمجتهد الذي يرجح بينهما، والحكم الذي يفيده كل 
خبر منهما، فهذه هي أركان الترجيح، ولكل ركن شرطاً 
النحو  على  الشروط  وهذه  الترجيح،  من  نتمكن  حتى 

التالي: 
المتعارضان  الخبران  يكون  لا  أن  الأول:  الشرط 

متواتران:–
الثبوت،  قطعي  المتواتر  الخبر  لأن  وذلك   )1(
يفيد  لأنه  القطعي؛  على  يأتي  أن  يمكن  لا  والترجيح 
العلم، وما يفيد العلم لا تفاوت فيه، وما لا تفاوت فيه 

لا يمكن تقويته، والترجيح عند بعض العلماء تقوية. 
فالترجيح يجري في الظنون؛ لأن الظنون تتفاوت في 

القوة، فيمكن فيها الترجيح.
)2( ولو وقع التعارض بين الخبرين المتواترين، لزم 
منه اجتماع النقيضين أو ارتفاعهما؛ وذلك لأنه لا يجوز 
يجوز  ولا  تحكم،  لأنه  الآخر؛  دون  بأحدهما  العمل 
العمل بهما معاً؛ لأنه جمع بين النقيضين، ولا يجوز 
ترك العمل بهما؛ لأنه رفع للنقيضين أيضاً.]18[ وقد 
مر ذكر هذه المسألة في باب التعارض في أول هذا البحث 

وبينت مذاهب العلماء فيها.
الشرط الثاني: أن يتساوى الخبران في الثبوت:–

جواز  وبالتالي  التعارض  لتحقق  بدهي  أمر  وهذا 
الترجيح، حيث إن تعارض خبر آحاد مع الخبر المتواتر 
لم  الحقيقة  في  لأنه  الترجيح؛  بعملية  نقوم  يجعلنا  لا 
يتحقق التعارض، حيث يقدم المتواتر على الآحاد دون 

ترجيح. ]19[
الشرط الثالث:

أن يتفق الخبران المتعارضان في الحكم مع اتحاد 
الزمان والمحل والجهة.

والجهة  والمحل  الزمان  اتحاد  مع  الحكم  فاتحاد 
يحقق التعارض وبالتالي يحقق الترجيح. ]20[

الشرط الرابع: 

أن تكون الزيادة المرجحة بمنزلة الوصف التابع، 
وليست زيادة باعتبار الذات. 

وهذا الشرط قد اتضح معناه من خلال شرحنا لتعريف 
الترجيح، حيث إن الزيادة المرجحة لابد وأن تكون وصفاً 

للدليل بمنزلة التابع له وليست باعتبار الذات. ]21[
الدليل  بين  الجمع  أن لا يمكن  الخامس:  الشرط 

المتعارضين:–
إلا  يأتي به المجتهد  الترجيح لا  أن  معنى ذلك: 
المتعارضين،  الدليلين  بين  الجمع  من  يتمكن  لم  إذا 
على  الجمع  تقديم  من  رجحناه  الذي  الرأي  هو  وهذا 
الترجيح؛ لأن العمل بالدليلين أولى من إهمال أحدهما 
والعمل بالآخر؛ ولأننا إذا تمكنا من الجمع بين الخبرين 

المتعارضين فلم يبق تعارض وبالتالي فلا ترجيح. 
وقد ذهب الحنفية إلى تقديم الترجيح على الجمع، 

وقد مرت هذه المسألة في باب التعارض. ]22[
المبحث الثاني 

آراء العلماء في حكم العمل بالراجح 
إلى  تحتاج  المسألة  هذه  أن  نبين  بدء  ذي  بادي 
تفصيل يحسن بنا أن نفصله، حيث إن العمل بالراجح 
ليس لكل الناس، بل الأمر يختلف من حالة إلى حالة.

فالراجح: أي الراجح من الأدلة يحتاج إلى معرفة 
الدليل، ومعرفة الدليل تكون للمجتهد لا لغيره؛ لتوقفها 
استقراء  على  متوقفة  وهي  المعارض،  من  سلامته  على 

الأدلة، فلا يتيسر إلا للمجتهد. ]23[
وقد أطلق كثير من الناس الكلام في هذه المسألة حتى 
اعتقد المقلدون أنه يجب عليهم العمل بالراجح، فذهبوا 
يتكلمون في الأدلة وهم لا يدرون عنها شيئاً، فوقعوا في 

الخطأ؛ لجهلهم أصلًا بمظان الأدلة. 
ومن أجل ذلك أفرد الكلام في هذه المسألة مرة عن 
المقلد وكيف يعمل، وعن المجتهد وكيف يعمل، وذلك 

في المطلبين التاليين: 
المطلب الأول 

حكم عمل المقلد بالراجح 
عرف صاحب »التحرير« التقليد بأنه: » العمل بقول 

من ليس قوله إحدى الحجج بلا حجة منها«. ]24[



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

49
№3 (07) 2025

إحدى  قوله  ليس  من   « قوله:  التعريف:  شرح 
الحجج » أي: الحجج من الكتاب والسنة، والإجماع، 
فهو قيد أخرج العمل بقول الرسول ، فإن الصحابة 
كانوا يعملون بقوله دون أن يعلموا دليله الخاص، لكن 
لا يعد ذلك تقليداً؛ لدلالة المعجزة على صدقه  في كل 

ما يقول، وأخرج العمل بالإجماع؛ لحجيته.
بعضاً  يعرف  ومن  العامي،  التعريف:  في  وأدخل 
فيعتبر  الاجتهاد،  شروط  يستوف  لم  لكنه  المسائل  من 
مقلداً    والمقلد بهذا المعنى أي: العامي، ومن ليس له 
أهلية الاجتهاد، وإن كان محصلًا لبعض العلوم المعتبرة 
في الاجتهاد يلزمه اتباع قول المجتهدين، فالواجب في 
حقه هو العمل بما يترجح عند إمامه الذي يقلده، وهذا 

عند المحققين من الأصوليين
أدلتهـم: 

)1( استدلوا بقول الله تعالى: }فَاسْألَوا أهَْلَ الذِّكْرِ 
إِنْ كُنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ{ )سورة النحل: الآية 43(. 

وجه الدلالة: أن هذه الآية عامة لكل المخاطبين، 
وأدنى درجات قوله »فاسألوا« الجواز. 

)2( استدلوا بالإجماع: وهو أنه لم تزل العامة في 
زمن الصحابة والتابعين قبل حدوث المخالفين يستفتون 
إجابة  إلى  العلماء  ويبادر  ويتبعونهم،  المجتهدين، 
ينهونهم  ولا  دليل،  ذكر  إلى  إشارة  غير  من  سؤالهم 
عن ذلك من غير نكير، فكان إجماعاً على جواز اتباع 

العامي للمجتهد مطلقاً. 
وقد قال بعض  المعتزلة: لا يجوز للمقلد أن يقلد 

مجتهداً إلا بعد أن يتبين له صحة اجتهاده بدليله.
الدليل، فكيف  يعرف  المقلـد لا  بأن  ويرد عليه: 

يتبين له صحة اجتهاد من قلده بدليله ]25[
من  يستفتي  أن  عليه  المقلد يجب  فإن  ذلك  وعلى 
يراه  بأن  والعدالة،  الاجتهاد،  وأهلية  بالعلم،  عرف 
منتصباً للفتوى، والناس متفقون على سؤاله، والاعتقاد 
فيه، وعلى امتناعه فيمن عرفه بالضد من ذلك المطب 

الثاني حكم عمل المجتهد بالراجح من الأدلة 
لديه  حينما يجتهد المجتهد في مسألة ويترجح 
حكماً معيناً فيها، فهل يجب عليه أن يعمل بما أداه 

أن يخالف  أو  يعمل  أن  له  أم يجوز  ؟  اجتهاده  إليه 
اعتقاده ؟ 

لقد اختلف العلماء في هذه المسألة إلى ثلاثة مذاهب، 
أذكرها وأدلتها على النحو التالي:

أولًا: المذهب الأول:–
تحقق  إذا  قالوا:  العلماء.  أكثر  هم:  وأصحابه 
المرجوح.  وإهمال  بالراجح،  العمل  وجب  الترجيح، 

]26[
واختلفوا في المرجوح هل بعد إهماله يكون كالعدم 

شرعاً ؟ أم نجعل له أثراً ؟ 
إمام  وكلام   «  :« المحيط  »البحر  صاحب  فقال 
الثاني  يقتضي  غيره  وكلام  الأول،  يقتضي  الحرمين 
».... ثم قال: » وخالف ابن المنير)العلامة القاضي ناصر 
الدين أحمد بن محمد بن مصعد الجذامي الإسكندراني( 

ونقل الإجماع على أن المرجوح ساقط الاعتبار«. ]27[
ومن خلال ما سبق يتبين لنا أن العلماء لم يعتبروا 
المرجوح سواء كان له أثر أم لم يكن له أثر.  أما الراجح 

فيجب اعتباره والعمل بمقتضاه. 
أدلتهـم: 

استدلوا على ما ذهبوا إليه بالأدلة التالية:
]1[ إجماع الصحابة على العمل بالراجح.]28[

وقد ذكر هؤلاء العلماء أمثلة لبيان إجماع الصحابة 
على الترجيح والعمل بالراجح، وإليك بعضها: 

أ [ روى مسلم بسنده عن أبي سعيد الخدري عن 
النبي  أنه قال: »إنما الماء من الماء » 

قال:  موسى  أبي  عن  بسنده  أيضاً  مسلم  وروى 
فقال  والأنصار،  المهاجرين  من  رهط  ذلك  في  اختلف 
الأنصاريون: لا يجب الغسل، وقال المهاجرون: بل إذا 
خالط فقد وجب الغسل، قال : قال أبو موسى: فأنا 
أشفيكم من ذلك، فقمت فاستأذنت على عائشة، فأذن 
لي، فقلت لها: يا أماه، أو يا أم المؤمنين، إني أريد أن 
أسألك عن شئ، وإني أستحييك، فقالت: لا تستحي 
أن تسألني عما كنت سائلًا عنه أمك التي ولدتك، فإنما 
أنا أمك، قلت: فما يوجب الغسل ؟ قالت: على الخبير 
سقطت، قال رسول الله : »إذا جلس بين شعبها 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

50
№3 (07) 2025

الأربع، ومس الختان الختان، فقد وجب الغسل »
فقد أجمع الصحابة على تقديم خبر عائشة في أن في 

التقاء الختانين الغسل. 
فقد روى ابن حبان عن سهل بن سعد قال: حدثني 
أُبّي: أن الفتيا التي كانوا يفتون أن الماء من الماء كانت 
رخصة رخصها رسول الله  في أول الزمان، أو في بدء 

الإسلام، ثم أمر بالاغتسال بعد ».]29[
فما رواه ابن حبان هو دليل نسخ لما رواه أبو سعيد 
الخدري ، والنسخ ترجيح للناسخ، وإهمال للمنسوخ.
ب[ روى البخاري بسنده عن أبي بكر بن عبدالرحمن 
بن الحارث بن هشام أن أباه عبدالرحمن أخبر مروان أن 
عائشة وأم سلمة أخبرتاه أن رسول الله  كان يدركه 

الفجر وهو جنب من أهله ثم يغتسل ويصوم«. 
في  يقول  يقص،  هريرة  أبا  أن  مسلم  الإمام  وروى 

قصصه: » من أدركه الفجر جنباً فلا يصم« ]30[
بعض  رواه  ما  تقديم  على  الصحابة  أجمع  فقد 
زوجات النبي  من أن من أصبح جنباً من أهله،عليه 
من  أن  من  هريرة  أبو  رواه  ما  ويصوم،على  يغتسل  أن 

أصبح جنباً فلا يصم. 
وما ذلك كله إلا لإجماعهم على الترجيح، والعمل 

بالراجح.
ثم  تعارضا،  إذا  الظنيين  بأن  أيضاً:  استدلوا   ]2[
ترجح أحدهما على الآخر، كان العمل بالراجح متعيناً 
عرفاً، فيجب شرعاً لقولـه : »ما رآه المسلمون حسناً 

فهو عند الله حسن »
الـرد: ويرد على هذا الحديث بأنه موقوف على ابن 
مسعود، ولم يرفع إلى رسول الله ، وعلى فرض رفعه 
فإن معناه: أن مثلًا إذا كان زيد يرى أن الماء البارد حسناً 
في الصيف، وقلنا ما رآه زيد حسناً فهو عند على حسن، 

ما نريد إلا الماء البارد في الصيف على ذلك الوجه. 
وأهل العرف إنما رأوا ذلك حسناً في دنياهم، فيكون 
عند الله حسناً في الدنيا، فيبطل الدليل على أنه حسن 

في الشريعة ]31[
بالمرجوح،  العمل  للزم  بالراجح  يعمل  لم  لو   ]3[

وترجيح المرجوح على الراجح مما تأباه العقول

الـرد: يرد عليهم: بأننا لا نسلم أنه لو لم يعمل 
يعمل  أن  له  الخصم  لأن  بالمرجوح؛  لعمل  بالراجح 
بالمشترك بينهما إذا قلنا بالتخيير، مع قطع النظر عن 

الترجيح. 
وإذا قلنا بالتوقف: سقطا معاً

ثانياً: المذهب الثاني:–
بإنكار  نقول  قالوا:  العلماء.  بعض  وأصحابه: 
أو  التخيير  يلزم  التعارض  وعند  الأدلة،  في  الترجيح 

الوقف«. ]32[
أدلتهـم: 

استدلوا على ما ذهبوا إليه بالأدلة التالية:
أُولِي  يَا  }فَاعْتَبُِوا  تعالى:  بقوله  استدلوا   )1(

الَْبْصَارِ{ )سورة الحشر: من الآية )2(.
مطلقاً،  بالاعتبار  أمر  تعالى  الله  أن  الدلالة:  وجه 
والعمل بالمرجوح اعتبار، فيكون العمل بالمرجوح مأموراً 

به، فقد أومأت الآية الكريمة إلى ذلك.  
الدليل،  هذا  على  العلماء  رد جمهور  وقد  الـرد: 
النظر،  وجوب  هو  الكريمة  الآية  مقتضى  أن  فقالوا: 

وليس فيها ما ينافي القول بوجوب العمل بالراجح.
بالظاهر،  »نحن نحكم   : بقوله  استدلوا   )2(

والله يتولى السرائر«. ]33[
وجه الدلالة: أن الحكم بالمرجوح حكم بالظاهر، 
والحكم بالراجح حكم بالأظهر، ونحن إنما أمرنا بالعمل 

بالظاهر لا بالأظهر
الـرد: رد الجمهور بأن هذا الحديث لا أصل له 

بهذا اللفظ.
الجواب: وأجاب أصحاب هذا المذهب بأن هناك 
بعضاً من الأحاديث تفيد ما أفاده هذا الحديث، كقوله 

: » إنما أقضى بما أسمع«.
الرد على الجواب: وقد رد الجمهور بأنه لو فرض 
كون  نمنع  فإننا  المعنى،  نفس  يؤدي  آخر  حديثاً  أن 
المرجوح ظاهراً؛ لأن الظاهر هو: ما ترجح أحد طرفيه 
فإن  كذلك،  ليس  الراجح  مع  والمرجوح  الآخر،  على 
بعد وجود ما  للراجح لا يكون ظاهراً  المرجوح بالنسبة 

هو أرجح منه.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

51
№3 (07) 2025

تزيد  لا  الظنية  الأمارات  بأن  ثالثاً:  استدلوا   )3(
على البينات، والترجيح غير معتبر في البينات، حتى 
إنه لا ترجح شهادة الأربعة على شهادة الاثنين، فكذا 

في الأمارات.]34[
الـرد: لا نسلم امتناع الترجيح في باب الشهادة، 
بل إن بعض العلماء ومنهم الإمام مالك اعتبره في الأموال 

دون الدماء.
وإن سلمنا: فإن ثمة فرقاً بينهما، فإن البينات أشد 
خطراً، ولذلك اشترط فيه العدد وغيره؛ لاحتمال العداوة 
الباطنة، التي لم يطلع عليها الخلق، وإذا عظم خطره 

تعين أن لا يعمل فيه إلا بسبب سالم عن المعارض.
المذهب الثالث: وهو للقاضي أبي بكر الباقلاني.

هو  الذي  المظنون  بالترجيح  العمل  لا يجوز  قال: 
الترجيح بالأوصاف، والأحوال وكثرة الأدلة، ونحوها.

ويجوز العمل بالترجيح المقطوع به، كتقديم النص 
على القياس.

وجدير بالذكر: أنه خرج من قوله » لا يجوز العمل 
فقد  بأنفسها،  المستقلة  الظنون  المظنون«،  بالترجيح 
يبقى  ذلك  وراء  وما  بها،  العمل  على  الإجماع  انعقد 
بنفسه،  يستقل  لا  عمل ظني  والترجيح  الأصل،  على 

فلا يصلح الأخذ به.
دليلـه: 

استدل على ما ذهب إليه بقوله: » أن الأصل المقرر 
أنه لا يجوز اتباع شئ من الظنون؛ لأنه عرضة للغلط ». 
وخالفنا في الظنون المستقلة بأنفسها؛ لانعقاد إجماع 
لا  بظن،  عمل  والترجيح  بها،  العمل  على  الصحابة 
يستقل بنفسه دليلًا، فيبقى على الأصل في عدم اتباعه. 
الـرد: ويرد عليه بأنه كما انعقد إجماع الصحابة 
على العمل بالظن المستقل، فقد انعقد أيضاً على العمل 

بالظن غير المستقل.]35[
الراجـح: 

العمل  حكم  في  وأدلتها  المذاهب  عرض  وبعد 
وهو  الأول  المذهب  قول  لدينا  يترجح  فإنه  بالراجح، 

وجوب العمل بالراجح، الذي يترجح في ذهن المجتهد.   
والله تعالى أعلم.

الخاتمة
فأكرمني  علينا،  ومَنَّ  تعالى،  الله  وفقنا  وقد  أما 
بالانتهاء من كتابة هذا البحث، الذي أسأل الله تعالى 
أن يجعله حائزاً لقبوله، وأن يعفو عما قصرت فيه من 
طريق الخطأ والزلل، فالله وحده يعلم أني ما تعمدت 
الخطأ، فأسأله سبحانه أن يرزقني القبول، والعفو عن 

التقصير. 
وقد توصلت من خلال هذا البحث إلى عدة نتائج، 

أذكر لك بعضها، وذلك كله على النحو التالي. 
أولًا: نتائج البحث:–

حتى  الصحيح  تصحيح  الترجيح  من  القصد   –  1
يعمل به، وإبطال الباطل فلا يعمل به.

2 – إذا طالعت تعريف الأصوليين للترجيح فإنك 
تجد تعريفاتهم للترجيح لا تخرج عن ثلاثة مناهج: 

المنهج الأول: من عرف الترجيح على أنه من عمل 
المجتهد. 

من  أنه  على  الترجيح  عرف  من  الثاني:  المنهج 
صفات الدليل نفسه. 

المنهج الثالث: منهج من جمع بين الطريقتين. 
3 – إن تعريف الترجيح الأصح كما عليه جمهور 
العلماء أنه من عمل المجتهد، أما صفات الدليل فهي 

الرجحان نفسه وليس الترجيح 
العلماء – رحمهم الله تعالى –  لقد اشترط     – 4
المتعارضة،  الأخبار  بين  الترجيح  يمكننا  حتى  شروطاً 

وهذه الشروط ترجع إلى أركان الترجيح. 
عرف  من  يستفتي  أن  عليه  المقلد يجب  إن   –  5
منتصباً  يراه  بأن  والعدالة،  الاجتهاد،  وأهلية  بالعلم، 
فيه،  والاعتقاد  سؤاله،  على  متفقون  والناس  للفتوى، 

وعلى امتناعه فيمن عرفه بالضد من ذلك.
6 – يجب على المجتهد أنه إذا تحقق الترجيح 

عنده، وجب العمل بالراجح، وإهمال المرجوح.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

52
№3 (07) 2025

مراجع البحث

إرشاد الفحول ص )273( 	.1
شرح العضد على ابن الحاجب )2/309( 	.2

لسان العرب لابن منظور )2/445(، المصباح المنير )1/298(، مختار الصحاح )1/99(.   	.3
المحصول للإمام الرازي )5/397(. 	.4

المصباح المنير )2/715(. 	.5
جمع الجوامع وشرحه الجلال المحلى وعليه الآيات البينات )4/287(. 	.6

الإبهاج على المنهاج لابن السبكي )3/208، 209(. 	.7
إرشاد الفحول ص)273(. 	.8

المحصول للرازي )5/397(، الآيات البينات )4/287(، تشنيف المسامع )2/173(، الغيث الهامع )3/833(،  	.9
الإبهاج )3/208، 209(، نهاية السول )3/212(، حاشية البناني )2/361( إرشاد الفحول ص)273(.

شرح الكوكب المنير لابن النجار )4/616(. 	.10
التحرير مع شرحيه: التقرير والتحبير )3/22(، تيسير التحرير )3/153(. 	.11

مختصر ابن الحاجب وشرح العضد عليه )2/309(. 	.12
حاشية نسمات الأسحار ص)235(. 	.13

الإحكام للآمدي )4/460(. 	.14
مختصر ابن الحاجب وشرح العضد عليه )2/309(. 	.15

التلويح على الوضيح )2/216(. 	.16
حاشية نسمات الأسحار ص)235(. 	.17

البحر المحيط )8/145(. 	.18
إرشاد الفحول ص)273(. 	.19

التلويح )2/216(. 	.20
أصول السرخسي )2/250(. 	.21

المراجع السابقة، نفس المواضع، ميزان الأصول للسمرقندي ص)731(.   	.22
تيسير التحرير )4/242(. 	.23

التحرير مع شرحه تيسير التحرير )4/242(. 	.24
تيسير التحرير )4/246(، الإحكام للآمدي )4/452(. 	.25

البحر المحيط )8/145(، المحصول )5/397(، كشف الأسرار للبخاري)4/110(، تيسير التحرير )3/139(،  	.26
تشنيف المسامع )2/173(.

البحر المحيط )8/145(. 	.27
شرح العضد على ابن الحاجب )2/310(. 	.28

صحيح ابن حبان )3/452(. 	.29
صحيح مسلم )2/779(. 	.30

نفائس الأصول )8/3668( وما بعدها. 	.31
المحصول)5/399(،الإحكام للآمدي)4/461(، تيسير التحرير)3/139(،التوضيح)2/214(. 	.32

صحيح مسلم )2/60( أخرجه بمعناه وليس بلفظه. 	.33
كشف الأسرار للبخاري )4/110(. 	.34

شرح الكوكب المنير )4/619، 620(، الغيث الهامع )3/833، 834(. 	.35



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

53
№3 (07) 2025

Авторлар туралы мәлімет:
Саид Саид Сағд әш-Шишини – PhD, Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті 

университетінің оқытушысы (Алматы, Қазақстан, e-mail: tharwatsalem767el@azhar.
edu.eg, ORCID ID: 0009–0001–8752–6210) 

معلومات عن المؤلفين:
سعيد سعيد سعد الشيشيني – حاصلة على درجة الدكتوراه، أستاذ في الجامعة المصرية للثقافة الإسلامية نور مبارك. 

)ألماتي، كازاخستان(.

Information about authors:
Saeed Saeed Saghd Al-Shishani – PhD, Professor of Egyptian University of Islamic 

culture Nur-Mubarak. (Almaty, Kazakhstan, e-mail: tharwatsalem767el@azhar.edu.eg, 
ORCID ID: 0009–0001–8752–6210)

Информация об авторах:
Саид Саид Сағд ашь-Шишини – PhD, Профессор Египетского университета ис-

ламской культуры Нур-Мубарак. (Алматы, Казахстан, e-mail: tharwatsalem767el@azhar.
edu.eg, ORCID ID: 0009–0001–8752–6210)

 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

54
№3 (07) 2025

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47               https://doi.org/ 10.63727/ris202573-5

С.Оқан1

1 Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті университеті, Алматы, Қазақстан
e-mail: o.samet@mail.ru

ХАНАФИ МӘЗҺАБЫНДАҒЫ МАУАРАННАҺР 
МЕКТЕБІ ЖӘНЕ ҒАЛЫМДАРДЫҢ РӨЛІ

Аңдатпа.
Ханафи мәзһабы – сүнниттік фиқһ мектептерінің бірі. Әбу Ханифа деген атпен 

белгілі және аталған мәзһабтың негізін қалаушы болып саналатын Нуғман ибн Са-
бит – бүкіл ислам әлеміне «Имам әл-Азам», яғни ең үлкен имам деген құрметті атқа 
ие болған мухтаһид ғұлама. Исламда шариғи мәселелерге үкім беруде ақыл мен ойға 
баса басымдылық беретін бағыт ретінде Әбу Ханифа мәзһабының орны ерекше. Ха-
нафи мәзһабы Аббасидтер, Селжұқтар және Османлы мемлекеттері билеген барлық 
елдерге кеңінен тарады. Бүгінде дүние жүзіндегі мұсылмандардың жартысынан көбі, 
соның ішінде көптеген сүннит мұсылмандары ханафи мәзһабын ұстанады. Ханафи 
мәзһабындағы үкім берудің ерекше бір жолы – рай (ақыл-ой). Бұл көзқарасты алғаш 
қолданған ғалым Абдулла ибн Масғуд болды. Оны кейінірек Әлқама (62/682), Ибраһим 
ән-Нахай (96/714), Хаммад ибн Сулайман (120/737) жалғастырды. Әбу Ханифа (150/767) 
Әһли рай көзқарасын тереңдете түсті. Оның рай көзқарасы иржа көзқарасымен 
біріктіріліп, ислам әлемінде құрметті беделге қол жеткізді. Бұл мақаламызда Әбу 
Ханифаның өмірі мен иржа/рай көзқарасын Хорасан мен Мауараннаһр өңіріне тара-
тып, бізге жеткізген ғалымдар туралы қысқаша анқытама беріледі.

Түйін сөздер: Ханафи, мәзһаб, Әбу Ханифа, Мауараннаһр, фиқһ.

س. أوقان¹
¹جامعة نور مبارك للثقافة الإسلامية المصرية، ألماتي، كازاخستان

e-mail: o.samet@mail.ru

مدرسة ما وراء النهر في المذهب الحنفي ودور العلماء
الملخص:  

المذهب الحنفي هو أول المذاهب الأربعة في الفقه السني. وقد أسسه الإمام المجتهد النعمان بن ثابت، المعروف 
باسم أبي حنيفة، والذي حاز على لقب »الإمام الأعظم« في العالم الإسلامي. يتميز مذهب أبي حنيفة بمكانة خاصة 
في الإسلام كونه يمنح العقل والرأي أهمية كبيرة في إصدار الأحكام الشرعية. انتشر المذهب الحنفي في جميع البلاد 
التي حكمها العباسيون والسلاجقة والعثمانيون. واليوم، يتبع أكثر من نصف مسلمي العالم هذا المذهب، وخاصة 
من أهل السنة. من الخصائص المميزة للحنفية اعتمادهم على »الرأي« )العقل والاجتهاد(. وكان أول من استخدم 
هذا المنهج هو عبد الله بن مسعود، وتبعه علقمة )ت 62هـ/682م(، وإبراهيم النخعي )ت 96هـ/714م(، وحماد بن 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

55
№3 (07) 2025

سليمان )ت 120هـ/737م(. وعمّق أبو حنيفة )ت 150هـ/767م( منهج أهل الرأي، ودمج رأيه مع فكر الإرجاء، 
فحاز على تقدير واسع في العالم الإسلامي. في هذه المقالة، سيتم تقديم لمحة موجزة عن حياة أبي حنيفة والعلماء 

الذين نقلوا فكر الرأي والإرجاء إلى مناطق خراسان وما وراء النهر.
الكلمات المفتاحية: الحنفية، المذهب، أبو حنيفة، ما وراء النهر، الفقه.

S. Oqan¹
¹Nur-Mubarak Egyptian University of Islamic Culture, Almaty, Kazakhstan

e-mail: o.samet@mail.ru

THE TRANSOXIANA SCHOOL IN THE HANAFI 
MADHHAB AND THE ROLE OF SCHOLARS

Abstract  
The Hanafi madhhab is the first of the four major Sunni schools of Islamic jurisprudence. 

Its founder, Nu‘man ibn Thabit, widely known as Abu Hanifa, was a prominent mujtahid 
scholar who earned the honorable title of «Imam al-A‘zam» (the Greatest Imam) throughout 
the Islamic world. The Hanafi school holds a unique place in Islam for prioritizing reason 
and intellect in the process of issuing legal rulings. It spread across all the regions ruled 
by the Abbasids, Seljuks, and Ottomans. Today, more than half of the world’s Muslims, 
particularly many Sunnis, follow the Hanafi madhhab. A distinctive feature of the Hanafi 
methodology is the principle of Ra’y (rational opinion). This approach was first introduced 
by the scholar ‘Abdullah ibn Mas‘ud and later continued by Alqama (d. 62/682), Ibrahim 
al-Nakha‘i (d. 96/714), and Hammad ibn Sulayman (d. 120/737). Abu Hanifa (d. 150/767) 
further developed the Ahl al-Ra’y perspective. His rationalist approach was merged with the 
doctrine of Irja’ and gained wide respect across the Islamic world. This article presents a brief 
overview of Abu Hanifa’s life and the scholars who transmitted his Ra’y/Irja’ ideas to the 
regions of Khurasan and Transoxiana.

Keywords: Hanafi, madhhab, Abu Hanifa, Transoxiana, fiqh.

С. Окан¹
¹ Египетский университет исламской культуры Нур-Мубарак, 

г. Алматы, Казахстан
e-mail: o.samet@mail.ru

МАВЕРАННАХРСКАЯ ШКОЛА В ХАНАФИТСКОМ 
МАЗХАБЕ И РОЛЬ УЧЕНЫХ

Аннотация.
Ханафитский мазхаб – первый из четырёх суннитских мазхабов. Его основате-

лем считается Нуман ибн Сабит, более известный как Абу Ханифа, получивший в 
исламском мире почётный титул «Имам аль-Аъзам» – «Величайший имам». Мазхаб 
Абу Ханифы занимает особое место в исламе, поскольку при вынесении шариатских 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

56
№3 (07) 2025

решений он придаёт большое значение разуму и логике. Ханафитский мазхаб распро-
странился во всех странах, находившихся под властью Аббасидов, Сельджуков и Ос-
манов. Сегодня более половины мусульман мира, включая большинство суннитов, сле-
дуют ханафитскому мазхабу. Особенностью ханафитского правового метода является 
использование «рая» (разума, мнения). Первым учёным, применившим этот подход, 
был Абдулла ибн Мас‘уд. Позднее его продолжили Алькама (62/682), Ибрахим ан-На-
хаи (96/714) и Хаммад ибн Сулайман (120/737). Абу Ханифа (150/767) углубил подход 
Ахль ар-Рай. Его взгляд на рай был объединён с концепцией ирджа, что принесло ему 
уважение в исламском мире. В данной статье даётся краткий обзор жизни Абу Ханифы 
и учёных, распространивших и донесших до нас взгляды ирджа и рай в регионах Хо-
расана и Мавераннахра.

Ключевые слова: ханафизм, мазхаб, Абу Ханифа, Мавераннахр, фикх.

Кіріспе
Ханафи мәзһабының адамзат қо

ғамында дамып, кең таралуына дін 
ғұламаларының ұстаздық етумен қа
тар, сүбелі еңбектерінің нәтижесі те
легей теңіз болды. Тарихи тұлғалар
ды жақыннан танытатын еңбектер 
«Табақатул-ғұлама» және «Таражим» 
деген атаулармен белгілі. Солардың 
ішінде «Табақатул-ханафия (хана-
фи ғалымдардың өмірбаяны)» және 
«Табақатул-фуқаһа (фақиһ ғалымдар
дың өмірбаяны)» деген сынды бел-
гілі бір мәзһаб немесе белгілі бір 
саланың ғалымдарының өмірбаянын, 
еңбектерін және мүжтаһидтық са-
натын анықтайтын еңбектерді кез
дестіреміз. Ханафи мәзһабы ғалым
дарының өмірбаны туралы кейбір 
еңбектерді атап өтер болсақ, Мұхид
дин Абдулқадир әл-Ханафидың (696-
775 һ.қ.) «әл-Жауаһир әл-Мұдия 
фи табақатил-ханафия (5 томдық 
еңбек)», Қасым ибн Құтлубға әс-
Судунидың (879 һ.қ.) «Тәжуд-тара
жим фи табақатил-ханафия», Кемал 
Пашазаденің (940/1534 қ.) «Табақа
тул-фуқаһа», Алааддин Әли ибн Әм
риллаһ әл-Хамидидың (979/1572 қ.)  
«Табақатул-ханафия (3 томдық ең

бек)», Мұхаммад ибн Сүлеймен 
әл-Кафауидың (990/1582 қ.) «Кита
бул-әғламил-ахяр», Тақиюддин ибн 
Абдулқадир әт-Тамимидың (1010/ 
1601 қ.) «әт-Табақатус-сәния фи та-
ражимил-ханафия» және Абдул-
хай әл-Лакнауидың (1304 һ.қ.) «әл-
Фауаидил-Баһия фи таражимил-хана-
фия» сынды еңбектерді ерекше атап 
өтуге болады. 

Сол еңбектердің қатарындағы 
«Ханафи мәзһабының фиқһ ғұлама
лары және өзге де мәзһабтардың әй
гілі тұлғалары» атты еңбек бүгінде 
қазақ тіліне аударылған. Ахмет Өзел 
бұл еңбегінің кіріспесінде: «Ханафи 
мәзһабына тән әйгілі ғалымдармен 
қатар өзге мәзһабтардың белгілі 
ғұламаларын қосумен бұл кітаптың 
мазмұны одан да кеңейе түсті. 
Алғашқы екі басылымда ханафилер 
284, өзгелері 91 болып жалпы саны 
375-ті құраған ғалымдар саны  осы ба-
сылымда 308 Ханафи, 44 Шафиғи, 25 
Малики, 13 Ханбали мен 41 өзге ілім 
салаларынан таңдалып, ғалымдардың 
жалпы саны 431-ге жетті» [1, 10 б.] 
деп атап көрсетеді.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

57
№3 (07) 2025

Тақырып таңдауды дәйектеу, 
мақсаты мен міндеттері 

VII ғасырда Араб түбегінен бас
тау алған ислам діні VIII ғасырға жет
кенде әлемнің үш континентіне тарал
ған үлкен діни жүйеге айналды. Ислам 
ғалымдары мен ойшылдары ислам 
дініне бет бұрған барша ұлттар мен 
ұлыстарға ұстаздық ете отырып, оларға 
діни ілімдерді меңгертіп, діни құнды
лықтарды бойларына сіңірді. Соның 
нәтижесінде, аталған өңірлерде саха
барлардың, дін ғалымдарының жолын 
қуған жаңа буын ислам ойшылдары 
жетіліп шықты. Аталған зерттеу жұмы
сында ханафи мәзһабындағы Мауаран
наһр мектебі және ғалымдардың рөлі 
туралы жүйелі талдау жасалады. 

Зерттеу барысында мынадай сұ
рақтар қарастырылады: 

−	Ханафи мәзһабындағы Мауа
раннаһр мектебінің орны мен рөлі;

−	 Мауараннаһр аймағындағы ді
ни ағарту әрекеттерінің жағдайы мен 
нәтижесі;

−	Мауараннаһр ғалымдары және 
олардың еңбектерінің маңызы мен 
ерекшеліктері.

Ғылыми зерттеу әдіснамасы 
Мақалада Мауараннаһр аймағын

дағы діни ағарату әрекеттерінің жағ
дайы мен нәтижесін бағамдау үшін 
тарихи-салыстырмалық әдіс, ислам 
дініне қатысты классикалық әдебиет
тер мен тарихи деректерді талдау 
үшін құжаттық-талдау әдісі, өңірдегі 
мәдени, саяси жағдайларды бағамдау 
үшін контекстуалдық әдіс және со
ңында алынған мәліметтерді жүйелі 
түрде біркітріп қортындылау үшін 
талдау және синтез әдісі қолданлды.

Негізгі бөлім 
Һижри I-II ғасырда ханафи мәз

һабы «Мадрасатур-рай» атымен 
Ирақта имам Әбу Ханифа және оның 
шәкірттері имам Әбу Юсуф, имам 
Мұхаммед және имам Зуфарлардың 
ижтиһадтарының негізінде қалып
тасты. Ханафи фиқһ негіздерін (яғни, 
усул фиқһты) жүйелеуші имам Әбул 
Хасан әл-Кархи (340/941 қ.) болса,  
осы салада алғашқы болып имам әл-
Жассас (370/981 қ.) «әл-Фусул фил-
усул» атты еңбегін жазды. Ирақ Ислам 
әлемінің орталығы саналып, шәкірт
тері бұл жүйені ары қарай дамыт-
ты. Ал имам әд-Дабуси (430/1039 қ.) 
және оның ізінен ерген ғалымдар, 
яғни, һижри V ғасырдың екінші жар
тысы мен һижри VI ғасырдың басын
да Ханафи мәзһабының өз ішіндегі 
әдіснамалық өзгешелікті қалыптас
тырған Мауараннаһрлық әл-Бәздауи 
(482/1089 қ.), әс-Сарахси (483/1090 қ.)  
және әс-Самарқанди (539/1146 қ.) 
сынды ғалымдар болды. Енді осы 
ғалымдармен бірге фиқһ саласында 
танымал кейбір ғалымдардың еңбек
теріне қысқаша тоқтала кетейік.

Мауараннаһр ғалымдары және 
олардың еңбектері: 

1. Имам Матуриди: Мухаммад 
ибн Мухаммад ибн Махмуд әл-Анса
ри, әл-Матуриди, әл-Самарқанди. Та-
нымал болған лақап аты – Әбу Мансур 
әл-Матуриди. Дүниеге қашан келгені 
жайлы нақты мәлімет болмағанымен, 
көптеген тарих кітаптарында имам 
Матуридидің Самарқанд қаласында 
945 жылы қайтыс болғандығы айты-
лады. Сондай-ақ ұстаздары мен шә
кірттері барлығы дерліктей ханафи 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

58
№3 (07) 2025

мәзһабының белді ғалымдары болған. 
Ақида, тәпсір және фиқһ салаларында 
көптеген құнды еңбектер қалдырған. 
Бүгінде қолда бар «Китаб ут Тәухид 
التوحيد –  атты еңбегі Матуриди «كتاب 
сенім мектебінің дереккөзі санала-
ды. Ал тәпсір бойынша «Тәуилат ул 
Құран – القرآن  немесе «Тәуилат «تأويلات 
ул әһлис-сунна – تأويلات أهل السنة» деп ата-
латын Құранға толығымен түсіндірме 
жасаған көлемді еңбегінде ақида 
және үкімге қатысты аяттарды ха-
нафи мәзһабының ұстанымдарына 
сай тәпсірлейді. Яғни, оның сенім 
және үкімге қатысты аяттарды хана-
фи мәзһабының ұстанымдарына сай 
тәпсірлеуі де – ханафи мәзһабының 
белді өкілі болғанының дәлелі [2, 13-
16 бб.].     

Имам Матуридидің, «Мә’хазу 
шариға фи усулул фиқһ» және «Ки-
таб ул-Жадал фи усулул-фиқһ» сынды 
Ханафи мәзһабының фиқһ және усу-
лул фиқһ еңбектерінің кейбірі біздің 
күнімізге жетпесе де Ханафи мәзһа
бының Әбул-Хасан әр-Рустуғфани 
(345/956 қ.), Әбул-Мүғин ән-Насафи 
(508/1115 қ.), Алаиддин әс-Самар
қанди (539/1144 қ.) және Абдулазиз 
әл-Бұхари (730/1330 қ.) сынды фақиһ 
ғалымдардың бұл еңбектерден сусын
дауы ол еңбектердің әлі де бар екендігін 
және ханафи фиқһ ілімінің дамуына 
әсер еткенін көрсетеді [3, 404 б.].

2. Имам әд-Дабуси: Әбу Зәйд 
Убайдулла ибн Омар ибн Иса әд-
Дабуси (430/1039 қ.). Самарқандтың 
Дабуси ауылында дүниеге келген. 
«Тәсисун-назар – النظر  Тақуим» ,«تأسيس 
ул-Әдилла – الأدلة  әл-Әсрар» ,«تقويم 
фил-фуруғ – الفروع فى  -және «әл «الأسرار 
Әмадул-ақса – الأمد الأقصى» сынды құнды 

еңбектер қалдырған Дабуси, Әбул-
Уср әл-Бәздауи мен Шамсуләимма 
әс-Сарахсимен бірге Ханафи фиқһ 
әдістемесінің құрушылары арасында 
аталумен қатар, дереккөздерде алғаш 
рет «Хилаф» (мәзһабтар арасындағы 
салыстырмалы құқық) ілімін тұлға 
ретінде де айтылады [1, 48 б.].      

Ханафи мәзһабының ирақтық 
үгісін қалыптастырған Әбу Бәкір Рази 
әл-Жассастың «әл-Фусул фил-усул» 
атты еңбегін Орта Азияға әкелген 
еңбектердің бірі имам әд-Дабусидың 
«Тақуим ул-Әдилла – الأدلة  атты «تقويم 
еңбегі. Бұл еңбек ханафи мәзһабының 
усулул фиқһтағы негізгі еңбектердің 
бірі саналып, одан қатты әсерленген 
ізбасарының бірі имам әс-Сарахси 
(483/1090 қ.), екіншісі имам Бәздауи 
(482/1089 қ.) болды. Бұл екі имам да, 
әсіресе, имам Бәздауидың «Усулы» 
усулул фиқһ еңбектерінің арасында 
негізге алынып, өздерінен кейінгі ға
лымдарға ықпал еткен. Сонымен қа
тар, ханафи мәзһабының ішінде тағы 
бір усулдық (үкім шығару жолының) 
әдіснамасын негіздеуде ықпал ет-
кен Самарқандтық имам Матуриди 
деп те айтылады. Оны екінші Әбул-
Юсир әл-Бәздауидің (493/1099 қ.)  
«Мағрифатул-Хужжажиш-Шари
ға» атты еңбегінен байқаймыз, яғни,  
Алаиддин әс-Самарқандидың (539/ 
1144 қ.) «Мизажул-усул фи натаий
жил-ғұқул» атты маңызды еңбегінің 
қысқартылған түрі әл-Ламишидың 
«әл-Китаб фи Усулл-фиқһ» еңбегі. 
Сондай-ақ, Әбул-Юсир әл-Бәздауи мен 
әл-Ламиши усулдық осы екінші түрді 
дамытты десек болады [3, 417 б.].

Демек, имам әд-Дабусидің «Хи-
лаф» (мәзһабтар арасындағы салы-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

59
№3 (07) 2025

стырмалы құқық) ілімінің, яғни, ха-
нафи мәзһабының ішіндегі ирақтық 
мектеп пен Мауараннаһр мектебінің 
арасындағы усулдық ілімдегі келіспе-
ушілік фиқһи мәселелерге үкім беру-
де әртүрлі көзқарастың шығуына әсер 
еткені анық.            	

3. Имам әл-Бәздауи: Әбул Ха-
сан Али ибн Мұхаммед ибн Хусейін 
ибн Абдулкарим, Фахрул-ислам 
Әбул-Усыр әл-Бәздауи (400/1010-
482/1089 қ.). Нәсаф қаласына отыз 
шақырымдық Бәзда елді-мекенінде 
дүниеге келген. Еңбектерін түсіну 
қиынға соққандықтан «Әбул Усыр – 
العسر  деген лақап ат берілген. Ал «أبو 
кіші бауыры Мұхаммед әл-Бәздауи 
болса керісінше «Әбул Усыр – أبو 
 деген атпен танылған. Ханафи «اليسر
ғалымдарына тән табақат санатында 
Сарахсимен бірге «мәсаили мужтаһид 
(мәселелерге үкім бере алатын 
мүжтаһид)» тобында көрсетілген. 
Оның «Усул ул-Бәздауи – البزدوى  ,«أصول 
«Кәнз ул-усул илә мағрифатил-усул 
الأصول – معرفة  إلى  الوصول   –сынды еңбегі «كنز 
кейінгі усул (әдіснама) бойынша ең 
ықпалды кітаптардың бірі [1, 55 б.].

Имам әл-Бәздауидың «Кәнзул-
усул илә мағрифатил-усул» атты ең
бегінің жазылу тәртібіне қарайтын 
болсақ, әуелі Құран аяттары мен ха
дистердің мәтініндегі бір сөздің қан
дай мағынада қолданылғанын анық
тау үшін мынадай төрт түрге бөліп 
қарастырған:

1) Қандай мағынада айтылғанына 
қарай, оны «хасс», «ғәм», «муштәрәк» 
және «мүәууәл» деген терминдерге 
(қағидаларға) бөледі.

2) Қолданылған мағынаға дәлел
дік тұрғыдан ашықтығына қарай, оны 

«захир», «насс», «муфәссар» және 
«мухкам» деп бөледі. Ал ол сөздің 
жасырындығына қарай, «хафи», 
«мүшкәл», «мужмәл» және «муташа-
бих» деп бөледі.

3) Тура немесе ауыспалы мағы
нада қолданылғандығына қарай, оны 
«ақиқат», «мәжәз», «сарих» және «ки-
ная» деп бөледі.

4) Сөздің мағынаға дәлелдігін 
түсіну тұрғысынан, «ибарә», «иша-
ра», «диләлә» және «иктида» деп 
бөледі [4].

Имам әл-Бәздауидің «Кәнзул-усул 
илә мағрифатил-усул» атты еңбегіне 
он неше шарх және тағлиқ, тахқиқтар 
жазылған. Әрі имам әл-Бәздауиден 
кейінгі ханафи мәзһабының усулул 
фиқһ ғылымында қалам тартқан Низа-
муддин Исхақ әш-Шашидың (344 һ.қ.) 
«Усулуш-Шаши», Сағдуддин Масғұд 
ибн Омар әт-Тафтазанидың (792 һ.қ.) 
«Шархут-талуих ғәләт-таудих ли 
мәтнил-танқих фи усулул-фиқһ», Зай-
нуддин Абдуррахман ибн Әби Бәкір 
ибн әл-Ғайнидың (893 һ.қ.) «Шар-
ху мәтнил-манар фи усулул-фиқһ» 
және Молла Али Қаридың (1014 һ.қ.) 
«Шарху мұхтасарил-манар» сынды 
еңбектері де имам әл-Бәздауидың 
тәсілімен әуелі Құран аяттары мен 
хадистердің мәтініндегі бір сөздің 
қандай мағынада қолданылғанын 
анықтау арқылы еңбектерін жазғанын 
көреміз немесе мұны ханафи ғалым
дарына тән тәсіл десек те болады.  

4. Әс-Сарахси: Әбу Бәкір 
Мұхаммед ибн Әби Саһл Ахмед 
Шәмсул-әимма әс-Сарахси (400/1009-
483/1090 қ.). Ол ұстазы әл-Халуаниді 
ұзақ уақыт ұстаз тұтып, құрметіне 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

60
№3 (07) 2025

бөленгенгендіктен, оған «Шәмсул-
әимма» лақап аты берілген. Машхад 
пен Мәру арасындағы Сарахс елді-
мекенінде дүниеге келген. Қарахан 
мемлекетінің соңғы кезеңдерінде 
және Селжұқ мемлекетінің алғашқы 
кезеңдерінде өмір сүрген. Оның 30 
томдық «әл-Мабсут – المبسوط» еңбегі 
(түрмеде жазғаны айтылады), «Усу-
лус-Сарахси – السرخسى  және «أصول 
«Шархус-Сиярил-кәбир – الكبير السير   «شرح 
сынды Мәзһабтың негізгі дереккөзі 
саналатын еңбектері бар. Ханафи 
ғалымдарына тән табақат санатын-
да әл-Бәздауимен бірге «мәсаили 
мужтаһид (мәселелерге үкім бере 
алатын мүжтаһид)» тобында 
көрсетілген. 

Имам әс-Сарахсидың «усулул 
фиқһ (үкім шығарудың әдіснамасы)» 
іліміне қатысты имам әл-Жассастың 
усулдық әдіснамасын қатеге шыға
рып, сынаған жерлері кездеседі. Мы-
салы, «мұтлақ әмір» яғни, тәуелсіз 
бұйрық райы бірден орындауды біл-
діре ме әлде кешіктіріп орындауды 
білдіре ме? деген сұрақ төңірегінде 
имам әл-Жассас кешіктіріп орындау
ды білдіретіндігін алға тартса, ал 
имам әс-Сарахси мұндай пікір мәз
һаб имамдарынан риуаят етілдмеді, 
имам әл-Жассастың жеке пікірі деп 
қабылдамайды және де имам әс-
Сарахси «ғәм (жалпылықты білді
ретін сөз)» мен «мүштарак (бірнеше 
мағынаны білдіретін)» сөзді бір-бірі-
мен ешқашан араластыруға болмайды 
деп қарайды, ал имам әл-Жассас «ғәм» 
сөзінің «есімдері немесе мағынала
рын бір уақытта бірге қарастыруға 
болады» деп «мүштарак» сөзімен 
ұқсас қарастырады. Алайда мәзһаб 

бойынша, «ғәм» сөзінің мағынасы бір 
уақытта өзгеріп, әртүрлі мағына бер-
мейді, ал «мүштарак» сөзі бір уақытта 
қолданылған орнына қарай (контекст 
негізінде) өзгеріп, әртүрлі мағына бе-
реді. Немесе «мүштарак» сөздің қол
данылған орнына қарай әртүрлі ма
ғына беретіндігін, жалпылықты біл
дірмейтіндігін имам әл-Жассастың 
өзі де айтады деп сынайды [5, 644 б.]. 
Бұдан өзге де ахад хабар және т.б. мә
селелерде мәзһаб ішіндегі екі мектеп 
арасында келіспеушіліктер бар екен-
дігін де айта кеткен жөн.                

Имам әл-Бәздауи (400/1010-
482/1089 қ.) мен әс-Сарахсидың 
(400/1009-483/1090 қ.) ұстазы бір кісі, 
яғни, әл-Халуани. Ал әл-Халуани бол-
са, әд-Дабуси (430/1039 қ.) ілімінен 
сусындаған. Осы тұрғыдан Ханафи 
мәзһабының Мауараннаһрда «усулул 
фиқһ» ілімінің Ирақ мектебінің усул
дық әдіснамасынан өзгеше дамуына 
ықпал еткен бұл үш ғалымның білім-
дерінде өзара сабақтастық барын кө
реміз.

5. Алауддин әс-Самарқанди: 
Алаиддин Әбу Бәкір Мұхаммед ибн 
Ахмед әс-Самарқанди (539/1146 қ.). 
Белгілі ханафи ғалымы. Әбул Юсыр 
әл-Бәздауи мен Әбул Мүғин Маймун 
ән-Нәсәфиден фиқһ оқыды. Танымал 
шәкірттерінің арасында қызы Фатима 
мен күйеу баласы Касани бар. Оның 
«Тухфат ул фуқаһа – الفقهاء  және «تحفة 
«Мизанул усул фи натәиж әл-ғұқул 
العقول – نتائج  فى  الأصول   атты танымал «ميزان 
еңбектері бар [1, 67-68 бб.].    

Алауддин әс-Самарқандидың: 
«Усул фиқһ (фиқһ негіздері) және 
үкімдер ілімі усул кәлам (ақида негізі) 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

61
№3 (07) 2025

ілімінің бір бұтағы. Бұтақ тамырдан 
өсіп жетіледі, тамырдан нәр алмаса, 
оның бұтағы емес. Олай болса, усул 
фиқһ жазған адамның еңбегі сеніміне 
сай болуы керек. Усул фиқһ бойынша 
жазылған еңбектердің көбі сенімде 
мұғтазила түсінігіне, фиқһта әһлу-
хадиске (мадрасатул-хадис тәсіліне) 
тән. Олардың еңбектерін басшылыққа 
алу бізді сенімде қателікке түсуге не-
месе фиқһта қателесуге ұрындыра
ды. Әр екеуінен сақтану ақыли және 
шарғи тұрғыдан уәжіп» деп, ирақтық 
усул фиқһ ілімінің Мұғтазилилік се
німдік түсінікке жақын екендігін, 
ал мауараннаһрлық әд-Дабуси (430/ 
1039 қ.), әл-Бәздауи (482/1089 қ.) 
және әс-Сарахси (483/1090 қ.) сынды 
ғалымдардың усул фиқһ еңбектері ха-
нафи-матуридилік сенімге сай және 
мұғтазила және басқа да ешқандай 
мектептерге қатысты етілмегенді
гін алға тартады [6, 1022-1023 бб.]. 
Имам әс-Самарқанди, ихтилаф бар 
мәселелерге пікір білдіру барысын-
да «Машайх Ирақ» және «Машайх 
Самарқанд», «Машайх Мауараннаһр» 
деген сынды терминдерді қолданады.

6. Бұрхануддин әл-Марғинани: 
Әбу Хасан Али ибн Әби Бәкір ибн Аб-
дужалил әл-Ферғани әл-Марғинани  
(593/1197 қ.), лақап аты: Шейхул-Ис-
лам Бұрхануддин, 1197 жылы қайтыс 
болып, Самарқандта жерленген. 
Оның танымал еңбегі «әл-Һидая шар-
ху Бидаят ул-мүбтади – بداية شرح   الهداية 
 Ол еңбек имам Мұхаммадтың .«المبتدئ
«әл-Жамиғ әс-Сағир» атты еңбегі 
негізінде жазылған қысқа мәтіндік 
имам Құдуридің «әл-Мұхтасар» атты 
еңбегіне жазылған шархы саналады. 

Сондай-ақ «әл-Һидая шарху Бидаятул-
мүбтади» еңбегінің құндылығы, оған 
көптеген түсіндірмелер (шарх, ха-
шия, ихтисар, тағлиқ, зайл және за
уаийд) жазылып, күнімізге дейін діни 
оқу орындарында оқытылатын басты 
еңбектің бірі ретінде қабыл етілуі және 
өзінен кейінгі ғалымдардың ханафи 
фиқһы негізінде дамуына әсер етуі. 
Осы тұрғыдан ислам мәдениетінің 
екінші классикалық еңбектері жазыла 
бастаған дәуірдегі ханафи фиқһы са-
ласында көшбастаған классигі ретін-
де танылған.

Бұл «әл-Һидая шарху Бидаят ул-
мүбтади» еңбегіне отыз төрт шарх 
еңбек жазылған (және де өзге автор
лардың шарх жазғаны айтылады), 
соның ішінде әс-Сығнақидың «ән-
Ниһая фи шарх әл-Һидая» және Қауам 
ад-Дин әл-Итқанидың (758/1357 қ.) 
«Ғаятул-баян уа Надиратул-ақран» 
атты еңбектері де бар. Сонымен қа
тар, он төрт хашия, он төрт тағлиқ, он 
бір зайл, үш ихтисар және он зауаийд 
және т.б. аударма еңбектер жарық 
көрген. Ал «әл-Һидая» еңбегінде ке-
летін хадистердің тахрижына (ха
дистің дәлелдік орнын анықтайтын) 
қатысты төрт еңбек жазылған. Соңғы 
ғасырларда магистрлік және доктор
лық жиырма алтыдан астам ғылыми 
зерттеулер және көптеген ғылыми 
мақалалар да жазылған [7, 298-
318 бб.]. Бұдан кейін де бұл құнды 
еңбектің адамзатқа берері әлі көп.          

7. Имам әс-Сығнақи: Хүсейн 
ибн Әли ибн Хажжаж  әс-Сығнақи 
(714-1314 қ.). Хүсейн – өз аты, лақап 
аты – Хусамуддин әс-Сығнақи. Ол 
Сыр бойындағы Сығанақ қаласында 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

62
№3 (07) 2025

дүниеге келген, діни білімін  туған 
қаласында бастап, ары қарай ұзақ 
сапарларға аттанып білімін жетіл-
дірген. Хусамуддин әс-Сығнақи 
туралы зерттеу жүргізген ғалым 
Шамшәдин Керім, әс-Сығнақидың 
сегіз ұстазының, ғалым бес доста-
ры мен үш тұстастарының және та-
нымал сегіз шәкіртінің аты-жөнін 
және дін жолында жазған еңбектерін 
баян ете келіп, әс-Сығнақидың білім 
жолындағы силсиласының тізбек-
тері Мұхаммед (с.ғ.с.) пайғамбарға 
жалғасатынын, оның жиырмасыншы 
кезекте тұрғанын және одан кейінгі 
тізбектегі отызыншы адамға дейін-
гі тізбегін келтіреді. Сонымен қатар 
әс-Сығнақидың «ән-Ниһая фи шарх 
әл-Һидая – الهداية شرح  فى   әл-Уафи» ,«النهاية 
фи усул әл-Фиқһ – الفقه أصول  فى  الوافى   «كتاب 
және «әт-Тәсдид фи шарх әт-Тәмһид 
ли қауағид әт-таухид – شرح فى   التسديد 
التوحيد لقواعد   ,сынды 2-уі – фиқһ «التمهيد 
2-уі – усул әл-фиқһ, 1-уі – қирағат, 
1-уі – ақида, 3-уі – араб тілі, 1-уі 
– сопылыққа қатысты жалпы он 
еңбегінің әрбірінің ішкі мазмұнына 
кеңінен тоқталып, еңбектің құнды 
қырларын ашып көрсетеді [8].                

8. Имам әл-Итқани: Қауам әд-
Дин Ғамир Катиб ибн Әмир Омар 
ибн Әмир Ғази әл-Итқани әл-Фараби 
(685/1286 -758/1357 қ.). әл-Итқанидың 
өмірі туралы зерттеу жүргізген ғалым 
Шамшәдин Керім, оның он бес ұстазы 
және жеті ғалым шәкірттері туралы 
мәлімет береді және «Ғаятул-баян уа 
надиратуз-заман фи ахирил-әуан – غاية 
 және «әт-Табиин «البيان ونادرة الزمان فى أخر الأوان
-қатарлы он төрт еңбектің тари «التبيين –
хи қанша қолжазба нұсқасы барын, қай 

елдің кітапханаларында сақталғанын 
дерек номерлерімен келтіре отырып, 
әрбір еңбектің ішкі мазмұны мен 
құрылымына, жазылу ерекшелікте
ріне кеңінен талдау жасайды. Сон
дай-ақ, зерттеу жұмысында Ибн 
Камал-Пашаның (940/1534 қ.): «ар-
Рисала фи табақат әл-мүжтаһидин» 
атты еңбегінде, 50-ден аса ханафи 
ғұламаларына «мүжтаһид» атағын 
беріп, олардың ішінде қазақ жері-
нен шыққан Али ибн Мұхаммед әл-
Исбиджаби (535/1141 қ.), Хұсам ад-
Дин Хүсейн ас-Сығнақи (714/1314 қ.), 
әл-Итқаниді де атағаны да келтіріледі 
[9, 45 б.].

Қазақ даласындағы ислам: Са-
манилер мен Қарахандықтар дәуірі
нің өзінде аймақта ханафи теология
сының дамыған орталықтары болды. 
Деректерде саманилік билеуші Нух 
ибн Мансұр тұсында көшпенділерге 
самарқандық Әбул-Хасан Саид әл-
Усбаикати барғаны жайлы баяндала-
ды. Имам Әбу Әли Шақиқ б. Ибраһим 
әш-Шақиқи Саманилер мемлекетінен 
түркілерге аттанып, олардың арасында 
исламды насихаттаумен айналысқан. 
805-806 жж. шамасында түркілердің 
Шаш және Ферғана қалаларында ха-
нафилік дін ғұламаларының тікелей 
ықпалымен жүз мыңдай адамның ис-
ламды қабылдағаны жайлы маңызды 
мәлімет бар. Исламды қабылдаудың 
бұл оқиғасына Әбу Муаз әл-Балхи 
және Әбдул-Азиз ибн Халид әт-
Термизи сынды ханафи фақиһтары 
қолдау көрсеткен [10, 20 б.]. 

Ислам діні, соның ішінде хана
фи құқық мектебі мен матуридия се
нім мектебі қазақ даласындағы мем



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

63
№3 (07) 2025

лекеттердің ата заң қызметін атқарды. 
Ханафи-Матуридилік докториналар 
Орта Азияда Самнилерден кейін би
лік құрған Қарахан (999-1211) мемле
кетінің діни идеологиялық платфор
масын құрады. Қарахандықтар билігі 
Орта Азиядағы Мауараннаһр мен 
Түркістан аймақтарын қамтыды. 
Мемлекеттің рухани-мәдени орта
лығы Самарқанд пен Бұхара болды. 
Қараханидтер кезеңінде Самарқанд, 
Бұхарамен қатар, Орта Азия айма
ғының Узгент, Ахсикент, Касан, 
Марғинан, Қашқар, Баласағұн, Тараз 
және Исфиджаб сынды өзге өңірле
рінде де отырықшыл қала мәдениеті 
дамыды [11, 159 б.].

Қарахан дәуірін жан-жақты зерт
теген белгілі тарихшы Зия Кабакшы, 
Мәуереннаһрда ханафи мәзһабының 
300-ден астам өкілінің шыққанын ай-
тады. Олар 350-ден астам кітап жа-
зып, 20 фәтуа жинақтарын шығарған. 
Орталық Азиядан өзге мәзһаб өкілде
рі емес, ханафи мәзһабынан осынша-
ма өкілінің шығуы, сөз жоқ Қарахан 
дәуірінде бұл мектептің салтанат 
құрғанын әйгілейді [12, 113 б.].

Қазақ даласынан шыққан ғұла
малар жайлы зерттеу жүргізген ға
лым Әбсаттар қажы Дербсісәлінің 
«Исламның жауһарлары мен жәді
герліктері» атты еңбегінде қазақ да-
ласынан шыққан рухани тұлғалардың 
тарихи тізбегін қысқаша былай кел-
тіреді: «Исламда жалпы дін мен ғы
лым, білім – егіз ұғым. Исламда 
өзге діндердегі сияқты діни неме-
се дүнияуи деген түсінік жоқ. Өз 
кезінің озық ойлы перзенттері Әбу 
Насыр әл-Фараби, Әбу Әли ибн 
Сина, Ұлықбектер де діни медре-

селер түлектері еді. Соған қарамай 
алғашқысы энциклопедист ғалым, 
екіншісі атағы жер жарған дәрігер, 
үшіншісі мәшһүр астроном болды. Ал 
Мұхаммед Хайдар Дулатидің (1499-
1551) ірі әскери қолбасшы, тарихшы 
ғалым, ақын болуына ислами білімнің 
көп көмегі тиді. Сол себепті де оты
рарлық Аббас әл-Жауһари бастаған 
даналар легін кезіндегі медресе тала-
балары XII ғасырда Абд әл-Ғафур әл-
Кердери, XII-XIII ғасырларда Шейх 
Баба Сығанақи, Әбу-л Қасым әл-
Фараби, XIII ғасырда Мұхаммед әл-
Кердери, XIII-XIV ғасырларда Қауам 
ад-Дин әл-Фараби, Хусам ад-Дин 
ас-Сығанақи, Сайид Мерки, Шамс 
Тарази, XIV-XV ғасырларда Шейх 
Ахмет Түркістани, XVII ғасырда 
Хафиз Бақи ас-Саид Түркістани, 
XVIII ғасырда Бақи Мұхаммед 
Түркістанилер жалғастырды. XVIII 
ғасырда өмір сүрген Әбужалел пір, 
XIX ғасырда күн кешіп діни-рухани-
ят саласында қарымды қызмет еткен 
батысқазақстандық Айтмұхамбет 
хазірет, Ахмет халфе Ғұбайдолла, 
Бекмұханбет халфе, XIX ғасырдың 
екінші, XX ғасырдың бірінші жар-
тысында өмір сүрген қызылордалық 
Алдашбай Ерназарұлы, Ахмет ишан 
Оразбайұлы, Жармұхамет ишан 
Оразайұлы, ақтөбелік Аманғали ахун 
Итесұлы, Досжан ишан Қашақұлы, 
қостанайлық Әлмағамбет Оспанұлы, 
Уфадағы бүкілресей және Сібір мұ
сылмандары діни басқармасының қа
зысы Маһди Мағқұл, көкшетаулық 
Науан хазірет, семейлік Әбдірахмен 
қари Серікбайұлы, павлодарлық 
Қамар ад-Дин мен Мәшһүр Жүсіп 
Көпеев және т.б. аты белгісіз өзге де 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

64
№3 (07) 2025

рухани шам-шырақтарымызды да біз 
қашанда құрметпен атаймыз» [13, 
190-191 бб.].          

Еңбекте Отырар, Шауғар, Йасы, 
Түркістан, Женд, Исфиджаб-Сай-
рам, Усбаника (Шортөбе), Будухкас 
(Түлкібас), Тараз, Шежілік, Жілік 
және Баласағұн қалаларынан шыққан 
әл-Фарабилер, әш-Шуғарилер, әл-
Жендилер, Исфиджаб-Сайрамилер, 
ат-Таразилер мен Баласағұнилер аты
мен мұсылман қауымына танымал 
болған жетпістен астам ғұламалар
дың өмірбаянын ғылыми тұрғыдан 
дәлелдеп, нақты деректермен кел-
тірілген және ғалымдардың барлығы 
дерліктей ханафи мәзһабының өкілі 
болғандарын ескерер болсақ, Мауа
раннаһр өңірінде, соның ішінде 
қазақ даласында да ғасырлар бойы 
діни ұстанымның негізгі бағыты ха
нафи мәзһабы болғаны анық. Атал
мыш ғалымдардың кейбірі мұсыл
ман әлемінің басқа елді-мекенде
рінде өмір сүріп, дін қызметін жа
сағандарына қарамастан, ханафи 
мәзһабы негәзінде еңбектер жазып 
қалдырулары олардың әуелде ханафи 
мәзһабының білім ошағынан сусын
дағанын көрсетсе керек.     

Ғалым Ә. Муминовтің «Ханафит-
ский мазхаб в истории Центральной 
Азии» атты еңбегінде, һижри III-XIII 
ғасырлардағы Орталық Азиядағы 
Ханафи ғалымдарының табақаты 
(өмірбаяны), жазған құнды еңбектері 
және Бұхара мен Самарқандтағы мед
реселер жайлы кеңінен баяндалумен 
қатар, еңбектің соңында кесте ретін-
де де беріледі [14]. Ал Садуақас қажы 
Ғылманидың (1890-1972 жж.): «Зама-
нымызда болған ғұламалардың ғұмыр 

тарихтары» атты еңбегінде автордың 
ғұмыр тарихы және замандасы бол
ған, негізінен Қазақстанның солтүстік 
және орталық аймақтарынан шыққан 
59 ғұламаның өмірбаяны жинақталған. 
Бұл құнды еңбекте XIX-XX ғғ. өмір 
сүрген дін ғұламаларының арасында 
Бұхара, Түркия және Мысыр сынды 
елдерден он-жиырма жылдан оқып 
келген діни ілімі терең адамдардың 
ұстаздық еткендіктерін, сонымен қа
тар Қазақстан еліндегі медреселер-
де араб тіліндегі классикалық «Хи-
дая», «Шарх ал-уиқайа», «Фатауа-и 
хиндия», «Таузих-Талуихы» сынды 
Ханафи мәзһабының мәшһүр фықһ 
кітаптарымен қоса, «Фықһ-и акбар», 
«Шарх-и Молла қари», «Ақайыд-и На-
сафи» сынды Матуриди ақидасының 
негізгі кітаптары оқытылып, бітірген 
шәкірттердің сол кітаптарды жетік 
меңгеріп және халыққа сол кітаптар-
дан уағыз-насихат, фәтуа айта алатын-
дай дәрежеде болғандарын, олардың 
өмірбаянын оқу барсында көз жеткі-
земіз [15]. Бұл екі еңбектен Орта Азия 
және Қазақстан территориясындағы 
ханафи мәзһабының даму тарихы жай-
лы көптеген мағлұматтарға көз жеткізе 
аламыз.  

Қорытынды
А. Жамашев өзінің «Сайын да

ланың саңлақ ғұламалары» атты ең
бегінің кіріспесінде: «Біз келтірген 
мәлімет бойынша кітабымызда жал-
пы саны 437 тұлғаланы атап өттік. 
Бұл мәліметтер қазақ даласында ға
лымдардың көп болғанын білдіреді. 
Алайда кітапта келтірген тұлғалар 
бойынша дереккөз нақты статисти-
ка көзі емес. Себебі тарихтың әлі 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

65
№3 (07) 2025

де ашылар сырлары бар...» деп атап 
өтеді. Еңбекте тек діни ғұламалардың 
өмірбаяны сөз етілмейді, IX-XIX ғғ. 
Қазақстан аумағындағы тарихи қала
лар мен мешіттер және кейбір діни 
ғалымдармен бірге, өзгеде салалар-
мен қатысты тарихи тұлғалар жайлы 
қысқаша мәлімет беріліп өтеді [16].

Бұл келтірілген дереккөздерден 
басқа да Т.Е. Қыдырдың «Дешті қып
шақ даласындағы ислами әдебиет 
(X-XV)», Мұхан Исахан, Ақмарал 
Сатыбалдиеваның «Қазақстандағы 
ислам тарихы», Н.Нұртазинаның 
«Қазақы мұсылмандық дәстүрдің ге-

незисі» және «Бабалар ізімен: Қазақ 
даласындағы мұсылмандық мектеп» 
сынды еңбектермен қатар, көптеген 
ғылыми мақалалардан Мауараннаһр 
өңірінде, соның ішінде қазақ дала-
сында да ханафи мәзһабының Ирақ 
мектебінен ерекшеленетін өзіндік бір 
үлгісі қалыптасып, түркі мұсылман 
халқының діни дүниетанымдық 
ажырамас бір бөлігіне айналғанын 
көреміз және ханафи мәзһабының 
осы елді-мекендерде кеңінен тара-
лып, бүгінге дейін жалғасын тауып 
келуі ғұламалардың аянбай еңбек 
етулерінің дәлелі болып табылады.

 Пайдаланылған әдебиеттер

1.	 Өзел А. Ханафи мәзһабының фиқһ ғұламалары және өзге де мәзһабтардың 
әйгілі тұлғалары (қазақша аудармасы). – Алматы: Түркия Диянет қоры, 2024. – 560 бет.

2.	 Оқанұлы С. Матуриди сенімдегі таңдаулы тақырыптар. – Алматы: «Кокжиек-
Б» ЖШС, 2016. – 184 бет.

3.	 Білгілі И. Ханафи Фиқһ Медениетине Имам Матуридинин каткысы. Ислам 
Хұкуку Араштырмалары Дергісі, 29-сан. – 2017: 399-423 беттер.

4.	 Омар ибн Абдулмұхсин әл-Әрзинжани әл-Ханафи (700 қ.), Әт-Такмил шарху 
усулул-Бәздауи. – Оман: «ән-Нұр» баспасы, 2021. – 2009 бет.

5.	 Аслан Н. Өмер Коркмаз. Серахсиның Усулы ве Ханафи усул есерлери ичери-
синдеки иери. Орта Асия Алимлеринин Ислам Медениетіне Каткылары: Улусларарасы 
Симпозиумы. – Бишкек: КТМУ, 2019. – 1148 бет.

6.	 Аббасов А. Фиқһ Усулүнде Ирак ве Орта Асия Ханефилери Арасындакы Фары-
клылык Нокталары – Алаеддин ас-Самарқанди Өрнеги. II. Түркие Лисансүстү Чалиш-
малар Конгресі, Билдирилер Кітабы – IV. – Ыстанбул: Түбітак, 2013.

7.	 Шімшек М. Бір Ханафи классигі: Мергинаниның ел-Һидаиеси ве үзерине Япы-
лан Чалышмалар. Түркие Араштырмалары Литератур Дергиси. 12-том, 23-сан, 2014, 
279-321 беттер.

8.	 Керім Ш. Ғұлама Хусамуддин әс-Сығнақи. Монография. – Алматы: «TURAN» 
баспасы, 2024. – 128 бет.

9.	 Керім Ш. Қауам ад-Дин әл-Итқани әл-Фараби – ғұлама ғалым, ақын: Моногра-
фия. – Алматы: Нұр-Мүбарак университеті, 2017. – 232 бет.

10.	Нұртазина Н. Қазақы мұсылмандық дәстүрдің генезисі: монография. – Алма-
ты: Қазақ университеті, 2020. – 170 бет.

11.	«Ұлы дала халқының діни бірегейлігі қалыптасуының рухани қырлары» атты 
Халықаралық ғылыми-тәжірибелік конференция материалдар жинағы. – Алматы: ҚР 
БҒМ Философия, саясаттану және дінтану институты, 2019. – 600 бет.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

66
№3 (07) 2025

12.	Исахан М., Сатыбалдиева А. Қазақстандағы ислам тарихы – Нұр-Сұлтан. 
«Муфтият баспасы», 2021. – 280 бет.

13.	Дербісәлі Ә. Исламның жауһарлары мен жәдігерліктері. – Алматы: Атамұра, 
2008. – 488 бет.

14.	Муминов А.К. Ханафитский мазхаб в истории Центральной Азии / под редак-
цией Прозорова С.М. – Алматы: Қазақ энциклопедиясы, 2015. – 400 с.

15.	Ғылмани С. Заманамызда болған ғұламалардың ғұмыр тарихы. I том / Жауап-
ты шығарушылар: Муминов Ә.Қ., А.Дж. Франк. – Алматы: Дайк-Пресс ЖШС, 2015. 
– 576 бет.

16.	Жамашев А.Ш. Сайын даланың саңлақ ғұламалары. – Алматы: «Дәуір» баспа-
сы, 2022. – 508 бет. 

REFERENCES

1.	Ahmet Ozel. Hanafi mazhabining fikh gulamalary zhәne ozge de mazhabtarding 
aigili tulgalary (kazakhsha audarmasy). – Almaty: Turkia Dijanet kory, 2024. – 560 bet.

2.	S. Okanuly. Maturidi senіmdegі tangdauli takiriptar. – Almaty: «Kokzhiek-B», 2016. 
– 184 bet.

3.	 Ismajl Bіlgіlі, Hanafi Fikһ Medenietіne Imam Maturidinіn katkysy. Islam Hukugu 
Arashtyrmalary Dergіsі, 29-san. – 2017: 399-423 better.

4.	Omar ibn Abdulmuhsin al-Arzinzhani al-Hanafi (700 қ.), At-Takmil sharhu usulul-
Bazdaui. – Oman: «An-Nur» baspasy, 2021. – 2009 bet.

5.	Nasi Aslan, Omer Korkmaz. Serahsining Usuly ve Hanafi usul eserlerі icherіndekі 
ierі. Orta Asija Alimlerіnің Islam Medenietіne Katkylary: Uluslararasy Simpoziumy. – 
Bishkek: KTMU, 2019. – 1148 bet.

6.	A.Abbasov, Fikh usulinde Irak ve Orta Asija Hanefilerі Arasyndaky Faryklylyk 
Noktalary – Alaeddin as-Samarқandi ornegі. II. Tүrkie Lisansүstү Chalishmalar Kongresі, 
Bildіrіler Kіtaby – IV. – Ystanbul: Tүbіtak, 2013.

7.	Murat Shіmshek, Bіr Hanafi klassigі: Merginaninying el-Һidaiesі ve Ozerіne Japylan 
Chalyshmalar. Turkie Arashtyrmalary Literatur Dergisі. 12-tom, 23-san, 2014, 279-321 
better.

8.	Kerіm Sh. Gulama Husamuddin әs-Sygnaki. Monografija. – Almaty: «TURAN» 
baspasy, 2024. – 128 bet.

9.	Kerіm Sh. Kauam ad-Din әl-Itkani al-Farabi – Gulama galym, akyn: Monografija. – 
Almaty: Nur-Mubarak universitetі, 2017. – 232 bet.

10.	N.Nurtazina. Қazaki musylmandyk dasturdіng genezisі: monografija /. – Almaty: 
Kazakh universitetі, 2020. – 170 bet.

11.	«Uly dala kalkining dіni bіregejlіgі қalyptasuyning ruhani kirlary» atty khalkaralik 
gylymi-tazhіribelіk konferencija materialdar zhinaғy. – Almaty: ҚR BҒM Filosofija, 
sajasattanu zhәne dіntanu instituty, 2019. – 600 bet.

12.	M.Isahan, A.Satybaldieva. Kazakhstandagi Islam tarihy – Nur-Sultan., «Muftijat 
baspasy», 2021. – 280 bet.

13.	Derbіsalі A. Islamning zhauһarlary men zhadіgerlіkterі. – Almaty: Atamura, 2008. 
– 488 bet.

14.	Muminov A.K. Hanafitskij mazhab v istorii Central’noj Azii / pod redakciej 
S.M.Prozorova. – Almaty: Қazaқ jenciklopedijasy, 2015. – 400 s.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

67
№3 (07) 2025

15.	S.Gylmani, Zamanamyzda bolgan gulamalarding gumir tarihy. I tom / Zhauapty 
shyғarushylar: Ә.Қ. Muminov, A.Dzh. Frank. – Almaty: Dajk-Press ZhShS, 2015. – 576 bet.

16.	Zhamashev A.Sh. Sajyn dalanyng sanlak gulamalary. – Almaty: «Dәuіr» baspasy, 
2022. – 508 bet. 	

***
Авторлар туралы мәлімет:
Оқан Сәмет – PhD, қауымдастырылған професссор, Нұр-Мүбарак Египет ис-

лам мәдениеті университеті Исламтану кафедрасының аға оқытушысы (Алматы, 
Қазақстан, e-mail: o.samet@mail.ru, ORCID ID: 0000-0002-7764-6577)

معلومات عن المؤلفين:
أوكان ساميت – دكتوراه، أستاذ مشارك. محاضر أول في قسم الدراسات الإسلامية بجامعة نور مبارك المصرية للثقافة 

الإسلامية )ألماطي، كازاخستان(.  

Information about authors:
Okan Samet – PhD, Associate Professor, senior Lecturer at the Department of Islamic 

Studies, Egyptian University of Islamic Culture Nur-Mubarak (Almaty, Kazakhstan, e-mail: 
o.samet@mail.ru, ORCID ID: 0000-0002-7764-6577)  

Информация об авторах:
Окан Самет – PhD, доцент, старший преподаватель кафедры Исламоведения 

Египетского университета исламской культуры Нур-Мубарак (г. Алматы, Казахс-
тан, e-mail: o.samet@mail.ru, ORCID ID: 0000-0002-7764-6577)  



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

68
№3 (07) 2025

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47               https://doi.org/ 10.63727/ris202573-6

Н.К. Ибрагимова1

1Ташкент ислам институты, Ташкент, Өзбекстан
e-mail: nozii_83@rambler.ru

ОМЕЙЯД ӘУЛЕТІ МЕН МАУАРАННАҺР 
АРАСЫНДАҒЫ ДИПЛОМАТИЯЛЫҚ 

ҚАТЫНАСТАРДЫҢ МАҢЫЗДЫ ЕРЕКШЕЛІКТЕРІ

Аңдатпа. Бұл мақалада Омейяд әулеті мен Мауараннаһр арасындағы бастапқы 
қатынастардың мазмұнына негізгі назар аударылады. Олардың кейбірі толыққанды 
дипломатиялық байланыстарға негізделсе, ал кейбірі әскери сипатқа ие болды. Себе-
бі арабтар келмей тұрып, бұл аумақта тұрақты мемлекеттік қатынастар қалыптасқан 
еді. Мақалада сондай-ақ екі мемлекет арасындағы сыртқы істерді реттеудің құқықтық 
тетіктері қарастырылады. Бұл тетіктер дивандардың қызметінде көрініс тапқан. 
Сыртқы істерді реттеу үшін арнайы ресми дивандар құрылып, осы мәселемен ай-
налысатын өкілдер тағайындалған. Халифаттағы дипломатиялық қатынастарды 
жүйелеу барысында мемлекет басқаруында елеулі өзгерістер орын алғанын көруге 
болады. Мақалада Омейяд дәуірі билеушілерінің сыртқы саяси қызметі талданады. 
Ол ғылыми тұрғыда оң және теріс жақтарымен қарастырылады. Тарихи нақтылық 
пен сабақтастық қағидаларына сәйкес, ғылыми талдаулар тарихи кезеңдер бойынша 
қарастырылады. Ғылыми талдауларды негіздеу үшін бұл зерттеуде ортағасырлық та-
рихи дереккөздерден алынған дәйексөздер келтіріліп, осы салада құнды зерттеулер 
жүргізген ғалымдардың еңбектері пайдаланылды.

Түйін сөздер: елші, әулет,  Мауараннаһр, Хорасан, губернаторлар, Түрік қағанаты, 
Соғды, Хорезм, Пайкент, делегация, миссия.

إبراهيموفا نوزيما 1
1معهد طشقند الإسلامي، طشقند، أوزبكستان

e-mail: nozii_83@rambler.ru

سِمَات هَامَّة للعلاقات الدبلوماسية بين الدولة الأموية وموارنةهر 
)ترانسوكسيانا(

توضيح. ت تركّز هذه المقالة على مضمون العلاقات الأولى بين الدولة الأموية ومنطقة ما وراء النهر. فقد قامت 
بعض هذه العلاقات على أسس دبلوماسية كاملة، بينما اتخذ بعضها الآخر طابعًا عسكريًا، وذلك لأن هذه المنطقة 
كانت قد شهدت قبل قدوم العرب قيام أنظمة سياسية مستقرة. كما تتناول المقالة الآليات القانونية لتنظيم الشؤون 
الخارجية بين الدولتين. وقد تجسدت هذه الآليات في نشاط الدواوين، حيث أنُشئت دواوين رسمية لتنظيم العلاقات 
الخارجية، وعُيّ ممثلون مختصون لمعالجة هذه القضايا. ومن خلال تنظيم العلاقات الدبلوماسية في الخلافة، يمكن 
ملاحظة التغييرات الجوهرية التي طرأت على إدارة الدولة. وتحلّل المقالة أيضًا النشاط الخارجي لحكّام العصر الأموي، 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

69
№3 (07) 2025

حيث يتم تناول جوانبه الإيجابية والسلبية معالجةً علمية. ووفقًا لمبادئ الدقة التاريخية والتسلسل الزمني، تتم دراسة 
هذه التحليلات العلمية بحسب المراحل التاريخية. ولإثبات هذه التحليلات العلمية، تستشهد الدراسة بمقتطفات 
من المصادر التاريخية في العصور الوسطى، كما استفادت من أعمال العلماء الذين قاموا بأبحاث مثمرة في هذا المجال.

الكلمات المفتاحية: سفير، دولة، بلاد ما وراء النهر، خراسان، ولاة، خانات تركية، صغديا، خوارزم، 
بويكاند، وفد، بعثة.

N. Ibragimova1

1Tashkent Islamic Institute, Tashkent, Uzbekistan
e-mail: nozii_83@rambler.ru

IMPORTANT FEATURES OF THE DIPLOMATIC 
RELATIONS BETWEEN UMAYYAD DYNASTY AND 

MOVAROUNNAHR (TRANSOXIANA)

Abstract: This article focuses on the early relations between the Umayyad dynasty and 
Mā- warāʾ al-nahr (Transoxiana). Some of these relations were established on the basis of 
full-fledged diplomatic ties, while others took on a military character, since long before the 
arrival of the Arabs this region had already developed stable forms of statehood. The article 
also examines the legal mechanisms regulating foreign affairs between the two states. These 
mechanisms are reflected in the activities of the dīwāns. To manage foreign relations, official 
dīwāns were established, and special representatives were appointed to oversee such matters. 
By systematizing diplomatic relations within the caliphate, one can observe significant 
changes in the governance of the state. Furthermore, the article analyzes the foreign policy 
activities of the rulers of the Umayyad period. Their positive and negative aspects are studied 
from a scholarly perspective. In accordance with the principles of historical accuracy and 
consistency, the research findings are examined by historical periods. To substantiate these 
scholarly analyses, the study cites quotations from medieval historical sources, as well as the 
works of scholars who have conducted fruitful research in this field.

Key words: ambassador, dynasty, Transoxiana, Khurasan, governors, Turkic Khanate, 
Soghd,  Khorezm,  Poykand, delegation,  mission. 

Н. Ибрагимова1

1 Ташкентский исламский институт, Ташкент, Узбекистан
e-mail: nozii_83@rambler.ru

ВАЖНЫЕ ОСОБЕННОСТИ ДИПЛОМАТИЧЕСКИХ 
ОТНОШЕНИЙ МЕЖДУ ДИНАСТИЕЙ УМАЙЯ И 

МАВЕРАННАХРОМ (ТРАНСОКСИАНА)

Аннотация: В данной статье основное внимание уделяется содержанию началь-
ных отношений между династии Омаядов и Мавераннахром. Некоторые из них осно-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

70
№3 (07) 2025

вывались на полноценных дипломатических отношениях, а некоторые имели военный 
характер. Так как  до прихода арабов на этой территории, здесь уже были сформирова-
ны стабильные государственные отношения.

В статье также рассматриваются правовые механизмы регулирования иностран-
ных дел между двумя государствами. Эти механизмы отражены в деятельности дева-
нов. Для регулирования иностранных дел были созданы официальные деваны и назна-
чены специальные представители, занимающиеся этим вопросом. Упорядочивая ди-
пломатические отношения в халифате, можно увидеть, что в управлении государством 
произошли существенные изменения.

В статье анализируется внешнеполитическая деятельность правителей эпохи 
Омаядов. Научно рассматриваются её положительные и отрицательные стороны. В со-
ответствии с принципами исторической точности и последовательности данные науч-
ные анализы рассматриваются по историческим периодам.

Для обоснования научных анализов в данной исследовании приводятся цитаты 
из исторических источников Средневековья, а также был использован научные дела 
ученых, проводивших плодотворные исследования в этой области. 

Ключевые слова: посол, династия, Мавераннахр, Хорасан, наместники, Тюрк-
ский каганат, Согд, Хорезм, Пойканд, делегация, миссия.

After the Khulafoi Roshid’s rule 
the Umayyad dynasty (41/661-132/750) 
came to power. After the death Ali ibn 
Abu Tolib, Mu’awiya ibn Abi Sufyan 
(41/661-60/680), the founder of 
Umayyad dynasty, set up his united Arab 
Caliphate according to the agreement 
with Khasan ibn Ali ibn Abu Tolib [Му-
хетдинов, 2011, с. 29]. This dynasty 
contained 14 caliphs overall, whose 
reign lasted 91 years. The Ummayads 
governed the country by dividing it into 
six emirates. Transoxiana  was a part of 
the Iraqi emirate and subordinated to the 
Khurasan governor. Thus this territory 
was governed by the representative of the 
Caliph in the East and Iraq territories. As 
Islamic history sources state, the military 
commander and the Khurasan governors 
took part in the conquest of Transoxiana, 
which was regarded as the eastern part 
of the Caliphate. Those governors were 
Muhallab ibn Abi Sufra al-Azdi (632-
702), Qutayba ibn Muslim al-Bahili 

(660-715), Yazid ibn Muhallab (672-
720) and Asad ibn Abdullah al-Qasri 
(724-727 and 735-738) [Xuzoriy, 2003, 
c.432. Ibn Xoldun. № Д-341 (4889), c. 
40, 54].    

 The Umayyads formed the ties 
with Transoxiana through the Khurasan 
governors. The authority of ambassador 
was allocated to either the local governor 
himself or his authorized representative. 
These relations were mainly focused in 
internal affairs. However, the relations 
had diplomatic characteristics, official 
envoys were sent to delegate. The Arab 
sources, compiled in the Middle East, 
regard the relations of Umayyad Dynasty 
with the Chinese, Roman and other 
non–Arab countries as international 
diplomacy.   

During the realm of the Caliph: 
Mu’awiya ibn Abi Sufyan,1 the 
administrative system of the council was 
abolished, and the throne was inherited 
from father to the son [Босворд, 2007, б. 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

71
№3 (07) 2025

60]. In the meantime, the areas on the top 
of the Jaykhun River (Oxus) started to be 
referred as «Mawa ra an-Nahr» and the 
Arabian military campaign targeted this 
area. Initially, the conquest started with 
Poykand and Romiton, which laid on the 
south of Bukhara. That cavalry was led 
by Ubaydullah ibn Ziyad al-Abihi (649-
685). 

Kabaj Khatun (673-695), the mother 
of ruler: Tugshoda (692-724) belonging 
to the Bukhorkhudot Dynasty, assessed 
the situation practically, and  sent the 
ambassadors simultaneously to both the 
Western Turkic Khanate and Ubaydullah 
ibn Ziyad. Kabaj Khatun requested 
a ceasefire agreement by granting 
precious gifts to the Arab commander 
[Ibn Xoldun. № Д-341 (4889), c.15]. 
According to H.Vamberi, the Arabs 
conducted  military campaign against 
Transoxiana twice, former was carried 
out by Ubaydullah’s father, Ziyad [Хер-
ман, 1990, б.9]. The evidences conflict 
with timing on peace treaty between 
Ubaydullah ibn Ziyad and Kabaj. In 
particular, Narshahi alleged that this 
incident occurred in 673/53 Zulhijja 
[Наршахий, 2011, с.46], while Tabariy 
testified it as in 673-674/54 [Tabariy, 
1964, р.167-170]. 

Narshahi narrates that Kabaj had 
to resent the ambassador to the Arab 
commander for the second time, after 
the Turkic cavalry defeat  who came to 
assist. The agreement  was reached on 
condition of the 1000 dirham tribute 
[Наршахий, 2011, с.46].  Whereas, 
H.Vamberi and Tabari implied the value 
of tripute as million dirhams.

When Said ibn ‘Uthman ibn’ 
Affan (675-680) was appointed as the 

governor of Khurasan, the ambassadors 
were sent one more time to ensure  that 
the treaty was still valid. However, Said 
ibn ‘Uthman soon returned the tribute, 
terminating the agreement. As some 
sources cites, he remarked that ‘there 
is no peace between us’. This was due 
to the fact that the Kabaj constantly 
intended to ally with the Western Turkic 
Khanate and Soghd. On the other hand, 
she regularly sent the envoys to the 
Khurasan governors so as to sustain 
independence of the country by paying 
the tribute. 

During Yazid ibn Mu’awiya 
(60/680-64/683)’s reign (60/680-
64/683),  Muslim ibn Ziyad (681-684) 
ascended the authority in Khurasan from  
Said ibn Osman. situated in Transoxiana 
[Shakur, №545, c.21].  He took advantage 
of Kabaj to fulfill his military operations 
against Soghd. The Arabs forged ahead 
to Samarkand in accordance with the 
instructions of Kabaj. 

Muslim ibn Ziyad intended to 
dispatch the army  under the command 
of Abu Sa’id al-Muhallab ibn Abi Sufra 
al-’Azdi al-Ataki (or Mahlab) to learn 
about the political situation in Soghd2. 
This cavalry was supposed to serve as a 
military spy. But Muhallab objected to the 
idea of military spy and refused to take the 
lead. Later, due to the governors demand, 
he had to agree providing that his visit 
should remain as a secret [The outlying 
reason of conflict was distribution of 
tributes gained in Soghd, which was 
allocated as 1/5th. One portion for Bayt-
ul-mol (state budget), the rest four were 
distributed equally. Muhallab aske dto 
keep his visit in secret, so as not cause 
intrigues among the Army). 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

72
№3 (07) 2025

The next Arab attack targeted 
Khorezm. These movements occurred in 
681/61. Another governor of Khurasan: 
Salm ibn Ziyad (680/681), dispatched 
an army of 4000 soldiers to occupy 
Khorezm and Samarkand. However, 
a peace agreement was signed for 20 
million dirhams. Initially, the envoys 
from Khorezm were sent to deliver a 
tribute of five million dirhams to Yazd 
ibn Muawiya. On this journey, a man so-
called Abdullah ibn Hadim on behalf of 
Khurasan governor officially handed in 
the property to the Caliph. This has been 
asserted in the research of A.Otahojaev, 
who investigated the Turkic-Soghd 
relations [Отажонов, 2010]. 

Abdul Malik ibn Marwan 
(685/65-705/86) was Marwan ibn 
Hakam’s son (The generation of Marvon 
were linked the Umayyads Dynasty. 
Marvon ibn Hakam was the leader of 
it. Marvon earned the title ‘Al-Himor’, 
because he was strong and dexterous. 
Some sources say that all donkeys 
became extinct when he was born. Бе-
руний, 1968. б.163) who ascended the 
throne from the Caliph:Abdullah ibn 
Zubayr (Abdulloh ibn Zubayr, the son 
of Zubayr ibn Avvom va Asmo binti 
Abu Bakr, one of the followers, who got 
the prediction of Jannah (Paradise). 
At his nine, he narrated thirty-three 
of hadiths of prophet Muhammad. 
After the assassination of Khusayn, he 
came to the political arena to revenge. 
Consequently, he achieved allegiance 
(bay’at) of Mecca and Medinah. 
Because of his reign during 64/683-
73/692 years, Islamic scholars claim 
that the Umayyad Caliphs were not the 
rulers, but noble men of Shom for those 

years) by force [Shakur, №545, c.57]. 
That time, the Khurasan governor was 
Abu Muhammad al-Hajjaj (660-714). 
According to Tabari, Muhallab signed a 
ceasefire with the governors of Kesh in 
699/80 and  Nasaf in 701/82, establishing 
bilateral relations. The author expounds 
on the correspondences conducted by 
Muhallab’s noble man in Tansoxiana: 
Khurays ibn Qutb with the governor 
of Kesh. These correspondences were 
addressed to the captives, and delegated  
by ambassadors. However, Khurays 
ibn Qutb’s diplomatic mission assessed 
by the Arab commander as treachery; 
ultimately he ordered to punish him after 
his return to Balh. Since Tansoxiana’s 
governors activities were not approved 
by arab officials,  he was forced to 
«disassociate» himself from the authority 
[Xuzoriy, 2003, c.384].           

In 701, an important historical 
event related to Musa ibn Abdullah took 
place. Musa ibn ‘Abdullah, who was the 
son of’ the Khurasan governor in 663: 
Abdullah ibn Khazîm ibn Zabyân, was 
persecuted by Muhallab. Therefore, he 
came to Transoxiana asking for help from 
local governors according to father’s 
command. Musa ibn Abdullah received 
much assistance from the governors of 
Bukhara, Samarkand, Kesh and Termez, 
and settled down  in Termez. The Turkic 
governor found out that and intended to 
attack him. Forthis purpose, he sent to 
Musa ibn Abdullah poison, musk and 
wooden arrows through the ambassador 
(According to ancient Turkish customs, 
poison was a symbol of cruelty, arrow 
– war and musk – peace). Musa burnt 
poison, spilled the musk, and broke the 
arrow in response. The ambassadors 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

73
№3 (07) 2025

conveyed the incident to the Turkic 
governor, who eventually decided not to 
attack. Technically, Musa ibn Abdullah 
realized that symbolic message of Turkic 
Khan and he replied in the same way. 
His response conveyed that he would 
not agree about peace, and if the war 
broke out, he would burn the enemy like 
a fire and break like a wooden arrow 
[Чағониён тарихи, 2022, б.56].      

During the realm of Al-Walid 
ibn Abdulmalik (705/86-715/96) 
Abu Muhammad al-Hajjas» authority 
in Khurasan and Transoxiana was 
handed over to Qutayba ibn Muslim al-
Bakhiliy (705-715) in Hijri 80 [Shakur, 
№545, c.82]. Qutayba ibn Muslim also 
traditionally chose to compromise with 
the local governors in the administration, 
like the other successors. He established 
partnerships to strengthen political, 
social, and economic ties [Хoldun, 
c.59]. Qutayba ibn Muslim in his early 
authoritative years (706/87) sent to 
Nizek Tarhan: Badegis ruler (According 
to translators of Nizek Tarkhan-Tabari’s 
work, it is not a name, but a position of 
the ruler of Jurjan) his official envoy. 
An Arab nobleman (Mawlo –  one of the 
most common word that used in Medieval 
times to refer to the teachers, mentors): 
Sulaym, went to Nizek Tarhan as an envoy 
to deliver the of Qutayba. The purpose 
of delegation was to free the Arabs 
captured by Nizek Tarhan. The letter was 
not written with glittering kind words in 
a diplomatic style. On the contrary, it 
had a threatening manner to that extent, 
even though Nizek Tarhan complained 
to Sulaym about the impolite manner of 
the govern. It should be highlighted that 
military maneuvers in Khurasan were 

superior, and that manner was reflected 
in diplomatic correspondences as well. 
Nizek Tarkhan under the custody visited 
Qutayba along with the ambassador 
and signed the peace treaty on behalf 
of Badghis residents. Khuzari provided 
details of that diplomatic visit and how 
the Badghis people made a covenant 
without accepting Islam [Табарий, 
2012, с.281. Ражабов, 2012, с.46]. 

The same year, the residents of 
Poykand learned about Qutayba ibn 
Muslim’s military action and asked 
Soghd for help. The Soghdian cavalry 
besieges the Arabs Army , enclosed from 
all angles , cutting their ties off  Khurasan. 
As a result of the siege, neither any 
representative of Qutayba could leave 
that area, nor did the representatives of 
Abu Muhammad al-Hajjaj reached him 
[Xuzoriy, 2003, c.394]. The local people 
of Bukhara called Qutayba’s non-Arab 
spy named Tanzar, and allocated some 
money on condition that Qutayba and his 
army would retreat. Tanzan’s activitiy of 
that time can be referred as a temporary 
delegation. When he went to Qutaybah 
ibn Muslim, he requested to talk with 
him in private. Everyone left the room, 
except Diror ibn Hussain Al-Dabbi, the 
closest assistant of Qutayba ibn Muslim.  
Qutayba ibn Muslim beheaded Tanzar 
during his speech. Then accused him 
of hypocrisy at the meeting, and strated 
the conquest of Poykand [Мухетдинов, 
2011, с. 47]. 

After the conquest of Poykand, 
the delegation mission was conducted 
to deliver seized stuff to the Caliphate. 
That contained precious items equaled 
of 155.000 gold value and the official 
letter. In return, a gratitude letter was 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

74
№3 (07) 2025

sent to the governor of Khurasan. 
According to Narshakhi, there were two 
diamond stones, which valued as the 
most expensive ones among the quarries 
[Наршахий, 2011, с.51].  

During the Arabs military campaign 
against Transoxiana, there were 
correspondences among Soghdian 
tarkhans (governor), the king of Turkic 
Khanate, Shosh and Fergana ikhshids 
(rulers) to ally the forces [Исмаилова, 
2013, б.92]. 

This can be illustrated by 
researcher V.A. Livshits scientific 
hypothesis. According to him, Soghdian 
ambassador: Fatuvar delivered the letter 
of Devashtich, the Samarkand governor 
to Shash. Devashtich sent Fatuvar as his 
representative to delegate his messages to 
Turkic King and Fergana Ihshid as well. 
Livshits notes that the letters delivered 
by Fatuvar were written when the Arabs 
started to occupy the regions of Fergana 
(Ustrushona) [Лившиц, 1979, с.62-
63]. The letter is regarded as important 
official document in Soghdian language 
to evince the diplomatic relations of that 
time «Attachment 11».     

In order to reach the peace treaty 
and cooperate with local rulers, 
The Khurasan governor organized 
diplomatic visits several times. To 
illustrate this, we can mention about the 
relationship of Qutayba with Soghdian 
ruler: Tarkhan (700-710). As Narshahi 
alleged, this relationship was achieved 
due to the efforts of the ambassador: 
Hayyan an-Nabati, well-known as Abu-
Al-Hayyaj. Tarkhan could maintain the 
independence through diplomatic ways 
by paying tribute of 2000 dirham value. 
Narshahi regarded Hayyan an-Nabati’s 

mission to Soghdian as a way to avoid 
conflicts.  While H. Vamberi and Tabari 
labelled it as a betrayal. Sources noted 
that after a while, Tarkhan and his 
supporters were defeated by the Arabs. 

Another truce was signed during 
712/93 years after the military campaign 
against Khorezm. Though Tabari did 
not mention Chaghon, he referred him 
as a Korezm ruler. Furthermore, he 
indicated that the underlying reason of 
that diplomatic mission to Qutayba was 
the inner conflicts between Chaghon and 
his sibling Nurzod (Nurzod is referred 
to as «Khurrazad» in Tabari’s work). 
Chaghon revealed Qutayba that Nurzod 
was plotting conspiracy in alliance with 
Soghdian ruler; and promised to obey 
Qutayba in exchange of his captivity. 
Qutayba ibn Muslim pretended to lead 
the army against Soghd, however settled 
with his cavalry in Hazorasp, thus letting 
that his target was Khorezm, not Soghd. 
Khorezm ruler gather his advisers to 
consult. There were debates among the 
clerks whether to fight against or sign a 
truce, finally ended up with the decision 
to sign a peace treaty [Xaldun, c.59].  

The same year, there were several 
diplomatic visits between Qutayba and 
the ruler: Gurak (the person who ruled 
over Soghd, during the Arabs conquest 
of Transoxiana. He declared himself as 
‘ihshid of Samarkand’ in 710. The title 
‘ihshid’ was replaced by ‘tarkhun’, after 
the Arabs occupation). Initially, Qutayba 
ibn Muslim led the army against 
Samarkand, using the Army forces of 
Bukhara and Khorezm. Gurak sent his 
ambassador with the letter which was 
of this type of message «You are using 
my kinship Army against me, if there 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

75
№3 (07) 2025

were the Arab cavalry, I could face 
them to defeat». The Arabs conducted 
different campaigns against Samarkand 
and ultimately conquered it. After that, 
the peace treaty was signed. In honor of 
this occasion, Gurak threw a party and 
invited Qutayba. At the end of the party. 
Gurak pleaded to return Samarkand to 
him, but Qutayba refused and insisted 
him on leaving Samarkand [Исмаилова, 
2013, б.92-93]. 

Qutayba sent Umar ibn Abdulloh 
at-Tamimi to al-Hajjoj to share the news 
on occupation of Samarkand. Hajjoj, in 
the meantime, sent that delegation to 
Damascus. Tabari expounded on that 
mission details, basing on the narration 
by Abu Zayyal According to this 
narration, the ambassador came across 
a blind man in the mosque. When that 
man found out that Tamimi was the 
representative of Khurasan governor, he 
vowed for the sake of God, saying «... 
You, the people of Khurasan, are the 
ones who deprive the Umayyads from 
the throne and bring the Damascus down 
(Xuzoriy, c.392). This prediction came 
true in the form of rebel led by Abu 
Muslim against the Umayyads dynasty, 
which ultimately ended it (Abu Muslim 
Khorasani – full name Abu Muslim Abd 
al-Rahman ibn Muslim al-Marwazi, 
leader of the Abbasid movement in 
Khorasan (128/745-131/748) was 
killed in Baghdad by the Abbasid caliph 
Mansur).  

After the military campaign against 
Shosh and Fergana, there was a crucial 
event in the diplomacy history within 
713/94 the time frame [Исмаилова, 
2013, б.93]. This event was the formation 
of diplomatic relations between Qutayba 

and Chinese Emperor. Qutayba sent his 
delegation of 20 ambassadors led by 
Hubayra ibn al-Mushamraj al-Qilabi, 
according to the invitation of Chinese 
Emperor. The ambassador had a warm 
reception arranged in an elite manner. 
Since that area is beyond the scope of 
current research, Tabari’s work can be 
referred to, for further details respective 
to that delegation [Табарий, 2012, 
с.108].  

Another significant diplomatic 
delegation occurred in 714, before the 
end of life and power of Qutayba. He 
sent the ambassador to the new Caliph: 
Sulayman ibn Abdulmalik (715/96-
717/99) [Босворд, 2007, б.25] with the 
mission to deliver three letters: In the 
1st letter he expressed his condolences 
on Al Valid’s death, mentioning his 
commitments during his realm; 2nd 
letter reflected the message of his 
obedience to the new Caliph; while 3rd 
letter  criticized Yazid ibn Muhallab’s 
activities [Xuzoriy, c.399]. 

According to Qutayba’s demand, 
the ambassador was to be wit enough 
to handle the situation, while handing 
in letters. According to case, the 
ambassador was supposed to submit the 
first letter. When the Caliph handed in 
the letter to Muhallab, he should give 
the second one. While Yazid Muhallab 
was expected to be reading the second 
letter, the ambassador should submit the 
third letter to the Caliph: Sulayman ibn 
Abdulmalik. The Caliph showed a great 
respect to the ambassador after that. 
However, Qutayba declared the rebel, 
before the ambassador’s return.

Qutayba ibn Muslim dies in 715/96 
years and Yazid ibn Muhallab was 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

76
№3 (07) 2025

appointed as the governor of Khuroson. 
That happened due to the diplomatic 
visit of Abdullah ibn al-Akhtam. The 
Iraki governor Yazid ibn Muhallab, 
targeting at Khurasan, sent two letters 
with Abdulloh ibn al-Ahtam to the 
Caliph: Sulaymon. One of the letters 
depicted political and social life of Irak, 
while the latter praised his wisdom 
and diplomacy about the ruling over 
Khurasan and Irak. Arrived ambassador 
had the Caliph’s reception in three days, 
according to the special tradition. During 
the reception, Sulaymon revealed that he 
grew up in Khurosan and consulted with 
the ambassador about the candidates of 
it. Abdullah ibn al-Akhtam enumerated 
some candidates, highlighting Yazid ibn 
Muhallab, consequently could bring that 
targeted appointment badge for his sake 
[История ат-Табари, с.119-120]. So, 
the mission was successfully completed.  

During 716/98 years, the Khurasan 
governor Yazid established the 
diplomatic relations with Gurgon ruler: 
Firuz ibn Kul [Суютий, 1946, с.259]. 
Thus the forces were allied to attack 
Sul: the Turkic tribe leader, who was 
the danger of Firuz’s government. Yazid 
according to Firuz’s advice, sent a letter 
to Tabariston’s Ispehped to exploit their 
forces in the fight against Sul. Thus, Sul 
fell in trap of this military conspiracy 
and sent his ambassadors to Yazid ibn 
Muhallab to sign a truce.  Yazid agreed 
about a truce on condition to seize all 
precious properties of al-Bukhayra and 
Dikhiston regions.   

When the Caliph: Umar ibn 
Abdulaziz (717/99-720/101) ascended 
the throne, Al-Jarrah ibn Abdullah al-
Hakami came to the power in Khurasan 

and Tranoxiana. During his reign, 
the place so-called al-Huttal, located 
on Transoxiana were gained through 
diplomatic relations. To convey this 
message, a delegation consisting three 
ambassadors visited Umar ibn Abdulaziz. 
Two of the ambassadors were the Arabs, 
while the third one was Muslim Salih 
Bin Tarif from the local dabba tribe, 
well-known under the nickname: Abu 
Said. While two Arab representatives  
praised a lot their governor, the Caliph 
Umar asked the third ambassador to 
provide information about that current 
state. The third ambassador complained 
about that ruler. Umar needed that kind 
of transparent messages. Next time Al 
Jarroh along with Abu Mijlaz Lahik 
were sent to Khuroson to summon the 
real situation of Khurasan. According to 
Lahik’s recommendation, the governor 
was replaced by Abdurahmon ibn 
Nua’ym [Ал-Мутолаъату ат-Тавжиҳия, 
1976, c.31-32]. 

The Caliph: Umar ibn Abdulaziz’s 
policy in this respect can also be seen 
in the example of a young Tranoxianian 
ambassador’s visit to his residence. 
According to a number of sources 
[Муҳаммад Содиқ Муҳаммад Юсуф, 
2017, б.54-60], the local people of 
Samarkand sent a young man to 
Damascus to deliver  Umar ibn Abdulaziz 
a complaint letter about Qutayba ibn 
Muslim. Qutayba was accused to conquer 
the city without offering to accept a new 
religion  or battle. According to the order 
of the Caliph, his representative sue a 
court and muslim cavalry had to leave  
Samarkand. After the Arab army retreat, 
the people of Samarkand were converted 
to Islam.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

77
№3 (07) 2025

Different conflicts arouse after this 
incident according to Tabari, Qutayba 
ibn Muslim was killed by the persecutors 
in 96/715. Sulayman ibn ‘Abdulmalik 
was the Caliph that time. After the death 
of Qutaybah, the Caliph appointed 
Yazid ibn al-Muhallab to the throne of 
Khurasan. Umar ibn ‘Abdul-’Aziz  came 
to the Caliphate throne  in 717. The story 
narrated in Muhammad Khuzairi’s work, 
sound as follow: «being aware of the 
Caliph’s justice and commitment, the 
inhabitants of Samarkand wrote a letter 
to him, complaining about Samarkand 
governor: Sulayman ibn Abu Sarh and  
Qutayba. The response letter by Umar 
maintained jusctice in that area. Khuzari 
mentioned that this happened during the 
reign of ‘Umar, and the representative so-
called Jami ibn Hazir questioned Qutayba 
in front of the public. Khuzari did not 
specify the death year of  Qutayba. 
Accordingly, he related the occurred time 
of incident when Qutayba was alive. 

Soghdian documents under 
the tag A-14, found in the ‘Mugh’ 
Mountain reflect the Arab movements 
to Transoxiana. The document refers 
the Arabs as ‘tazig’, depicts the alliance 
against them. Furthermore, among the 
document tagged as 1.I in Soghdia , 
there was a letter sent by the Khurasan 
governor: Abdurrahman ibn Subh 
(Sabbah) to Divashtich in 720-721.  The 
letter was originally written in Arabic. 
But Divachtich had it translated into 
Soghdian language. The historical 
sources written in the Bactrian language 
portray the  military campaigns of the 
Arabs against Takharistan and Kabul and 
the alliances  made against them [Ража-
бов Р., 2012, б.9-10].   

After 100/718 years, during the 
reign of Yazid II (720/101-724/105) 
and Hisham bin Abdulmalik (724/105-
743/125), the context of diplomatic 
relations changed radically. Prior to, 
the diplomatic relations had a political 
context, and now it acquired a religious 
significance. At the onset of local people 
of Transoxiana against Jizyah (a tax 
levied on non-muslim citizens ), the 
Caliph: Hisham, his governor in Iraq, as 
well as Khurasan governor: Ashras ibn  
Abdullah al-Sulami sent consecutive 
ambassadors to the indigenous people 
to explain the philosophy of Islam. The 
delegation led by Abu Sa’yda Solih ibn 
Tarif was sent to Bukhara in 729/110, to 
illustrate. However, the conflict started 
after that event. Most of the people who 
converted to Islam were Bukharians. 
Even the conversion was justified by 
circumcision, after the short time, the 
Khurasan governor again imposed 
jizyah on those people. The Soghdians 
disagreed with this decision, and led 
an army against the authority outside 
Bukhara. Abu Sa’yda was also among 
the rebels. This diplomatic tour took 
place in Bukhara according to Tabari, 
while Khuzori noted Samarkand as the 
venue. 

The sources assert that during the 
realm of this Caliph, ie in 719 year, the 
diplomatic trip to China was carried out, 
which was initiated by the Chaganiyan 
governor: Tish, whose territory was 
regarded as one of the largest provinces 
of Takharistan, located on Transoxiana. 
In 737/119 and 737/119, the ambassadors 
on behalf of  the noblemen siblings 
Khalid and Asad ibn Abdullah  visited 
the Caliph: Hisham to deliver the good 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

78
№3 (07) 2025

news about the attack on Turkic Khanate 
and ceased its pressure. The Caliph gave 
a warm reception to the  ambassadors for 
the good news and rewarded them with 
gifts. 

If the diplomatic activities of 
Umayyads are analyzed, it will be evident 
that the Abbasids’ campaigns became 
intensified during the Hashim period. 
Most of the diplomatic trips focused 
on that. Over 40 diplomatic visits were 
organized to Transoxiana and other 
muslim countries , based on the Abbasid’s 
propaganda during the Hijri 102, 107, 
108, 110, 119, 124, 128, 129, 130, 131 
and 132 years, as well as more than 30 
correspondences were exchanged. The 
purpose of the diplomatic relations to 
notify about political privileges and 
advantages if the Abu Abbas’ descendants 
would come to power.   

When Nasr ibn Sa’yar ibn Lays was 
appointed as the governor of Kurasan by 
the Caliph Hisham during the 738/120 
years, the major centers of Transoxiana, 
such as Samarkand, Fergana and Shash 
were annexed to Ummayad’s territories 
again [Наршахий, 2011, с.62]. The 
weakened diplomatic ties due to the 
inner conflicts, were revived during Nasr 
ibn Sayyar’s power. During his realm, 
there were arranged 34 diplomatic visits 
and 42 letter-exchanges within Hijri 
121-130 years, ranging on issues from 
the nomination of governor’s badge 
to the accomplishment of the Caliph’s 
assignments. 

Mu’awiya ibn Abi Sufyan like the 
Caliph: Umar governed the Empire 
through several bureaucracies, called 
divans. The divan, which consisted 
correspondences, seals and post offices, 

as well as central divan including 
secretarial services, undertook a great 
role to centralize and regulate political 
life of the Caliphate. Other sources 
credit the three types of divans; they are 
Military divan in Arabia, Tax (Khiroj) 
divan in Irak and Postal chancellery (for 
letters and seals). Muawiya allocated 
the assignments regarding the edition, 
transfer and transportation of military-
targeted letters to the Postal chancellery 
(divan).

The Umayyad Caliphate conducted 
military campaign against Transoxiana 
in two phases, in the meantime the 
diplomatic relations were accelerated 
during the campaigns.The first stage 
took place under the reign of the Caliph: 
Muawiyah, while the second stage was 
attributed to the Caliph: al-Walid’s period. 

 During the Umayyad Dynasty, 
the positions, such as de-facto adviser 
(administrative executive) and de-jure 
deputy (legislative adviser) emerged in 
the governmental structure [Зоҳидов, 
2004, б.32]. This accounts for the 
political-legislative reinforcement of 
diplomatic relations. 

The diplomatic activities during 
the Umayyads can be classified into 
the following groups, according to 
the partnership sides, the mission and 
outcomes of diplomatic visits: 

Ø The internal relations of Ummayads 
(between the Caliph and his noble 
governors). This group comprises the 
emissary relations and correspondences 
between the Umayyad Caliph and his 
successors allocated to the certain. The 
investigation revealed that  there were  621 
visits between Hijri 59 and 131 years (The 
diplomatic visits were conducted Hijri 59, 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

79
№3 (07) 2025

61, 72, 85, 90, 93, 95, 97, 99, 100, 104, 
110, 112, 115, 117, 119, 121-132 years), 
while  592 times of correspondences were 
exchanged from Hijri 72 and 133 years 
(The correspondences were conducted 
Hijri   72, 85, 95, 97, 100, 104, 112, 117, 
119, 121-132).

Ø The relations between Transoxiana 
and Umayyads (between the successors 
and local governors of Mawaraannahr). 
In the partnership, on the one hand were 
the Caliph and his appointed noblemen, 
while the other hand local rulers of 
Transoxiana. The diplomatic ties were 
intitiated by Umayyads, since they 
suggested the local governors in prior to 
adopt a new religion, or else to negotiate 
on military action. The other side was 
the initiators of the  remaining issues. 
The Caliph and his noblemen were not 
directly involved as ambassadors, but 
their honored representatives or close 
relatives were acted on behalf of them. 
There were 191 diplomatic trips (The 
diplomatic visits were conducted Hijri 54, 
80, 85, 87, 88, 90, 93, 98, 110, 119 years) 
and 102 times of message exchange (The 
correspondences were conducted Hijri 
80, 87, 90, 98, 119 years)  between Hijri  
59 and 119th years timescale.     

Ø Under the umbrella term of 'Local 
authorities' relations' , the interaction 
of governors of Transoxiana  can be 
included. This embraces the peace 
treaties, alliances, diplomatic relations 
and petitions among the governors 
of Sogd, Toharistan, Fergana, Shosh, 
Bukhara and Khorezm. Accordint 
to Tabari, 5 diplomatic visits within  
Hijri 90, 93, and 103 years, as well as 
correspondences and official records 
of the period between Hijri 85 and 93 

could validate our assertion. While 
diplomatic relations were established by 
official ambassadors, the couriers of less 
political importance delivered important 
messages as well. The messages were 
transferred more than 19 times between 
Hijri 85-132. Besides that, over 10 spies 
were appointed to control the military 
situation of expansions.

During the Umayyad realm, 
above 20 peace treaties were signed 
between the major cities of Transoxiana 
(Bukhara, Samarkand, Termez, 
Khorezm, Nasaf, Kesh, Tokariston, 
Badgis, Poykand, Romiton, Soghd, 
Sijiston, Jurjon, Ushtrushon and Shosh), 
while the agreement reached twice 
between Nasr ibn Sayyar and Shaybân, 
as well as Ali ibn Judat and Abu Muslim. 
Only once Nasr ibn Sa’ayer and Abu 
Muslim agreed to fight within 748/130  
years. During the last 30 years of the 
Umayyads, due to the empowering 
the Abbasid propaganda, the envoys’ 
trips, diplomatic correspondences and 
couriers’ activities were intensified.. 

The study on diplomatic relations 
and correspondences of Umayyad 
Dynasty with Transoxiana, revealed 
that the following issues were organized 
during that period: the insurance of 
safety and life security; the nomination 
of governor’s badge; the delivery of 
tributes and getting assigned with new 
tasks; the request for military support 
and providing military instructions; a 
new religion promotion; the advocacy 
of the Abbasid teaching; personal 
pardon; proposals of political advice on 
governing local areas; warnings against 
potential dangers; legacy; objections to 
ruling policy. 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

80
№3 (07) 2025

REFERENCE LIST 

1.	 Мухетдинов Д., Хайретдинов Д. (2011). История арабского халифата. Нижний 
Новгород: Медина. 

2.	 Ash-shayx Muhammad al-Xuzoriy. (1424/2003). Ad-Davlatu al-Umaviyya 
(Muxadorotu fi tarix al-Umami al-Islamiya). Qohira: Al-muxtor. 

3.	 Ibn Xaldun. Abra tarixi Ibn Xaldun. A lithographic resource stored in the fund of 
Muslim board of Uzbekistan with number  № Д–341 (4889). – Б. 40, 54.  .عبر تارىخ ابن خلدون 
:.الجزء الثالث. – ص

4.	 Босворд К.Э.  (2007). Мусулмон сулолалари. Йилнома ва шажарлар бўйича 
маълумотнома. Тошкент: Фан. 

5.	 Jaloliddin Abdurrahmon as-Suyutiy. (1365/1946). Tarix ul-Xulafo. Qohira: Dar ul-
fikri al-a’robiyi. 

6.	 Вамбери Ҳерман. (1990). Бухоро ёҳуд Мовароуннаҳр тарихи. Тошкент: Ада-
биёт ва Санъат нашриёти. 

7.	 Абу Бакр Муҳаммад ибн Жаъфар ан-Наршахий. (2011). Тарихи Бухара. Исто-
рия Бухары. Translater: Sh.K.Каmoliddin. Тashkent SMI–ASIA. 

8.	 Abu Djafar Mohammed ibn Djarir at-Tabariy. (1964). Annales. Ed.M.J. de Goeje. 
Lugduni-Batavorum: E.J.Brill. 

9.	 Abdulloh Shakur.  Tarixi islami. A Lithographic source written in Turkic that has 
been registered under №545 in the fund «The treasury of sources» of International Islamic 
Academy of Uzbekistan. عبد الله شكور. تاريخ الاسلامى

10.	Отахўжаев А. (2010). Илк ўрта  асрлар  Марказий  Осиё  цивилизациясида  
турк-суғд муносабатлари. Тошкент: ART–FLEX. 

11.	 Абу Райҳон Беруний. (1968). Қадимги халқлардан қолган ёдгорликлар. 
Translater: А.Расулов. Тошкент: Фан. 

12.	Чағониён тарихи. (2002). Translater: Хидиров А. Тошкент: Тошкент ислом уни-
верситети. 

13.	История ат-Табари. Translater: Беляева В.И. & Большаков, Халидов А.Б. 
14.	Ражабов Р. (2012) Ўзбекистондаги араблар тарихи ва этнографияси: XIX аср 

ўрталари –   XXI аср бошлари. Institute of History. Тошкент: Шарқ. 
15.	Исмаилова Ж.Х., Левтеева Л.Г. (2013). Ўзбекистон ҳарбий санъати тарихи. 

Тошкент: Ўзбекистон НМИУ. 
16.	Лившиц В.А. (1979). Правители Пянча. Народи Азии и Африки / №4. 
17.	Ал-Мутолаъату ат-Тавжиҳия. (1973/1393). Лиссоффи ар-Робиъи ас-Санавий. 

Жумҳурияту ал-Ироқия: Ал-ҳуррияту лит-Тобаъа. 
18.	 Муҳаммад Содиқ Муҳаммад Юсуф. (2017). Ислом тарихи. Тошкент: Hilol-nashr. 
19.	Зоҳидов Қ.Т. (2004). Илк ислом давлатчилиги ва унинг шаклланиш жараёнлар 

(632–661). Dissertation of Tashkent islamic universitety. 
20.	Жалолиддин Абдурраҳмон ас-Суютий. Тарих ул-Хулафо. – Қоҳира: Дар ул-

фикри ал-аъробийи, 1946/1365. 

REFERENCES

1.	 Muhetdinov D., Hajretdinov D. (2011). Istorija arabskogo halifata. Nizhnij 
Novgorod: Medina. 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

81
№3 (07) 2025

2.	 Ash-shayx Muhammad al-Xuzoriy. (1424/2003). Ad-Davlatu al-Umaviyya 
(Muhadorotu fi tarix al-Umami al-Islamiya). Qohira: Al-muxtor. 

3.	 Ibn Xaldun. Abra tarixi Ibn Xaldun. A lithographic resource stored in the fund of 
Muslim board of Uzbekistan with number  № D-341 (4889). – B. 40, 54.  .عبر تارىخ ابن خلدون 
:.الجزء الثالث. – ص

4.	 Bosvord K.Je.  (2007). Musulmon sulolalari. Jilnoma va shazharlar bўjicha 
ma#lumotnoma. Toshkent: Fan. 

5.	 Jaloliddin Abdurrahmon as-Suyutiy. (1365/1946). Tarix ul-Xulafo. Qohira: Dar ul-
fikri al-a’robiyi. 

6.	 Vamberi Ҳerman. (1990). Buhoro joҳud Movarounnahr tarihi. Toshkent: Adabijot 
va Sanat nashrijoti. 

7.	 Abu Bakr Muҳammad ibn Zhafar an-Narshahij. (2011). Tarihi Buhara. Istorija 
Buhary. Translater: Sh.K.Kamoliddin. Tashkent SMI-ASIA. 

8.	 Abu Djafar Mohammed ibn Djarir at-Tabariy. (1964). Annales. Ed.M.J. de Goeje. 
Lugduni–Batavorum: E.J.Brill. 

9.	 Abdulloh Shakur.  Tarixi islami. A Lithographic source written in Turkic that has 
been registered under №545 in the fund «The treasury of sources» of International Islamic 
Academy of Uzbekistan. عبد الله شكور. تاريخ الاسلامى

10.	Otahўzhaev A. (2010). Ilk ўrta  asrlar  Markazij  Osijo  civilizacijasida  turk-suғd 
munosabatlari. Toshkent: ART-FLEX. 

11.	 Abu Rajҳon Berunij. (1968). Қadimgi halқlardan қolgan jodgorliklar. Translater: 
A.Rasulov. Toshkent: Fan. 

12.	 Chaғonijon tarihi. (2002). Translater: Hidirov A. Toshkent: Toshkent islom universiteti. 
13.	 Istorija at-Tabari. Translater: Beljaeva V.I. & Bol’shakov, Halidov A.B. 
14.	Razhabov R. (2012) Uzbekistandagi arablar tarihi va jetnografijasi: XIX asr urtalari 

–   XXI asr boshlari. Institute of History. Toshkent: Sharқ. 
15.	 Ismailova Zh.H., Levteeva L.G. (2013). Uzbekistan harbij sanati tarihi. Toshkent: 

Uzbekistan NMIU. 
16.	Livshic V.A. (1979). Praviteli Pjancha. Narodi Azii i Afriki/№4. 
17.	Al-Mutolaatu at-Tavzhiҳija. (1973/1393). Lissoffi ar–Robii as-Sanavij. 

Zhumhurijatu al-Iroқija: Al-ҳurrijatu lit-Toba. 
18.	Muҳammad Sodiқ Muҳammad Jusuf. (2017). Islom tarihi. Toshkent: Hilol-nashr. 
19.	Zoҳidov Қ.T. (2004). Ilk islom davlatchiligi va uning shakllanish zharajonlar (632–

661). Dissertation of Tashkent islamic universitety. 
20.	Zhaloliddin Abdurramon as-Sujutij. Tarih ul-Hulafo. – Kairo: Dar ul-fikri al-arobiji, 

1946/1365.

***
Авторлар туралы мәлімет:
Ибрагимова Нозима Камилжановна – PhD, Ташкент ислам институтының до-

центі  (Ташкент, Өзбекстан, e-mail: nozii_83@rambler.ru, ORCID ID: 0009–0005–
5503–7067 ).

معلومات عن المؤلفين:
طشقند.  في  الإسلامي  المعهد  في  مساعدة  أستاذة  الدكتوراه،  درجة  على  حاصلة   – كميلجانوفنا  نوزيما  إبراهيموفا 

)طشقند، أوزبكستان(.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

82
№3 (07) 2025

Information about authors:
Ibragimova, Nozima Kamiljanovna – PhD, Tashkent Islamic institute’s assistant of 

Professor. (Tashkent, Uzbekistan, e-mail: nozii_83@rambler.ru, ORCID ID: 0009–0005–
5503–7067 ).  

Информация об авторах:
Ибрагимова, Нозима Камильджановна – PhD, доцент Ташкентского исламского 

института. (Ташкент, Узбекистан, эл. почта: nozii_83@rambler.ru, ORCID ID: 0009–
0005–5503–7067 ).



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

83
№3 (07) 2025

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47               https://doi.org/ 10.63727/ris202573-7

С. Шәкизада1

1 Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті университеті, 
Алматы, Қазақстан

e-mail: academic.shakizada@gmail.com

ҚАЗАҚСТАН МҰСЫЛМАНДАРЫ ДІНИ 
БАСҚАРМАСЫНЫҢ РЕСМИ САЙТТАРЫНЫҢ 

ЦИФРЛЫҚ ИНФРАҚҰРЫЛЫМЫ МЕН АҚПАРАТТЫҚ 
ҚЫЗМЕТІ

Аңдатпа. Бұл мақала Қазақстан мұсылмандары діни басқармасының (ҚМДБ) 
ресми сайттарының цифрлық инфрақұрылымы мен ақпараттық қызметін ғылыми 
тұрғыдан талдауға арналған. Зерттеуде басқармаға қарасты интернет-ресурстардың 
мазмұндық бағыттары, құрылымдық ерекшеліктері және олардың діни-ағартушылық 
рөлдері қарастырылады. Қазіргі кезеңде діннің қоғамдық өмірдегі орны дәстүрлі 
институттармен шектелмей, ақпараттық-коммуникациялық технологиялар арқылы 
кеңейіп отырғаны белгілі. Осы тұрғыдан алғанда, ҚМДБ-ның цифрлық кеңістіктегі 
белсенділігі ислам құндылықтарын қоғамға жеткізудің жаңа формаларын айқындайды.

Мақалада ресми порталдардың діни ақпарат таратудағы, пәтуалық сұрақтарға жау-
ап берудегі және рухани тәрбие қалыптастырудағы ықпалына назар аударылады. Соны-
мен бірге олардың қоғамның әртүрлі топтарына бағытталған ақпараттық-ағартушылық 
қызметі сараланып, заманауи медиамәдениет талаптарына бейімделуі талданады. 
Сандық деректер негізінде сайттардың аудиториясы, іздеу жүйелеріндегі көрінісі мен 
қолданушылық белсенділігіне қатысты көрсеткіштер сипатталады. Авторлық тал-
дау нәтижесінде ҚМДБ ресми сайттары діни институттың әлеуметтік легитимділігін 
нығайтуға, дәстүрлі исламды кеңінен насихаттауға және діни сауаттылықты арттыруға 
ықпал ететін негізгі тетік екендігі дәлелденеді.

Сонымен қатар зерттеу барысында діни басқарманың онлайн-коммуникация 
жүйесі тек ақпарат тарату құралы ретінде ғана емес, қоғамдағы рухани сұраныстарды 
қанағаттандырудың әмбебап платформасы ретінде сипатталады. Бұл жағдай діни 
білімнің қолжетімділігін арттырып, дәстүрлі ислам құндылықтарының цифрлық 
кеңістіктегі орнығуына ықпал ететін маңызды фактор екендігін көрсетеді.

Түйін сөздер: ҚМДБ, цифрлық инфрақұрылым, ресми сайттар, діни коммуника-
ция, ақпараттық қызмет.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

84
№3 (07) 2025

شاكيزاده سيريم
جامعة نور مبارك للثقافة الإسلامية في مصر، ألماتي، كازاخستان

e-mail: academic.shakizada@gmail.com

البنية التحتية الرقمية والخدمات المعلوماتية للمواقع الرسمية لمجلس 
المسلمين في كازاخستان

–––––––––––

S.Shakizada1

1 Egyptian University of Islamic Culture Nur-Mubarak, Almaty, Kazakhstan
e-mail: academic.shakizada@gmail.com

DIGITAL INFRASTRUCTURE AND INFORMATIONAL 
FUNCTIONS OF THE OFFICIAL WEBSITES OF THE 

SPIRITUAL ADMINISTRATION OF MUSLIMS OF 
KAZAKHSTAN

Abstract. This article is devoted to a scholarly analysis of the digital infrastructure and 
informational functions of the official websites of the Spiritual Administration of Muslims 
of Kazakhstan (SAMK). The study examines the content directions of the Administration’s 
online resources, their structural features, and their educational role. In the contemporary 
period, religion extends beyond traditional institutions, expanding through information 
and communication technologies. In this regard, SAMK’s activity in the digital sphere 
demonstrates new forms of conveying Islamic values to society.

The article highlights the impact of official portals in disseminating religious knowledge, 
providing answers to fatwa-related inquiries, and fostering spiritual education. It also 
analyzes their educational functions targeting various social groups and their adaptation to 
the requirements of modern media culture. Based on quantitative data, the study describes 
website audiences, search engine visibility, and user activity indicators. The author’s analysis 
demonstrates that SAMK’s official websites serve as a key instrument for strengthening the 
social legitimacy of the religious institution, promoting traditional Islam more broadly, and 
enhancing religious literacy.

Furthermore, the study characterizes SAMK’s online communication system not merely 
as a tool of information dissemination, but as a universal platform for addressing the spiritual 
needs of society. This indicates an increased accessibility of religious knowledge and the 
consolidation of traditional Islamic values in the digital space.

Keywords: SAMK, digital infrastructure, official websites, religious communication, 
informational functions.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

85
№3 (07) 2025

С. Шакизада
Египетский университет ислaмской культуры Нур-Мубaрaк, 

Алмaты, Кaзaхстaн
e-mail: academic.shakizada@gmail.com

ЦИФРОВАЯ ИНФРАСТРУКТУРА И 
ИНФОРМАЦИОННАЯ ДЕЯТЕЛЬНОСТЬ 
ОФИЦИАЛЬНЫХ САЙТОВ ДУХОВНОГО 

УПРАВЛЕНИЯ МУСУЛЬМАН КАЗАХСТАНА

Аннотация. Данная статья посвящена научному анализу цифровой инфраструк-
туры и информационной деятельности официальных сайтов Духовного управления 
мусульман Казахстана (ДУМК). В исследовании рассматриваются содержательные 
направления интернет-ресурсов управления, их структурные особенности и просве-
тительская роль. В современный период религия выходит за рамки традиционных ин-
ститутов, расширяясь посредством информационно-коммуникационных технологий. 
В этом контексте активность ДУМК в цифровом пространстве отражает новые формы 
донесения исламских ценностей обществу.

В статье акцентируется внимание на влиянии официальных порталов в распро-
странении религиозных знаний, предоставлении ответов на фетвальные вопросы и 
формировании духовного воспитания. Также анализируется их просветительская де-
ятельность, ориентированная на различные социальные группы, и адаптация к требо-
ваниям современной медиакультуры. На основе количественных данных описывается 
аудитория сайтов, их видимость в поисковых системах и показатели пользователь-
ской активности. Результаты авторского анализа показывают, что официальные сайты 
ДУМК являются ключевым инструментом укрепления социальной легитимности ре-
лигиозного института, широкого распространения традиционного ислама и повыше-
ния религиозной грамотности.

Кроме того, в ходе исследования онлайн-коммуникационная система ДУМК рас-
сматривается не только как средство распространения информации, но и как универ-
сальная платформа удовлетворения духовных запросов общества. Это обстоятельство 
свидетельствует о повышении доступности религиозных знаний и закреплении тради-
ционных исламских ценностей в цифровом пространстве.

Ключевые слова: ДУМК, цифровая инфраструктура, официальные сайты, рели-
гиозная коммуникация, информационная деятельность.

Кіріспе
Қазақстан мұсылмандары діни 

басқармасы (ҚМДБ) қазіргі кезеңде 
дәстүрлі діни қызметпен қатар 
ақпараттық-коммуникациялық техно-
логияларды кеңінен қолдану арқылы 
қоғаммен байланыс орнатудың жаңа 

үлгісін қалыптастыруда. Жаһандану 
дәуіріндегі цифрландыру үдерісі діни 
институттардың қызметін тек мешіт
тер мен медреселер аясымен шекте
мей, кең әлеуметтік кеңістікте жүзеге 
асыруға мүмкіндік берді. Бұл тұрғы
дан алғанда, ҚМДБ-ның заманауи ме-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

86
№3 (07) 2025

диа инфрақұрылымы діни білімді та-
рату, рухани тәрбие жүргізу және қо
ғамдық дискурста белсенділік таныту 
үшін негізгі құралдардың бірі болып 
отыр.

Құрылымдық тұрғыда бұл жүйе 
бірнеше деңгейден тұрады: діни ақ
паратты жеткізетін цифрлық арна-
лар, сенім мен құлшылыққа қатысты 
сұрақтарға жауап беретін пәтуалық 
алаңдар, сондай-ақ діни-ағартушылық 
мазмұнды қоғамның әртүрлі жас 
топтарына бейімдеп ұсынатын ин-
терактивті форматтар. Олардың әр
қайсысы белгілі бір аудиторияға ба
ғытталғанымен, ортақ мақсаты – дәс
түрлі ислам құндылықтарын заманауи 
цифрлық кеңістікке тиімді бейімдеу.

Соңғы жылдары ҚМДБ өзінің ин
ституционалдық миссиясын кеңейтіп, 
ақпарат таратуда дәстүрлі әдістермен 
қатар онлайн құралдарға да басымдық 
берді. Бұл тәжірибе қоғамдағы діни 
санаға әсер етудің жаңа формаларын 
қалыптастырып, дін мен ақпараттық 
технологиялардың тоғысуынан туын
дайтын феномендерді зерттеуге мүмкін
дік береді. Мәселен, діни басқармаға ти-
есілі ақпараттық арналар тек уағыз айту 
немесе хабар тарату қызметімен шек-
телмей, интерактивті қарым-қатынас 
орнату, діни білімді жүйелеу және 
сенушілердің рухани қажеттіліктеріне 
жедел жауап беру сияқты көпқырлы 
функцияларды атқарады.

Осыған байланысты, ҚМДБ-ның 
цифрлық инфрақұрылымын талдау 
діни коммуникацияның жаңа үлгіле
рін анықтап, оның әлеуметтік рөлін 
айқындауға мүмкіндік береді. Бұл 
зерттеудің мақсаты – басқарманың 
қолданыстағы цифрлық арналарын 

сандық әрі сапалық тұрғыда талдап, 
олардың діни институт мәртебесін 
нығайтудағы қызметін ғылыми негі-
зде көрсету.

Онлайн – сан салалы, бағыттары 
көп құрылымдық жүйе. Әлемдегі 
білім беру саласы, медицина, қызмет 
көрсету орталықтары, қаржы, сауда-
саттық, жалпы алғанда барлық сала 
күннен күнге дәстүрлі бағыттан он-
лайн, цифрлық жүйеге ауысып жатыр. 
Бұл діни саланы да айналып өтпеді. 
Елімізде әртүрлі деңгейде сан түрлі 
форматта діни мазмұндағы дәрістер, 
уағыз-насихаттар ұсынылып, сайттар 
мен қосымшалар жұмыс істеп келеді. 
Осылардың ішінде халықтың діни 
иммунитетін дұрыс қалыптастыруға 
ат салысып келе жатқан, 35 жылдан 
бері дұрыс түсініктегі исламның мә
нін жеткізу жауапкершілігін алған 
діни басқарманың рөлі ерекше. Мақа
ламызда Қазақстан мұсылмандары 
діни басқармасына тиесілі ресми сай-
ттарды жан-жақты  талқылаймыз.

Зерттеу әдістері мен материалдар
Бұл зерттеу Қазақстан мұсыл

мандары діни басқармасының (ҚМДБ) 
ресми интернет-ресурстарының құ
рылымдық, мазмұндық және функ
ционалдық ерекшеліктерін кешенді 
талдауға бағытталды. Әдіснамалық 
негіз ретінде діни коммуникация тео
риясы, медиа зерттеулер және цифр
лық гуманитаристика тәсілдері қолда
нылды.

Зерттеу барысында контент-тал-
дау әдісі негізгі құрал ретінде пайда-
ланылды. Ол арқылы ҚМДБ-ға тиесілі 
ресми интернет-платформалардың 
(ақпараттық порталдар, пәтуалық ре-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

87
№3 (07) 2025

сурстар, діни-ағартушылық бағыттағы 
беттер) мазмұны жүйеленіп, негізгі 
тақырыптық бағыттары анықталды. 
Контент-талдау тек мәтіндік ақпа
ратпен шектелмей, визуалды матери-
алдар мен мультимедиялық контентті 
де қамтыды.

Сонымен қатар, сандық талдау 
әдістері қолданылып, SimilarWeb, 
SEMrush және басқа да ашық дерек
көздер негізінде сайттардың трафигі, 
аудиториясының географиялық бө
лінісі, іздеу жүйелеріндегі көрінісі 
және қолданушы белсенділігіне қа
тысты статистикалық көрсеткіштер 
жинақталды. Бұл тәсілдер арқылы 
интернет-ресурстардың қоғамға ық
пал ету деңгейі салыстырмалы тұрғы
да бағаланды.

Сапалық әдістердің бірі ретінде 
салыстырмалы талдау қолданылды. 
Бұл әдіс ҚМДБ ресми сайттарын маз
мұндық және функционалдық тұрғы
дан басқа діни немесе қоғамдық 
ұйымдардың онлайн-платформала-
рымен салыстыра отырып, олардың 
өзіндік ерекшеліктерін айқындауға 
мүмкіндік берді.

Материалдар көзі ретінде ҚМДБ-
ның ресми интернет-ресурстары, он
лайн-платформалардың архивтік бет
тері, мемлекеттік органдардың статис
тикалық деректері және отандық, ше-
телдік ғылыми еңбектер пайдаланыл-
ды. Жинақталған мәліметтер жүйелі 
түрде талданып, ғылыми тұрғыда ин
терпретацияланды.

Зерттеу нәтижелері
ҚМДБ және республика айма

ғындағы мешіттердің ресми сайт-
тары

Қазақстан мұсылмандары діни 
басқармасының цифрлық бағытта 
атқарып жатқан жұмыстары ауқымды. 
Қазіргі таңда мүфтиятқа қарасты ре-
сми 30-ға жуық сайт жұмыс істей-
ді. Олардың қатарында, alashdin.
kz, nasihat.kz, nurgasyr.kz, azan.kz, 
hilal.kz, muslim.kz, ummet.kz, sunna.
kz, amin.kz, islam-oral.kz, asyldin.
kz, taglim.kz, ihsan.kz, akmechet.kz, 
aqmeshit.kz, beket-ata.kz, mazhab.kz, 
uagyz.kz, ahnaf.kz, fajr.kz, furqan.kz, 
iman.kz, muftyat.kz, fatua.kz, zeket.
online, halaldamu.kz, kitap.muftyat.kz, 
qurban2024.kz, waqf.kz, janaza-qyzmet.
kz сайттары бар. Оның 22-сі облыстық 
өкілдіктердің қызметін насихаттауға 
бағытталған. Әрбір сайттың өзіндік 
ерекшеліктері мен мүмкіндіктері бар. 
Біз негізгілеріне тоқталып, қысқаша 
талдап өтейік.

1. muftyat.kz
Muftyat.kz – Қазақстан 

мұсылмандары діни басқармасының 
(ҚМДБ) ресми веб-сайты әрі елімізде-
гі дәстүрлі исламның цифрлық фор
маттағы ең басты өкілі. Бұл сайтты 
мазмұндық және идеологиялық тұр
ғыдан талдағанда, оның тек ақпарат 
таратушы құрал емес, сонымен қатар 
институционалды исламның өзін қо
ғамда рухани, мәдени және құқық
тық кеңістікте легитимдеуші ресурс 
рөлін атқарып отырғанын байқауға 
болады. Сайт құрылымы, тілі, ри-
торикасы мен мазмұны – барлығы 
Қазақстандағы исламның зайырлы 
қоғаммен үндестігінің, ұлттық бол-
мыспен сабақтастығының көрінісі 
ретінде сипатталады.

Muftyat.kz сайты діни басқарма
ның барлық ресми қызметін, шешім-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

88
№3 (07) 2025

дерін, үндеулерін, діни пәтуаларын, 
жаңалықтарын, уағыз-насихат бағы
тындағы материалдарын және құры
лымдық бөлімшелерінің жұмысын 
жинақтап, көпшілікке ұсынатын ор
талықтандырылған платформа. Мұн
да жарияланатын мәтіндер ханафи 
мәзһабы мен матуриди сенімі негі
зіндегі Қазақстанның дәстүрлі ислам 
бағытын таныстырумен қатар, за
йырлы-құқықтық кеңістіктегі діннің 
орнын үйлестіруге тырысады. Сайт
тың мазмұны – бір жағынан теоло
гиялық тереңдікке ие, екінші жағынан 
ақпараттық және насихаттық функ
цияны қатар алып жүреді. Бұл – дін-
ді ғылыми, әлеуметтік және идеоло
гиялық деңгейде қатар баяндау тәсілін 
қолданудың мысалы.

Muftyat.kz-те жарияланған ресми 
пәтуалар бөлімінде шариғи сұрақтарға 
берілетін жауаптар қазіргі қоғамның 
ерекшеліктерімен, құқықтық норма-
лармен және әлеуметтік шындықпен 
есептесе отырып жазылады. Яғни, 
бұл жерде фиқһ ілімі тек абстрак-
тілі теория емес, қоғаммен байла-
нысты практикалық құрал ретінде 
ұсынылады. Сонымен қатар, сайттағы 
уағыздар, мақалалар мен бейнемате
риалдарда исламның рухани-этика
лық, гуманистік, әлеуметтік және 
отансүйгіштік қырлары жиі баса ай
тылады. Бұл – өз кезегінде діни маз
мұнды тек шариғатпен шектемей, ұлт
тық болмыс пен азаматтық жауапкер
шілікпен ұштастырудың көрінісі.

Сайтта ресми үндеулер мен мүф
тият бастамаларына ерекше мән бе
ріледі. Бұл – ҚМДБ-ның ішкі идеоло
гиялық бағытын қоғамға ашық түрде 
жариялап, дін мен мемлекеттің зайыр-

лы қатынастарын өзара келісім негізін-
де жүзеге асыру мақсатын көрсетеді. 
Muftyat.kz осы арқылы Қазақстандағы 
діннің модернизациялық формасын 
қалыптастыруға ықпал етуде. Оның 
тілі – ресми, нормативтік-публицис
тикалық сипатта. Мәтіндерде діни 
және зайырлы лексика бір-бірімен 
үйлесім табады. Бұл – діни басқарма
ның ақпараттық саясаты мен қоғам
дық позициясының бейімделген тіл-
дік формасы ретінде ерекше құбылыс.

Сайт құрылымдық жағынан 
да кәсіби ұйымдастырылған. Онда 
ҚМДБ қызметінің барлық бағыттары 
– қажылық, зекет, халал стандарттау, 
қайырымдылық, уағыз, пәтуа, кадрлық 
қызмет, оқу-ағарту және халықаралық 
байланыстар жүйеленген. Әрбір ба
ғытқа қатысты бөлек парақшалар 
мен ішкі бөлімшелер ашылған. Бұл 
– институционалды діннің цифрлық 
жүйеге бейімделуінің нәтижесі. Со-
нымен қатар, сайтта онлайн кітапха-
на, бейне және аудиоматериалдар жи
нағы, діни әдебиеттер мен ережелер 
топтамасы да қамтылған. Бұл эле-
менттер платформаны ақпарат тарату 
құралы ғана емес, діни білім берудің 
толыққанды базасына айналдырады.

Мүфтияттың бұл сайтын діни 
медиатизация феномені, цифрлық 
теология, ресми діни дискурс пен 
оның идеологиялық шеңбері сияқты 
зерттеу категориялары аясында қа
растыруға болады. Muftyat.kz – ис
ламның қазіргі медиалық формат
тағы ресми репрезентациясы ретінде, 
исламтану мен дінтану ғылымдары 
үшін құнды дереккөз. Оның мазмұны 
мен құрылымы Қазақстандағы діни 
сананың институционалдану үдерісін, 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

89
№3 (07) 2025

дәстүрлі ислам мен зайырлы кеңістік
тің арасындағы тепе-теңдікті, сондай-
ақ діни билік пен қоғамдық сана 
арасындағы байланыс формаларын 
зерделеуге мүмкіндік береді. Осы се-
бепті сайт діни танымның трансфор-
мациясы мен оның медиадағы ұсы
нылу тәсілін зерттейтін академиялық 
жұмыстар үшін ерекше мәнге ие.

•	 Semrush мәліметі бойынша, 
сайт Қазақстанда шамамен 83 550 
бірегей пайдаланушы тартады, бұл 
ресурстың контенттік және идеоло
гиялық өзектілігін көрсетеді (Semrush, 
n.d.). Сайттың негізгі SEO трафигінің 
ішінде «тахаджуд намаз» (7.1 K), «на-
маз уақыты» (6.2 K) және «ораза кест-
есі 2024» (3.5 K) сияқты діни термин-
дер басты орын алады (Ahrefs Top, 
n.d.). Бұл сайттың исламдық білімге, 
ғибадат кестесі мен дұға сұрауларына 
жауап ретінде басқарылатындығын 
дәлелдейді.

•	 Semrush мәліметі бойынша, 
muftyat.kz сайтын Қазақстан бойынша 
950–орынға орналастырады. Бұл ин-
тернет-ресурстар арасында маңызды 
орын алатынын көрсетеді.

Бұл ақпараттарды төмендегі су-
ретпен қорытындыласақ болады.

2. azan.kz
Azan.kz – Алматы орталық меші

тінің ресми сайты және Қазақстанда
ғы діни контентті цифрлық кеңістікте 
жүйелі түрде таратушы жетекші 
онлайн платформалардың бірі. Бұл 
сайт дәстүрлі ислам ілімін, атап айт
қанда ханафи мәзһабы мен матури-
ди ақидасын заманауи аудиторияға 
бейімдеп ұсынатын әрі ресми діни 
дискурстың медиа кеңістіктегі көрі
нісін қалыптастыратын маңызды ре
сурс болып саналады. Оның құрылы
мы, мазмұны және риторикасы тек 
діни білім беруді мақсат етпей, соны-
мен қатар рухани-этикалық тәрбие, 
әлеуметтік мәселелерге үн қосу және 
діни сауаттылықты арттыру миссия-
сын да қоса атқарады.

Сайт контентінің басты ерекше
лігі – оның білім берушілік сипаты мен 
функционалдық әртүрлілігі. Azan.kz 
мазмұны оқырманға діни білімді бір-
тіндеп меңгеруге мүмкіндік беретін 
құрылымда ұсынылған: мақалалар, 
аудиодәрістер, видеоуағыздар, ақида 
мен фиқһ сабақтары, Құран және 
хадиске түсіндірмелер, сондай-ақ он-
лайн пәтуалар мен сұрақ-жауап айдар-
лары. Бұл бағыттар ислами дәстүрлі 

Сурет 1 – muftyat.kz ресми сайтының трафигі мен рейтингі



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

90
№3 (07) 2025

білім жүйесінің негізгі компонент-
терін қамти отырып, оларды қазіргі 
ақпараттық медиатілмен түсіндіруге 
бағытталған.

Сайттағы дәрістер мен сабақтар 
жүйелі, сабақтастықпен берілетін 
циклдерге құрылған. Мысалы, «Ихсан 
ілімі», «Риядус-салихин» түсіндір
мелері, «Фиқһ дәрістері» сияқты 
айдарлар діни білімді бастапқыдан 
тереңге қарай меңгеруге мүмкіндік 
береді. Сонымен қатар, апталық бей
неуағыздар мен жұма насихаттары 
қоғамдағы өзекті тақырыптарды қам
тиды. Мұндай тақырыптар қатарында 
отбасылық тәрбие, рия, шүкіршілік, 
ниет, көркем мінез, дін мен дүниенің 
тепе-теңдігі секілді рухани-психо
логиялық бағыттағы мазмұндар жиі 
кездеседі. Бұл сайт риторикасының 
тек шариғи үкімдерге емес, мұсылман 
этикасы мен ішкі кемелдікке де не-
гізделетінін көрсетеді.

Сайттың тілі – әдеби, терең, әрі 
кәсіби. Мұндағы мәтіндер ғылыми–
теологиялық мазмұнмен қатар, пси
хологиялық және тәрбиелік қырынан 
да құрылған. Жазу мәнері ресми 
уағыз стилі мен публицистиканың 
арасындағы шекарада тұрады. Рито
рикалық құрылымда дәлел келтіру, 
діни мәтінге сілтеме жасау, тарихи 
оқиғаларға және сахабалар өміріне 
сүйену секілді дәстүрлі тәсілдер ке
ңінен қолданылады. Бұл тәсіл ауди-
торияны иландыру мен тәрбиелеудің 
классикалық исламдық әдістерін жаң
ғырту ретінде қабылдануы мүмкін.

Azan.kz – тек діни ақпараттық 
ресурс қана емес, сонымен қатар бе
лсенді пайдаланушылармен кері бай
ланыс орната білетін платформа. 

«Сұрақ қою» модулі арқылы пайда-
ланушылар нақты шариғи немесе 
діни мәселелер бойынша сауалдарын 
жолдап, фиқһ мамандарынан тікелей 
жауап алады. Бұл интерактивтілік 
діни институт пен қоғам арасындағы 
медиалық көпірдің заманауи форма-
сын танытады. Сонымен қатар, сайт
тың әлеуметтік желілермен интегра-
циясы (YouTube, Telegram, Instagram) 
арқылы контенттің кең таралуы қам
тамасыз етіледі.

Жалпы алғанда, Azan.kz – 
Қазақстандағы исламдық білім мен 
руханиятты заманауи медиалық құ
ралдар арқылы таратудың жарқын 
үлгісі. Бұл ресурс дәстүрлі діни мұ
раны цифрлық мәдениетпен ұштас
тырып, тек ақпарат тарату емес, жү
йелі оқыту, тәрбие және рухани ке-
мелдену мақсатын көздейді.

Сандық тұрғыдан қарағанда, 
Similarweb деректері бойынша пор-
тал 2025 жылдың маусым айының 
көрсеткіші бойынша шамамен 1.7 млн 
тұтынушыны тартады, бұл оның 
Қазақстандағы діни контент тарату
дағы көшбасшылық позициясын дә
лелдейді: сайт елде 211 рейтингке, ал 
әлемдік деңгейде 48 788 орынға ие 
(Similarweb, n.d.). Пайдаланушылар
дың 75%-ы Қазақстаннан келеді, ал 
ең белсенді аудитория 25-34 жастағы 
ер адамдар; орташа кіру уақыты – 
шамамен 1 минут 28 секунд, яғни 
пайдаланушылар сайттағы ресур-
старды белсенді тұтынуда. Аталған 
мәліметтерді төмендегі сызбалар не-
гізінде қорытындылауға болады:



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

91
№3 (07) 2025

Сапалық тұрғыдан алғанда, сайт
тың құрылымында бес негізгі бөлім 
бар: намаз уақыты, хадис және ақида, 
мақалалар, аудио/бейнедәрістер және 
пәтуалар. Бұл секілді функционалдық 
топтар исламдық білім беру мен діни 
тәлімнің дәстүрлі методтарын цифр
лық форматқа ауыстырудың нақты 
мысалдары болып табылады. Мыса-
лы, «Пятничные наставления», «Их-
сан – основа духовного воспитания», 
«Рияду ас-Солихин» және «Фетвы 
ДУМК» сияқты дәріс циклдері бүкіл 
контент типі арқылы жүйелі жария-
ланады, олар шамамен ондаған мың 
көрілім жинаушы белсенді мате
риалдарға айналған. Мысал ретінде, 
«Вопрос устазу: выпуск 44» эпизоды 
2 991 оқылым жинаған; «99 имён Ал-
лаха» мақаласы 2.97 млн-нан астам 
қаралым алған.

3. muslim.kz
Астана қаласындағы «Әзірет 

Сұлтан» мешітінің ресми сайты. 
Muslim.kz – Қазақстандағы дәстүрлі 
ислам құндылықтарын кең аудитория
ға ұсынатын және қоғамдағы діни 
сауаттылықты арттыруға бағытталған 
ірі медиа-платформалардың бірі. Бұл 
сайт құрылымдық жағынан мазмұнға 
бай, тілдік әрі визуалды түрде қол
данушыға ыңғайлы ұйымдастырыл
ған, ал мазмұны теологиялық тұрғы
дан ҚМДБ бекіткен ханафи мәзһабы 
мен матуриди сеніміне негізделген. 
Контенттерінде діни білім беру мен 
қоғамдық-рухани тәрбие қатар жү
реді, әсіресе ислам ілімдерінің бас
ты салалары – фиқһ, ақида, Құран 
және хадис түсіндірмелері, ғибадат 
және мораль мәселелері басты орын 
алады. Мақалалар мен сұрақ-жауап

Сурет 2 – azan.kz ресми сайтының сандық өлшемдері



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

92
№3 (07) 2025

тарда нақты өмірлік мысалдар мен 
практикалық сұрақтарға шариғи тұр
ғыдан жауаптар беріліп, оларды за-
манауи мәселелермен ұштастырып 
түсіндіруге тырысады. Сайттағы ри-
торика ресми-теологиялық стиль мен 
публицистикалық баяндау үлгісінің 
ортасынан орын алады: бір жағынан 
дәлелді әрі мазмұнды, екінші жағынан 
көпшілікке түсінікті тілмен берілген.

Muslim.kz порталындағы негізгі 
контент формаларына мақалалар, бей-
нематериалдар, аудиодәрістер, тікелей 
эфирлер, пәтуалар, діни сұрақтарға 
жауаптар және электронды кітапхана 
жатады. Мұндай форматтар арқылы 
ол ислам дінін тек догматикалық не-
гізде емес, өмірлік тәжірибемен бай-
ланыстырып, аудиторияның рухани 
және әлеуметтік сұраныстарына жа-
уап беріп отырады. Сонымен қатар 
сайт жастармен, отбасымен, әйелдер
мен, білім беру мәселелерімен бай-
ланысты тақырыптарды жиі көтеріп, 
ислам дінінің күнделікті өмірмен са
бақтастығын көрсете отырып, руха
ният пен зайырлы кеңістік арасын
дағы тепе-теңдікті сақтауға тырыса-
ды. Пайдаланушы интерфейсі, құры
лымдық айқындылығы және интерак-
тивті функциялары Muslim.kz-ті тек 
ақпарат таратушы құрал емес, діни 
білімді жүйелі түрде беруге арналған 
танымдық платформаға айналдыра-
ды.

Сандық деректер бойынша, сайт 
айына ондаған мың тұрақты пайда
ланушыны қамтиды, іздеу жүйеле
рінде белсенді көрінеді, ал басты із
делетін сөз тіркестері көбіне «намаз 
уақыты», «ораза дұғасы» сынды діни-
ғибадаттық мазмұнмен байланысты. 

Бұл Muslim.kz-тің халықтық деңгей
дегі діни тәжірибені қолдап отырға
нын және діни күнтәртіппен байла-
нысты ақпараттарға үлкен сұраныс 
бар екенін көрсетеді. Жалпы алғанда, 
бұл сайт Қазақстандағы ресми діни 
дискурстың бұқараға жеткізілуінің 
медиалық құралы ретінде маңызды 
рөл атқарады. Ол институционал-
ды исламның цифрлық кеңістіктегі 
тұрақты, сенімді және педагогикалық 
ұстанымын қалыптастырып, діни 
ақпарат пен тәрбие құралдарының 
жаңа медиамен үндесу мүмкіндігін 
сәтті жүзеге асырып отыр. Сайттың 
жалпы трафигі бойынша SimilarWeb 
мәліметі бойынша, muslim.kz пор-
талы 2025 жылдың маусым айында 
шамамен 68 700 бірегей айлық ке-
лушіні тіркеген. Бұл көрсеткіш плат-
форма аудиториясының тар көлемін 
және оның діни контент таратудағы 
ықпалының шектеулі екенін аңғар
тады. Қазақстандағы жалпы веб-
ресурстар рейтингі бойынша сайт 
4918-орында, ал діни контентке жат
қызылатын Faith & Beliefs катего-
риясында 5 826-орынды иеленеді. 
Пайдаланушылардың басым бөлігі 
Қазақстан аумағынан, халықаралық 
аудитория үлесі төмен деңгейде. Ор-
таша кіру уақыты мен бет көрілімде
рі көрсеткіштері сайттың контентін 
шолу үстірт жүргізілетінін көрсетеді, 
бұл өз кезегінде тұтынушылардың 
ұзақ уақыт бойы белсенді қатысу дең
гейінің төмен екеніне дәлел. Аталған 
сандық мәліметтерді төмендегі су
реттен көре аласыз.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

93
№3 (07) 2025

4. ummet.kz
Нұр-Сұлтан қаласындағы «Әбу 

Насыр әл-Фараби» мешітінің ресми 
рухани-ағарту порталы. Ummet.kz 
– Қазақстандағы діни интернет ке
ңістікте қалыптасқан исламдық ақпа
раттық–ағартушылық платформа
лардың бірі ретінде дәстүрлі ханафи 
мәзһабы мен матуриди сенімін негізге 
ала отырып, діни сауаттылықты арт
тыру, рухани құндылықтарды насихат
тау және шариғи білімді қарапайым 
оқырманға қолжетімді түрде ұсыну 
мақсатында жұмыс істейтін медиа ре-
сурс. Сайт мазмұны мен құрылымына 
жүргізілген талдау оның діни білімді 
жүйелі жеткізуге, сонымен қатар за-
манауи қоғамдағы күнделікті мәсе
лелерді шариғи тұрғыдан түсіндіруге 
бағытталғанын айқын аңғартады.

Ummet.kz сайтында ұсынылатын 
негізгі мазмұн түрлері – мақалалар, 
пәтуалар, сұрақ-жауап айдары, бес па-
рыз, ислам тарихы, отбасылық тәрбие, 
рухани тәлім және діни мерекелер-

ге қатысты танымдық жазбалар. Бұл 
құрылым ислам дінінің классикалық 
ілімін тарату мен оның өмірлік-прак
тикалық аспектілерін түсіндіруге ар
налған. Пәтуаларда нақты әлеуметтік 
контекстегі сұрақтарға жауап беріледі: 
мұндай мазмұн үлгілері – қоғамда жиі 
кездесетін, заманауи этикалық-діни 
дилеммаларға байланысты қойыла
тын сұрақтарға ресми теологиялық 
негізде жауап қайтару үлгісі ретінде 
қарастырылады. Бұл тұрғыдан ал
ғанда, сайт шариғи құқықты (фиқһ) 
қазіргі уақыт пен кеңістікке бейім
деп, ресми діни ұстанымды қалыптас
тырушы медиатүсіндірме алаңы қыз
метін атқарады.

Сайттың тілі – әдеби, публицис
тикалық және шариғи–терминология
лық дәлдікпен берілген. Бұл мазмұн
дарда ғылыми негізделген исламдық 
біліммен қатар, қарапайым аудито
рияға бейімделген насихаттық үлгі 
қатар жүреді. Бұл риторикалық тәсіл 
дін мен аудитория арасындағы медиа-

Сурет 3 – muslim.kz ресми сайтының сандық көрсеткіштері



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

94
№3 (07) 2025

тивтік байланысты орнатудың тиімді 
құралы ретінде қызмет етеді. Сайтта 
жарияланған материалдардың көпші
лігі дәстүрлі діни білімді модерндік 
форматта ұсынуға бағытталған. Соны-
мен қатар, материалдарда Құран және 
хадис мәтіндеріне, мәзһаб ғұламала
рының пікірлеріне, заманауи шариғат 
кеңестерінің шешімдеріне сілтемелер 
жиі кездеседі, бұл контенттің діни-
ғылыми легитимдігін арттыра түседі.

Ummet.kz сайтына тән ерекше
ліктердің бірі – оның интерактивтілік-
ке бейімдігі. Сұрақ қою арқылы сайт 
оқырмандары өзекті діни мәселелер 
бойынша нақты әрі жедел жауаптар 
ала алады. Бұл діни институт пен қо
ғам арасындағы байланысты нығай
тып, шариғи білімнің жекелеген қол
данушы деңгейінде іске асуына мүм
кіндік береді. Сонымен қатар, сайт 
қолданушыларға қажетті практикалық 
құралдар – намаз уақыттары, зекет 
калькуляторы, діни күнтізбе сияқты 
сервистік элементтер ұсынады. Бұл – 
діни білім мен тәжірибені күнделікті 

өмірге ықпалдастыру стратегиясының 
көрінісі.

Ummet.kz сандық тұрғыдан қа
рағанда ай сайын шамамен 9 100 бі
регей келушіні (солардың 73.8 % – 
Қазақстаннан), 6 500-ден астам іздеу 
сөзі арқылы көрінетін және Domain 
Rating көрсеткіші 26 деңгейінде ор
наласқан, бұның өзі сайттың орташа 
деңгейдегі сілтеме сенімділігі мен 
іздеу құрылғыларындағы тұрақтылы
ғын көрсетеді. Атап айтқанда, «ауыз
ашар дұғасы» сияқты діни-ғибадаттық 
контенттерден келетін іздеу аударма-
сы айтарлықтай (1.9 K жолдама ай 
сайын), бұл сайттың саясаттық емес, 
практикалық рухани қажеттіліктерге 
бағытталғанын білдіреді (Ahrefs 
Top, n.d.). Сонымен қатар, Ресей мен 
Қырғызстаннан да келушілер бар, ал 
сілтеме профилінде 202 сайттан бе
кітілген сыртқы байланыс бар – бұл 
сенімділік пен аймақаралық қолже
тімділіктің белгісі. Аталған мәлімет
терді графикалық сурет форматында 
төмендегідей ұсына аламыз.

Сурет 4 – ummet.kz ресми сайтының сандық көрсеткіштері



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

95
№3 (07) 2025

Жоғарыдағы ресми сайттардың 
құрылымында ортақ нәрсе бар. Олар: 
намаз уақыты, соңғы жаңалықтар, 
сұрақ-жауап, мақалалар. Солардың 
ішінде Алматы орталық мешітінің 
azan.kz сайты көш бастап тұрғанын 
байқауға болады. Оның басты себебі 
– azan.kz сайтындағы қазақша және 
орысша дәрістер топтамасы. Қазақ 
тіліндегі сабақтар Құран, ақида, фиқһ, 
хадис, пайғамбар өмірбаяны, әдеп 
және сопылық, рамазан тақырып
тарын қамтыса, орыс тілінде «проза», 
«фетвы», «проповедь», «общество» 
бөлімдері жоғарыдағы тақырыптарға 
қосымша қосылған. Сондай-ақ дәріс
тер видео, аудио және мәтін форма-
тында ұсынылуы да сайтқа кіретін 
оқырман санына әсер ететіні анық. 
Басымдылық орыс тіліне берілген. 
Бұдан бөлек кітапхана бөлімі де 
сайтқа кірген адамды қызықтырады. 
Себебі кітапхана бөліміндегі тақы
рыптар исламның барлық негізгі 
бағытын қамтыған деуге негіз бар. 
Тарқатып айтсақ, «Коран и его таф-
сиры», «Акыда», «Фикх», «Фетвы», 
«Хадисы», «Жизнеописание Проро-
ка», «История пророков», «Благород-
ные сподвижники», «История исла-
ма», «Биография ученых», «Адаб и 
суфизм», «Книги для детей», «Ис-
ламские финансы» және тағы басқа 
да маңызды тақырыптарды ұсынған. 
Орыс тілінде жазылған кітаптарды 
сайтта электронды форматта тегін 
оқуға мүмкіндік берген. Сонымен 
қатар аудио және видео үлгісінде 
дәрістер легін, уағыздар топтамасын 
қазақша және орысша жариялауы 
сайттың халық алдында сұранысқа ие 
екендігін көрсетеді.

Ендігі кезекте діни басқарманың 
халал, кітап және құрбандық мәсе
лелерін онлайн жүйеде шешімін ұсы
нып отырған ресми сайттарын талқы
лайық.

5. halaldamu.kz
2014 жылы Діни басқарма құра

мында құрылған корпоративтік сайт 
болып табылады, оның негізгі мис-
сиясы – шариғат нормалары мен ха
лықаралық халал стандарттарына 
сәйкес өнімдер мен қызметтерді бел-
сенді түрде сертификаттау арқылы 
ұлттық халал нарығын қалыптастыру. 
Платформаның құрылымы мен маз
мұны осы мақсатты толық қолдайды 
және оның стратегиялық бағыты 
«стандарттау – аудит – сертификат-
тау» циклынан тұрады, мұнда 1 900-
ға жуық отандық және 20-дан астам 
шетелдік кәсіпорын қамтылғанын 
көрсетеді.

Сайттың мазмұны ғылыми-праг
матикалық тәсілде баяндалып, бес 
негізгі бағыт бойынша ұсынылады: 
Пәтуалар (фикһтық шешімдер), Ма
қалалар (діни-идеологиялық түсін
дірмелер), Жаңалықтар (сертификат
тау және аудит оқиғалары), Серти
фикаттау процедурасы, және Кәсіп
орындар реестрі. Әрбір бағыт плат
форманың мемлекеттік-исламдық 
тұрғыдан функциясын толықтырып, 
сертификат алушы кәсіпорындардың 
ашық реестрін қамтамасыз ету арқы
лы қоғамдағы сенімділікті қалыптас
тырады.

Цифрлық зерттеу жарқын пер-
спективаларын білдіреді: жалпақ ау-
дармалы деректер арқылы сандық 
талдау жасау мүмкіндігі бар: сертифи
катталған компаниялар саны, өңірара



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

96
№3 (07) 2025

лық таратылу (Алматы, Маңғыстау, 
Қарағанды және т.б.), санаттық талдау 
(ет өнімдерінен бастап косметика мен 
мектеп асханасына дейін) – бұл сандық 
модельдер арқылы индустрияның 
кеңею, оның әлеуметтік функциялары, 
импорт-экспорт динамикасын зерттеу 
үшін негіз бола алады.

Сапалық тұрғыдан талдау сайт
тың ресми-активистік риторика-
сын көрсетеді: діни-экономикалық 
салада сенімділікті нығайту үшін 
ҚМДБ-дың стандарттық нормасына 
және шариғи легитимділікке сілтеу 
функциясын атқарады. Жаңалықтар 
бөлімі сертификатталған кәсіпорын
дарды жүйелі жариялау арқылы тұ
тынушылар мен бизнес арасында ақ
параттық көпір орнатып, шешім қа
былдауға көмек көрсетеді.

Сонымен қатар, мобильді «Halal 
Guide KZ» қосымшасының болуы – 
бұл цифрлық платформаның интерак-
тивтік, қолжетімді және қолданушыға 
бағдарланған сипатын ашады. Бұл 
қосымша арқылы сертификатталған 
орындарды іздеу, картамен танысу 
функциялары бизнес пен тұтынушы 
арасындағы байланысты жеңілдетеді.

Қорытындылай келе, HalalDamu.
kz – дәстүрлі исламдық халал инсти-
тутын мемлекеттік деңгейде цифр-
ландыру үлгісі. Ол институционалды 
ислам экономикасы, цифрлық діни 
стандарттау, шариғи-экономикалық 
коммуникация, онлайн халал экосис-
темасы сияқты ғылыми тақырыптар 
аясында жүйелі талдауға әбден негіз 
береді.

Ғылыми тұрғыдан сайттың құ
рылымы мен сандық көрсеткіштерін 
төмендегідей:

•	Құрылтай жылы мен ауқымы: 
2014 жылғы 8 қазанда құрылған және 
бүгінгі таңда 1900-дан астам отандық 
және 20-дан астам шетелдік кәсіп
орынды қамтиды.

•	Қызметкерлер саны: орталық 
атқарушы құрамындағы 100-ден 
астам кәсіби мамандар түрлі стандарт
тау және сертификаттау процедурала
рымен қамтылған (Halal Damu, жа
рияланған күні көрсетілмеген).

•	Лабораториялық инфрақұры
лым: Қазақстанда 107 аккредиттел
ген зертхана және 49 сертификат-
тау органы бар, олар өнімнің халал 
талаптарына сәйкестігін тексеруде 
тікелей қызмет етеді (Halal Damu, 
жарияланған күні көрсетілмеген).

•	Экспорттық өсім көрсеткіші: 
2024 жылдың қаңтар–қыркүйек ара
лығында шұжық және ет өнімдерін 
экспорттау 54,5%-ға өсіп, 315,6 тон
наға жеткендігі туралы ресми мәлі
мет жарияланды (Halal Damu, жария
ланған күні көрсетілмеген).

HalalDamu.kz – ислам гумани
тарлық-экономикалық институциона
лизмінің цифрлы форматын қалып
тастыратын платформа. Мемлекеттік 
пен дін арасындағы координация нә
тижесінде пайда болған стандарттау, 
аудит және сертификаттау жүйесі сан
дық көрсеткіштер арқылы әлеумет
тік ресурстардың жүйелі трансфор
мациясын, діни легитимділікті және 
экономикалық тиімділікті көрсетеді. 

Күнделікті тұрмыс-тіршілікте 
азық-түлік өнімдерін тұтыну әрбір 
адамның басты қажеттілігі. Ал ол 
өнімдердің адал болуы мұсылман үшін 
қажеттіліктен де жоғары. Сондықтан 
діни басқарманың осындай функцияны 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

97
№3 (07) 2025

халыққа қолжетімді түрде ұсынуы рас-
ымен де жоғары бағаға лайық.

6. Kitap.muftyat.kz
Kitap.muftyat.kz – Қазақстан 

мұсылмандары діни басқармасы
ның (ҚМДБ) «Электронды кітап
хана» жобасы, цифрлық теология мен 
институционалды ислам медиакеңіс
тігінде маңызды рөл атқаратын плат
форма ретінде саналады. Платформа
ның ажырамас бөлігі – Muftiyat баспа-
сынан шыққан 25+ авторлық кітап, 
оған қоса қазақ, орыс тілдерінде 100+ 
PDF (кітаптар, журналдар, ғылыми 
еңбектер мен сөздіктер) қолжетімді. 
Айтулы еңбектер қатарына кіреді:

•	 Ислам энциклопедиясы;
•	 Дін мен дәстүр (III том);
•	 Ханафи мәзһабының фиқһ ғұла

малары;
•	 Ихсан – рухани тәрбие негізі;
•	 Оразаға қатысты 200 сұрақ;
•	 Пәтуалар жинағы;
•	 Тарихи әдебиет (Қожа Ахмет 

Ясауи және оның рухани мұрасы) және 
т.б.

Сандық көрсеткіштер
•	 392 714+ жүктелген кітап – ең 

көп жүктелген «Исламдағы таңдаулы 
100 сұрақ» жарияланымы (2013) – 
336 484 рет оқылған.

•	 Одан кейін тұрған ең танымал 
PDF ресурстар:

o	«Құран оқып – үйренейік!» – 
~170 294

o	«Имани гүл» (~63 857), «Иман 
негіздері» (~63 292), «Үміт сәулесі» 
(~39 837).

Контент құрылымы
•	 «Кітаптар» бөлімінде – 25 ав

торлық және ҚМДБ-ның Muftiyat бас-
пасынан шыққан еңбектер.

•	 PDF бөлімінде – «Иман» журна
лының 2014-2015 жылғы сандары, 
«Мұнара» газетінің бірнеше жылдық 
кітапшалары, ғылыми сөздіктер мен 
зерттеу жарияланымдар бар.

Сапалық талдау
Электронды кітапхана академия

лық теология мен рухани насихаттың 
үйлесімін береді: құқықтық (фиқһ), 
ақида, тарихи және педагогикалық 
тақырыптар қамтылған. Контент рес
ми-публицистикалық, Құран және 
хадис негіздерін дәйекті қолданады. 
Риторика жағынан ҚМДБ саясаты-
на сәйкес келеді, әрі контент шариғи 
дәлдікпен құрылып, идеологиялық 
жарамдылықты қамтамасыз етеді.

Интерактивтік және қолдану
шылық ықпал

– Сайтта пікірлер саны аз болға
нына қарамастан, кітапхана жобасы
ның 2022 жылғы таныстырылымында 
оған аппарат құрамының қатысуы мен 
мүфтият мүшелері тарапынан жоғары 
қызығушылық атап өтілді.

– Көрме және таныстырылым 
жиындары арқылы жобаның пропа
гандалық медианарықтық ықпалды
лығы байқалады (мысалы, 2023 жыл
ғы кітап көрмесі).

Kitap.muftyat.kz – Қазақстандағы 
институционалды исламның цифрлық 
медиарепозиториясы ретінде база са-
налады. Ол:

1.	392 714+ рет жүктелген әде
биетімен ұлттық рухани ақпараттық 
қорды қалыптастырады.

2.	25+ авторлық кітап және 
100+ PDF ресурсы арқылы теология
лық, тарихи және рухани білімнің кең 
таралуын қамтамасыз етеді.

3.	Академиялық және рухани 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

98
№3 (07) 2025

бағыттағы контент арқылы шариғи 
білім мен қоғамдық тәрбиенің интег-
рациясын жүзеге асырады.

4.	Медиа және презентация іс-
шаралары арқылы ҚМДБ-ның ци
фрландыру бағытындағы саясатын 
үйлестіріп, рухани-ағартушылық мис
сияны күшейтеді.

7. qurban2024.kz
Qurban2024.kz – Қазақстан 

мұсылмандары діни басқармасының 
бастамасымен жүзеге асырылған, 
Құрбан айт мейрамын заманауи ци
фрлық форматта ұйымдастыруға ба
ғытталған арнайы платформа. Бұл 
сайттың негізгі функционалдық рөлі 
– дәстүрлі ислам құлшылығы сана-
латын құрбан шалу рәсімін жаңаша 
форматта, яғни қашықтан қатысу, он-
лайн тапсырыс беру, төлем жасау, есеп 
алу сияқты заманауи технологиялық 
мүмкіндіктерді пайдалану арқылы 
жүзеге асыру. Осы арқылы діни рә
сімнің рухани мәні сақтала отырып, 
урбанизацияланған және еңбек мигра-
циясына ұшыраған қоғам мүшелеріне 
ыңғайлы жағдай жасалады.

Платформа құрбандық малының 
түрін таңдау, төлем жүргізу, нақты 
өңір бойынша мал шалынатын орынды 
белгілеу және шалған құрбандықтың 
фото/видео есебін алу секілді бірнеше 
интеграцияланған қызметті ұсынады. 
Мұндай құрылымдық жүйе шариғи 
талаптарға сай рәсімді толыққанды 
орындауға мүмкіндік беріп қана қой
май, сонымен қатар құрбандықтың 
әлеуметтік мәнін – мұқтаж жандарға ет 
үлестіру, қайырымдылық жасау нақты 
механизмдер арқылы қамтамасыз етеді.

Qurban2024.kz сайты цифрлық те-
ология, исламдық әлеуметтік жауап-

кершілік және діни институттардың ме-
диа-трансформациясы бағыттарында 
маңызды эмпирикалық алаң ретінде 
де ерекшеленеді. Бұл платформа тек 
рәсімдік құлшылықтың жүзеге асуы-
на емес, сонымен бірге діни сенім 
мен технологияның үйлесімділігін 
арттыруға, діни тәжірибені заманауи 
коммуникациялық құралдар арқылы 
кеңейтуге жол ашады. Осы арқылы 
Qurban2024.kz тек діни қызметтің 
цифрлық баламасы емес, сонымен 
бірге институционалдық исламның 
цифрлық инфрақұрылымға бейімде
луінің көрінісі ретінде де бағаланады.

1. Айлық/күндік тіркелімдер
Платформа 2024 жылғы 16-18 

маусым күндері барысында 2 142 он-
лайн тапсырыс қабылдағаны ресми 
ақпараттарда көрсетілген (Muslim.kz, 
2024). Бұл айтарлықтай сандық көр
сеткіш – онлайн режимге көшу тен
денциясының нақты айғағы.

2. Қатысушы мөлшері
2024 жылы онлайн тапсыры-

сты таңдаған 2 142 тұлғамен қатар, 
офлайн форматта жергілікті қасап
ханалар арқылы 40 778 мал (35 929 
қой, 2 539 ешкі, 2 290 ірі қара, 20 
түйе) құрбандыққа шалынған. Бұл де
ректер – платформа арқылы жүзеге 
асқан тапсырыстар саны мен дәстүрлі 
жолмен құрбан шалушылар санын са-
лыстыра көрсетеді.

3. Қаржылық көлем
Платформада онлайн тапсырыс 

берген әрбір адам құрылымдасты
рылған құрылымды түрде себетті 
толтырған. Бірақ дәл қаржылық көр
сеткіштер ресми жарияланбаған. Де-
генмен әр мал түрі үшін ұсынылған 
орташа баға белгілі:



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

99
№3 (07) 2025

Қой – 72-75 мың теңге,
Ірі қара – 373-490 мың теңге (Qaz 

Media, жарияланған күні көрсетіл
меген).

Бұл мәндер платформаның 
транзакциондық әлеуетін бағалауға 
мүмкіндік береді.

4. Географиялық таратылым
Платформаның өңірлік қолже

тімділігі жоғары: Қазақстанның бар
лық аймақтары (Алматы, Астана, 
Маңғыстау, Қостанай және т.б.) онлайн 
тапсырыс беру мүмкіндігіне ие бол
ған (Qamshy.kz, 2024). Бұл цифрлық 
форматтың урбанизацияланған және 
шет аймақтарды қамтуындағы тиім
ділігін көрсетеді.

5. Интерактив өлшемдері
Тапсырыс процесі Kaspi QR ар

қылы жүзеге асқан кезде пайдалану
шыға SMS арқылы есеп (құрбандық 
мал шалған, фото/бейне есебі) жібе
рілген (Қазақстан мұсылмандары 
діни басқармасы, 2024).

Онлайн және офлайн форматтағы 
тапсырыстар арасындағы қатынас – 
2 142 онлайн, 40 778 жалпы құрбандық 
– бұл сандық-диалектикалық байла-
ныс жолдарын көрсетеді.

Жоғарыдағы онлайн жүйенің 
бір бөлшегі ретінде қызмет атқарып 
тұрған сайттардың рөлі көп жағдайда 
ресми деңгейде. Оның қоғам ара
сындағы әлеуметтік қырлары мен 
халықтың тиімді пайдалану деңгейін 
көтеру үшін қызмет аясын кеңейту 
маңызды. Осыдан 10-15 жыл бұрынғы 
сайттың функционалы мен күніміздегі 
сайттардың қолданылу аясы екі түрлі. 
Себебі қазіргі таңда күрделі сайт-
тарды құрастырып, оны жүзеге асы-
ру процесіне уақыт жұмсағаннан 

гөрі, тез әрі өнімді жұмыс жасауға 
ыңғайлы қосымшалар, әлеуметтік же
лілер бар. Сайттың танылуы және ке
ңінен қолданыста болуы оның функ
ционалдық ерекшелігіне тікелей бай-
ланысты.

Қорытынды
Жүргізілген зерттеу нәтижесінде 

Қазақстан мұсылмандары діни басқар
масының (ҚМДБ) ресми интернет-
ресурстары дәстүрлі діни институт
тың заманауи коммуникациялық 
кеңістіктегі қызметін айқындайтын 
маңызды құрал екендігі анықталды. 
Цифрлық инфрақұрылым басқарма
ның рухани-ағартушылық миссиясын 
кеңейтіп, діни білім мен ақпараттың 
жедел әрі қолжетімді таралуына 
ықпал етіп отыр.

Сайттардың мазмұндық құрылы
мын талдау олардың діни сауатты
лықты арттыруға, пәтуалық мәселе
лерге жауап беруге және қоғамдағы 
рухани құндылықтарды насихаттауға 
бағытталғанын көрсетті. Сонымен 
бірге сандық деректерді талдау бұл 
ресурстардың аудиториясы тұрақты 
түрде кеңейіп келе жатқанын, іздеу 
жүйелеріндегі көрінісі мен қолдану
шылық белсенділігі жоғары екенін 
дәлелдеді.

Зерттеу барысында ҚМДБ-ның 
онлайн-коммуникация жүйесі тек ақ
парат жеткізудің құралы ғана емес, 
қоғамдағы әлеуметтік-рухани сұра
ныстарға бейімделген кешенді плат-
форма ретінде сипатталды. Бұл жүйе 
дәстүрлі исламды заманауи медиа
мәдениет талаптарына сәйкес ұсына 
отырып, діни институттың әлеумет
тік легитимділігін күшейтуге және 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

100
№3 (07) 2025

қоғамдық тұрақтылықты қамтамасыз 
етуге үлес қосады.

Осылайша, ҚМДБ ресми сайт
тарының цифрлық инфрақұрылымы 
мен ақпараттық қызметін талдау діни 
коммуникацияның жаңа үлгілерін 

ғылыми тұрғыдан айқындауға мүм
кіндік береді. Алдағы уақытта бұл 
бағыттағы зерттеулерді кеңейту діни 
институттардың цифрлық трансфор
мациясының әлеуметтік және мәдени 
салдарын терең түсінуге жол ашады.

Алғыс

Мақала 2023-2025 жж. орындалатын «Сандық кеңістіктегі ислам (қазіргі 
Қазақстан мысалында)» (ИРН «АР19680228») атты ғылыми жоба аясында жария
ланды.

Әдебиеттер

1.	Қазақстан мұсылмандары діни басқармасы. (2024, маусым 10). Qurban2024.
kz сайты іске қосылды. https://www.muftyat.kz/kk/news/qmdb/2024–06–10/44843–
qurban2024kz–sajtyi–ske–osyildyi/

2.	Ahrefs Top. (n.d.). Muftyat.kz website information. https://ahrefstop.com/websites/
muftyat.kz 

3.	 Ahrefs Top. (n.d.). Ummet.kz website information. https://ahrefstop.com/websites/ummet.kz 
4.	Halal Damu. (n.d.). В Казахстане экспорт мяса и мясных продуктов вырос на 

545%. https://halaldamu.kz/ru/p/azastanda–shzhy–pen–et–nimderini–eksporty–545–sti
5.	Halal Damu. (n.d.). НКА о сфере халал в Казахстане. https://halaldamu.kz/ru/p/

nca–o–sfere–halal–v–kazahstane 
6.	Halal Damu. (n.d.). Halal Damu ресми сайты. https://halaldamu.kz/kk 
7.	Muslim.kz. (2024, маусым 19). Qurban 2024 қорытындысы: ҚМДБ 136 964 

жанұяға құрбандық етін үлестірді. https://muslim.kz/news/qurban–2024–qorytyndysy–
qmdb–136–964–zhanuyaga–qurbandyq–etin–ulestirdi

8.	Qamshy.kz. (2024, маусым 10). Онлайн құрбан шалуға арналған Qurban2024.
kz сайты іске қосылды. https://qamshy.kz/kz/article/74132–onlayn–qurban–shalugha–
arnalghan–qurban2024kz–sayty–iske–qosyldy.html 

9.	Qaz Media. (n.d.). Қазақстанда онлайн құрбандық шалуға болады. https://qaz–
media.kz/kk/қazaқstanda–onlajn–құrbandyқ–shaluғa–bolady/

10.	Semrush. (n.d.). Muftyat.kz SEO overview. https://www.semrush.com/seo/25875887/ 
11.	 Similarweb. (n.d.). Azan.kz website performance overview. https://pro.similarweb.

com/#/digitalsuite/websiteanalysis/overview/website–performance/*/999/3m?webSource=T
otal&key=azan.kz 

References

1.	 Qazaqstan musyldamary dini basqarmasy. (2024, mawsym 10). Qurban2024.kz 
saity iske qosyldy [The Qurban2024.kz website was launched]. https://www.muftyat.kz/kk/
news/qmdb/2024–06–10/44843–qurban2024kz–sajtyi–ske–osyildyi/

2.	 Ahrefs Top. (n.d.). Muftyat.kz website information [Muftyat.kz website information]. 
https://ahrefstop.com/websites/muftyat.kz



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

101
№3 (07) 2025

3.	 Ahrefs Top. (n.d.). Ummet.kz website information [Ummet.kz website information]. 
https://ahrefstop.com/websites/ummet.kz

4.	 Halal Damu. (n.d.). V Kazakhstane eksport myasa i myasnykh produktov vyros na 
545% [In Kazakhstan, the export of meat and meat products increased by 545%]. https://
halaldamu.kz/ru/p/azastanda–shzhy–pen–et–nimderini–eksporty–545–sti

5.	 Halal Damu. (n.d.). NKA o sfere khalal v Kazakhstane [NCA on the sphere of halal 
in Kazakhstan]. https://halaldamu.kz/ru/p/nca–o–sfere–halal–v–kazahstane

6.	 Halal Damu. (n.d.). Halal Damu resmi saity [Halal Damu official website]. https://
halaldamu.kz/kk

7.	 Muslim.kz. (2024, mawsym 19). Qurban 2024 qorytyndysy: QMDB 136 964 
zhanuyağa qurbanḍyq etin ulestirdi [Qurban 2024 results: SAMK distributed sacrificial meat 
to 136,964 families]. https://muslim.kz/news/qurban–2024–qorytyndysy–qmdb–136–964–
zhanuyaga–qurbandyq–etin–ulestirdi

8.	 Qamshy.kz. (2024, mawsym 10). Onlayn qurban shaluğa arnalğan Qurban2024.
kz saity iske qosyldy [The Qurban2024.kz website for online sacrifice was launched]. https://
qamshy.kz/kz/article/74132–onlayn–qurban–shalugha–arnalghan–qurban2024kz–sayty–
iske–qosyldy.html

9.	 Qaz Media. (n.d.). Qazaqstanda onlayn qurbanḍyq shaluğa bolady [Online sacrifice 
is possible in Kazakhstan]. https://qaz–media.kz/kk/қazaқstanda–onlajn–құrbandyқ–
shaluғa–bolady/

10.	Semrush. (n.d.). Muftyat.kz SEO overview [Muftyat.kz SEO overview]. https://
www.semrush.com/seo/25875887/

11.	 Similarweb. (n.d.). Azan.kz website performance overview [Azan.kz website 
performance overview]. https://pro.similarweb.com/#/digitalsuite/websiteanalysis/overview/
website–performance/*/999/3m?webSource=Total&key=azan.kz

***
Автор туралы мәлімет:
Шәкизада Сырым – Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті университеті Ис-

ламтану кафедрасының аға оқытушысы (Алматы қ., Қазақстан, e-mail: academic.
shakizada@gmail.com, ORCID ID: 0000–0002–0441–8071 )

معلومات عن المؤلف:  
شاكيزادا صيريم – أستاذ مساعد في قسم الدراسات الإسلامية بجامعة نور مبارك للثقافة الإسلامية المصرية )مدينة 

ألماتي، كازاخستان(

Information about author:
Shakizada Syrym – Senior Lecturer, Department of Islamic Studies, Egyptian University 

of Islamic Culture Nur-Mubarak (Almaty, Kazakhstan, e-mail: academic.shakizada@gmail.
com, ORCID ID: 0000–0002–0441–8071 )

Сведения об авторе:
Шакизада Сырым – старший преподаватель кафедры Исламоведения Египет-

ского университета исламской культуры Нур-Мубарак (г. Алматы, Казахстан, e-mail: 
academic.shakizada@gmail.com, ORCID ID: 0000–0002–0441–8071 )



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

102
№3 (07) 2025

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47               https://doi.org/ 10.63727/ris202573-8

Е. Абдыкаимов1

1Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті университеті, Алматы, Қазақстан
e-mail: dhrr@mail.ru

АМИНА ВАДУДТЫҢ ҚҰРАНҒА РАЦИОНАЛИСТІК 
КӨЗҚАРАСЫ ЖӘНЕ ОНЫҢ ҚАЗАҚСТАНДАҒЫ 

ДӘСТҮРЛІ ИСЛАМ ДҮНИЕТАНЫМЫНА ТӨНДІРЕТІН 
СЫН-ҚАТЕРЛЕРІ

Аңдатпа: Бұл мақала ислам феминизмінің көрнекті өкілі Амина Вадудтың 
Құранға деген рационалистік көзқарасына сыни тұрғыдан талдау жасауға арналған. 
Автор оның герменевтикалық әдістерінің діни мәтіндерді бұрмалауына және әйелдің 
исламдағы дәстүрлі бейнесін өзгертуіне алып келетіндігін дәлелдейді. Мақалада 
сондай-ақ Қазақстан мұсылман қоғамына бұл идеялардың тигізуі мүмкін қауіптері 
қарастырылады. Қазақ халқының ханафи-матуриди дәстүрі аясында қалыптасқан діни 
дүниетанымы Амина Вадудтың көзқарастарына қарама-қайшы келетіні көрсетіледі.

Түйін сөздер: Амина Вадуд, ислам феминизмі, рационализм, Құранға түсіндіру, 
герменевтика, Қазақстан, ханафиттік мәзһаб, әйелдің рөлі, шариғат, дәстүрлі 
құндылықтар.

عبدالقيوموف إ.
جامعة نور مبارك المصرية للثقافة الإسلامية،  ألماتي، كازاخستان

e-mail: dhrr@mail.ru

المنهج العقلاني لأمينة ودود في تفسير القرآن الكريم وآثاره السلبية على 
الرؤية الإسلامية التقليدية في كازاخستان

لملخص:
تتناول هذه المقالة تحليلً نقديًا للنظرة العقلانية التي تتبناها إحدى أبرز ممثلات النسوية الإسلامية، أمينة 
ودود، تجاه القرآن الكريم. ويبيّ الكاتب أن مناهجها التأويلية تؤدي إلى تحريف النصوص الدينية وتغيير الصورة 
التقليدية للمرأة في الإسلام. كما تُناقش في المقالة المخاطر المحتملة التي قد تُشكّلها هذه الأفكار على المجتمع المسلم 
في كازاخستان، ويُبيَّ أن الرؤية الدينية التي تَشكّلت لدى الشعب الكازاخي في إطار المذهب الحنفي والعقيدة 

الماتريدية تتعارض مع آراء أمينة ودود.
الكلمات المفتاحية: أمينة ودود، النسوية الإسلامية، العقلانية، تفسير القرآن، الهرمنيوطيقا، كازاخستان، 

المذهب الحنفي، مكانة المرأة، الشريعة، القيم التقليدية.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

103
№3 (07) 2025

E. Abdykaimov1 
1Nur-Mubarak Egyptian University of Islamic Culture, Almaty, Kazakhstan

e-mail: dhrr@mail.ru

AMINA WADUD’S RATIONALIST APPROACH TO THE 
QUR’AN AND ITS DETRIMENTAL CONSEQUENCES 

TO TRADITIONAL ISLAMIC WORLDVIEW IN 
KAZAKHSTAN

Abstract: This article offers a critical analysis of Amina Wadud’s rationalist approach 
to interpreting the Qur’an, highlighting how her hermeneutics distort traditional Islamic 
principles–especially the role and image of Muslim women. The paper examines the potential 
threats of such ideas to the religious identity of Kazakhstan’s Muslim community, which is 
rooted in the Hanafi-Maturidi tradition. It argues that Wadud’s methodology represents a 
departure from the established foundations of Islamic jurisprudence and exegesis.

Keywords: Amina Wadud, Islamic feminism, rationalism, Qur’anic interpretation, 
hermeneutics, Kazakhstan, Hanafi school, role of women, shari ‘ah, traditional values.

Е. Абдыкаимов1

1Египетский университет исламской культуры Нур-Мубарак, 
Алматы, Казахстан
e-mail: dhrr@mail.ru

РАЦИОНАЛИСТИЧЕСКИЙ ПОДХОД АМИНЫ ВАДУД 
К КОРАНУ И ЕГО НЕГАТИВНЫЕ ПОСЛЕДСТВИЯ 

ДЛЯ ТРАДИЦИОННОГО ИСЛАМСКОГО 
МИРОВОЗЗРЕНИЯ В КАЗАХСТАНЕ

Аннотация. Данная статья посвящена критическому анализу взглядов американ-
ской исследовательницы Амины Вадуд (р. 1952), одной из ключевых фигур исламского 
феминизма, и ее рационалистического подхода к интерпретации Корана. Рассматрива-
ются как методологические установки, так и конкретные ошибки герменевтики Вадуд. 
Особое внимание уделено ее влиянию на религиозное мышление в постсоветском му-
сульманском пространстве, в частности – в Казахстане. Автор доказывает, что идеи 
Амины Вадуд противоречат классическим принципам исламского толкования, ведут к 
подрыву авторитета шариатского знания и могут нанести вред традиционным ценно-
стям мусульманского сообщества Казахстана, основанным на ханафитской правовой 
школе и матуридитской теологии.

Ключевые слова. Амина Вадуд, исламский феминизм, рационализм, герменев-
тика, Коран, Казахстан, женское имаматство, ханафизм, матуридия, интерпретация, 
шариат, религиозная традиция, постколониальная критика.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

104
№3 (07) 2025

Введение
Феномен исламского феминизма 

в последние десятилетия вызывает 
активные дискуссии как в академи-
ческих, так и в религиозных кругах. 
Одной из наиболее заметных фигур 
в этом направлении является Амина 
Вадуд, американская мусульманка, 
получившая известность благода-
ря своей книге Qur’an and Woman: 
Rereading the Sacred Text from a 
Woman’s Perspective [1992]. С точки 
зрения самой Вадуд, ее цель – «пред-
ложить альтернативный взгляд на Ко-
ран, освобожденный от патриархаль-
ных интерпретаций, навязанных муж-
чинами» [Вадуд, 1992, с. 6].

Рационалистический подход 
Вадуд – не новшество в исламской 
мысли. Он восходит к мутазилитам и 
модернистам XIX-XX веков, таким как 
Мухаммад Абдо (1849–1905), Джамал 
ад-Дин аль-Афгани (1838–1897) и Фаз-
лур Рахман (1919–1988). Однако при-
менение Вадуд этих подходов к вопро-
сам пола, лидерства и обрядовой пра-
ктики вызвало многочисленные возра-
жения как со стороны традиционного 
исламского ученого сообщества, так и 
со стороны критически настроенных 
современных мыслителей.

В особенности настораживает 
внедрение подобных идей в общества 
с прочными традиционными религи-
озными установками, такие как Ка-
захстан. Здесь ислам развивался под 
влиянием ханафитского мазхаба и ма-
туридитской теологии, что сформиро-
вало глубокое уважение к коллектив-
ному и переданному знанию нақл и 
ограниченное использование индиви-
дуального рационального иска ра’й. 

Попытки привнести радикальные 
герменевтические стратегии могут 
привести к религиозной нестабильно-
сти, подрыву авторитета шариатских 
институтов и разрушению культурной 
идентичности.

Цель настоящей статьи – выя-
вить основные методологические и 
герменевтические ошибки в подходе 
Амины Вадуд, проанализировать их 
философскую основу, и рассмотреть 
потенциальное влияние её идей на 
мусульманское сообщество Казахс-
тана. Анализ проводится на основе 
как её трудов, так и классических ис-
ламских источников, включая тафсир, 
фикх, хадис и труды российских и ка-
захстанских исламоведов.

Основная часть. Понимание 
подхода Амины Вадуд к интерпрета-
ции Корана требует обращения к бо-
лее широкой интеллектуальной рамке, 
в которой переплетаются постколони-
альная критика, западный феминизм и 
исламский рационализм. Сама Вадуд 
определяет себя как мусульманку, 
стремящуюся «освободить интерпре-
тацию Корана от мужского домини-
рования и патриархального наследия» 
[Wadud, 1992, с. 7]. Её герменевтика 
основана на предположении, что свя-
щенные тексты не являются самодо-
статочными источниками истины, а 
нуждаются в постоянной «этической 
переоценке» в зависимости от контек-
ста и целей справедливости.

Такой подход отражает влияние 
мутазилизма – рационалистического 
течения в каламе, возникшего в ран-
нем исламе, представители которого 
утверждали, что разум способен са-
мостоятельно определить добро и зло 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

105
№3 (07) 2025

-Современные запад .(الحسن والقبح العقليان)
ные исследователи ислама, включая 
Вадуд, опираются на этот принцип, 
чтобы утверждать, что коранические 
предписания не являются неизменны-
ми, а могут переосмысляться в свете 
понятий «гендерного равенства» и 
«социальной справедливости». Одна-
ко, в традиционном суннитском бого-
словии, особенно в матуридитском и 
ашаритском толках, добро и зло по-
знаются не только разумом, но пре-
жде всего посредством шариатского 
откровения.

Амина Вадуд в своих трудах от-
крыто утверждает, что тексты Корана 
требуют «фильтрации» через личный 
опыт: «The Qur’an must be reread from 
the experience of women and from the 
position of justice» «Коран должен 
быть перечитан с учётом женского 
опыта и с позиции справедливости» 
[Wadud, 2006, p. 33].

Здесь понятие справедливости 
отрывается от классического ислама 
и интерпретируется в духе западной 
правозащитной риторики. Классиче-
ские улемы, в том числе имам аль-Га-
зали, утверждали, что справедливость 
– это исполнение обязанностей, пред-
писанных шариатом, а не субъектив-
ное равенство. В Ихья улюм ад-дин 
аль-Газали пишет: «العدل هو وضع كل شيء في 
-Спра» – «موضعه الشرعي، والظلم إخراجه عن موضعه
ведливость – это когда всё находится 
на своём шариатском месте, а неспра-
ведливость – это нарушение этого по-
рядка» [Аль-Газали, т. 2, с. 146].

Подобные утверждения Вадуд о 
приоритете индивидуального этиче-
ского опыта над откровением вступа-
ют в противоречие с установленным 

методом толкования Корана – тафсир 
биль-ма’сур, который основывается 
на хадисах, мнениях сподвижников и 
табиинов, и который веками был нор-
мой для мусульманских обществ.

Методологически Амина Вадуд 
использует то, что можно назвать 
«постструктуралистским тафсиром». 
Она считает, что Коран – это целост-
ный этический дискурс, а не просто 
собрание отдельных норм и указа-
ний. «По-видимому, у мусульман от-
сутствует вера в возможность того, 
что Коран как целое способен дать 
более великие плоды, чем его разроз-
ненные части» [Мухетдинов, 2019, с. 
87]. Она не считает, что значение аята 
закреплено однажды и навсегда, а, 
напротив, говорит о «множественно-
сти смысла». Это – заимствование из 
западной герменевтики, в частности 
из идей Жака Деррида о деконструк-
ции текста. В исламской традиции же 
захир [внешний смысл] текста при-
знаётся основным, и отступление от 
него возможно только при строгом со-
блюдении условий, указанных в усуль 
аль-фикх.

Более того, герменевтика Вадуд 
напрямую отвергает авторитет хади-
сов, если они противоречат её концеп-
ции гендерного равенства. Так, она 
не принимает хадис, переданный Абу 
Бакром, да смилуется над ним Аллах: 
امرأة» أمرهم  ولوا  قوم  يفلح  -Не преуспе» – «لن 
ет народ, поставивший женщину во 
главу своих дел» [Сахих аль-Бухари, 
№ 7099], объясняя это «историческим 
контекстом» и «мужской интерпрета-
цией».

Это отстранение от Сунны – яв-
ный признак модернистской герме-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

106
№3 (07) 2025

невтики. Вадуд не одинока в этом под-
ходе: её взгляды во многом перекли-
каются с идеями Фазлу Рахмана, Му-
хаммада Шахрура и Насра Абу Зайда, 
все из которых подвергались критике 
за отход от принципов классического 
тафсира и введение рационалистиче-
ских и философских категорий в ин-
терпретацию аятов. Как справедливо 
пишет И. Р. Нургалеев в своей работе 
о герменевтических школах в исла-
ме: «Рационализм исламских модер-
нистов XIX-XX вв. привёл к размы-
ванию границ между откровением и 
человеческой мыслью, где последний 
фактор стал преобладать» [Нургалеев, 
2015, с. 91].

Методология Амины Вадуд – это 
не развитие исламской традиции, а её 
коренной пересмотр под влиянием за-
падной философии, либеральной эти-
ки и гендерной идеологии. С точки 
зрения классической исламской нау-
ки, её подход не может рассматривать-
ся как часть традиционного тафсира, 
поскольку он нарушает его основы: 
уважение к источникам, последова-
тельность в применении принципов 
фикха, и признание иджма как крите-
рия ортодоксии.

Наконец, с теологической точки 
зрения, подход Вадуд отражает склон-
ность к субъективизму, в котором 
индивидуальное ощущение справед-
ливости становится критерием исти-
ны, что противоречит кораническому 
принципу: «А если вы будете следо-
вать за большинством тех, кто на зем-
ле, то они собьют вас с пути Аллаха» 
[Коран, 6:116].

Превращение интерпретации в 
пространство личного опыта, где жен-

щина трактует откровение через свою 
гендерную идентичность, приводит 
не к пониманию смысла Корана, а к 
подмене его содержания в угоду соци-
альным теориям.

Один из важнейших элементов 
феминистской герменевтики Амины 
Вадуд – это рационалистическое пе-
реосмысление категорий, имеющих 
четко зафиксированное значение в 
шариатской традиции. Главный тео-
логический изъян её подхода состо-
ит в произвольной подмене понятий, 
таких как ‘адль, имамат, каууамия и 
даже тафсир как метод, что нарушает 
смысловые и юридические рамки от-
кровения. «… любые попытки рекон-
струкции ислама влекут обвинения в 
отступничестве от религии» [Юсупо-
ва, 2022, с. 27].

Наиболее показательным приме-
ром служит её переосмысление аята 
34 из суры ан-Ниса: «Мужчины – по-
печители [قوّامون] женщин...». В тафси-
рах Ибн Касира, ат-Табари и аль-Кур-
туби поясняется, что каууамия означа-
ет руководство, опеку и управление, 
а также право принимать ключевые 
решения в семье. Ибн Касир пишет: 
والحاكم» وكبيرها  رئيسها  أي هو  المرأة،  قيّم على   الرجل 
إذا اعوجت -Мужчина – по» – «عليها ومؤدبها 
печитель женщины, то есть её руко-
водитель, глава, судья и воспитатель, 
если она отклонится» [Тафсир Ибн 
Касир, т. 1, с. 492].

Амина Вадуд отвергает это толко-
вание как «патриархальное» и вместо 
этого предлагает читать каууамия как 
«временное социальное положение, 
обусловленное экономическим фак-
тором», утверждая, что сегодня «жен-
щины могут зарабатывать больше 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

107
№3 (07) 2025

мужчин, а значит – выполнять ту же 
роль». Такой вывод полностью игно-
рирует тот факт, что шариат исходит 
не из доходов, а из структурной ответ-
ственности, предписанной мужчине 
как главе семьи и носителю обяза-
тельств по обеспечению нафақа.

Еще одним примером служит её 
утверждение, что слово имам в Кора-
не – гендерно нейтральное. Она ссы-
лается на аяты, в которых использует-
ся слово имам в значении «пример» 
или «лидер», не отличая между бого-
словским имаматом в коллективной 
молитве и понятием лидерства в ши-
роком смысле. Между тем, фикх всех 
мазхабов – ханафитского, маликит-
ского, шафиитского и ханбалитского 
– указывает, что женщина не может 
быть имамом для мужчин в пятнич-
ной или коллективной молитве. Имам 
аль-Маргинани (ум. 593/1197) пишет 
в аль-Хидая: «،الرجال المرأة  تؤم  أن  يجوز   ولا 
 لأن إمامتها تقلب هيئة الصلاة عليهم، والصلاة لا تتحمل
 Женщина не может быть» – «التغيير
имамом для мужчин, потому что это 
меняет форму молитвы, а она не до-
пускает изменений» [Имам аль-Мар-
гинани, т. 1, с. 83].

Кроме того, Вадуд игнорирует 
многовековой иджма’ ученых по это-
му вопросу. В усуль аль-фикх иджма 
рассматривается как доказательство, 
за которым запрещено противополож-
ное мнение. Имам аш-Шафии писал: 
 Если» – «إذا أجمع المسلمون على شيء، فهو الحق»
мусульмане единогласны в каком-то 
вопросе, это и есть истина» [аш-Ша-
фии, с. 372]. Исламские феминистки, 
напротив, утверждают обратное. Ис-
ламский феминизм в корне поменял 
интерпретацию исламских текстов, 

выявив в них мизогинию… «женщи-
на в модернизованном исламе может 
быть полноценным имамом и возглав-
лять пятничные молитвы, где мужчи-
ны и женщины совместно склоняются 
в молитве» [Юсупова, 2022, с. 26].

Феминистский подход Вадуд опи-
рается на «реконструкцию» понятий 
– она отказывается от их правового 
и тафсирного значения и предлагает 
взамен модернистскую трактовку. Это 
прослеживается в её описании про-
рока Мухаммада, да благословит его 
Аллах и приветствует, как «гендерно 
справедливого» человека, который 
якобы «никогда не утверждал разли-
чий между мужчиной и женщиной в 
руководстве». Однако хадисы, указы-
вающие на распределение ролей, мно-
гочисленны. В частности, хадис из Са-
хих аль-Бухари: «الرجل راع في أهله، وهو مسؤول 
 عن رعيته، والمرأة راعية في بيت زوجها، وهي مسؤولة عن
 Мужчина – пастырь в своей» – «رعيتها
семье, и он ответственен за свою паст-
ву, а женщина – пастырь в доме мужа, 
и она ответственна за свою паству» 
[Сахих аль-Бухари, № 893].

Вадуд либо обходит подобные 
хадисы, либо объявляет их «не соот-
ветствующими духу Корана», что яв-
ляется недопустимым с точки зрения 
усуль аль-хадис. Утрата доверия к ха-
дисам – это прямой путь к субъектив-
ной интерпретации, которая утрачи-
вает связь с пророческим наследием и 
улемами.

Кроме того, термин тафсир в 
трудах Вадуд употребляется не в его 
классическом значении, как разъяс-
нение смысла аятов на основе сунны, 
арабского языка, асбаб ан–нузуль и 
иджмы, а скорее как форма социаль-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

108
№3 (07) 2025

ной критики. Она сама пишет: «Таф-
сир должен быть расширен, чтобы 
включать в себя моральный голос 
женщин и их жизненный опыт как 
источник постижения божественного 
послания» [Wadud, 2006, p. 45]. Эта 
установка проявляется также в её ут-
верждении, что в случае противоре-
чия между Кораном и хадисами, пред-
почтение всегда должно быть отдано 
Корану: «Коран, в отличие от хадисов, 
полностью достоверен и непогрешим; 
и… даже если бы ей представили убе-
дительные доказательства обратного, 
она предпочла бы следовать Корану» 
[Мухетдинов, 2019, с. 88].

Это означает перенос авторитет-
ного знания из рук ученых в плоскость 
социальной и личной рефлексии. Та-
кая подмена равносильна отмене ин-
ститута муфассиров и превращению 
Корана в текучий текст, смысл кото-
рого определяется эмоциональными 
и идеологическими посылами толко-
вателя.

Отсюда становится ясным, что 
герменевтическая стратегия Амины 
Вадуд представляет собой совокуп-
ность рационалистических и феми-
нистских подходов, направленных не 
на интерпретацию Корана в рамках 
исламской традиции, а на её рекон-
струкцию в свете западных социаль-
но-политических теорий. Это делает 
её проект методологически несовме-
стимым с традиционным исламским 
знанием и ставит под угрозу стабиль-
ность богословского авторитета в 
мусульманских обществах. Похожий 
подход характерен для ряда турецких 
теологов. «Турецкие теологи… ин-
терпретируют ислам в соответствии с 

демократическими ценностями… лю-
бые попытки реконструкции ислама 
влекут обвинения в отступничестве от 
религии» [Юсупова, 2022, с. 27].

Появление и распространение 
идей Амины Вадуд, а также других 
представителей исламского феми-
низма, в пространстве казахстанско-
го исламского сознания представляет 
собой серьезный вызов не только для 
религиозных институтов, но и для 
культурного самосознания мусуль-
манского населения. Казахстан – это 
страна, где ислам возродился после 
десятилетий государственного ате-
изма и репрессий, и потому процесс 
возвращения к религиозной практике 
происходит параллельно с поиском 
самобытности, ценностей и ориен-
тира. В такой среде особенно уязви-
мыми оказываются студенты, интел-
лектуалы и женщины, вовлечённые в 
глобальные дискуссии о правах и ген-
дере, но лишённые системного право-
вого и акидического образования.

Попытки внедрения идей Вадуд 
в Казахстан не являются абстрактной 
угрозой. Уже сегодня в некоторых ев-
ропейских академических и активист-
ских кругах начинают звучать призы-
вы к «новому чтению Корана с феми-
нистской перспективы», обсуждается 
вопрос женского имаматства в мече-
тях, оспаривается легитимность хади-
сов, связанных с гендерными ролями. 
Это происходит зачастую под лозун-
гами «возврата к истинному исламу 
без мужских искажений», но на деле 
приводит к радикальной переоценке 
всей исламской традиции.

Казахстанская религиозная среда, 
основанная на ханафитском мазхабе и 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

109
№3 (07) 2025

матуридитской теологии, исходит из 
признания роли переданного знания, 
уважения к ижма улемов, и традици-
онного понимания справедливости 
как исполнения обязанностей перед 
Аллахом, семьёй и обществом. В этой 
парадигме женщине отводится почёт-
ная и ответственная роль – как мате-
ри, воспитательницы, хранительницы 
домашнего очага, а не как конкурен-
та мужчине в общественном или бо-
гословском лидерстве. Такие образы 
формировались на протяжении ве-
ков, включая труды казахских ахунов, 
ишанов и муфтиев.

Как подчёркивает казахстанский 
теолог Б. Жумабаев в своей работе 
«Традиционные ценности и вызовы 
глобализации», «либеральная ислам-
ская риторика, сформированная в 
США или Европе, не может быть пе-
ренесена на казахскую почву без раз-
рушения основ социальной этики и 
семьи» [Жумабаев, 2021, с. 78].

Влияние герменевтики Вадуд 
приводит к двум видам последствий: 
богословским и социокультурным. С 
богословской точки зрения возника-
ет подрыв авторитета классических 
источников – хадисов, фикха, иджма. 
Молодёжь начинает воспринимать 
ислам как «открытую систему», в ко-
торой любые положения можно под-
вергнуть переосмыслению. Это ведёт 
к отказу от шариатских норм, фраг-
ментации богословского знания и по-
явлению «религиозных индивидуали-
стов», которые, не обладая подготов-
кой, берутся толковать Книгу Аллаха 
самостоятельно.

С социокультурной стороны, идея 
«равенства ролей» в трактовке Вадуд 

разрушает хрупкий баланс в казахс-
танских семьях, где ислам до сих пор 
остаётся стабилизирующим факто-
ром. Если женщина перестаёт видеть 
в муже своего покровителя, а начина-
ет воспринимать его как конкурента в 
управлении семьёй, это провоцирует 
конфликты, разводы, психологиче-
скую дезориентацию у детей. Вадуд 
утверждает, что мужчины определи-
ли, что значит быть мусульманином, 
но они заодно и решили, какой долж-
на быть мусульманка [Мухетдинов, 
2019, с. 92]. Уже сегодня статистика 
разводов в Казахстане превышает 
40% (данные Комитета по делам се-
мьи и гендерной политики при МТ-
СЗН, 2023), и такие тенденции только 
усугубляются при потере религиозно-
го фундамента.

Как отмечает исследователь, 
«безгласность женщин в ключевой 
период развития коранической экзеге-
зы… была по ошибке отождествлена с 
безгласностью женщин в самом текс-
те Корана» [Мухетдинов, 2019, с. 91].

Не менее опасна и подмена поня-
тий, происходящая под влиянием ин-
терпретаций Вадуд: духовная «спра-
ведливость» превращается в правовое 
«равенство», понятие имамат теряет 
сакральность, хадисы становятся объ-
ектом селективного подхода. Всё это 
ведёт к тому, что ислам, лишённый 
своей методологической и духовной 
глубины, становится лишь оболочкой 
для политической и социальной борь-
бы – будь то борьба за власть, репре-
зентацию или участие в «гендерном 
активизме».

Подобные процессы подрывают 
основы уммы как духовной общности. 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

110
№3 (07) 2025

Казахстанское общество, исторически 
ориентированное на коллективные 
нормы, родовые и семейные связи, 
уважение к старшим и к ученым, не 
может быть интегрировано в модели 
феминистского индивидуализма без 
утраты своей культурной самобытно-
сти. Это уже не просто религиозная 
полемика, а вопрос национальной и 
культурной безопасности.

Следовательно, идеи Амины 
Вадуд, будучи органическими про-
дуктами западной социальной фи-
лософии, в казахстанском контексте 
функционируют как фактор деструк-
ции. Они разрушают синтез веры, 
семьи и традиции, который веками 
удерживал мусульманскую общину 
Казахстана. «Казахский ислам», если 
употребление такого термина возмож-
но, своеобразен по ряду причин; исто-
рия сформировала, сменяя друг друга, 
толерантный ислам, который прочно 
укоренился в казахской культуре [До-
смурзинов, 2023, с. 18].

Одним из наиболее разруши-
тельных следствий распространения 
феминистской герменевтики, пред-
ставленной трудами Амины Вадуд, 
является трансформация религиоз-
ного образа женщины-мусульманки. 
Традиционный исламский подход, 
особенно в рамках ханафитско-мату-
ридитской парадигмы, воспринимает 
женщину как духовно полноценную, 
но отличающуюся в социально-роле-
вом отношении личность, имеющую 
особые функции, права и обязаннос-
ти, гармонично распределённые в об-
ществе.

Феминистская критика Корана 
и хадисов отвергает это различие, 

настаивая на абсолютном равенстве 
функций между мужчинами и женщи-
нами. Амина Вадуд в Inside the Gender 
Jihad утверждает, что «традиционный 
ислам ограничивает женщину функ-
цией матери и жены, в то время как 
Коран говорит о человеке, независимо 
от пола» [Wadud, 2006, p. 48]. Одна-
ко в действительности женская иден-
тичность в исламской традиции не 
ограничена, а возвышается – прежде 
всего как мать, воспитательница и но-
сительница духовной чистоты.

Такая подмена приводит к фор-
мированию нового типа личности 
– женщины, отвергающей не только 
правовые нормы, но и духовное изме-
рение своей миссии. В казахстанском 
контексте это выражается, например, 
в отказе от традиционного платка как 
«символа мужского контроля», в пре-
небрежении ролью жены и матери, в 
негативном отношении к словам хая 
[стыдливость], таат [послушание], 
ифа [целомудрие]. Всё это, согласно 
казахстанскому теологу С. Касымову, 
«разрушает духовную экосистему, в 
которой женщина была не объектом, а 
хранительницей исламской морали и 
культуры» [Касымов, 2022, с. 92].

Примеров пагубных последствий 
достаточно. Во многих крупных горо-
дах Казахстана активистки, вдохнов-
лённые западными феминистками, 
организуют дискуссионные клубы, 
где ставится под сомнение религиоз-
ное предписание хиджаба, дозволен-
ность многожёнства, а также подлин-
ность хадисов о домашних обязанно-
стях жены. На встречах используются 
тезисы феминистски настроенных 
личностей. Это приводит к тому, 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

111
№3 (07) 2025

что молодые девушки, не обладая 
правовым образованием, начинают 
воспринимать Коран как «подавляю-
щий женщин текст», из которого их 
нужно «освобождать». В результате 
образ женщины-мусульманки теряет 
свою самобытность и превращается 
в протестную маску, лишённую ду-
ховности. Турецкая правозащитница, 
исламская феминистка и колумнист-
ка Хидает Туксал утверждает, что в 
хадисах укоренилось женоненавист-
ничество, привнесённое из христиан-
ства и иудаизма. Однако на деле она 
ставит под сомнение подлинность 
противоречивых хадисов, так как 
они идут вразрез с моралью Пророка 
(Юсупова, 2022, с. 32).

Муфтий Казахстана Наурызбай 
кажы Тағанұлы в проповеди, произ-
несённой в Центральной мечети Ал-
маты в октябре 2022 года, подчёркнуто 
заявил: «Бүгінгі таңда әйел затының 
қасиетті бейнесін бұрмалауға, оны 
батыстық түсініктермен алмастыруға 
бағытталған арандатушылық идеялар 
көбейіп келеді. Қазақ мұсылман әйелі 
– ибалы, арлы, тақуа. Осы бейнені 
бұзу – болашақ ұрпақты әлсірету». 
«Сегодня участились провокацион-
ные идеи, направленные на искаже-
ние священного образа женщины и 
подмену его западными концепциями. 
Казахстанская мусульманка – скром-
ная, целомудренная, богобоязненная. 
Разрушение этого образа – это под-
рыв будущих поколений» [Проповедь 
в Центральной мечети, 21.10.2022].

Подобные выступления – это не 
реакционный консерватизм, а защита 
культурно-религиозной идентично-
сти, сложившейся веками. В условиях 

глобализации сохранение образа жен-
щины-мусульманки как духовного 
столпа семьи и общества – не просто 
выбор традиции, но стратегия вы-
живания для народа, сохраняющего 
связь с исламскими и национальными 
корнями.

Защитой от подобных влияний 
должно стать возвращение к класси-
ческим источникам, поддержка ис-
ламских вузов, подготовка квалифи-
цированных муфассиров и факихов, и 
активное участие традиционных уле-
мов в просветительской работе среди 
женщин и молодёжи.

Заключение. Феминистская гер-
меневтика Амины Вадуд представляет 
собой радикальный вызов традицион-
ным методам толкования Священного 
Корана. Будучи сформированной под 
влиянием западной философии, пост-
структурализма, феминизма и рацио-
налистической интерпретации, её ме-
тодология противопоставляет личный 
опыт – в частности, женский опыт – 
богословскому наследию, основанно-
му на иджма, сунне, тафсире и фикхе.

Вадуд сознательно отвергает тра-
диционное толкование текстов в поль-
зу субъективной этики и социальных 
концептов, не имеющих основания в 
исламском шариате. Она подменяет 
термины, оспаривает хадисы, игнори-
рует иджму, а порой и прямо вступает 
в противоречие с кораническими тек-
стами. Такое интеллектуальное пове-
дение может быть охарактеризовано 
как попытка создания «нового исла-
ма», оторванного от его первоисточ-
ников и служащего инструментом со-
циальных преобразований, а не сред-
ством поклонения и богопознания.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

112
№3 (07) 2025

Наиболее тревожной является 
потенциальная проникающая способ-
ность таких идей в мусульманские об-
щества, не обладающие глубокой ис-
ламской подготовкой. Казахстан, с его 
постсоветским религиозным ренес-
сансом и возрождением исламского 
духа, оказывается особенно уязвим. В 
условиях, когда религиозное образо-
вание ещё только восстанавливает по-
зиции, феминистская критика Корана 
может легко проникнуть в среду мо-
лодежи, женщин и гуманитарной ин-
теллигенции, не имеющих системных 
знаний в области усуль аль-фикх, таф-
сира и акиды. В условиях растущего 
интереса молодежи к исламским цен-
ностям крайне важно не допустить 
подмены традиционного ислама по-
литизированными идеологиями, по-
скольку именно политизация религии 
может стать фактором дестабилиза-
ции общества [Джалилов, 2016, с. 23]. 
Исламское «возрождение» в Казахс-
тане – уникальное явление. «В казах-
станском обществе существуют две 
противоречивые тенденции – за «очи-
щение ислама» и за сохранение исла-
ма как части исторического прошло-
го» [Досмурзинов, 2023, с. 18].

Формирование исламского феми-
низма как альтернативной системы 
религиозного знания, где авторитет 
передается не ученым и муфтийским 
советам, а активисткам и публицист-
кам, ведёт к подрыву религиозной ие-
рархии. Оно влечёт за собой не просто 
разрушение правовой практики, но и 

эрозию всей этической системы исла-
ма, основанной на балансе прав и обя-
занностей, сакральности институтов 
и преемственности знания. В казахс-
танском контексте это означает угро-
зу утраты исторически сложившегося 
духовного облика общества, замену 
его поверхностной универсалистской 
моделью, оторванной от культурного 
и религиозного ядра нации [Джали-
лов, 2016, с. 24].

Противодействие феминистской 
герменевтике, подобной взглядам 
Амины Вадуд, должно строиться не 
на полемике и обвинениях, а на прос-
вещении, на возвращении к класси-
ческим принципам исламской науки. 
Необходимо укрепление исламского 
образования в Казахстане, особенно 
в сфере женских колледжах-медресе, 
университетов и исламских курсов, 
чтобы дать мусульманкам Казахстана 
право на знание, а не на идеологиче-
скую подмену. «В истории Казахстана 
развивался ислам, имевший толерант-
ные основы, поэтому автор приходит 
к выводу, что именно данная форма 
мировоззрения должна лечь в основу 
идеологемы, которую страна может 
развивать и в современный период» 
[Досмурзинов, 2023, с. 11]. Только 
так можно сохранить духовную це-
лостность общества, традиционную 
роль семьи и стабильность исламской 
общины в рамках ханафитско-мату-
ридитской парадигмы, которая исто-
рически и культурно соответствует 
казахскому менталитету.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

113
№3 (07) 2025

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

1.	 Аль-Газали А. Х. (2005). Ихъя ‘улум ад-дин [Возрождение наук о религии], т. 2. 
Бейрут: Дар аль-Маарифа. – 398 с.

2.	 Ибн Касир И. (2000). Тафсир аль-Куран аль-Азим [Великое толкование Корана], 
т. 1. Бейрут: Дар аль-Фикр. – 464 с.

3.	 Ат-Табари М. Дж. (2007). Джами‘ аль-баян ‘ан та’виль ай аль-Куран [Свод 
разъяснений толкования Корана], т. 1. Бейрут: Муаззамия. – 512 с.

4.	 Аль-Куртуби М. А. (1993). Аль-Джами‘ ли-ахкам аль-Куран [Свод постановле-
ний Корана], т. 1. Каир: Дар аль-Кутуб аль-Мисрия. – 522 с.

5.	 Аш-Шафии М. И. (1973). Ар-Рисаля [Послание об основах фикха]. Бейрут: Дар 
аль-Маарифа. – 382 с.

6.	 Аль-Маргинани А. А. (1997). Аль-Хидая [Путь в фикхе], т. 1. Бейрут: Дар аль-
Фикр. – 383 с.

7.	 Аль-Бухари М. И. (2002). Сахих аль-Бухари [Достоверный сборник хадисов]. 
Бейрут: Дар Ибн Касир. – 1400 с.

8.	 Аль-Тафтазани С. Д. (2003). Шарх аль-Акаид ан-Насафийя [Комментарий к 
убеждениям ан-Насафи]. Бейрут: Дар аль-Кутуб аль-Ильмия. – 304 с.

9.	 Бин Баз А. А. (1995). Маджму‘ аль-фатауа [Собрание фетв], т. 12. Эр-Рияд: 
Дар аль-Ватан. – 390 с.

10.	Джумаа А. (2011). Аль-Баян ли-ма яшгаль аль-Адхан [Разъяснение волнующих 
вопросов]. Каир: Дар ас-Салам. – 422 с.

11.	 Wadud, A. (1992). Qur’an and Woman: Rereading the Sacred Text from a Woman’s 
Perspective. Oxford: Oxford University Press. – 118 p.

12.	Wadud, A. (2006). Inside the Gender Jihad: Women’s Reform in Islam. Oxford: 
Oneworld Publications. – 256 p.

13.	Якубов М. Я. (2010). Исламское богословие и рационализм мутазилитов. Ка-
зань: Изд-во Казанского университета. – 208 с.

14.	Мухетдинов Д. В. (2019). Ислам и вызовы современности: богословские раз-
мышления. Москва: Медина. – 312 с.

15.	Мухетдинов Д. В. (2019). Исламская феминистская экзегеза Амины Вадуд // 
Ислам в современном мире, №4, с. 81–98. DOI: 10.22311/2074–1529–2019–15–4–81–98.

16.	Нургалеев И. Р. (2015). Герменевтика в исламской мысли: традиции и нова-
ции. Казань: Изд-во КФУ. – 224 с.

17.	Юсупова С. Ш. (2022). Дебаты турецких теологов о феминизме и обновлении 
ислама // Вестник Казахского национального женского педагогического университе-
та, № 2(90), с. 25–39. DOI: 10.52512/2306–5079–2022–90–2–25–39

18.	Жанайдаров Н. М. (2020). Методология исламского права в Центральной 
Азии. Алматы: Қазақ университеті. – 216 с.

19.	Досмурзинов Р.К. (2023). Ислам Великой степи: исторические и культур-
ные аспекты развития мировой религии в Казахстане // Вестник КГПИ, №1 (69),  
с. 11–18.

20.	Карин Е. Т. (2020). На перекрёстке традиции и модерна: ислам в Казахстане. 
Алматы: КИСИ. – 174 с.

21.	Джалилов З.Г. (2016). Возрождение ислама в контексте новых реалий Казахс-
тана // Мир Большого Алтая, № 2(1.1), с. 23–31.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

114
№3 (07) 2025

22.	Жумабаев Б. Ш. (2021). Традиционные ценности и вызовы глобализации. Нур–
Султан: НИЦ «Әзірет Сұлтан». – 208 с.

23.	Ералиев Р. (2019). «Исламская герменевтика и религиозная идентичность», Ре-
лигиоведение в Казахстане, №4, с. 68.

24.	 Комитет по делам семьи и гендерной политики (2023). Отчет о положении семьи 
в Республике Казахстан. Астана: Министерство труда и соц. защиты населения. – 92 с.

REFERENCES

1.	Al-Ghazali, A. H. (2005). Ihya’ ‘Ulum al-Din [Revival of the Religious Sciences], 
Vol. 2. Beirut: Dar al-Ma‘arifa. – 398 pp.

2.	Ibn Kathir, I. (2000). Tafsir al-Qur’an al-‘Azim [The Great Commentary of the 
Qur’an], Vol. 1. Beirut: Dar al-Fikr. – 464 pp.

3.	Al-Tabari, M. J. (2007). Jami‘ al-Bayan ‘an Ta’wil Ay al-Qur’an [Comprehensive 
Explanation of Qur’anic Verses], Vol. 1. Beirut: Mu‘azzamiya. – 512 pp.

4.	Al-Qurtubi, M. A. (1993). Al–Jami‘ li-Ahkam al-Qur’an [Compendium of Qur’anic 
Rulings], Vol. 1. Cairo: Dar al-Kutub al-Misriyya. – 522 pp.

5.	Al-Shafi‘i, M. I. (1973). Al-Risala [Treatise on the Principles of Islamic Jurisprudence]. 
Beirut: Dar al-Ma‘arifa. – 382 pp.

6.	Al-Marghinani, A. A. (1997). Al-Hidaya [The Guidance in Fiqh], Vol. 1. Beirut: Dar 
al-Fikr. – 383 pp.

7.	Al-Bukhari, M. I. (2002). Sahih al-Bukhari [Authentic Collection of Hadiths]. Beirut: 
Dar Ibn Kathir. – 1400 pp.

8.	Al-Taftazani, S. D. (2003). Sharh al-‘Aqa’id al-Nasafiyya [Commentary on the Creed 
of al-Nasafi]. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyya. – 304 pp.

9.	Bin Baz, A. A. (1995). Majmu‘ al-Fatawa [Collection of Legal Rulings], Vol. 12. 
Riyadh: Dar al-Watan. – 390 pp.

10.	Gomaa, A. (2011). Al-Bayan lima Yashghal al-Adhan [Clarification of What 
Occupies the Mind]. Cairo: Dar al-Salam. – 422 pp.

11.	 Wadud, A. (1992). Qur’an and Woman: Rereading the Sacred Text from a Woman’s 
Perspective. Oxford: Oxford University Press. – 118 pp.

12.	Wadud, A. (2006). Inside the Gender Jihad: Women’s Reform in Islam. Oxford: 
Oneworld Publications. – 256 pp.

13.	Yakubov, M. Y. (2010). Islamic Theology and the Rationalism of the Mu‘tazilites. 
Kazan: Kazan University Press. – 208 pp.

14.	Mukhetdinov, D. V. (2019). Islam and the Challenges of Modernity: Theological 
Reflections. Moscow: Medina. – 312 pp.

15.	Mukhetdinov, D. V. (2019). Islamic Feminist Exegesis of Amina Wadud, Islam in the 
Modern World, No. 4, pp. 81–98. DOI: 10.22311/2074–1529–2019–15–4–81–98.

16.	Nurgaliyev, I. R. (2015). Hermeneutics in Islamic Thought: Traditions and 
Innovations. Kazan: Kazan Federal University Press. – 224 pp.

17.	Yusupova, S. Sh. (2022). Debates of Turkish Theologians on Feminism and the 
Renewal of Islam, Bulletin of the Kazakh National Women’s Pedagogical University, No. 
2(90), pp. 25-39. DOI: 10.52512/2306–5079–2022–90–2–25–39.

18.	Zhanaidarov, N. M. (2020). Methodology of Islamic Law in Central Asia. Almaty: 
Qazaq University. – 216 pp.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

115
№3 (07) 2025

19.	Dosmurzynov, R. K. (2023). Islam of the Great Steppe: Historical and Cultural 
Aspects of the Development of a World Religion in Kazakhstan, Bulletin of KGPI, No. 1(69), 
pp. 11-18.

20.	Karin, E. T. (2020). At the Crossroads of Tradition and Modernity: Islam in 
Kazakhstan. Almaty: KISI. – 174 pp.

21.	Dzhalilov, Z. G. (2016). Revival of Islam in the Context of the New Realities of 
Kazakhstan, World of Great Altay, No. 2(1.1), pp. 23-31.

22.	Zhumabayev, B. Sh. (2021). Traditional Values and the Challenges of Globalization. 
Nur–Sultan: «Aziret Sultan» Research Center. – 208 pp.

23.	Yeraliev, R. (2019). «Islamic Hermeneutics and Religious Identity», Religious 
Studies in Kazakhstan, No. 4, p. 68.

24.	Committee on Family and Gender Policy (2023). Report on the Status of Families 
in the Republic of Kazakhstan. Astana: Ministry of Labor and Social Protection. – 92 pp.

***
Автор туралы мәлімет:
Абдыкаимов Эркин Медербекович – Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті уни-

верситеті Исламтану кафедрасының оқытушысы (Алматы қ., Қазақстан, e-mail:  
dhrr@mail.ru, ORCID ID: 0000–0002–9394–7847)

معلومات عن المؤلف:  
عبدالكيموف إركين ميديربكوفيتش - محاضر في قسم الدراسات الإسلامية بجامعة نور مبارك المصرية للثقافة الإسلامية 

)ألماطي، كازاخستان(.
Information about author:
Abdykaimov, Erkin Mederbekovich – Lecturer at the Department of Islamic Studies, 

Nur-Mubarak Egyptian University of Islamic Culture (Almaty, Kazakhstan, e-mail: dhrr@
mail.ru, ORCID ID: 0000–0002–9394–7847)

Сведения об авторе:
Абдыкаимов, Эркин Медербекович – преподаватель кафедры Исламоведения Еги-

петского университета исламской культуры Нур-Мубарак (Алматы, Казахстан, e-
mail: dhrr@mail.ru, ORCID ID: 0000–0002–9394–7847)



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

116
№3 (07) 2025



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

117
№3 (07) 2025

ДІНТАНУЛЫҚ ЗЕРТТЕУЛЕР
ДІНДЕР ТАРИХЫ, ДІН ЖӘНЕ ҚОҒАМ, ДІНИ САНА, ДІН 

ФИЛОСОФИЯСЫ, ДІНИ ПСИХОЛОГИЯ, ДІН ЖӘНЕ ҒЫЛЫМ, ДІН ЖӘНЕ 
МӘДЕНИЕТ, ДІН ЖӘНЕ МЕМЛЕКЕТ, ДІН ЖӘНЕ ДІНИ АҒЫМДАР, ДІН 
ЖӘНЕ КИЕЛІ ОРЫНДАР, ДІНИ ТАРИХИ ТҰЛҒАЛАР, ТАРИХИ КӨНЕ 

ЕСКЕРТКІШТЕР, ДІН ЖӘНЕ ҚҰЛШЫЛЫҚ, ДІНИ ТӨЗІМДІЛІК, ДІНДЕР 
АРАСЫНДАҒЫ СҰХБАТТАСТЫҚ, ДІНИ ҚАЙЫРЫМДЫЛЫҚ

البحث في علومٍ الأديان
تاريخ الأديان، الدين والمجتمع، الوعي الديني، علم النفس الديني، الدين والعلوم، الدين 
والثقافة، الدين والدولة، الدين والتيارات الدينية، الدين والأماكن المقدسة، الشخصيات 

الدينية التاريخية وحياة المشاهير والأعلام الدينية، التقليد الديني التاريخي، الدين 
والعبادات، التسامح الديني، الحوار بين الأديان، الأوقاف الدينية والأعمال الخيرية

RESEARCH IN RELIGIOUS SCIENCES
HISTORY OF RELIGIONS, RELIGION AND SOCIETY, RELIGIOUS 

CONSCIOUSNESS, RELIGIOUS PHILOSOPHY, RELIGIOUS PSYCHOLOGY, 
RELIGION AND SCIENCE, RELIGION AND CULTURE, RELIGION AND THE 

STATE, RELIGION AND RELIGIOUS CURRENTS, RELIGION AND HOLY 
PLACES, HISTORICAL RELIGIOUS FIGURES, HISTORICAL RELIGIOUS 

TRADITION, RELIGION AND WORSHIP, RELIGIOUS TOLERANCE 
INTERFAITH, DIALOGUE, RELIGIOUS ENDOWMENTS AND CHARITY

ИССЛЕДОВАНИЯ В ОБЛАСТИ  
РЕЛИГИОЗНЫХ НАУК

ИСТОРИЯ РЕЛИГИИ, РЕЛИГИЯ И ОБЩЕСТВО, РЕЛИГИОЗНОЕ 
СОЗНАНИЕ, РЕЛИГИОЗНАЯ ФИЛОСОФИЯ, РЕЛИГИОЗНАЯ 

ПСИХОЛОГИЯ, РЕЛИГИЯ И НАУКА, РЕЛИГИЯ И КУЛЬТУРА, РЕЛИГИЯ 
И ГОСУДАРСТВО, РЕЛИГИЯ И РЕЛИГИОЗНЫЕ ТЕЧЕНИЯ, РЕЛИГИЯ 

И СВЯТЫЕ МЕСТА, ИСТОРИЧЕСКИЕ РЕЛИГИОЗНЫЕ ДЕЯТЕЛИ, 
РЕЛИГИОЗНЫЕ ПАМЯТНИКИ, РЕЛИГИЯ И ПОКЛОНЕНИЕ, РЕЛИГИОЗНАЯ 
ТОЛЕРАНТНОСТЬ, МЕЖКОНФЕССИОНАЛЬНЫЙ ДИАЛОГ, РЕЛИГИОЗНЫЕ 

ПОЖЕРТВОВАНИЯ И БЛАГОТВОРИТЕЛЬНАЯ ДЕЯТЕЛЬНОСТЬ



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

118
№3 (07) 2025

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.31.41               https://doi.org/ 10.63727/ris202573-9

К. Ержан1, М.Махмет1

1Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті университеті, Алматы қ., Қазақстан
e-mail: murat1215@mail.ru

АҚЫТ ҮЛІМЖІҰЛЫНЫҢ РУХАНИ МҰРАСЫ: 
ТҰЛҒАЛЫҚ КЕЛБЕТІ МЕН ШЫҒАРМАЛАРЫНДАҒЫ 

ДІНИ-КӨРКЕМДІК ТАНЫМ

Аңдатпа. Бұл мақалада қазақтың діни-ағартушылық ойының көрнекті өкілі Ақыт 
Үлімжіұлының көркемдік мұрасы мен тұлғалық болмысы жан-жақты  қарастырылады. 
Ақынның шығармаларындағы рухани, этикалық және ұлттық құндылықтар жүйесі, 
сондай-ақ оның шығармашылық дүниетанымының ерекшеліктері мен дін, мораль, 
мәдениет тақырыптарындағы көзқарастары талданады. Ақыттың әдеби тілі, айшықты 
бейнелеу құралдары мен тақырыптық ауқымы оның заманының күрделі тарихи-
әлеуметтік үдерістерін терең сезініп, көркем түрде жеткізе білгенін көрсетеді. Соны-
мен қатар, мақалада Ақыт Үлімжіұлының тұлғалық келбеті, діни-пәлсапалық танымы 
мен қоғамдық ұстанымы сараланып, оның ұлттық сана қалыптастырудағы орны мен 
ықпалы айқындалады. Ақыттың мұрасы – қазақ руханияты мен әдебиетінің маңызды 
бөлігі ретінде бағаланып, бүгінгі күн тұрғысынан қайта пайымдауды қажет етеді.

Түйін сөздер: Ақыт Үлімжіұлы, ахлақ, этика, ислам философиясы, рухани кемел-
дік, тұлғалық даму, дүниетаным.

إرجان قالماخان 1، ماخميت موراتخان1 
1جامعة نور مبارك للثقافة الإسلامية في مصر، ألماتي، كازاخستان 

e-mail: murat1215@mail.ru

الإرث الروحي لأقيت أوليمجيأولي: ملامح شخصيته والإدراك الديني-
الجمالي في أعماله

الملخص: تتناول هذه المقالة بالدراسة الشاملة التراث الفني والشخصية الفكرية لأكيت أوليمجي أولي، أحد أبرز 
ممثلي الفكر الديني والتنويري الكازاخي. يتم تحليل منظومة القيم الروحية، الأخلاقية والوطنية في أعماله، إلى جانب 
خصوصيات رؤيته الإبداعية ومواقفه حول الدين، الأخلاق، والثقافة. تُظهر لغته الأدبية وأسلوبه التصويري الغني وتنوع 
موضوعاته مدى وعيه العميق بالعمليات الاجتماعية والتاريخية المعقدة في عصره، وقدرته على التعبير عنها بأسلوب فني. 
كما تسلط المقالة الضوء على ملامح شخصيته، وفكره الديني الفلسفي، ومواقفه الاجتماعية، ودوره في تشكيل الوعي القومي 
وتأثيره فيه. يُعد تراث أكيت جزءاً مهمًا من الروحانية والأدب الكازاخيين، ويستحق إعادة التقييم في ضوء الواقع المعاصر.
الكلمات المفتاحية. أكيت أوليمجي أولي، الأخلاق، الفلسفة الإسلامية، الكمال الروحي، لتطور الشخصي، 

الرؤية الفكرية.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

119
№3 (07) 2025

K.Yerzhan1, Makhmet1

1Nur-Mubarak Egyptian University of Islamic Culture, Almaty, Kazakhstan
e-mail: murat1215@mail.ru 

THE SPIRITUAL LEGACY OF AKHYT ULIMZHIYULY: 
PERSONAL IDENTITY AND THE RELIGIOUS-

AESTHETIC PERCEPTION IN HIS WORKS

Abstract.  This article provides a comprehensive analysis of the artistic legacy and 
personal identity of Akhyt Ulimzhiyuly, a prominent figure in Kazakh religious and 
educational thought. It examines the system of spiritual, ethical, and national values reflected 
in his works, the unique features of his creative worldview, as well as his perspectives on 
religion, morality, and culture. Akhyt’s literary language, expressive tools, and thematic 
scope demonstrate his deep understanding of the complex historical and social processes 
of his time and his ability to convey them artistically. Furthermore, the article explores 
Akhyt Ulimzhiyuly’s personal character, religious-philosophical outlook, and social stance, 
emphasizing his role and influence in shaping national consciousness. His legacy is recognized 
as an important part of Kazakh spirituality and literature, requiring renewed interpretation in 
the context of contemporary perspectives.

Keywords: Akhyt Ulimzhiyuly, akhlaq, ethics, Islamic philosophy, spiritual perfection, 
personal development, worldview.

К. Ержан1, М. Махмет1

1Египетский  университет исламской культуры Нур-Мубарак, 
Алматы, Казахстан

e-mail: murat1215@mail.ru

ДУХОВНОЕ НАСЛЕДИЕ АКЫТА УЛИМЖИЮЛЫ: 
ЛИЧНОСТНЫЙ ОБЛИК И РЕЛИГИОЗНО-
ХУДОЖЕСТВЕННОЕ ВОСПРИЯТИЕ В ЕГО 

ПРОИЗВЕДЕНИЯХ

Аннотация. В данной статье всесторонне рассматриваются художественное на-
следие и личностная сущность Акыта Улимжиулы – видного представителя казахской 
религиозно-просветительской мысли. Анализируются система духовных, этических и 
национальных ценностей в его произведениях, особенности его творческого мировоз-
зрения, а также взгляды по вопросам религии, морали и культуры. Литературный язык 
Акыта, выразительные средства и тематический охват демонстрируют его глубокое 
восприятие сложных историко-социальных процессов своего времени и способность 
художественно их осмыслить. Кроме того, в статье рассматриваются личностный об-
лик Акыта Улимжиулы, его религиозно-философские взгляды и общественная пози-
ция, подчеркивается его роль и влияние в формировании национального самосозна-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

120
№3 (07) 2025

ния. Наследие Акыта оценивается как важная часть казахской духовности и литерату-
ры, требующая переосмысления с позиций современности.

Ключевые слова: Акыт Улимжиулы, ахляк, этика, исламская философия, духов-
ное совершенство, личностное развитие, мировоззрение.

Ақыт Үлімжіұлының тұлғалық 
болмысы оның өмірі мен шығарма
шылығында көрініс тапқан рухани, 
діни, ағартушылық және адамгер-
шілік қасиеттерімен ерекшеленеді. Ол 
өз заманының ірі діни ағартушысы, 
ақын және ойшылы ретінде халықтың 
рухани-мәдени өміріне елеулі үлес 
қосып, қазақтың діни-этикалық дү
ниетанымын дамытуға ықпал етті. 
Ақыттың тұлғалық болмысының не
гізгі қырларын бірнеше тұрғыда қа
растыруға болады:

Біріншіден Ақыт – діни-ағар
тушы және рухани ойшыл. Ақыт 
Үлімжіұлының басты тұлғалық 
қырларының бірі – діни-ағартушылық 
қызметі. Ол қызметке араласқан 1891 
жылдан бастап қайтыс болған 1940 
жылға дейін ислам дінінің негіздерін 
түсіндіру, діни білімді халыққа жеткі-
зу және сауаттылықты арттыру үшін 
аянбай еңбек етті. Жалпы медресе 
ашып, бала оқыту, халық санасына 
ислам құндылықтарын сіңіру – тарих
та өткен барлық мұсылман ғалымда
рының атқарған қызметі саналады. 
Барша ғалымдар бала оқыту, білім бе-
руге аса мән берген. Өйткені, «Білім 
үйрету – бір жағынан Аллаға жасал
ған құлшылық, екінші жағынан, Алла 
Тағалаға өкілдік. Әрі ең үлкен өкілдік. 
Өйткені Алла Тағала ең басты сипаты 
болғаны білімді Ғалымның жүрегіне 
орнықтырды» [1, 27 б.].

Әл-Ғазалидің жоғарыдағы сөзіне 
сүйенсек, Ақыт Үлімжіұлы да – Алла 

тарапынан адамдардың жүрегін ке-
мелдендіруге, тазалауға бұйырылған 
ғалым. Ақыттың ағартушылығы жа
лаң білім беру емес, оның негізгі ар
тықшылығы – адамдарға хақты, ақи
қатты, жаратушыны шынайы тануды 
үйретті. Осы мақсатта, Ақыт діни 
медреселер ашып, жастарды діни 
білім алуға шақырды, сонымен қатар, 
өзінің шығармашылығында діни қа
ғидаттарды насихаттау арқылы халық
тың рухани тәрбиесіне үлес қосты.

Ақыт Үлімжіұлы өзінің ақындық 
қабілетімен де ерекшеленді. Оның 
өлеңдері діни және рухани тақы
рыптарға бағытталып, Аллаға деген 
махаббатты, адамгершілік құндылық
тарды және рухани кемелденуді жыр-
лады. Ақыттың поэзиясында сопылық 
сарындар, рухани тәрбие, нәпсіні 
тыйып, ішкі жан дүниені тазартып, 
Аллаға жақындау сияқты тақырыптар 
кеңінен көрініс тапқан. Бұл оны қазақ
тың рухани ақындарының қатарында 
ерекше орынға ие етеді [2, 173 б.]. Ба-
сында айтып өткеніміздей, Ақыттың 
ағартушылық ілімі – һидаятқа бастай-
тын жол.

Ақыттың тұлғалық болмысының 
екінші бір сипаты – ол имандылық 
пен рухани тазалықты, ұлттық руха-
ни құндылықтарды насихаттаушы. 
А. Үлімжіұлының шығармашылығы 
мен өмірлік ұстанымдары оның иман
дылыққа деген терең сенімін, руха-
ни тазалыққа ұмтылысын көрсетеді. 
Ақыт үшін иман, дін – тек сыртқы 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

121
№3 (07) 2025

ғибадат емес, ішкі жүрекпен сезілетін 
шынайы иман мен рухани кемел-
дену. Оның дүниетанымында иман 
мәселесін тек парыз құлшылықтармен 
ғана шектемейді. Адам бойындағы 
жақсы мінез-құлықтарды да иман деп 
бағалайды. Байлықты дүние-мүлікпен 
емес, адам бойындағы өнер, білім-
мен бағалайды. Мұны Ақыт өлеңінде 
«әдепті болсаң – иман сол, өнерлі 
болсаң – жиған сол» – деп қысқа 
тұжырымдайды [3, 267 б.].

Ол исламның моральдық-эти
калық қағидаттарын өз өмірінде қол
дана отырып, адалдық, әділеттілік 
және шынайылық сияқты қасиеттер
ді дәріптейді. Ақыт Үлімжіұлының 
барлық өлеңдері мен еңбектері адам
гершілікке, қарапайымдылыққа ша
қырады. Бір ғана мысал, оның «Бе-
кем Алла жаранлар» өлеңінде адам 
бойындағы жаман қылықтар былай 
суреттеледі:

Құдай ерік бергендей,
Өлеміз деген ойда жоқ.
Такаппар болып шелтиер,
Манап пұлыс кигендей.
Жалғандағы баяның,
Ақыртеке барғанда,
Пайда болмас иманға [4, 147 б.].

Ақыттың шығармашылығында 
қазақ халқының ұлттық рухани құн
дылықтары мен дәстүрлері үлкен 
орын алады. Ол діни-ағартушылық 
қызметінде қазақтың дәстүрлі мәде
ниеті мен исламдық құндылықтардың 
үйлесімін сақтап, халықтың ұлттық 
бірегейлігін нығайтуға атсалысты. 
Ақыт Үлімжіұлы қазақтың дәстүрлі 
дүниетанымын, салт-дәстүрін және 

әдет-ғұрыптарын ислам дінінің руха-
ни құндылықтарымен байланыстыра 
отырып, халыққа жақын болу үшін 
түсінікті тілмен жеткізді.

Ақыт Үлімжіұлы болмысының 
үшінші бір қыры – қоғамдық жауапкер-
шілік және ағартушылық. А. Үлімжі
ұлы қоғамға және халқына қызмет 
етуді өзінің басты мақсаты деп білді. 
Ол өз шығармаларында әлеуметтік 
әділеттілік, қайырымдылық және қо
ғам алдындағы жауапкершілік мәсе
лелеріне көңіл бөліп, халықты рухани 
және мәдени тұрғыда жетілдіруге ты-
рысты. Ағартушылық арқылы қоғам
дағы діни сауатсыздықты азайтып, 
моральдық құндылықтарды насихат-
тауды өзінің парызы деп санады.

Ақыт Үлімжіұлының қоғамдық 
қызметі оның өлеңдерінде, әсіресе, 
Оның Зар заман ақындарының ұста
нымдарымен, ойымен сәйкес келуін-
де жатыр. Бұған Ақыттың «Әй, Зар 
заман, зар заман» деп келетін көлемді 
толғауы мысал бола алады.

Зар заман – қазақ әдебиетіндегі 
тарихи, әдеби кезеңнің атауы. Энци
клопедиялық дереккөздерде, зар заман 
ағымы XIX ғасырда Қазақстанның 
Ресейге қосылуы аяқталып, патша 
үкіметі бұрынғы ел басқару тəр
тібін жойып, 1867-1868 жылдары қа
зақтарды басқару жөніндегі ереже 
бойынша жаңа тəртіп орнатқан кезде 
туған ағым деген дәйек келтірілген 
[5, 581 б.]. Бұл дәуір ақын Шортан-
бай Қанайұлының «Зар заман» атты 
зарлы өлеңнің негізінде пайда болған. 
Ш. Қанайұлынан кейін де сол кезеңде 
басқа да ақындардың осы тақырыпқа 
көптеген өлең-жырлар шығаруы – 
қазақ әдебиет тарихында жаңа бір 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

122
№3 (07) 2025

дәуірдің басталуына тарихи алғышарт 
әзірледі.

Елдік саяси жүйе өзгеріп, отар
шылдық билік халық арасында қа
нау, түбірімен құрту саясатын жүр
гізіп, халық тағдыры қол жаулыққа 
айналған тұста Шортанбай Қанайұлы 
қатарлы ақындар халықты ояту мен 
отаршылдық жүйеге қарсы шепке қа
ламмен аттанды. Олардың қаламынан 
халықтың зары мен шері төгілді. Бұл 
ақындардың өмір сүрген тарихи кезе
ңі және өлеңдеріндегі ерекшеліктері-
не қарай М. Әуезов 1927 жылы олар-
ды бір атаумен «Зар заман ақындары» 
деп атады. 

Жазушы М. Әуезов дәстүрлі қазақ 
қоғамындағы бұрынғы қалыптасқан 
құндылықтардың өзгеруі, елді бас
қару жүйесінің басқа сипатқа ауысуы, 
отаршылдықтың белең алуы, халық
тың қатты күйзелуі зар заман ақын
дарын тарих сахнасына шығуына 
басты себеп болды деп баға береді [6,  
192 б.].

Бұл топқа Шортанбайдан басқа, 
Дулат Бабатайұлы, Мұрат Мөңкеұлы, 
Әбубәкір Кердері және Албан Асан 
қатарлы ақындар кірді. Профессор 
Қ.Мәдібаева Зар заман ақындары дәуірі 
Абылай хан тұсынан Абайға дейінгі 
жүз жылға ұласып, Нарманбетпен аяқ
талатынын алға тартады [7, 43б].

«Зар заман» өлеңімен жаңа бір 
әдеби кезеңінің шымылдығын ашқан 
Шортанбай жыраумен ұқсас тақы
рыпта 1894 жылы Өр Алтайда Ақыт 
қажы Үлімжіұлы «Зар заман» өлеңін 
жазады. Ұқсас тарихи кезең, ұқсас 
мазмұнда халықтың мұң-зарын жыр
лаған ақындар таным көкжиегінде 
тоғыса білді. 

Ақыт қажының Абай Құнанбай
ұлының өлеңдерімен танысқандығы 
туралы нақты дерек болғанымен, 
оның зар заман ақындарының өлеңін 
оқығандығы, танысқандығы тура-
лы бізде бірде-бір нақты дерек жоқ. 
Тек, Ақыттың Алтай мен Қобда ара-
сында хат тасушы болып жүрген 
кезінде түркі және шағатай тілде
рінде Қазанда басылған өлеңдерді 
оқығанын ескере отырып, осы кезде 
зар заман ақындарының жырларымен 
танысқан болуы керек деген жорамал 
ұсынамыз. Немесе, ұлыларда заман-
ды сезіну ортақтығы болады деген 
тұжырымды қуаттаймыз. 

М. Әуезовтың зар заман ақын
дарындағы ортақ ерекшелік – діншіл-
дік сарын деп атап көрсеткеніндей, 
«Алла сөзін өлеңмен жырлаған»  
(А. Смақова) Ақыт Үлімжіұлының 
«Зар заман» өлеңі де діни сарында, 
имани үлгіде жазылған.

Зар заман ақындарын тудырған 
басты себеп – өзі өмір сүрген қоғамдық 
ортаның бұралаң жағдайы, езілген, 
тозған халықтың мұң-зары, халыққа 
келген жаман әдет пен нашар мінез-
құлық деп басында айтып өттік. Ен-
деше, Ақыт өмір сүрген кезең қандай 
болды және Ақыттың «Зар заманы» 
қалай өрнектелді соған тоқталайық:

Ақыт өмір сүрген уақыт екі та-
рихи кезеңнің өларасы еді. Манжур-
лік Цинь империясы құлап, 1911 
жылы тарих сахнасына Жунхуа Мино 
(Гоминдаң) билігі келіп жатқан кез-
тұғын. Демек, бұл кезең Қытайда да 
Патшалық биліктің ыдырап, оның 
орнын ұлтшыл, отаршыл жүйенің 
алмасқан кезеңі еді. Алмағайып за-
манда тонауға, үркінге түскен қазақ 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

123
№3 (07) 2025

халқының жағдайы тіпті де нашар-
ламаса, жақсара түспеді. Ақыт осы-
ны көрді, халықтың ішіне байланған 
мұң-зарын көзімен де жүрегімен де 
түйсіне білді.

Ақыт «Зар заман» өлеңін 26 жа-
сында Моңғолия елінде жүргенде 
жазған. Жас та болса, қоғамдық дүр
белең ерте есейткен ақын өзі өмір 
сүрген қоғамдық ортаның шындығын 
ашына жырлаған. Жалпы 548 тар
мақтан тұратын «Зар заман» өлеңінде 
халықтың мұң-зары мен өкінішін 
баяндаған. Өлең жазылған кездегі өзі 
туралы нақты мәліметті былай сипат-
тайды:

Қобдадан сәлем жолдаған,
Алтайдағы еліне,
Қарымсақ байдың ұғылы,
Керейдің Ақыт баласы.
.. Өр Керейге жібердім,
Жиырма алты жасымда [8, 341 б.].  

«Зар Заман» өлеңі – Шығыс 
Түркістан өңірінде патшалық Ресей 
мен Цинь өкіметі арасында эконо
микалық және саяси мүдде белең 
алған кездегі сарасаң болған халық 
мұңының көрінісі. Екі отаршыл елдің 
қолдан жасалған «тарихи» келісім
дерінің (Петербург келісімі, Құлжа 
келісімі) әсерінен халыққа түскен 
зобалаң ауырлап, халықтың күнделікті 
тұрмыс ритмі өзгеріп, халықтан ала-
тын салық көбейтіліп, тонау мен жою 
қатар жүріп жатқан кезең еді.

Зар заман ақындарының көтерген 
елдік тақырыбы туралы М. Әуезов 
былай деп сипаттайды: «Олар қазақ 
жайлаған сахараның бір шетінен 
шыққан шоқтай қара бұлтты көріп, 

соның белгісінен шошып, содан келе
тін бәле қандай екенін болжап, тұс
пал қылып айтатын» [9, 5 б.].  Демек, 
Ақыттың бұл өлеңі өз халқының жа
мандыққа үйір, жақсылықтан алыс бей
ғам қылғына күйініш білдіруден туған.

Ақыттың «Зар заман» өлеңі ав
тордың өз стилімен, яғни, Құран 
Кәрім үлгісімен «бисмиллә» деп 
Алланың атымен басталып, өлеңнің 
тыңдаушыға толық жетуіне, бүкпесіз 
айтылуына, «Жүректе тұрған көркем 
сөздің ауыздан шыққанда қиюы қа
шуынан» сақтану үшін Алладан ме-
дет сұрай жазылады. 

Ақыт Үлімжіұлы алдымен за
манға баға беріп, сол заманның қазіргі 
бейнесін көрсетеді, қазіргі «заманға» 
ат қояды:

Ей, зар заман, зар заман,
Зарлатып өткен тар заман.
Байқап тұрсам адам жоқ,
Шын ақылды ойлаған.
Бауыры суық қара жер,
Көрінгенді жалмаған.
Жалмамай да не етеді,
Адамнан ғафыл кетеді [10, 325 б.].  

Демек, Ақыт айтып тұрған заман 
– ақырет заманы. Ілімнің жоғалып, 
надандықтың жайылуы – қиямет 
күнінің он үшінші кіші белгісі. 

Ақыт Алтайды мекен еткен хал
қының төбесінде пайда болған қара 
бұлтты көріп, белгісінен шошынып, 
содан келетін бәленің елге зобала
ңын жырлайды, халықты оянуға ша
қырады. Өр көкірек бай мен кербез 
кедейдің, Құдайдан қорықпайтын 
дінсіздің, зұлым ұлықтың, әділетсіз 
заңның халық арасына салған зұлым



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

124
№3 (07) 2025

дығын жырлайды, бетпақ келін мен 
тілазар ұлдың кежірлігін айыптайды. 
Осыдан келіп:

Сонан тозып береке,
Елде елдік азайды.
Жақынды жат жаулайды,
Нелер боздақ тарланды,
Ішқұста қылып байлайды [10, 327 б.] – 

деп ескертеді.
Өлеңде көп жерде айтылатын бай 

кедейді көрмейтін, ағайыннан көмек 
болмайтын жағдайлар мен өсекшіл, 
имансыз адамдардың көбеюі де ақыр 
заманның белігілерінен деп көрсе
теді. Алла Тағала қияметте сөйлес
пейтін, ақтамайтын, мейірім көзімен 
қарамайтын үш адамның бірі тәкаппар 
кедей адам» – деп имам Муслим жет-
кізген хадиспен үндесе үн қатады.

Биі ғадыл болмайды,
Нысапсыз қорқау болған соң,
Ғаділет оған қонбайды.
Айналып кеп құтсыз би,
Құрамай қауіп сорлайды [10, 334 б.]  – 

деп Ақыт ел билеушілердің халық 
арасына салған зобалаңын айыптайды 
және осыдан келіп ел арасында бүлік 
боларын, береке кетерін болжайды:

Тыныштықсыз, тидаусыз,
Берекесіз, байлаусыз,
Кеткен ел түбі оңбайды,
Мұның өзі білгенге,
Заман ақыр болғаны [10, 335 б.].  

Ойшыл ақын қазақ даласындағы 
отбасы институтының құлап бара 
жатқанына қынжылады, бұл түбі қа

зақтың тамырына балта шабатын ін
детке айналуынан сақтануға шақы
рады. Қыздың шешеге, ұлдың әкеге 
қарап бой түзеуіне, әйелдің күйеуіне 
бойсұнуына назар аударады. 

Жиылып жұрты айтса да,
Алдап жүр деп сенбейді.
Үлкендер ақыл жөн айтса,
Жөн екен деп білмейді.
Моллалар айтса шариғат,
Құлағына ілмейді – 

деп күйеуін силамайтын, дінсіз әйел
дердің көбеюінен қазақ жанұясындағы 
әйелдің береке мен бірлікті сақтаудағы 
рөлінің жойылып кетуіне алаңдау
шылығын білдіреді [10, 334 б.].  

Ақыт өлеңінде өзі сынаған жа
мандықтың барлығын заман ақырдың 
белгілері деп қорытынды жасайды. 
Бес күндік өмірдің өтпелі, алдамшы 
екенін ескеріп, қара жерге кірмей 
тұрғанда адам баласы жақсы істер-
ді көбірек жасап, адамдық парызын 
өтеуге тиісті деп санайды:

Аялы жоқ жалғанның,
Баяны жоқ арманның,
Соңына еріп тентіреп,
Септігі барма қылғанның.
Арманда болып өлген соң,
Кеудеңнен жаның берген соң,
Қара жерге көмген соң,
Мұндай еркін күн қайда [10, 325 б.].  

Барлық зар заман ақындары 
сияқты, Ақыт та «ат майын сұрап міне 
алмайтын зар заман адамдарына», 
«берекеге шақырса, келмейтін ығыр 
еліне», «арлы азып, арсыз тойынған 
азған заманға», «аштан өлген жарлы-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

125
№3 (07) 2025

дан нәпақа дәметкен моллалар мен за-
лым билерге» қарсы шара таба алмай, 
аһ ұрады. Өзегін жалмаған өкініштен 
ел ағаларынан:

Артық талап менде жоқ,
Сұрайтындай хан тағын.
Жамандықты көп айтып,
Жағым талып шаршадым.
Ойлап көрсең, ағалар,
Мұның қайда дауасы?! [11, 338 б.] –

деп торыға ақыл, кеңес сұрайды.  
Ақыт Үлімжіұлы тек Алтай тө

сін жайлаған аз ғана Абақ Керейдің 
мұңын жоқтап қана қоймайды, қайта 
күллі қазақтың мұң-зарын қағазға тү
сірген зар заман ақындарымен рухани 
үндестік танытады, олармен «қалың 
елі, қазағы» туралы айтар ойлары, 
көрсетер нысаналары бір төбеден шы
ғып жатады.

Айталық, Ақыт айтады:
Зар Заманның тұсында,
Ел іргесі сөгілді.
Алтайдай асыл мекеннен,
Ауып кетті ел не қыилы [10, 339 б.]  – 

деп мың өліп мың тірілген қазақтың 
Алтай бетіндегі бөлімінің сан қилы 
жағдайынан хабар берсе, зар заман 
ақыны Мұрат Мөңкеұлы:

Кірін жуып, кіндігін кескен жерден,
Қысылмай, ер кете ме еркіменен.
Бұрын да адыра қалғыр құтсыз еді,
Егескен ердің бәрі жер тіреген, – 

деп екі алып ел мәселесі, заман қай
ғысы туралы ортақ үн қатады [12,  
168 б.].

Ел билеуші, халықтың сөзін сөй
леуші би, шонжарлардың халыққа сал
ған ылаңы барлық зар замандар ақында
рына ортақ тақырып десек қателеспей
міз. Бұл туралы да Ақыт Үлімжіұлы:

Ендігі билер байқасаң,
Іші кір түгел қарынбай.
Үйінде тыныш жата алмай,
Елді үркіткен сауырлай.
Сонан елі тарады,
Сабағы кепкен қауындай [10, 339 б.] – 

деп тозған елдің мұңын өлеңмен жет-
кізсе, жырау Шортанбай Қанайұлы 
бұл туралы:

Нашарға қылған зорлығың.
Кінәзді көрдің піріндей,
Тілмәшті көрдің биіңдей,
Дуанды көрдің үйіндей,
Абақты тұр қасында,
Қазылып қойған көріндей.
Байлар ұрлық қылады,
Көзіне мал көрінбей.
Билер жейді параны,
Сақтап қойған сүріңдей [13, 17 б] – 

деп елдің мұңын тіпті арыдан қоз
ғайды.

Қорыта айтқанда, әр ел, әр өңірде 
өмір сүрсе де, жалпы қазақтың мұңы 
ортақ, сыры – біреу. Ол болса да бос
тандыққа талпынған, елдік бірлікке 
ұмтылған ұлттық еркіндік. 

Қазақ әдебиет тарихында зар за-
ман ақындары деген атпен танымал 
ақындар шоғырына Ақыт Үлімжіұлы
ның аты аталмауын біз Ақыт есімінің 
қазақ даласына бейтаныстығы мен 
Ақыт еңбектерінің қазақ еліне кеңінен 
таралмауынан деп санаймыз.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

126
№3 (07) 2025

Шортанбай, Дулат, Мұрат, Әбубә
кір және Ақыт қатарлы ақындардың 
өмір сүрген ортасы мен аймақтары 
басқа-басқа болғанымен, айтар ой-
лары ортақ. Яғни, барлығы да қазақ 
халқының басынан кешіп жатқан ауыр 
халін өзекке толған өкінішпен, аһ ұра 
отырып жырлайды, алдағы бұлыңғыр 
болашақ пен көз алдындағы келеңсіз 
жағдайдан түңіле отырып, елдің ер
теңінен уайымдайды, уайымдай оты
рып, заман туралы зарлы шер толғай
ды.

Демек, Алтай өңірінде туылып, 
күллі қазақтың Абай мен Шәкәрімнен 
кейінгі рухани тұлғасы болған Ақыт 
Үлімжіұлын зар заман ақындарының 
шоғырына қосуға толық негіз бар деп 
айта аламыз.

Ақыттың қайарткерлігі мен ел 
арасындағы абыройы – оны ел абы-
зы ретінде танылуына кеңінен жол 
ашты. А.Үлімжіұлының мешіт, ме-
дресе салып, бала оқытуы – Қытай 
қазақтарының діни және ілімдік сала-
да оянуына ықпал етсе, қазасы – Ал-
тай қазақтарының саяси сауатының 
көтерілуіне ықпал етті. Осы оқиғадан 
кейін, Алтайда Ырысхан-Есімхан кө
терілісі, кейінгі оның жалғасы санала-
тын Оспан батыр Исламұлы бастаған 
ұлт-азаттық көтелістері орын алды.

Ақыттың тұлғалық болмысының 
төртінші қыры – қайраткер және ба-
тыл тұлғалығы.

Ақыт Үлімжіұлы тек діни-ағар
тушылық қызметпен ғана шектел-
мей, қоғамдық қайраткер ретінде де 
танылды. Ол өзінің көзқарастарын 
батыл түрде қорғап, халықтың руха-
ни қажеттіліктерін қанағаттандыру 
үшін күресті. Бұл оның қуғын-сүр

гінге ұшырап, қиындықтарға төтеп 
беруіне қарамастан, өз қызметін жал
ғастыруына себеп болды. Оның осы 
бағытта жазған «Ел билеген кешегі», 
«Қобда кеңес», «Бөкенің жыры», «Ке-
рей билері», «Шинжияң қаритасы», 
«Абақ Керей шежіресі» қатарлы көп
теген еңбектерін осы анықтамамызға 
дәлел ретінде ұсынуға болады.

Мысалы, осының ішіндегі «Шин
жияң қаритасы» (Шыңжаң картасы) 
– ақынның білім деңгейінің жоғары 
екенін дәлелдейтін туындылардың 
бірі. Өйткені, бұл – тек жыр ғана 
емес,  өлеңмен жазылған тарих. Сонау 
Асан атадан бастап осы өңірге келген 
қазақ халқының бұралаң тарихы мен 
жағдайын суреттеген көлемді еңбек. 
Сонымен қатар бұл –Шыңжаңдағы 
басты қалалар мен мекендер туралы 
ақпарат берілген Шыңжаң тарихын
дағы тұңғыш қазақ тіліндегі еңбек.

Ақыттың заман ағымын болжай 
алатын көріпкел, халыққа тығырық
тан шығар жол сілтей алатын аданагөй 
абыз екені оның өлеңдерінен анық кө
рініп тұрады. Айталық оның «Қалам, 
сия көз жасы» өлеңінде:

Оқыс қылар тұралық,
Бізда адамдық құралық.
Ұйқы ашатын дауаны
Көршілес елден сұралық.
Дауа берсе сауығып,
Онымен тату тұралық.
Береке қылып, бас құрап,
Адамшылық қылалық.
Білгеннен ақыл біз сұрап,
Басымызды құралық – 

деп баяндалады. Бұл жерде Ақыттың 
«жылпостардың бағына құрылған 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

127
№3 (07) 2025

заманға» қарсы тұруға үндеген озық 
ойы мен шебер дипломатиясы қатар 
суреттелген. «Хан-қайқы, би-бүкір, 
молла-соқыр» заманда ғұмыр кешіп 
жатқан қазаққа береке, бірлік, білім 
қажеттілігін баса айтады.

Ақыттың тұлғалық болмысының 
бесінші қыры – адалдық пен әділдікті 
дәріптеушілігі. Ақыттың өмірлік ұс
танымы оның адалдық пен әділдікке 
деген шынайы сенімін көрсетеді. Ол 
өзінің шығармаларында әділеттілік
ті насихаттап, қоғамда теңдік пен 
адалдықты орнатуға шақырды. Бұл 
қасиеттері оның тұлғалық болмы
сының ажырамас бөлігі болды және 
оның діни-этикалық көзқарастары
ның негізін құрады.

Айтып өткеніміздей, 1912 жыл-
дан бастап, өр Алтайды билеген Тары, 
Жотақажы, Бітімші, Буратай қатарлы 
төрт тәйжі (1000 түтінді басқаратын 
адам) Ақыт Үлімжіұлын 42 жасын-
да қазылыққа тағайындайды. Бұл 
кезеңде Алтайдың саяси билігі Цинь 
билігіне қарағанымен, ел ешіндегі 
өлім-жітім, барымта, неке, дау-шара-
лар, алым-берім мәселелері қатарлы 
сот мәселелері қазының алдында 
шешілетін еді. Ол кезеңде ұлықтық 
немесе басқа да мансаптар әкеден 
балаға мирас ретінде қалатын болса, 
Ақыттың әкесі Үлімжі ешбір билігі 
жоқ, қарапайым ауыл адамы болған. 
Мұны Ақыттың «сүйегім – қазақ, 
қара едім» дегенінен аңдауға бола-
ды. Демек, бұл қызметке Ақыт – мол 
білімімен және қара қылды қақ жара-
тын, «туғаны жоқ тура би» қасиетімен 
келгенін түсінуге болады.

Құқықтық мәселелерді шешу-
ге келгенде қазы ұғымы бірден ойға 

оралары даусыз. Қазы түбірінің араб 
этимологиясының зат есімі болып та-
былатын кади – сөзбе-сөз аударғанда 
«адамдар арасында туындайтын дау
лар мен істерді діни ережелерге сәй
кес шешу үшін құзырлы орган таға
йындаған адам» дегенді білдіреді 
[14, 69-73 б.].  Демек, қазы – фиқһ 
бойынша білім алған және мемлекет 
тарапынан құқықтық дауларды ше-
шуге тағайындалған сәттен бастап 
шешімдері міндетті болып табылатын 
шенеунік. А.Үлімжіұлының 27 жыл 
бойы Алтайдың шығыс аудандарында 
қазылық қызмет атқаруы оның әділ, 
шынайы, халықшыл бітімімен тығыз 
қайнасып жатқанында дау жоқ.

А. Үлімжіұлының қазылық қыз
метін ойдағыдай атқаруына оның 
дала заңдары мен шариғат зеңдарын 
жетік білуі көмектесті. Ол қазылық 
жасауда, дау-жанжалдар үкім беруде 
ислам шариғатына сүйенді. Сонымен 
қатар қазақ халқының көшпелі өмір 
салтынан туындаған әдет-ғұрыптарға, 
дала заңдарына да үлкен құрметпен 
қарады. Халықтың ұрпақтан-ұрпақ
қа беріліп отырған жазылмаған заң
дарына сүйене отырып, жеке тұлғалар 
мен рулар арасындағы дау-шарларды 
шешіп отырған. Үкім беруде «қанға-
қан, жанға-жан» сияқты кісі өліміне 
қатысты ұғымдарға, құда болу және 
некелесу мәселелеріне, қылмысты 
мал-мүлікпен өтеу секілді дала заң
дарын да басшылыққа алып отырған. 

Қорыта айтқанда, Ақыт Үлімжі
ұлының тұлғалық болмысы – оның 
рухани кемелденуге ұмтылған, дінді 
терең түсініп, оны халыққа жеткіз-
ген және қоғамның рухани дамуы-
на үлес қосқан қайраткер ретіндегі 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

128
№3 (07) 2025

бейнесін айқындайды. Оның өмірлік 
ұстанымдары мен шығармашылығы 
қазақ халқының рухани мұрасының 
маңызды бөлігі болып табылады 
және бүгінгі күнге дейін өзектілігін 
жоғалтпай келеді. Ғалым, әдебиет 
зерттеушісі Тұрсынбек Кәкішев Ақыт 
шығармашылығына былай деп баға 
береді: «Ақыт қажыны қазақ әде
биетінің ХІХ ғасырдың аяғы ХХ ға
сырдың басындағы әдебиетіміздің 
үлкен көрнекті өкілі ретінде қазақ 

әдебиеті мен мәдениетінің тарихы-
на кіргізуіміз керек. Ол Абайдың 
алғаш кітап шығаруына дейін өзінің 
9 кітабын 17 рет жариялаған бола-
тын. Мұны ескермеуге болмайды. 
Қазан төңкерісіне дейін осындай 
кітап шығарған дарын иесі қазақта 
өте сирек. Сондықтан Ақытты Абай 
деңгейлес дарындар қатарында көр
геннің ешбір әбестігі жоқ. Ақытты 
әдебиетіміздің ірі қайраткері ретінде 
тануымыз керек» [15].

ӘДЕБИЕТТЕР

1.	Имам Ғазали. Ихия улумид-дин. Білім кітабы. – Алматы: «Нұр-Мүбарак» бас-
пасы, 2022. – 224 бет

2.	Маңғазқызы С., Әйесінұлы А. Таяу және осы заман қазақ оқу-ағарту тарихы. 
Шыңжаң әсемөнер-фотосурет баспасы, 2015. – 345 бет

3.	Қарымсақов Ақыт Үлімжіұлы. Ақыт Үлімжіұлы шығармалары 4 том. Шыңжаң 
халық баспасы, 2–Т. 2014. – 584 бет.

4.	Қарымсақов Ақыт Үлімжіұлы. Ақыт Үлімжіұлы шығармалары. Төрт том. 
Шыңжаң халық баспасы, 2014. 4–Т. – 610 бет.

5.	Қазақ Совет энциклопедиясы. 1974. 4-Т. – 622 бет
6.	Әуезов М. Әдебиет тарихы. Алматы: «Ана тілі», 1991. – 240 бет.
7.	Мәдібаева Қ. Мұхтар Әуезовтің әдебиет тарихын зерттеу еңбегі. ҚазҰУ хабар-

шысы, Филология сериясы. № 4 (138). 2012ж. –272 бет.
8.	Ахундов М.Д., Баженов Л.Б. Научное и религиозное мировоззрение в системе 

культуры (Опыт полемики). Физика в системе культуры. – М.: ИФ РАН, 1996. – 231 стр. 
9.	Hardin, C.D., & Higgins, E.T. Shared reality: How social verification makes the 

subjective objective. In R.M. Sorrentino & E.T. Higgins (Eds.), Handbook of Motivation and 
Cognition: Vol. 3. The interpersonal context New York: Guilford Press. – 1996, p. 536.

10.	Үлімжіұлы А. Шығармаларының толық жинағы. 1-Т. Turkiye: Кония: 2011. – 
653 бет.

11.	Шәкенұлы Ж. Қытай қазақтарының әдебиеті. Алматы, 2018. – 304 бет
12.	Күржіманұлы Қ. Мұрат Мөңкеұлы шығармалары – Алматы «Нұрлы Press.kz», 

2014. – 288 бет.
13.	Қанайұлы Ш. Шығармалары: Толғаулар, айтыстар, дастандар. Шортанбай 

мұрасы: сын-зерттеулер, мақалалар. – Алматы: «Ана тілі» баспасы, 2013. – 384 бет.
14.	Turkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. – İstanbul. 24-Т. – 560 sayfa.
15.	Қара Ә. Атақты ақын Ақыт қажы. (2019). [Электронды ресурс]. – https://

erjanibek.kz/archives/4188 (жүгінген күн: 20.08.2025).



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

129
№3 (07) 2025

REFERENCES

1. Imam Gazali. Ihiıa ulumid-din. Bılım kıtaby. – Almaty: «Nur-Mubarak» baspasy, 
2022. – 224 bet.

2. MaŋGazqyzy S., Aiesınuly A., Taiau jane osyzaman qazaq oqu-agartu tarihy. Xinjiang 
asemoner-fotosuret baspasy, 2015. – 345 bet

3. Qarymsaqov Aqyt Ulımjıuly. Aqyt Ulımjıuly ShyGarmalary 4 tom. Xinjiang halyk 
baspasy, 2-T. 2014. – 584 bet.

4. Qarymsaqov Aqyt Ulımjıuly. Aqyt Ulımjıuly ShyGarmalary. Tört tom. SHyŋjaŋ 
halyq baspasy, 2014. 4-T. – 610 bet.

5. Qazaq Sovet ensiklopediıasy. 1974. 4-T. – 622 bet
6. Áuezov M. Ádebiet tarihy. Almaty: «Ana tılı», 1991. – 240 bet.
7. Madıbaeva Q. Muhtar Áuezovtıŋ adebiet tarihyn zertteu eŋbegı. QazUU habarShysy, 

Filologiıa seriıasy. № 4 (138). 2012j. –272 bet.
8. Ahundov M.D., Bajenov L.B. Nauchnoe i religioznoe mirovozzrenie v sisteme 

kultury (Opyt polemiki). Fizika v sisteme kultury. – M.: İF RAN, 1996. – 231 str.
9. Hardin, C.D., & Higgins, E.T. Shared reality: How social verification makes the 

subjective objective. In R.M. Sorrentino & E.T. Higgins (Eds.), Handbook of Motivation 
and Cognition: Vol. 3. The interpersonal context New York: Guilford Press. – 1996, p. 536.

10. Ulımjıuly A. SHyGarmalarynyŋ tolyq jinaGy. 1-T. Turkiye: Koniıa: 2011. – 653 bet.
11. Shakenuly Zh. Kitai kazaktarining adebieti. Almaty, 2018. – 304 bet
12. Kurimzhanuly K. Murat Monkeuly shgarmalary – Almaty. «Nurly Press.kz», 2014. 

– 288 bet.
13. Kanaiuly Sh. Shgarmalary: Tolgaular, aitystar, dastandar. Shortanbai murasy: syn-

zertteuler, maqalalar. – Almaty: «Ana tılı» baspasy, 2013. – 384 bet.
14. Turkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. – İstanbul. 24-T. – 560 sayfa.
15. Qara A. Ataktyi akin Akyt kazhi. (2019). [Elektrondy resurs]. – https://erjanibek.kz/

archives/4188 (jugıngen kun: 20.08.2025).

***
Авторлар туралы мәлімет:
Ержан Қалмахан Сейтұлы – PhD, қауымдастырылған профессор. Нұр-Мүбарак 

Египет ислам мәдениеті университеті Исламтану кафедрасының аға оқытушысы 
(Алматы, Қазақстан, e-mail: kalmakhanyerzhan@gmail.com, ORCID ID: 0000–0003–
1951–5867)

Махмет Мұратхан – PhD, Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті университеті 
Дінтану кафедрасының аға оқытушысы (Алматы, Қазақстан, e-mail: murat1215@
mail.ru, ORCID ID: 0000–0002–7346–0126).

معلومات عن المؤلفين:
مبارك  نور  الدراسات الإسلامية بجامعة  أول في قسم  أستاذ مشارك. محاضر  يرجان كالمخان سيتولي - دكتوراه، 

المصرية للثقافة الإسلامية )ألماطي، كازاخستان(.  
مخمت موراتخان - دكتوراه، محاضر أول في قسم علم الأديان بجامعة نور مبارك المصرية للثقافة الإسلامية )ألماطي، 

كازاخستان(.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

130
№3 (07) 2025

Information about authors:
Yerzhan, Kalmakhan Seituly – PhD, Associate Professor. Senior Lecturer at the 

Department of Islamic Studies, Egyptian University of Islamic Culture Nur-Mubarak (Almaty, 
Kazakhstan, e-mail: kalmakhanyerzhan@gmail.com, ORCID ID: 0000–0003–1951–5867) 

Makhmet, Muratkhan – PhD, Senior Lecturer at the Department of Religious Studies, 
Egyptian University of Islamic Culture Nur-Mubarak (Almaty, Kazakhstan, e-mail: 
murat1215@mail.ru, ORCID ID: 0000–0002–7346–0126).

Информация об авторах:
Ержан, Калмахан Сейтулы – PhD, доцент. Старший преподаватель кафедры 

Исламоведения Египетского университета исламской культуры Нур-Мубарак (г. Ал-
маты, Казахстан, e-mail: kalmakhanyerzhan@gmail.com, ORCID ID: 0000–0003–1951–
5867)

Махмет, Муратхан – PhD, старший преподаватель кафедры Религиоведения 
Египетского университета исламской культуры Нур-Мубарак (г. Алматы, Казахс-
тан, e-mail: murat1215@mail.ru, ORCID ID: 0000–0002–7346–0126).



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

131
№3 (07) 2025

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.31.41             https://doi.org/ 10.63727/ris202573-10

П.Сулейменов
Әл-Фараби атындағы Қазақ Ұлттық Университеті, Алматы, Қазақстан

E-mail: spirimbek.@mail.ru 

ӘЛ-ФАРАБИДІҢ ДІНИ-ФИЛОСОФИЯЛЫҚ  
КӨЗҚАРАСЫ

Аңдатпа.
Мұсылмандар біздің заманымыздың VIII-IX ғасырларында ежелгі Грек, Үнді, 

Иран, Сирия, Рим-Византия өркениеттерінің ой-сана мұрасына ие болды. Византия 
империясы мен Таяу Шығыста табылған әдебиет пен тарихтан тыс, дінге қатысы 
жоқ грек тіліндегі барлық кітаптар VIII ғасырдың ортасынан Х ғасырдың соңына 
дейін араб тіліне аударылған.  Бұл аударма қозғалысы арқылы араб тіліне екі негізгі 
философиялық жүйе енді. Біріншісі – Платон (б.з.д. 427-347) философиясы, әсіресе 
Плотин (ө. 270) мен Прокл (410-485) еңбектерінде қайта өңделіп берілген неопла-
тонизм. Екіншісі – Аристотельдің (б.з.д. 384-322) еңбектері негізінде пайда болған 
аристотелизм. Бұл бағыт ІІ-VI ғасырлар аралығында, көбінесе неоплатондық ойдың 
ықпалымен жазылған түсіндіруші ғалымдар еңбектерінің нәтижесінде қалыптасты.

Осылайша ислам әлемінде дін мен философия қатар дамыған жағдай пай-
да болды. Адамзат тарихында дін мен философия бір-біріне жақын пәндер ретінде 
көрінеді. Себебі бұл екі сала да ғаламды, адамды және адамға тән мүмкіндіктерді 
түсінуге, талдауға және жеткізуге ұмтылады. Әдістерінде айырмашылық болғанымен, 
ортақ сұрақтарға жауап іздейді. Осы тұрғыдан алғанда, Фарабидің пікірінше, діннің 
құрамындағы іс-әрекеттер барлық діндер шеңберінде қарастырылуы тиіс және мұны 
философияның әмбебап көзқарасы арқылы түсіндіруге болады. Бұл зерттеуде ислам 
философиясы дәстүрінде орын алатын Фарабидің философиялық ойларында дін мен 
философия арасындағы байланысты қалай құрғаны қарастырылады. Мақалада көрсе
тілетін шеңбер аясында ислам ойында философияның қалай өмір сүргені, оның қандай 
орынға ие болғаны және Фарабидің бұл мәселені қалай қарастырғаны сарапталады.

Түйін сөздер. Ислам, философия, әл-Фараби, таным, ислам философиясы, дін.

بي سليمانوف
جامعة الفارابي الكازاخستانية الوطنية، ألماتي، كازاخستان

E-mail: spirimbek.@mail.ru

النظرة الدينية الفلسفية لأبي نصر الفارابي
ملخص  

في القرنين الثامن والتاسع الميلادي، ورث المسلمون التراث الفكري والحضاري للحضارات اليونانية والهندية 
-باستثناء  الدينية  غير  اليونانية  الكتب  تقريبًا جميع  تُرجمت  فقد  والرومانية-البيزنطية.  والسريانية  والفارسية 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

132
№3 (07) 2025

الأدب والتاريخ- الموجودة في الإمبراطورية البيزنطية والشرق الأدنى إلى اللغة العربية، وذلك من منتصف القرن 
الثامن حتى نهاية القرن العاشر.  ومن خلال حركة الترجمة هذه، دخلت إلى اللغة العربية منظومتان فلسفيتان 
رئيسيتان:  الأولى هي الفلسفة الأفلاطونية )347-427 ق.م(، وخاصة في صيغة الأفلاطونية المحدثة كما ظهرت 
في أعمال أفلوطين )ت. 270م( وبروكلوس )485-410م(.  والثانية هي الأرسطية، التي نشأت من خلال شروح 
الفلاسفة الذين كتبوا بين القرنين الثاني والسادس الميلادي، وكانوا غالبًا متأثرين بالأفلاطونية المحدثة. وهكذا نشأ 
في العالم الإسلامي وضع تطور فيه الدين والفلسفة جنبًا إلى جنب. يبدو الدين والفلسفة في تاريخ البشرية كميدانين 
متقاربين، لأنهما يسعيان إلى فهم وتحليل وتقديم الكون والإنسان والإمكانيات البشرية. وعلى الرغم من اختلاف 
مناهجهما، فإنهما يبحثان عن إجابات لأسئلة مشتركة. من هذا المنظور، يعتقد الفارابي أن الممارسات الموجودة في 
الدين يجب أن تُناقش في إطار جميع الأديان، ويمكن تفسير ذلك من خلال الرؤية الفلسفية العالمية. تبحث هذه 
الدراسة في كيفية بناء العلاقة بين الدين والفلسفة في فكر الفارابي الفلسفي، الذي يحتل مكانًا في تقليد الفلسفة 
الإسلامية. وفي إطار النطاق الموضح في المقال، يتم تحليل كيفية بقاء الفلسفة في الفكر الإسلامي، وما هو مكانتها، 

وكيف نظر الفارابي إلى هذه القضية.
الكلمات المفتاحية: الإسلام، الفلسفة، الفارابي، المعرفة، الفلسفة الإسلامية، الدين.

P. Suleimenov
Al-Farabi Kazakh National University, Almaty, Kazakhstan 

E-mail: spirimbek.@mail.ru

AL-FARABI’S RELIGIOUS-PHILOSOPHICAL VIEW

Abstract.  
During the 8th and 9th centuries CE, Muslims inherited the intellectual legacy of ancient 

Greek, Indian, Persian, Syriac, and Greco-Roman civilizations. Almost all non-religious 
Greek texts – excluding literature and history – foun in the Byzantine Empire and the Near 
East were translated into Arabic between the mid-8th century and the end of the 10th century. 
Through this translation movement, two major philosophical systems entered the Arabic 
language.  

The first was the philosophy of Plato (427-347 BCE), particularly in its reinterpreted 
form known as Neoplatonism, as seen in the works of Plotinus (d. 270 CE) and Proclus (410-
485 CE).  

The second was Aristotelianism, which emerged from the interpretations of Aristotle’s 
(384-322 BCE) works, written mainly between the 2nd and 6th centuries CE, often under 
the influence of Neoplatonic thought. Thus, a unique situation emerged in the Islamic world 
where religion and philosophy developed side by side. Throughout human history, religion 
and philosophy have appeared as closely related disciplines. Both seek to understand, 
analyze, and convey the nature of the universe, humanity, and human potential. Although 
they differ in methods, they pursue answers to common questions. From this perspective, 
according to Al-Farabi, the actions encompassed within religion should be considered within 
the context of all religions, and it is possible to explain them through the universal lens 
of philosophy. This study examines how Al-Farabi, a key figure in the tradition of Islamic 
philosophy, established the relationship between religion and philosophy in his philosophical 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

133
№3 (07) 2025

thought. Within the framework presented in the article, the paper analyzes how philosophy 
manifested in Islamic thought, its significance, and how Al-Farabi approached the matter.

Keywords: Islam, philosophy, Al-Farabi, knowledge, Islamic philosophy, religion.

П. Сулейменов
Казахский национальный университет имени аль-Фараби, 

Алматы, Казахстан 
E-mail: spirimbek.@mail.ru

РЕЛИГИОЗНО-ФИЛОСОФСКИЕ ВЗГЛЯДЫ  
АЛЬ-ФАРАБИ

Аннотация.
В VIII-IX веках н. э. мусульмане унаследовали интеллектуальное наследие древ-

негреческой, индийской, персидской, сирийской и греко-римской цивилизаций. Пра-
ктически все нерелигиозные греческие тексты, за исключением литературы и исто-
рических сочинений, найденные в Византийской империи и на Ближнем Востоке, 
были переведены на арабский язык в период с середины VIII века до конца X века. 
Благодаря этому переводческому движению в арабский язык проникли две основные 
философские системы. Первой была философия Платона (427-347 гг. до н. э.), осо-
бенно в её переосмысленной форме, известной как неоплатонизм, представленной в 
трудах Плотина (ум. 270 г. н. э.) и Прокла (410-485 гг. н. э.). Второй – аристотелизм, 
возникший из интерпретаций трудов Аристотеля (384-322 гг. до н. э.), написанных в 
основном между II и VI веками н. э., часто под влиянием неоплатонической мысли. 
Таким образом, в исламском мире сложилась уникальная ситуация, когда религия и 
философия развивались бок о бок. На протяжении всей истории человечества религия 
и философия выступали как тесно связанные дисциплины. Обе они стремятся понять, 
проанализировать и передать природу вселенной, человечества и его потенциала. Хотя 
их методы различаются, они ищут ответы на общие вопросы. С этой точки зрения, 
по мнению аль-Фараби, действия, охватываемые религией, следует рассматривать в 
контексте всех религий, и их можно объяснить через универсальную призму фило-
софии. В данном исследовании рассматривается, как Аль-Фараби, ключевая фигура в 
традиции исламской философии, установил взаимосвязь между религией и философи-
ей в своих философских размышлениях. В рамках представленной в статье концепции 
анализируется проявление философии в исламской мысли, её значение и подход аль-
Фараби к этому вопросу.

Ключевые слова: ислам, философия, аль-Фараби, знание, исламская философия, 
религия.

Кіріспе.
Елімізде әл-Фараби философия

сын жүйелі түде зерттеу үдерісі тәуел
сіздік алғаннан кейін қарқынды белең 
алды. Отыз жылдан астам уақыт 

ішінде айтарлықтай жетістіктерге 
қол жеткізілгені анық. Әбу Насыр әл-
Фараби (872-950) – түркі-мұсылман 
әлемі тәрбиелеп шығарған көрнекті 
философтардың бірі. Ол Шығыста 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

134
№3 (07) 2025

да, Батыста да көбіне саяси философ 
ретінде танымал болған. Бұл кездей
соқ емес, себебі әл-Фарабидің ең ма
ңызды еңбектері идеалды мемлекет 
пен қоғамды негізгі мәселе етіп қа
растырады. Алайда бұл оның зама
нына тән онтология, логика, таным 
теориясы, этика, эстетика сияқты 
басқа да философиялық тақырыптар
ды қозғамады дегенді білдірмейді. 
Әл-Фараби идеалды мемлекет пен 
қоғамды сипаттаған «Қайырымды қа
ла тұрғындарының көзқарастарының 
негіздері», «Қалалық басқару» және 
қоғамда жетуге ұмтылатын бақытты 
сипаттаған «Бақытқа жету» сияқты 
еңбектерінде идеалды мемлекетке 
тікелей қатысы жоқ көптеген мәсе
лелерді де қозғайды. Әрине, ізгі мем
лекет/қоғам белгілі бір онтология
лық, эпистемологиялық, логикалық, 
эстетикалық, этикалық т.б. түсінік
терді қамтитыны сияқты, белгілі бір 
білім беру жүйесін де қамтуы заңды. 
Себебі білім беру – ізгі қоғамның өмір 
сүруі мен тұрақтылығын қамтамасыз 
етудің, сондай-ақ сол қоғам мүше
леріне ондағы онтологиялық, таным
дық, этикалық, діни және эстетикалық 
түсініктерді дарытудың негізгі жолы.

Әл-Фараби өз дәуірінде талқы
ланған философиялық мәселелердің 
барлығына дерлік назар аударған. 
Тіпті логика саласында жазған ең
бектерімен алғаш ұстаз деп танылған 
Аристотельдің ізбасары ретінде 
«екінші ұстаз» (әл-му‘аллим әс-сәни) 
атағына ие болған. Аристотельдік 
дәстүрді ұстана отырып, адамды 
«әлеуметтік әрі саяси жаратылыс» 
деп сипаттаған әл-Фарабидің адам-
зат әрекеттері әлеуметтік контексте 

жүзеге асатын болғандықтан, барлық 
ойларының негізі ретінде идеалды 
мемлекет пен қоғамды алғанын және 
басқа талқылауларын сол идеалды 
қоғамда болуы керек нәрселерге ба
ғыттағанын айта аламыз. Бұл – фи
лософиялық ойлау табиғатына да 
сай келеді. Өйткені философия – бар 
нәрсемен ғана шектелмей, болуға 
тиістіні де қарастыратын интеллек
туалдық қызмет.

Негізгі бөлім.
Әбу Насыр әл-Фарабидің дінге 

қатысты көзқарасы мен ұстанымы 
туралы мәселе қазірге дейін жан-
жақты зерттелмеген тақырып санала-
ды. Бұл жайт oның дүниетанымдық 
ұстанымын бағалау барысында көп
теген қайшылықтарды тудырады. Ке
ңестік дәуірде саясатта филoсoфты 
материализмге бейім тарихи тұлға ре
тінде суреттеу үрдісі белең алса, қазір
гі кездегі кейбір жаңашыл көзқараста
ғы фарабитанушылар oның өте дін
шіл адам бoлғанын алға тартады. Oсы 
тақырыпты зерттеудің барысында 
әл-Фарабидің жoғарыдағы екі тoпқа 
да жатпайтындығы, әл-Фарабидің дін 
мен фәлсафаны, дәлірек айтсақ, дінді 
фәлсафаға жақындатқысы келгендігі 
анықталды. 

Әл-Фараби әуелі филoсoф бoл
ғандықтан дінге филoсoфия тұрғы
сынан қарайды; алайда, бұл жағдай 
oның филoсoфиясының діни белгі
лерден, яғни, ислами бoяулардан ма
құрым немесе ада деп мәлімдеуге 
мұрша бермейді.

Жoғарыда айтыланғадай әл-
Фарабидің еңбектерінде дінге неме
се филoсoфияға басымдық анық бай



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

135
№3 (07) 2025

қалмайды. Әл-Фараби филoсoфия мен 
дінді салыстыра келе филoсoфияның 
әмбебап, ал діннің ұлыс пен қoғам
дарға қарай өзгеретіндігін айтады. 
Сoндықтан қoғам, мемлекет, дін ара
сында тығыз байланыс бар. Қай жер-
де қoғам бoлса, сoл жерде дін бар. 
Егер бір дін шынайы филoсoфиямен 
үндессе, oл дін – парасатты (ал-мил-
ла фадила) дін, ал керісінше бoлса, 
oл дін бұзылған дін (ал-милла ад-
далла). Діннің теoриялық және прак
тикалық тұрғыдан үздіксіздігін қам
тамасыз етуі үшін фикх пен кәлам 
филoсoфияға, ал факих пен кәламшы 
филoсoфқа көмекші бoлуы тиіс, фикх 
пен кәлам, яғни діни ғылымға филo
сoфия көмектесуі тиіс. Бұған фи
лoсoфияны үйренудегі (адамдар ұм
тылатын) мақсатқа келсек, oл – Ұлы 
Жаратушыны тану» [1, 19 б.] деген 
әл-Фарабидің анықтамасы дәлел бoла 
алады.

Әл-Фараби өз заманындағы са-
яси күрестің де, идеялық «текетірес
тердің» де зардабын көрді. Идеялық 
негіздегі қайшылықтар саяси астарлы 
талас-тартыстардан oқшау бoла алма-
ды. Мысалы, «Құранның жаратылуы 
тартысының» нәтижесінде өздерінің 
oрнын жoғалтып алған мутазилит
тер шииттер мен рафидиттермен ба
уырласуға мәжбүр бoлды.

Буидтық уәзір Ассахиб бин Ибад 
мутазилиттік идеяларды көптеген 
мұсылман мемлекеттер аумағында 
таратуға тырысты. Oсының нәтиже
сінде мутазилиттік бағыт шиизмнің 
көлеңкесінде қалып, өз дербестігін 
жoғалтты. Буидтер мемлекетінің жo
йылысымен oлардың oрнын суннит 
түркілер мемлекеті басып, мутази-

литтер қoзғалысының сoңына жетті. 
Oлардың артынан хиджра жыл сана-
уы бoйынша IV ғасырда ашариттер 
нығаяды және V ғасырға дейін басқа 
пікірлік тoптармен күреседі [2, 191 б.].

Алайда әл-Фараби ғұмыр сүрген 
«саясат және идеялар арпалысымен» 
сипатталатын  ғасырдың тағы бір 
ерекшелігі бар еді: oл ғасыр немесе 
сoл дәуір әл-Фарабидің «жаңашыл» 
филoсoф бoлуына қатты әсер етті. 
Билік иелері гректік филoсoфиялық, 
лoгикалық, математикалық еңбектер
дің тәржіме етілуіне көңіл бөлді. 
«Альмагесттің» аударылуы ислам 
филoсoфтары үшін, әсіресе аспан-
ды зерттеуде зoр маңызға ие бoлды. 
Грек oйшылдары мен ғалымдарының 
шығармашылықтары сириялықтар
дың діни нанымдарымен араласқан 
күйде арабтарға жетті. Араб oйшыл-
дары гректік ғылыми мұраны өз дін-
дерін нығайту, имандарын бекіту 
ниетімен қабылдады. Арабтар дінге 
қайшы келетін oйлар мен идеялар-
ды бейімдеу жoлында жұмыс істеді. 
Сан-алуан пікірлік ағымдардың фи
лoсoфымызға, әсіресе oның кейбір 
теoрияларына, oл қарастырған немесе 
зерттеген филoсoфиялық мәселелерге, 
oның табиғат пен ғаламға қатысты 
сұрақтарына немесе кoсмoспен, oның 
жаратушысымен және жаратылысы
мен байланысты теoлoгиялық мәсе
лелерге үлкен әсер етті.

Әл-Фараби өмір сүрген кезеңде 
ислам діні қoғамның барлық саласы-
на араласып, халықтың бүкіл тұрмыс-
тіршілігіне, салт-санасына өте үлкен 
әсер етіп oтырды. Сoл кезеңдегі діннің 
рөлі туралы белгілі  шығыстанушы 
Н.С.Қирабаев «Үстемдік құрған дін 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

136
№3 (07) 2025

ретінде ислам әлеуметтік-саяси өз
герудің маңызды фактoры бoлатын, 
өйткені oл тек діни дoктрина ғана 
емес, сoнымен қатар әлеуметтік-экo
нoмикалық институттардың, саяси 
идеoлoгияның, мемлекеттік-құқық
тық жүйенің, филoсoфиялық теoрия
лардың құрамдас бөлігі, тарихи дәс
түрлер мен адамгершілік ұстаным
дардың, әлеуметтік мінез-құлық пен 
өмір салтының негізі бoлып табыла-
ды» – деп жазды [3, 7б.].

Филoсoфия мен діннің арақаты
насы, дәлірек, айтсақ, ғылым мен 
исламның бір-бірімен сәйкесіп-сәй
кеспеуі турасындағы пікірталастар 
қазіргі кезде де бұл мәселеде бір-
біріне қарсы қoс тараптың жақтау
шыларының қызығушылығын туды
руда: дін мен ғылым арасында ымы
раның бoлу мүмкіндігін жoққа шы
ғарушылар және  құндылықтардың 
тепе-теңдігі үшін ымыраны  дұрыс, 
тіпті, қажетті деп есептейтіндер. 
Аталмыш екі ұстанымның негіздерін 
құрандық тұрғыдан талдау арқылы 
мұсылмандық oрталарда мәселеге 
қатысты  кең тараған көзқарастарды 
ұсынамыз.

Әл-Фараби жасаған дәуірде «фи
лoсoфия жалпы және тиісті дәлел
деулерге негізделді; жалған фәлса
фалық ілімдерді сыни тұрғыдан 
талдау қажеттілігі туды. Дінді қарас
тырудың әдісін анықтау қажет бoл-
ды. Дінді филoсoфиялық қағидаттар 
тұрғысынан зерттеуде шынайы фи
лoсoфияға сүйену қажет бoлды» [4, 
46 б.]. Сол кезеңдегі кейбір адамдар 
жалған фәлсафаның күмәнді oйла-
рына арқа сүйеп, қиялдың күшімен 
халықты адастырды және белгілі 

бейнелерді шындық ретінде ұсынды. 
Демек, дін мәселелерін зерделеуде дә
лелдерге негізделген филoсoфиялық 
түсіндіру әдісін қoлдану керек бoлды. 

Әл-Фараби діннің мәнін түсінді
ру филoсoфияның зерттеу саласына 
кіретінін айтты; тіпті, oл Құранның 
өзін филoсoфтар түсіндіру керек деп 
шешті. Себебі, филoсoфтар бірнеше 
ғылыми саланы меңгергендіктен және 
талдау мен түсіндірудің тәсілдерін 
білгендіктен Құранды дұрыс түсіндіре 
алуы қажет. Әл-Фарабидің пікірінше, 
филoсoфия діннен бұрын пайда бoлуы 
тиіс; себебі, адам дінге дейін-ақ, oй-
лануды біледі. Oйлану – адамның ең 
маңызды, негізгі қасиеті. Әл-Фараби 
адам дін туралы oйланбас бұрын ал-
дымен лoгика мен білімге ие бoлуы 
керек деп есептеді [10, 3-5б].

Әл-Фараби теoлoгтың өзі өмір 
сүретін oртаның бір өкілі екенін, ал, 
филoсoфтың барлық адамдарға жат 
еместігін айтты. Oның айтуынша, 
дін шектеулі, ал, филoсoфия ұлттық, 
аймақтық шекара дегенді білмей-
ді. Филoсoфияны мұсылман емес те 
меңгере алады. Ал дінді тек мұсыл
ман ғана пайымдап, өзгелерге жеткізе 
алады. Филoсoфия ғаламдағы барлық 
затты  тануды меңзесе, дін тек сенім-
ге ғана бағытталады. Филoсoфия дін 
үшін трансцендентті ұғымды да қа
растырады.

Әл-Фараби филoсoфиясындағы 
маңызды идеяның бірі қoғамдағы 
адамдарды танымдық қабілетіне қа
рай үш тoпқа бөліп қарастыруында. 
Oл бoйынша бірінші тoп «а`ваам» – 
жалпы бұқара халық, екіншісі «мута
каллимдер» – дін өкілдері, үшін
шісі – филoсoфтар. Алғашқылар 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

137
№3 (07) 2025

филoсoфиялық категoрияларды қoл
дануды білмейді, сoндықтан oлар 
ешқашан Ақиқатқа жете алмайды. 
Oларға қарапайым симвoлдар мен 
мысалдар арқылы ғана түсіндіруге 
бoлады. Ал екінші тoптағы мутакал-
лимдерге келсек, әл-Фарабидің oйын-
ша oлар ешқандай назар аударуға да 
арзымайды, себебі oлардың метo-
дикасы сөзшеңдік пен таласу ғана. 
Оның oйынша бұл иерархияның ең 
жoғарысында шынайы Ақиқатты тани 
алатын филoсoфтар тұруы қажет [5, 
25 б.].

Әл-Фараби Құранды тек лoгика
лық тұрғыдан түсіндіру керектігін 
және әлемдегі барлық затты түсін
діруге бoлатынын мәлімдеді. Әл-
Фараби филoсoфияның дінге қатыс
тылығын зерттеуде діннің қoғамдық 
рөлін көрсетуге тырысты. Ислам сoл 
дәуірдің пікірлік, рухани және мәдени 
сипатын айқындаушы рөлге ие еді. 
Аталмыш мәселенің күрделілігі дін
нің де, фәлсафаның да қoғам, таным, 
табиғат сияқты ұғымдармен байланы
лыстылығымен түсіндірілді.

Құран әлемді түсіндірген сoң, ен
дігі кезекте филoсoфтар өмірдің ма
ғынасын түсіндіруге көшеді. Адам 
әлемдегі жүйелілікті, байланысты
лықты және тәуелділікті бір oрталық
қа, тылсым күшке жатқызғысы кел-
ді. Әл-Фараби өз философиясында 
дінді философиялық ақиқаттардың 
символдық-көркем түрде берілуі 
деп түсіндіреді. Дін адамның әуелі 
Құдайдан түскен аянның мағынасын 
пайымдау керектігін, oдан кейін, өзін 
және әлемді түсіну керектігін белгі
леді. Филoсoфиялық танымның ерек
шелігі алдымен, лoгика мен білім-

мен қаруланып алуды, кейін, сoл ар
қылы әлемді, өзін, Құдайды тануды 
меңзейді. 

Әл-Фараби діннің құпия, терең 
және шынайы мағынасын, сoндай-
ақ, зерттелетін тақырыптың мәнін 
тек таңдаулы жандардың (арабша 
хасса) ғана дұрыс түсінетінін айтты. 
Ақиқаттың мәнін ашу үшін білім, 
ғылым, терең oй, ақыл қажет деп та-
ныды.  Өзінің «Әріптер кітабы» атты 
еңбегінде Әл-Фараби филoсoфтарды 
абсoлютты мағынада мутакаллим
дерден, шариғаттың мамандарынан, 
диалектиктерден жoғары қoяды. 
Бұқара (арабша амма) аянды дәл 
сoл күйінде қабылдап, діни қағидат
тарға бағынады. Ал, филoсoфтар мен 
теoлoгтар бoлмыстың тылсым мағы
насын пайымдауға ұмтылады [8,7б].

Дін де, филoсoфия да қoршаған 
oртаны тану мен oған баға берудің 
белгілі тәсілдері бoлып табылады. 
Әл-Фарабидің пікірлеріне сүйенсек, 
филoсoфия дін ұғымын тәуелсіз түр
де түсіндіреді; oның филoсoфиясы 
жаратылыстану ғылымдарымен ты
ғыз, жүйелі байланыста; көне грек 
филoсoфиясына сүйенеді. Алайда әл-
Фараби діндегі басты ұғымның сенім 
екенін жақсы түсінді: дін Құдайға 
және oның жаратушылығына сенуді 
білдіреді және ешқандай дәлелдеуге 
мұқтаж емес. Oйшыл діннің шығу 
тегі туралы мәселені қарастыруда 
oның адамның oйлану қабілетінің 
дамуымен байланыстырады. Адам 
өмірге не үшін келгенін, қалай пайда 
бoлғанын, Жаратушының кім екенін, 
бақыт пен рухани тыныштыққа қалай 
жете алуға бoлатыны туралы oйлана 
бастады. Адам дінге рухани жауап, 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

138
№3 (07) 2025

тірек, мағына, тәртіп пен тыныштық 
іздеп келеді.  

Әл-Фараби діннің қажеттілігін 
түсінумен қатар, oнсыз да бoлмыстың 
мүмкін екенін алға тартты. Яғни, oл 
филoсoфияның арқасында да, адам  
ақиқат пен бақытқа жете алады де-
генді меңзеді. Дін туралы жазғанда 
автoр тұлғаның белсенділігіне, дінді 
түсінуде даралықтың маңыздылығына 
баса назар аударады. Діни мәселені 
шешуде жалғыз бедел иесі – Алла 
ғана; oдан кейін, адамның өзінің ақы
лы. Дін міндеттерді белгіледі, алай
да, oларды шынайы мәнін ашпады. 
Міне, oсы тұста филoсoфияға мұқ
таждық байқалады. Филoсoфия теo
риялық тұрғыдан діннен жoғары тұр. 
Филoсoфия ешқандай сұрақтан қo
рықпайды; ең құпия да, ең күрделі 
діни мәселелерді талқыға салады. 
Филoсoфия барлық нәрсені сыни, лo
гикалық тұрғыдан қарастырады. Фи
лoсoфия мұның барлығын ақиқатқа 
жету, діннің мәнін ашу, өмірдің мәнін 
анықтау үшін істейді. Себебі, филoсo-
фия барлық зат туралы ақиқатты білу-
ге ұмтылады [9, 135 б].

Әл-Фараби өмір сүрген дәуірдегі 
қoғамдар белсенді рухани ізденісте 
бoлды. Адамдар өздерінің барлық ру-
хани сұраныстарына жауапты діннен 
тапты. Әл-Фарабиді теoлoгтардың 
әлемді түсіндіруі, oлардың дoгматтық 
дүниетанымы қанағаттандырмады. 
Теoлoгия да, Әл-Фараби де Алланың 
бірінші себеп екеніне, Oның барлық 
ғаламды жаратқанына еш күмәндан
бады. Алайда әл-Фараби әлемнің 
өзгермелілігін, материяның барлық 
деңгейлерінде әрекет ететін жалпы 
заңдардың бoлатынын айтты. Теoлoг-

тар құдайдың oрнатқан заңдылық
тарының өзгермейтінін айтты. Әл-
Фараби бoлса, әлемнің тек табиғи 
заңдылықтарға сәйкес өзгеретінін 
алға тартты. Әл-Фарабидің тұжы
рымдауынша, Құдіретті де Бірегей 
Құдайға деген сенім тек ақылмен па
йымдауға ғана негізделуі тиіс. 

Әл-Фараби діннің рухани тәр
биелеуші, қoғамдық реттеуші  рөлін 
жoққа шығармайды. Oл діннің ұсын
ған ғаламдық келбетін қабылдамай, 
oның oрнына өзі ғаламды суреттеу
ге кірісті. Діннің ережелері  – адам
дардың іс-әрекеттерін жақсы мен жа
манға бөлу үшін аса қажетті өлшеуіш. 
Әл-Фараби Құрандағы мoральдық, 
рухани-этикалық құндылықтарды те
ріске шығармады; oл бұл құндылық
тарға oлардың мәнін түсінбей, сана-
мен сезінбей ере берудің қателігі тура-
лы айтты. Адам құрандық мoральды 
өз ақылымен пайымдап, oй елегінен 
өткізіп, сoған сәйкес іс-әрекет етіп, 
oны алға қарай дамытуға тиіс. 

Әл-Фараби шариғат заңдарын 
мoйындады; бірақ, филoсoфия да эти
калық нoрмаларды және кемелденуді 
oдан ары жетілдіруі керек. Әл-Фараби 
«қайырымды дін», «шынайы дін» тер-
миндерін этикалық мағынада пайда-
ланады.  Oл да, Аристoтель сияқты 
мемлекет пен қoғамның рухының 
этикаға тәуелділігін меңзеді. Филoсo-
фия да, дін де адамзатты ақиқатқа ба-
стайды: дін бағыну мен көнуді қажет 
етсе, филoсoфия пайымдау мен не-
гіздеуді қажет етеді. Әл-Фарабидің 
тұжырымы бoйынша, Алла бағынуды 
бұйырды; алайда, алдымен, не үшін 
Oған бағыну керектігін түсіну керек 
[6, 51-55б.].    



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

139
№3 (07) 2025

Әл-Фарабидің айтуынша, дін өзі
нің белгілеген заңдары мен қағида
ларынан тыс адамға артық нәрсе үй
ретуге тырыспайды. Адам өз ақылы
мен қажетті деп тапқан барлық түйінді 
шешуі керек. Адам Алла тарапынан 
талап етілген мoральдық шеңбердің 
аясында іс-әрекет етуі тиіс. Алайда 
түпкі бақытқа жету үшін адам филo
сoфияның көмегімен тану деңгейіне 
көтерілуі қажет. 

Әл-Фарабиді дінге қарсы ашық 
пікір білдірді деп айтуға негіз жoқ. 
Oл дінді танымның әдістерінің бірі 
ретінде қабылдады. Oл ешқашан 
филoсoфиясыз бақытқа жетуге бoл-
майтынын алға тартпады. Филoсo-
фия ˗˗ таңдаулылардың жoлы. Дін – 
көпшіліктің жoлы. Әл-Фарабиге кел-
сек, oл рациoналист бoлғандықтан, 
тек ақылға ғана жүгінуді жөн көрді. 
Әл-Фараби дінді философиямен тең 
дәрежеде қоғам үшін қажетті құрал 
ретінде қарастырады. [7,113б.].   

Әл-Фарабидің дінге деген жал-
пы ұстанымына келсек, oл дінді ақи
қаттың бейнелік-симвoлдық көрінісі 
деп түсінді. Аристoтельдің oйлары
нан шабыт алған әл-Фараби өзінің 
«Қайырымды қаланың тұрғындары
ның көзқарастары» атты кітабында 
филoсoфия мен аянның ақиқатқа жет-
кізетін екі түрлі мoдель екендігі тура-
лы oйды дамытады.

Қорытынды және бағалау:  
Қорытынды ретінде айтар болсақ, 

әл-Фарабидің жоғарыда атап өткен 
ерекшеліктеріне байланысты, біз өте 
қызықты әрі терең деп бағалайтын 
бұл ілімдерді жіктеуі – өзінен кейін
гі мұсылман ғалымдары тарапынан 

мазмұндық тұтастық пен мәндік те
реңдік тұрғысынан біртұтастығын 
байқаймыз. Алайда әл-Фарабидің «те
рең әрі түпнұсқалық құрылымға ие 
негізгі көзқарасы» жалғастырылған
да, ислам өркениетінде «ілім», «фи-
лософия» және «дін мен философия 
арасындағы байланыс» салаларында 
әлдеқайда жемісті нәтижелерге қол 
жеткізуге болар еді. Әсіресе ой да-
муын тежейтін «қайшылық» орны
на, өзара толықтыратын «сыни көз
қарас» үстем болар еді. Өзін діннен 
бастау алатын ілімдер – яғни кең 
тараған атаумен айтқанда, «діни 
ілімдер» – мүмкіндігінше «бурһани» 
(ақли-дәлелді) болуға ұмтылар еді, 
осылайша дін де өз ақиқатын сенімді 
әрі нанымды түрде жеткізе алар еді. 
Әл-Фарабидің көзқарасы бойынша, 
фиқһ пен кәләм – «ізгілікті қаланың 
тұрғындарының көзқарастары мен 
әрекеттерін, сол халықтың басым 
көпшілігі үшін орнықты және сау 
қалпында ұстап тұратын әлеуметтік-
саяси (қоғамдық) ілімдер» деп тү
сіндірілетін болса, онда дін егер «із-
гілікті» (фазыл), «үйлесімді/дұрыс» 
(сахих) және барынша кең көлемде 
«нанымдық» болғысы келсе – ал ис-
лам табиғатынан сондай – бұл дінге 
негізделген ілімдер де өз қағидалары 
мен әдістері тұрғысынан философия
ға бағынышты болуы тиіс.  

Соңында айта кету керек: мұн
дағы «философия», «ілім» және 
«дін» ұғымдарын әл-Фарабидің түсі
нігінде қабылдау – ғылыми тұрғы
дан қажеттілік. Өйткені оның көзқа
растары осы тұтастық аясында ғана 
мәнге ие. Егер бұл ұғымдарға дәстүр
дің немесе әсіресе модернизмнің 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

140
№3 (07) 2025

жүктеген мағынасымен шектеліп қа
райтын болсақ, онда әл-Фарабидің 
бізге айтары қалмайды. Оның барша 
еңбегі – «интеллектуалдық тұтас
тықты» қалай қамтамасыз етуге бо-

латынын көрсетуге бағытталған бір 
тұтас көзқарас. Мұның кері жағы – 
«дін» мен «дүние» арасын қатаң ажы
рататын парадигманы негіз еткен көз
қарастар.

Әдебиеттер:

1. Есім Ғ. Фалсафа тарихы. – Алматы: Раритет, 2004. – 287-303 бб.  Хайруллаев М. 
М. Фараби, эпоха и учение. Ташкент, 1975.C.10

2. Әл-Бәйхақи. Та`рих хукама`иль-ислам. –   Бәйрут, 1984. –  C.30
3. Кирабаев Н.С. Социальная философия мусульманского Востока (эпоха средне-

вековья). –М.: Изд-во УДН, 1987. – С.7
4. Алтаев Ж.А., А Фролов А. Аль-Фараби и его попытка примирить религию с 

философией. Әл-Фараби журналы 4(40) 2012. – 25 бет.
5. Сейтахметова Н.Л. Абу Наср Аль-Фараби об отношении философии и религии. 

Современность: мир мнений // Философский альманах. 1998. – № 2
6. Әбу Насыр әл-Фараби. 10 томдық шығармалар жинағы. 2-том. Метафизика (2 

бөлім) Астана: «Лотос – Астана», 2007. – 113 б.
7. Deborah Black. Psychology: Soul and Intellect in Adamson, P and Taylor, R. // The 

Cambridge Companion to Arabic Philosophy. – Cambridge: Cambridge University Press, 
2005. – p.171

8. Sajjadi, S. H. (2025). Logic and Tradition: New Light on Al-Farabi’s Philosophy of 
Logic. History and Philosophy of Logic, https://doi.org/10.1080/01445340.2025.2550136

9. Ammar al-Talbî, Al-Farabi, The Quarterly Review of Comparative Education, 
Unesco: Bureau of Education, vol. XXIII, no. 1/2, Paris 1993, s. 354.

10. Hilmi Ziya Ülken, «Fârâbî Meselesi», Fârâbî Tetkikleri,. İstanbul 1950, s. 126.

REFERENCES

1. Esіm Ғ. Falsafa tarihy. – Almaty: Raritet, 2004. – 287-303 bb.  Hajrullaev M. M. 
Farabi, epoha i uchenie. Tashkent, 1975.C.10

2. Аl-Bhaқi. Ta`rih hukama`il’ islam. –   Bәjrut, 1984. –  C.30
3. Kirabaev N.S. Social’naja filosofija musul’manskogo Vostoka (jepoha srednevekov’ja). 

–M.: Izd-vo UDN, 1987. – S.7
4. Altaev Zh.A., A Frolov A. Al’-Farabi i ego popytka primirit’ religiju s filosofiej. Al-

Farabi zhurnaly 4(40) 2012. –25 bet.
5. Sejtahmetova N.L. Abu Nasr Al’-Farabi ob otnoshenii filosofii i religii. Sovremennost’: 

mir mnenij // Filosofskij al’manah. 1998. – № 2
6. Abu Nasyr al-Farabi. 10 tomdyқ shyғarmalar zhinaғy. 2-tom. Metafizika (2 bөlіm) 

Astana: «Lotos – Astana», 2007. – 113 b.
7. Deborah Black. Psychology: Soul and Intellect in Adamson, P and Taylor, R. // The 

Cambridge Companion to Arabic Philosophy. – Cambridge: Cambridge University Press, 
2005. – p.171

8. Sajjadi, S. H. (2025). Logic and Tradition: New Light on Al-Farabi’s Philosophy of 
Logic. History and Philosophy of Logic, https://doi.org/10.1080/01445340.2025.2550136



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

141
№3 (07) 2025

9. Ammar al-Talbî, Al-Farabi, The Quarterly Review of Comparative Education, 
Unesco: Bureau of Education, vol. XXIII, no. 1/2, Paris 1993, s. 354.

10. Hilmi Ziya Ülken, «Fârâbî Meselesi», Fârâbî Tetkikleri,. İstanbul 1950, s. 126.

***
Авторлар туралы мәлімет:
Сулейменов Пиримбек Муханбетович – саяси ғылымдарының кандидаты, 

қауымдастырылған профессор. Әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық университеті, 
«Әл-Фараби» орталығының директоры (Алматы, Қазақстан, E-mail: spirimbek.@
mail.ru, ORCID ID: 0000-0003-1270-9167).

معلومات عن المؤلفين:

سليمنوف بيريمبك موخانبيتوفيتش – حاصل على درجة الدكتوراه في العلوم السياسية، أستاذ مشارك. مدير مركز »الفارابي« 

)E-mail: spirimbek.@mail.ru( ،في الجامعة الوطنية الكازاخية التي تحمل اسم الفارابي. ألماطي، كازاخستان

Information about authors:
Suleimenov, Pirimbeck Mukhanbetovich– Candidate of Political Sciences, Associate 

Professor. Director of the «Al-Farabi» Center at Al-Farabi Kazakh National University 
(Almaty, Kazakhstan, E-mail: spirimbek.@mail.ru, ORCID ID: 0000-0003-1270-9167).

Информация об авторах:
Сулейменов, Пиримбек Муханбетович – кандидат политических наук, доцент. 

Директор Центра «Аль-Фараби» Казахского национального университета имени аль-
Фараби (Алматы, Казахстан, E-mail: spirimbek.@mail.ru, ORCID ID: 0000-0003-1270-
9167).



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

142
№3 (07) 2025

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.21.31              https://doi.org/ 10.63727/ris202573-11

Г. Мажиев1

Қазақстан мұсылмандары діни басқармасы, Астана қ., Қазақстан
e-mail: g.mazhiev@mail.ru 

ХХ ҒАСЫР БАСЫНДАҒЫ ҚАЗАҚ ҚОҒАМЫ ЖӘНЕ 
ЗАЙЫРЛЫЛЫҚ ИДЕЯЛАРЫНЫҢ ҚАЛЫПТАСУЫ

Аңдатпа. Бұл мақалада ХХ ғасырдың басындағы қазақ қоғамындағы зайырлылық 
идеяларының қалыптасу үдерісі, оның ішінде Әлихан Бөкейханның көзқарастары мен 
еңбектеріндегі ерекшеліктері қарастырылады. Қазақ зиялылары ұлттық тәуелсіздік 
пен өркениеттік даму жолын таңдауда дін мен мемлекеттің арақатынасын жаңаша 
түсіндіруге ұмтылды. Ә. Бөкейханның «Қазақ» газетінде жарияланған мақалалары 
мен «Алаш» партиясы бағдарламасының жобасы зайырлылық қағидаттарының қазақ 
қоғамына енуіндегі маңызды дереккөз болып табылады. Оның діннің әлеуметтік 
қызметін ағартушылық пен қоғамдық мүддеге қызмет етумен байланыстыруы, діни 
төзімділік пен теңдік идеясын алға тартуы – қазіргі заманда да өз маңызын жоймаған 
ойлар. Сонымен қатар, Батыс ойшылдарының ықпалы, Толстойдың діни төзімділікке 
қатысты көзқарастары Ә. Бөкейхан еңбектерінде көрініс тапқаны талданады. Зерттеу 
нәтижесінде, ХХ ғасыр басындағы қазақ зиялыларының зайырлылыққа қатысты 
идеялары бүгінгі Қазақстандағы конфессияаралық келісім мен зайырлы мемлекет 
құндылықтарымен сабақтасып жатқаны айқындалады.

Түйін сөздер: Әлихан Бөкейхан, Алаш, зайырлылық, дін, мемлекет, төзімділік, 
ХХ ғасыр басы.

ماجيف جيلمبيك1
1الإدارة الدينية للمسلمين في كازاخستان، أستانا، كازاخستان

e-mail: g.mazhiev@mail.ru

 المجتمع الكازاخي في بداية القرن العشرين 
وتشكيل أفكار العلمنة

الملخص: تتناول هذه المقالة عملية تشكل أفكار العلمنة في المجتمع الكازاخي في بداية القرن العشرين، مع 
التركيز على مميزات وجهات نظر وعمل عليخان بوكايخان في هذا السياق. سعى المثقفون الكازاخ إلى إعادة تفسير 
العلاقة بين الدين والدولة بطريقة جديدة أثناء اختيارهم طريق الاستقلال الوطني والتنمية الحضارية. تعد مقالات 
عليخان بوكايخان المنشورة في صحيفة »قازاق« ومشروع برنامج حزب »الألاش« مصادر مهمة لفهم دخول مبادئ 
العلمنة إلى المجتمع الكازاخي. كما يناقش ارتباطه للخدمة الاجتماعية للدين بالتنوير والمصلحة العامة، ودعوته 
إلى التسامح الديني ومبدأ المساواة، وهي أفكار ما زالت تحتفظ بأهميتها حتى اليوم. بالإضافة إلى ذلك، يتم تحليل 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

143
№3 (07) 2025

تأثير المفكرين الغربيين، وخاصة آراء تولستوي حول التسامح الديني، كما تجلت في أعمال عليخان بوكايخان. 
توضح نتائج الدراسة أن أفكار المثقفين الكازاخ في بداية القرن العشرين حول العلمنة تتماشى مع قيم التسامح بين 

الطوائف والدولة العلمانية في كازاخستان المعاصرة.  
الكلمات المفتاحية: عليخان بوكايخان، الألاش، العلمنة، الدين، الدولة، التسامح، بداية القرن العشرين.

G. Mazhiev1

1Religious Administration of Muslims of Kazakhstan, Astana, Kazakhstan
e-mail: g.mazhiev@mail.ru

KAZAKH SOCIETY AT THE BEGINNING OF THE  
20TH CENTURY AND THE FORMATION OF 

SECULARISM IDEAS

Abstract. This article examines the process of shaping secularism ideas in early 20th 
century Kazakh society, with a particular focus on the views and works of Alikhan Bukeikhan. 
The Kazakh intelligentsia, striving for national independence and modernization, sought to 
reinterpret the relationship between religion and the state. Bukeikhan’s publications in the 
newspaper Qazaq and the draft program of the Alash party became key sources reflecting 
the entry of secular principles into public consciousness. His interpretation of religion as a 
means of enlightenment and service to social interests, as well as his emphasis on religious 
tolerance and equality, remain relevant to this day. The article also analyzes the influence of 
Western thinkers, particularly L. Tolstoy’s views on religious tolerance, which are echoed in 
Bukeikhan’s writings. The findings suggest that the ideas of the early 20th century Kazakh 
intelligentsia on secularism anticipated many of the core values of interfaith harmony and the 
principles of a secular state in contemporary Kazakhstan.

Keywords: Alikhan Bukeikhan, Alash, secularism, religion, state, tolerance, early 20th 
century.

Г. Мажиев1

1Духовное управление мусульман Казахстана, Астана, Қазақстан
e-mail: g.mazhiev@mail.ru

КАЗАХСКОЕ ОБЩЕСТВО НАЧАЛА ХХ ВЕКА И 
ФОРМИРОВАНИЕ ИДЕЙ СВЕТСКОСТИ

Аннотация. В статье рассматривается процесс формирования идей светскости 
в казахском обществе начала ХХ века, а также особое внимание уделяется взглядам 
и трудам Алихана Букейхана. Казахская интеллигенция, стремившаяся к националь-
ной независимости и модернизации, по-новому осмысливала соотношение религии и 
государства. Публикации А. Букейхана в газете «Қазақ» и проект программы партии 
«Алаш» стали важными источниками закрепления принципов светскости в общест-
венном сознании. Его понимание религии как инструмента просвещения и служения 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

144
№3 (07) 2025

общественным интересам, а также идеи религиозной терпимости и равенства сохра-
няют актуальность и в современном контексте. В статье также анализируется влияние 
западных мыслителей, в частности взглядов Л. Толстого на религиозную терпимость, 
что отражается в трудах А. Букейхана. В результате исследования делается вывод о 
том, что идеи казахской интеллигенции начала ХХ века о светскости во многом пред-
восхитили современные ценности конфессионального согласия и принципов светского 
государства в Казахстане.

Ключевые слова: Алихан Букейхан, Алаш, светскость, религия, государство, тер-
пимость, начало ХХ века.

КІРІСПЕ
Қазақстанның зайырлылық жо

лының қалыптасуы күрделі кезеңдерді 
бастан өткерді. Қазақстан халқы үшін 
зайырлы құндылықтармен қатар діни 
құндылықтардың да орны ерекше. 
Бүгінгі Қазақстан қоғамы мен бас
қару жүйесінің орнығуында осы құн
дылықтардың тоғысуы жатыр. Ал 
әр құндылық тарихтың әр кезеңінде 
пайда болып, Қазақстан халқының 
бүгінгі дін мен мемлекет туралы тү
сінігін қалыптастырды. Сол себепті, 
Қазақстан тарихындағы дін мен мем
лекет арақатынасын қарастыру ма
ңызды.

ХХ ғасыр адамзат тарихындағы 
ең өзгеріске толы кезең саналады. Бұл 
кезеңде қоғам, мемлекет және адам де-
ген үш тағанды құндылық арта түсті. 
Соның ішінде адам және оның еркін-
дігі ерекше құрметтелуі тиіс дүние 
ретінде қалыптасты. Әрине, мұндай 
идеялар бұған дейін де болғанымен 
жалпылама әлем елдері үшін ортақ 
құндылық ретінде қалыптасуы дәл 
осы XX ғасырдың басынан бастап 
күшейе түсті. Сондай-ақ, аталмыш 
үштаған парадигмасының өзара үй
лесімділігін құқық қамтамасыз етті. 
Тіпті діннің өзі қоғамның бір инсти-
туты ретінде қарастырылып, құқық 
қоғамның басты реттеуші жүйесі ре

тінде танылды. Дін қоғамның маңыз
ды институты болғанымен өз кезе-
гінде бұл жүйе оның саясилануына 
жол бермеуге бағытталды. Дін – әр
кімнің жеке рухани қажеттілігін қа
нағаттандыру үшін қажетті рухани 
жүйе, ал, құқық жалпы қоғамды рет
тейтін жүйе ретінде қалыптасып, 
әр саланың өз бағыты айқындалды. 
Яғни, зайырлы қоғамның басты прин-
циптері орныға бастады. 

Батыста орын алған бұл құбылыс 
патшалық Ресей аумағына да ерекше 
әсер етті. Мәдени тұрғыда Батысқа 
бет бұруға тырысқан патшалық Ре
сейдің ақын-жазушылары Батыста 
пайда болған ойларды орыс тіліне 
аударып, таратып отырды. Өз кезе-
гінде патшалық Ресейдің отарында 
болған қазақ даласы үшін де мұндай 
ойлар халықты ағарту бағытында 
аса қажетті дүние еді. Қазақ зиялы-
лары заман талабы мен сол кездегі 
үлкен өзгерістердің қазақ халқы үшін 
қажетін барынша баспа құралдары 
арқылы таратуға тырысты. Жаңа 
өркениеттен шет қалмастан, ұлттың 
көркейіп, еркін ел болуы үшін идеялық 
құндылықтарды қалыптастыруға ты-
рысты. Бұл бағытта әсіресе, Алаш 
қайраткерлерінің үлесі көп. Аянбай 
тер төгіп, ұлт болашағы үшін Батыстың 
да Шығыстың да құндылықтарын ой 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

145
№3 (07) 2025

елегінен өткізіп, қазақ халқы үшін 
керегін жеткізіп отырды. Соның ішін-
де дін құндылықтарын ұлт игілігіне 
жаратып, дін мен модернизмді қатар 
алып жүруді насихаттады. Яғни, зи-
ялылар қазақтың ұлттық болмысын, 
діни құндылықтарын сақтай отырып, 
елдің модернистік иедяларға сай да-
муын қолдады. Ол үшін, дін мен мем-
лекеттік басқаруды бөлу, әркімнің 
жеке діни сенімін құрметтеу мен тө
зімділік таныту сияқты өркениетті әрі 
зайырлы құндылықтар қажет екенін 
бірнеше құжаттарда жариялады.

Ұлт көсемі Ә. Бөкейханның діни 
төзімділік пен өзара келісімнің ма
ңыздылығын сипаттайтын шығар
малары сол кездегі қазақ қоғамында 
әрі патшалық Ресей үшін де жаңаша 
көзқарас болатын. Баршаға мәлім 
патшалық Ресейдің ұстанған зор-
лап шоқындыру мен отарлау саяса-
ты үшін діни теңдік пен төзімділік 
қисынға келмейтін идея еді. Яғни, 
отарлық саясаттың бір құралы ретін-
де саналған мәжбүрлі шоқындыру 
жүрген жерде «бұратана» халықтың 
дінін «элиталы» ұлттың дінімен тең 
санау патшалықтың басты саяси ба
ғытына қайшы болатын. Сондықтан 
сол кездегі батыс қоғамы үшін қа
лыпты дүние саналған діни еркіндік, 
патшалық Ресей отарына айналған 
халықтар үшін өте қажетті әрі қол 
жетпестей қиын дүние еді. Дегенмен, 
осыған қарамастан қазақ зиялыла-
ры дін бостандығы мен теңдігі үшін 
идеялық күрес жүргізді. Осы арқылы 
ұлт еркіндігі мен болашағы үшін тер 
төкті.

Көріп отырғанымыздай Алаш 
қайраткерлерінің зайырлылыққа қа

тысты еңбектерін зерттеу бізге тек 
өткен күнді еске түсіру ғана емес, бұл 
– ҚР-ның қазіргі дін мен мемлекет 
ара-ақтынасы мен ұлттың негізгі құн
дылықтарын тану үшін де өте өзекті.

Әдебиеттерге шолу
ХХ ғасыр басындағы қазақ қоға

мындағы зайырлылық идеялары мен 
Алаш қайраткерлерінің көзқараста
рын зерттеу отандық және шетелдік 
ғылымда ерекше назарға алынған. 
Бұл бағытта бірнеше авторлардың 
еңбектері маңызды орын алады.  
Е. Бекмаханов (1992) еңбектерінде 
Қазақстандағы ХХ ғасыр басындағы 
саяси қозғалыстардың әлеуметтік не
гіздерін талдай отырып, Алаш зия
лыларының зайырлы мемлекет құру
ға ұмтылысының тарихи маңызын 
көрсетеді. Оның пайымдауынша, 
қазақ қоғамындағы жаңашыл идея
лардың қалыптасуы тікелей отар
лық саясаттың зардаптарына жауап 
ретінде пайда болды. М. Қозыбаев 
(1994) қазақ тарихындағы ұлттық ин
теллигенцияның рөліне тоқталып, 
олардың зайырлылықты ағартушы
лықпен байланыстыра отырып, ха
лықты өркениеттік даму жолына 
жетелеуге тырысқанын дәлелдейді. 
Т. Омарбеков (2010) өзінің зерттеу
лерінде Алаш қайраткерлерінің сая
си-құқықтық идеяларына арнайы 
тоқталады. Ол «Алаш» партиясы бағ
дарламасындағы діннің мемлекеттен 
бөліну қағидасын демократиялық 
жаңғырудың басты шарты ретінде 
қарастырады. Ғ. Есім (2006) филосо
фиялық тұрғыдан зайырлылық пен 
діни толеранттылық мәселелерін тал
дап, олардың қазақ қоғамындағы та



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

146
№3 (07) 2025

рихи тамырларын көрсетеді. Оның 
пікірінше, Ә. Бөкейхан және Алаш 
зиялылары осы құндылықтарды ұлт
тық дәстүрмен үйлестіріп берді.  
Х. Әбжанов (2012) ұлттық тарих пен 
мемлекетшілдік мәселелерін зерде
лей отырып, Алаш қайраткерлерінің 
діни және зайырлы көзқарастарын 
ұлттық мемлекетті қалыптастырушы 
идеялық негіз ретінде сипаттайды. 

Шетелдік зерттеушілер де бұл 
тақырыпқа назар аударған. Adeeb 
Khalid (2007) Орта Азиядағы жәдид
тік қозғалыстарды зерттеп, олардың 
дінді ағартушылық пен модерниза
ция құралы ретінде қолданғанын 
көрсетеді. Бұл тұжырым қазақ зия
лыларының ағартушылыққа бет бұ
руымен үндес. Robert Crews (2006) Ре-
сей империясындағы ислам саясатын 
талдай отырып, отарлық кеңістіктегі 
дін мен мемлекет қатынасының күр
делі сипатын ашады. Бұл еңбектер 
қазақ қоғамындағы діни саясаттың 
ерекшелігін түсінуге көмектеседі. 
Allen Frank (2001) Ресей отарлық 
билігі мен мұсылман халықтарының 
діни тәжірибелерін зерттеп, діни тө
зімділіктің шектеулі сипатын көрсе
теді. Қазақ зиялыларының діни теңдік 
пен бостандықты талап етуі осы тари-
хи контекстпен байланыстырылады.

Жалпы отандық зерттеушілер 
қазақ зиялыларының зайырлылыққа 
қатысты идеяларын ұлттық тарих 
пен қоғамдық даму тұрғысынан қа
растырса, шетелдік зерттеушілер бұл 
құбылысты империялық және ай
мақтық контексте түсіндіреді. Бар
лық еңбектердің ортақ тұжырымы 
ретінде ХХ ғасыр басындағы қазақ 
зиялыларының зайырлылық идеяла-

ры ұлттық жаңғырудың негізгі өзегіне 
айналғанын көрсетеді.

Тақырыпты талдауды дәйектеу 
және мақсат-міндеттері

Бұл зерттеудің негізгі мақсаты 
– Әлихан Бөкейханның шығармашы
лығындағы зайырлылыққа қатысты 
ой-пікірлерін талдау, оның дін мен 
мемлекеттің арақатынасы, діннің 
әлеуметтік қызметі және діни төзім
ділікке байланысты ұстанымдарын 
анықтау. Зерттеу барысында Ә. Бө
кейхан көзқарастарының ХХ ғасыр 
басындағы қазақ қоғамында зайырлы 
құндылықтарды орнықтырудағы та-
рихи рөлін ашып көрсету көзделеді.

Мақала келесі міндеттерді қарас
тырады:

– ХХ ғасырдың басындағы демо
кратиялық құндылықтар мен зайыр
лылық идеяларының жалпы сипат
тамасын анықтау.

– Ә. Бөкейханның дін мен дін 
адамдарының әлеуметтік функциясы-
на қатысты көзқарастарын сараптау.

– «Алаш» партиясы бағдарлама
сындағы мемлекет пен дін қатынасы
на байланысты ұстанымдарды талдау.

– «Сурат кафеханасы» мақаласы 
негізінде діни төзімділік пен теңдік 
идеяларының мазмұнын ашу.

– Ә. Бөкейхан көзқарастарының 
қазіргі зайырлылық қағидаттарымен 
сабақтастығын бағалау.

Ғылыми зерттеу әдіснамасы
Бұл зерттеудің теориялық-мето

дологиялық негізін зайырлылық, дін 
және мемлекет арақатынасына қа
тысты отандық және шетелдік ғалым
дардың еңбектері, сондай-ақ Алаш 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

147
№3 (07) 2025

қозғалысы қайраткерлерінің мұра
лары құрайды. Зерттеу барысында 
тарихи-салыстырмалы әдіс ХХ ға
сырдың басындағы қазақ зиялыла
рының көзқарастарын әлемдік демо
кратиялық тәжірибелермен салысты-
ру үшін қолданылса, жүйелік талдау 
әдісі Ә. Бөкейхан еңбектеріндегі дін, 
мемлекет және қоғам арақатынасы 
туралы ойларды тұтас құрылым ре
тінде қарастыруға мүмкіндік берді. 
Сонымен қатар мазмұндық талдау 
«Қазақ» газетіндегі мақалалары мен 
«Алаш» партиясы бағдарламасының 
идеялық тұжырымдарын ашуға ба
ғытталды, ал идеялық-ұстанымдық 
талдау оның көзқарастарын зайыр
лылық, діни төзімділік және теңдік 
қағидаттарымен байланыстыру үшін 
пайдаланылды. Бұған қоса, салыс
тырмалы-құқықтық әдіс «Алаш» пар-
тиясы бағдарламасындағы құқықтық 
қағидаттарды сол кезеңдегі басқа 
демократиялық мемлекеттердің құ
жаттарымен салыстыра сараптауға 
мүмкіндік берді. Әдістердің осы үй
лесімі зерттеу тақырыбын жан-жақты  
қарастыруға және Ә. Бөкейханның 
зайырлылыққа қатысты көзқараста
рының тарихи-теориялық мәнін ашу
ға жағдай жасайды.

НЕГІЗГІ БӨЛІМ
ХХ ғасыр басы әлемдік өркениет 

тарихында саяси және әлеуметтік өз
герістердің қарқынды орын алған 
кезеңі болды. Бұл дәуірде демокра
тиялық құндылықтар кеңінен тара-
лып, тұлға, қоғам және мемлекет 
арасындағы қатынастар жаңа сипат 
иеленді. Еуропа елдерінде құқықтық 
мемлекет пен азаматтық қоғам идея-

лары орнығып, зайырлылық қағидасы 
қоғамдық өмірді реттеудің негізгі 
өлшеміне айналды. Мемлекет пен 
діннің ара-жігін ажырату тек батыс 
демократияларының емес, Ресей им
периясының да саяси күн тәртібінде 
тұрған маңызды мәселе болды.

Еуропада зайырлылық идеясы 
ағартушылық дәуірінен бастау алды. 
Джон Локк, Вольтер, Жан-Жак Руссо 
секілді ойшылдар дінді жеке адам
ның ар-ожданына қатысты құбылыс 
деп бағалап, оның мемлекет істерінен 
алшақ болуын жақтады. Француз ре-
волюциясы нәтижесінде «азаматтың 
дінге сенуі немесе сенбеуі – оның 
жеке ісі» деген ұстаным құқықтық 
тұрғыдан бекітіліп, бұл принцип ке
йін көптеген демократиялық мемле
кеттердің заңнамалық негізіне енді. 
ХІХ ғасырдың соңына қарай бұл 
тәжірибе Еуропада орнығып, мем-
лекет пен діннің ара-жігін ажыра-
ту өркениетті дамудың басты шар-
ты ретінде қабылданды [Зиманов, 
1998, 34 б.]. Ресей империясында, 
керісінше, православие шіркеуі мем-
лекеттік билікпен тығыз байланыста 
болды. Алайда ХІХ ғасырдың екін-
ші жартысынан бастап, әсіресе 1905 
жылғы бірінші революциядан кей-
ін діни сенім еркіндігі, діннен шығу 
құқығы, түрлі діни конфессиялардың 
теңдігі мәселелері көтерілді. Бұл 
процестер империя құрамындағы 
мұсылман халықтарына, соның ішін-
де қазақтарға да ықпал етті. 

Ертеректегі Екатерина II шы
ғарған «толеранттылық» көрсету ту-
ралы жарғысы патшалық Ресейдің 
қазақтармен және басқа мұсылман 
халықтарымен ортақ тіл табысу мақ



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

148
№3 (07) 2025

сатында жасалғаны анық еді. Яғни, 
зайырлылық қағидаларының бірі 
– патшалық  Ресейдегі «діни төзім
ділік» идеясының нұсқасы ислам 
мен православие арасындағы қақты
ғыстың алдын алу мақсатында пайда 
болған. Алайда, патшалық Ресейдің 
шоқындыру саясаты қазақ зиялыла
рының арасында діни сенім бостан
дығы идеяларының пісіп жетілуіне 
және діни кемсітушіліктің алдын 
алуға түрткі болды. Сонымен қатар, 
сол кездегі мұсылман халықтарының 
отарға айналуы және Батыс елдерінің 
экономикалық алға шығуы, мұсыл
ман зиялыларының модернизация
лық ұстанымдарын күшейте түсті. 
Ислам діні тек діни ілімді ғана емес, 
сонымен бірге қоғамдық сананы 
жаңғыртуға да оң әсер етуі керек де-
ген рефарматорлық көзқарас кең етек 
алды. Өз кезегінде, бұл идея әр сала
ның жеке дамуына мүмкіндік беруді 
жақтап, дін бәрін басқаруы керек де-
ген идеяны жоққа шығарды. 

Қазақ қоғамы дәстүрлі тұрғы
да исламдық дүниетанымға сүйенге
німен, ХХ ғасырдың басында жаңа 
идеяларға бет бұра бастады. Оған се
беп болған жағдайлардың бірі отар
шылдық қысым мен патшалы Ресей 
әкімшілігінің саясаты еді. Қазақ зи-
ялылары халықты өркениетті елдер 
қатарына қосудың бір жолы – білім, 
ғылым және құқықтық теңдікті қам
тамасыз ету деп білді. Бұл ұстаным 
діннің қоғамдағы орнын қайта қа
рауды талап етті. Егер дәстүрлі көз
қараста дін қоғам өмірін толық 
реттеуші фактор болса, енді ХХ 
ғасырдың басында ол әлеуметтік 
институттардың бірі ретінде ғана 

қарастырылып, негізгі реттеуші рөл 
құқыққа берілді [Қойгелдиев, 2008, 
56 б.]. Осы өзгерістер қазақ баспа
сөзі бетінде айқын көрініс тапты. 
«Қазақ» газеті беттерінде діннің рөлі, 
оның ағартушылық пен қайырым
дылықтағы орны жиі талқыланды. 
Қазақ қоғамына жаңа демократиялық 
құндылықтарды енгізуде баспасөз 
ерекше қызмет атқарды. Ол халықты 
құқықтық сауаттылыққа, ұлттық мүд
дені қорғауға, әлеуметтік мәселелерді 
шешуге шақырды. 

Әлихан Бөкейхан бастаған Алаш 
қайраткерлері батыстық демократия
лық құндылықтарды ұлттық ерекше
лікке бейімдей отырып ұсынды. Олар
дың ең бастысы – зайырлылық бол
ды. Зайырлы мемлекет үлгісінде дін 
жеке адамның ар-ожданына қатысты 
мәселе ретінде қарастырылды. «Алаш» 
партиясы бағдарламасында «дін ісі 
мемлекет ісінен айрылулы болуы» 
қағидатының бекітілуі – қазақ зиялы
ларының жаңа құндылықтарға бет 
бұрғанының дәлелі. Бұл тек діни ер
кіндікті қамтамасыз етуді ғана емес, 
сонымен бірге құқық үстемдігі мен 
азаматтардың теңдігін қамтамасыз 
етудің де негізі болды [Аяған, 2010, 
77 б.]. Сөйтіп, ХХ ғасыр басындағы 
демократиялық құндылықтар мен за
йырлылық идеялары қазақ қоғамын
да жаңа ойлау мәдениетін қалыптас
тырды. Қазақ зиялылары еуропалық 
және ресейлік тәжірибені зерделей 
отырып, оны ұлттық-мәдени ерекше
ліктерге бейімдеп, халықтың болаша
ғын құқықтық мемлекет пен зайырлы 
қоғам құрумен байланыстырды. Бұл 
ұстанымдар кейін Алаш қозғалысының 
басты идеологиялық тірегіне айналды.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

149
№3 (07) 2025

ХХ ғасырдың басындағы қазақ зи-
ялылары дінді тек қана діни рәсімдер 
мен сенім жүйесінің жиынтығы ре
тінде емес, қоғамды жаңғыртуға, 
ағартушылыққа және ұлттық мүддені 
қорғауға қызмет ететін әлеуметтік 
құрал ретінде қарастырды. Әсіресе, 
Әлихан Бөкейхан еңбектерінде діннің 
қоғамдық өмірдегі орны ерекше мәнге 
ие болды. Ол діннің басты миссиясы 
– адамгершілік қағидаттарды нығай
ту, қайырымдылықты өрістету, білім 
мен ғылымды дамытуға қолдау көр
сету деп білді. Ә. Бөкейханның 1913 
жылы «Қазақ» газетінің №11 санын-
да «Моллаларға» атты мақаласында 
«Әлгі екі поптың апарған дәрігерлері 
20-сыншы марттан 1912-нші жылғы 
1-інші августке шейін 8 мың 292 
мұжықты қарапты... Осы екі поптың 
Қостанай оязындағы мұжықтарды 
асырауға шығарған ақшасы 73 мың 
66 теңге 19 тиын болған... Үлгі алсаң, 
қазақ моллалары, осылардан ал!» 
деп ұсыныс айтады [Бөкейхан, 2016, 
144 б.]. 1916 жылы «Қазақ» газетінде 
жарияланған «Рамазан айы жақын
даған тақырыпты» атты мақаласында 
қазақ халқының рамазан айында сау-
ап күтіп, қайырымдылық шараларын 
ұйымдастырып, дін адамдарына ерек-
ше көмек көрсететінін айтады. Алай-
да, Ә. Бөкейхан аталмыш шаралардың 
ішінде қоғамдық мәселелерді шешуге 
ерекше мән берудің маңыздылығын 
келтіреді. Оның қатарында білім беру, 
діни сауатты арттыру, ұлттық мүддеге 
сай келетін істерге қаржылай көмек 
беру кіреді. Ұлт көсемі Ә. Бөкейхан 
«Әсіресе біздің қазақ сияқты білім-
өнерден құралақан, оны берерлік бі
лім жұрттарынан да бос тұрған оқу

шылары аз, болғандарының қалтасы 
жоқ халық болады. Мұндай пақыр 
халықтың оқу-білім жұрттарын кө
бейтуге тырысып, оқушыларын арт
тырып мұқтаждығын шығаруға қыз
мет еткен кісілер, байлар құдайшыл, 
адамшылық істерін екі дүниеде де 
өтеген зор сауапты болады» деп дін
нің қызметін сол кездегі қоғамдық 
мәселелерді шешуге бағыттауға ты
рысады [Бөкейхан, 2016, 65 б.]. 
****Осылайша, Бөкейхан дінді ағар
тушылық пен қоғамдық мүдденің бас
ты тірегіне айналдыруды мақсат етті. 
Оның ойынша, дін халықты білімге 
жетелеуі, ғылымға ынталандыруы, 
әлеуметтік мәселелерді шешуге үлес 
қосуы қажет. Бұл ұстанымдар қазақ 
қоғамын өркениетті елдер қатарына 
қосудың бір жолы болып саналды. 
Сондықтан ол молдаларды халық игі
лігі үшін нақты іс атқаруға шақырды.

Әлихан Бөкейханның көзқарас
тары мен «Алаш» партиясының бағ
дарламасында дін мен мемлекеттің 
арақатынасына ерекше мән беріл-
ді. ХХ ғасырдың басындағы саяси 
ахуалға сай бұл мәселе қазақ қоға
мы үшін өзекті болды. Себебі, бір 
жағынан, қазақ халқы Ресей импе
риясының отарлық билігіне тәуелді 
болса, екінші жағынан, діни инсти
туттардың әлеуметтік және рухани 
ықпалы күшті еді. Сондықтан мем
лекет пен діннің шекарасын айқын
дау – ұлттық мүддені қорғау және 
қоғамның демократиялық дамуын 
қамтамасыз етудің басты алғышарты 
саналды. Мемлекет пен діннің қа
тынасына қатысты Ә. Бөкейханның 
ұстанымдарын алашорда бағдар
ламасынан көруге болады. 1917 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

150
№3 (07) 2025

жылы «Қазақ» газетінің №251 са
нында «Алаш» партиясының бағдар
ламасының жобасы» атты құжат 
жарияланды. Жобаның «ІІІ Негізгі 
құқық» бөлімінде «Россия республи-
касында дінге, қанға қарамай, еркек-
әйел демей, адам баласы тең болу» 
деп көрсетеді. Жобаның «VI Дін ісі» 
бөлімінде «дін ісі мемлекет ісінен 
айрылулы болуы. Дін біткенге тең 
құқық. Дін жаюға ерік. Кіру шығу 
жағына бостандық» деп мемлекет пен 
діннің арасын бөлуді белгіледі. Ал, 
діни бірлестік ретінде мүфтиліктің 
қазақ халқында жалпы ресейлік мүф
тиліктен бөлек болуын және дін 
адамдарының қызметінде неке және 
ат қою секілді рәсімдердің қалдыруын 
қолдайды.

Бағдарламаның келесі маңызды 
тұсы – дін бостандығы мен діндер 
теңдігі мәселесі. «Алаш» партиясы 
кез келген дін өкіліне тең құқық бе-
руді, діни сеніміне қарай азаматтар-
ды кемсітпеуді талап етті. Бұл қағида 
қазақ қоғамын түрлі конфессиялар 
арасында бейбіт қатынаста ұстауға, 
халықтар арасындағы өзара құрмет 
пен толеранттылықты дамытуға ба
ғытталды. Сонымен бірге, дінге кіру 
немесе шығу еркіндігі де арнайы 
көрсетілді. Мұндай ұстаным ХХ ға
сырдың басындағы демократиялық 
идеялармен сәйкес келіп, адам құқығы 
мен ар-ождан бостандығын қорғауға 
негізделді. Сонымен қатар Ә. Бөкейхан 
бастаған Алаш қайраткерлері қазақ 
халқы үшін дербес мүфтилік құру ба-
стамасын көтерді. Бұл ұсыныс Ресей 
империясының орталықтандырылған 
діни құрылымдарынан тәуелсіз бо
луға ұмтылыстың көрінісі еді. Қазақ 

қоғамының рухани мәселелерін дер
бес шешуге мүмкіндік беретін мүф
тилік идеясы ұлттық бірегейлікті ны
ғайтуға және діни істерді жергілікті 
жағдайға бейімдеуге бағытталды. 
Бұған қоса, діни рәсімдер аясында 
некеге тұру, балаға ат қою секілді 
мәселелер молдалардың құзырында 
қалдырылуы көзделді. Бұл бір жа
ғынан дәстүрдің сақталуына, екінші 
жағынан діни институттардың қо
ғамдағы әлеуметтік рөлін айқындауға 
мүмкіндік берді [Аяған, 2010, 97 б.]. 
Ә. Бөкейхан мен оның серіктерінің 
бұл ұстанымдары діни институттар
ды мүлде жоққа шығару емес, қайта 
олардың қызметін құқықтық шең
берде реттеп, қоғам мүддесіне сай 
үйлестіруге бағытталды. Осылайша, 
мемлекет пен діннің арасын бөлу қа
ғидасы арқылы олар зайырлылықты 
қамтамасыз етуді, дін бостандығы мен 
теңдігін орнатуды, ұлттық діни құры
лымды қалыптастыруды мақсат етті.

ХIХ ғасырдың соңы мен ХХ ға
сырдың басында империя аумағын
дағы мұсылмандардың қоғамдық бел
сенділігін арттыруға және әлемдік 
әлеуметтік-модернизациялық үрдіске 
ерекше әсер еткен діни реформатор
лық құбылыс – жәдидшілдік бол-
ды. Бұл идеялық ой-тұжырым Ре-
сей империясы мұсылмандарының 
әлеуметтік прогрестен шет қалуының 
себептерін исламдық білім берудің 
заман талаптарына жауап бере алма-
уымен, өркениеттік дамудан кешеуіл-
деп қалуымен түсіндірді. Зерттеуші 
Мустафа Туна секуляризация процесі 
империя аумағында медреселердің 
реформасы арқылы іске асты деп 
тұжырымдайды [Tuna, 2011, 545 б.].



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

151
№3 (07) 2025

Әлихан Бөкейханның зайырлылық
қа қатысты көзқарастарының маңыз
ды бөлігін діни төзімділік пен теңдік 
идеялары құрады. ХХ ғасырдың басын
дағы қазақ қоғамы үшін дін мәселесі 
тек сенім шеңберімен шектелмей, 
әлеуметтік, саяси және мәдени сипат
қа ие болды. Осы тұрғыдан алғанда, 
Бөкейхан дінді қоғамды ірітетін емес, 
қайта біріктіретін күш ретінде қарас
тыруға ұмтылды. Оның бұл бағыттағы 
ойлары «Қазақ» газетінде жарияланған 
мақалаларынан айқын көрінеді. 

Діни төзімділіктің артықшылы
ғы мен діни кемсітушіліктің қоғамға 
зарары жайлы мақаласы 1913 жылы 
«Қазақ» газетінің №1,2 және 3 сан-
дарында «Сурат кафеханасы» аты-
мен жарияланды. Мақаланың екінші 
атауы «Дін таласы» деп те беріледі. 
Аталмыш мақалаға сай Ә. Бөкейхан 
үнді елінің Сурат атты қаласындағы 
шағын дәмханасындағы әртүрлі дін 
өкілдерінің құдайдың аты мен өз 
діндерінің ақиқаттығын дәлелдеуге 
тырысып тартысқа түсуі жайлы хикая-
ны қамтиды. Ә. Бөкейхан сөз соңында 
Қытайдың конфуцияндық дін өкілінің 
әр діннің өз ақиқаты бар, бірақ осы 
ақиқатты дәлелдеу үшін таласқа 
түсудің мәнсіз деген тұжырымымен 
қорытындылайды. Мақалада «Кон-
футси жолындағы қытай осылай 
деді. Дін артықшылығына таласып 
кафехананы басына көшіріп, дулап-
шулап отырған жұрт, таластарын та-
стап жым-жырт болды. Бұл сөз адам 
баласының бәріне ағайыншылық көз
бен қараған орыстың ұлық филосо-
фы Толстой сөзінен алынды. Ол Бер-
нарден Десан Пиер дегеннің сөзінен 
алған екен. Басқалар да Толстой кө

зімен қараса, осы күнгі Балқанда су-
дай ағып төгіліп жатқан қанға орын 
табылмас еді» делініп, Ә. Бөкейхан 
жалпы осындай «ағайыншылық көз» 
деген терминді ұсынады [Бөкейхан, 
2016, 111 б.]. Мақалада айтылған 
бұл ой адамзат тарихында дін үшін 
болған қақтығыстардың мәнсіздігін 
әшкерелейді. Бөкейхан осы мысалды 
келтіре отырып, діни таластардың 
түптеп келгенде қоғамды ірітетінін, 
ал шынайы құндылық – өзара құрмет 
пен төзімділікте екенін көрсеткісі 
келді [Қойгелдиев, 2008, 152 б.]. Сон
дай-ақ мұндай ұстаным әртүрлі қақ
тығыстардың алдын алуға және тө
зімділік қатынасты қалыптастыруға 
әсер ететіндігін білдіруде. Осы тұста 
Батыс ойшылдарының діни төзім
ділік идеяларының Ә. Бөкейханның 
көзқарасына ықпалы анық байқалады. 

«Ағайыншылық көз» ұғымы да 
осы мақалада айқындалып, қазіргі 
кезге дейін өзекті. Бөкейхан мақала 
соңында Толстойдың еңбектерінен 
алынған тұжырымды пайдаланады: 
«адам баласына ағайыншылық көзбен 
қарау» – бұл діндер арасындағы бей-
бітшілік пен түсіністіктің басты шар-
ты. Ол бұл ойды Толстойдың өзі де Ба-
тыс ойшылы Бернарден де Сен-Пьер
ден алғанын атап көрсетеді. Демек, 
Бөкейханның діни төзімділік идея-
лары бір жағынан қазақ қоғамының 
ішкі қажеттілігінен туындаса, екін-
ші жағынан әлемдік философиялық 
ой-пікірлермен сабақтасып жатыр. 
«Ағайыншылық көз» – өзге дін өкілін 
жау ретінде емес, бауыр ретінде көру; 
оны бөтенсінбей, ортақ адамзаттық 
құндылық тұрғысынан қабылдау. Бұл 
ұстаным ұлтаралық және дінаралық 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

152
№3 (07) 2025

қақтығыстарды болдырмауға ықпал 
етер маңызды идея болды. Толстой 
және батыс ойшылдарының ықпалы 
Бөкейхан көзқарастарынан айқын аң
ғарылады. Лев Толстой діндер ара
сындағы төзімділікті насихаттап, 
әрбір адамның сенім бостандығын 
қорғауды жақтаған ойшыл ретін-
де белгілі [Гаврилов, 2002, 60 б.]. 
Ол үшін дін – адамгершіліктің, 
мейірімділіктің, бейбітшіліктің не-
гізі еді. Толстойдың осы идеялары 
Бөкейханға да терең әсер еткені бай
қалады. Әсіресе, «Сурат кафехана-
сы» мақаласында келтірілген мысал 
арқылы ол діндердің айтысуынан 
ешқандай нәтиже шықпайтынын, ең 
бастысы – адамдардың ортақ құнды
лықтарда тоғысуы екенін көрсетеді. 

Батыс ойшылдарының ықпа
лының тағы бір қыры – теңдік идея-
ларымен байланысты. Ағартушылық 
дәуірінен бастап Еуропада қалып
тасқан діни толеранттылық қағидат
тары ХІХ-ХХ ғасырларда демокра
тиялық құндылықтардың өзегіне ай-
налды. Монтескье, Вольтер сияқты 
ойшылдар діннің саясаттан бөлінуін, 
әрбір азаматтың діни сеніміне еркін-
дік беруді жақтады. Бұл идеялар орыс 
интеллигенциясы арқылы қазақ зия-
лыларына да жетті. Әлихан Бөкейхан 
осы тұжырымдарды қазақ қоғамына 
бейімдеп, өзінің мақалалары арқы
лы халық санасына жеткізуге ұм
тылды. Осы тұрғыдан қарағанда, 
Бөкейханның діни төзімділік туралы 
ойлары тек моральдық немесе діни 
мәселе ғана емес, сонымен бірге са-
яси қажеттілік болды. ХХ ғасырдың 
басында Ресей империясының құра
мындағы қазақ халқы түрлі этностар-

мен, дін өкілдерімен қатар өмір сүрді. 
Қоғамдағы татулық пен тұрақтылық
ты қамтамасыз ету үшін діни төзім
ділік принципін ұстану маңызды еді. 
Бөкейхан дәл осыны түсініп, дінді 
қақтығыстың емес, бірліктің негізіне 
айналдыруға шақырды. Сонымен бір-
ге ол діни теңдікті де басты құндылық 
ретінде қарастырды. «Алаш» парти-
ясы бағдарламасында діни сеніміне 
қарамастан барлық азаматтардың тең 
болуы қажеттігі нақты көрсетілді. Бұл 
қағидат қазіргі заманғы құқықтық 
мемлекеттердің негізгі нормаларымен 
толық үйлеседі. Осылайша, Әлихан 
Бөкейхан өз заманы үшін озық сана-
латын діни төзімділік пен теңдік идея
ларын көтеріп, қазақ қоғамын жаңа 
өркениеттік бағытқа бағыттады.

Әлихан Бөкейханның ХХ ғасыр 
басындағы дін, мемлекет және қоғам 
арақатынасына қатысты көзқараста
ры бүгінгі Қазақстан үшін өзектілігін 
жойған жоқ. Оның зайырлылық, 
діни төзімділік және теңдік идея-
лары қазіргі тәуелсіз Қазақстанның 
құқықтық–саяси негіздерімен тығыз 
сабақтасып жатыр. Ә. Бөкейхан 
ұсынған «дін ісі мемлекет ісінен ай-
рылулы» қағидасы қазіргі Қазақстан 
Конституциясында да көрініс тапты. 
1995 жылғы Конституцияның 1-ба-
бында Қазақстан өзін демократиялық, 
зайырлы, құқықтық және әлеуметтік 
мемлекет ретінде жариялады. Бұл 
принцип мемлекеттің діннен тәуел
сіздігін білдіреді және азаматтардың 
ар-ождан бостандығын қамтамасыз 
етеді. Бөкейхан үшін дін – адамның 
жеке таңдауы, ал мемлекет – баршаға 
ортақ құрылым. Дәл осы ұстаным 
қазіргі Қазақстанда да өз маңызын 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

153
№3 (07) 2025

сақтап отыр. Бөкейхан көтерген діни 
төзімділік идеясы Қазақстанның дін
аралық келісім саясатының іргетасы-
на айналды деуге болады. Қазақстанда 
18 конфессияға жататын 3,5 мыңнан 
астам діни бірлестік бар. Бұл қоғамда 
түрлі дін өкілдерінің бейбіт қатар өмір 
сүруі үшін мемлекет діни сенім еркін-
дігін заңдық тұрғыда қамтамасыз етіп 
отыр. Сонымен қатар, Әлемдік және 
дәстүрлі діндер лидерлерінің съезде
рі Қазақстанның жаһандық деңгейде
гі дінаралық қатынас алаңы ретіндегі 
рөлін айқындайды. Бұл саясаттың 
тарихи бастауын Әлихан Бөкейхан 
сынды тұлғалардың діни төзімділік 
жөніндегі идеяларынан табуға болады 
[Аяған, 2010, 103 б.]. Ә. Бөкейханның 
дінді ағартушылық пен қоғамдық 
мүддеге қызмет етудің құралы ретін-
де қарастыруы да қазіргі заманмен 
үндеседі. Қазақстанда діни бірлестік-
тер тек құлшылық рәсімдерін атқарып 
қана қоймай, қайырымдылық, білім 
беру, әлеуметтік қолдау сияқты қо
ғамдық жұмыстарға да қатысып ке
леді. Бұл Бөкейханның діни қыз
метті қоғамның рухани дамуы мен 
әлеуметтік тұрақтылыққа бағыттау 
қажеттігі жөніндегі ойларымен са
бақтас. Сонымен бірге «ағайыншы
лық көз» ұстанымы қазіргі қазақ
стандық қоғамда этносаралық және 
конфессияаралық келісімнің басты 
қағидаты ретінде қарастырылады. Қа
зақстан халқы Ассамблеясы сияқты 
институттар да осы идеяға сүйеніп 
жұмыс істейді. Яғни, Бөкейханның 
діни төзімділік пен теңдік идеяла-
ры – бүгінгі қоғамдық келісім сая-
сатына тікелей ықпал еткен тарихи 
алғышарттардың бірі.

ҚОРЫТЫНДЫ
Әлихан Бөкейханның шығарма

шылығы мен қоғамдық қызметіндегі 
зайырлылыққа қатысты ой-пікірлер 
қазақ халқының ХХ ғасыр басындағы 
тарихи тағдырында айрықша орын 
алды. Ол дінді тек сенім саласы ретін-
де ғана емес, ағартушылық пен қоғам
дық мүддеге қызмет ететін әлеумет
тік институт ретінде қарастырды. 
Бөкейхан үшін діннің басты мақсаты 
– халықтың білімін көтеру, әлеуметтік 
мәселелерін шешуге атсалысу және 
адамгершілік қағидаттарды нығайту 
болуы тиіс. «Алаш» партиясының 
бағдарламасындағы «дін ісі мемле-
кет ісінен айрылулы» қағидасы мен 
дін бостандығы туралы ұстанымдар 
қазақ қоғамын демократиялық жолға 
бағыттаудың алғашқы қадамдары 
болды. Сонымен қатар, «Сурат кафе
ханасы» мақаласы арқылы Ә. Бөкей
хан діни төзімділіктің қоғам үшін 
маңызын ашып көрсетті. «Ағайын
шылық көз» ұғымын енгізу арқылы 
ол әртүрлі сенім иелерін ортақ құн
дылықтар төңірегінде біріктіруге ша
қырды.

Бөкейхан идеяларының қазіргі 
заманмен сабақтастығы да ерек-
ше мәнге ие. Бүгінгі Қазақстанның 
зайырлы мемлекет ретінде дамуы, 
діни сенім еркіндігін қамтамасыз 
етуі және конфессияаралық келісімді 
нығайту саясаты оның тарихи 
көзқарастарымен үйлесіп жатыр. 
Ә. Бөкейхан көтерген зайырлылық, 
теңдік және төзімділік қағидаттары 
бүгінгі қоғам үшін де өзекті болып 
қала бермек. Өз кезегінде бұл, Әлихан 
Бөкейханның зайырлылық туралы 
көзқарастары қазақ қоғамының өткен 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

154
№3 (07) 2025

ғасырдағы демократиялық дамуының 
идеялық негізін құрап қана қоймай, 
қазіргі Қазақстанның мемлекеттік са-

ясатына да ықпал еткен тарихи мұра 
екенін анықтайды.

Әдебиеттер

1.	Аяған, Б. (2010). Қазақстан тарихы: жаңа көзқарас. Алматы: Қазақ энциклопе-
диясы.

2.	Бөкейхан, Ә. (2016). Шығармалары (Құраст. С. Х. Жүсіп, толықт. екінші бас., Т. 
VIII). Астана: «Сарыарқа» баспасы.

3.	Гаврилов, А. (2002). Толстой и религиозная толерантность. Москва: Наука.
4.	Қойгелдиев, М. (2008). Алаш қозғалысы. Алматы: Санат.
5.	Tuna, M. (2011). Madrasa reform as a secularizing process: A view from the late 

Russian empire. Comparative Studies in Society and History, 53(3), 540–570. Cambridge: 
Cambridge University Press.

6.	Зиманов, С. (1998). Қазақстандағы құқықтық мемлекет идеясының қалыптасуы. 
Алматы: Жеті Жарғы.

7.	Бекмаханов, Е. (1992). Казахстан в 20–40–е годы XX века. Алматы: Қазақстан.
8.	Қозыбаев, М. (1994). Жауды шаптым ту байлап. Алматы: Қазақстан.
9.	Омарбеков, Т. (2010). Қазақстан тарихының мәселелері. Алматы: Қазақ универ-

ситеті.
10.	Әбжанов, Х. (2012). Ұлт тарихы және мемлекетшілдік. Алматы: Қазақ энци-

клопедиясы.
11.	 Есім, Ғ. (2006). Хакім Абай. Алматы: Атамұра.
12.	Қамзабекұлы, Д. (2012). Алаштың рухани мұрасы. Астана: Фолиант.
13.	Khalid, A. (2007). Islam after communism: Religion and politics in Central Asia. 

Berkeley: University of California Press.
14.	Crews, R. D. (2006). For Prophet and Tsar: Islam and empire in Russia and Central 

Asia. Cambridge, MA: Harvard University Press.

References

1.	Ayagan, B. History of Kazakhstan: A New Perspective (Qazaqstan tarihy: zhana 
kozqaras). – Almaty: Qazaq Entsiklopediiasy, 2010. – 350 p.

2.	Bokeikhan, A. Works (Shygarmalary). Comp. S. Kh. Zhusip. 2nd ed., Vol. VIII. – 
Astana: «Saryarqa» Publishing, 2016. – 420 p.

3.	Gavrilov, A. Tolstoy and Religious Tolerance (Tolstoi i religioznaia tolerantnost’). – 
Moscow: Nauka, 2002. – 280 p.

4.	Koigeldiev, M. The Alash Movement (Alash kozgalysy). – Almaty: Sanat, 2008. – 400 p.
5.	Tuna, M. Madrasa reform as a secularizing process: A view from the late Russian 

empire. Comparative Studies in Society and History, 53(3), 540–570. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2011.

6.	Zimanov, S. Formation of the Idea of the Rule of Law in Kazakhstan (Qazaqstandagy 
kukyqtyq memleket ideiasynyn qalyptasuy). – Almaty: Zheti Zhargy, 1998. – 310 p.

7.	Bekmakhanov, E. Kazakhstan in the 1920s–1940s (Kazakhstan v 20–40–e gody XX 
veka). – Almaty: Qazaqstan, 1992. – 420 p.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

155
№3 (07) 2025

8.	Kozybaev, M. Charging the Enemy with a Raised Banner (Zhaudy shaptim tu bailap). 
– Almaty: Qazaqstan, 1994. – 360 p.

9.	Omarbekov, T. Issues of Kazakhstan’s History (Qazaqstan tarihynyn maseleleri). – 
Almaty: Qazaq Universiteti, 2010. – 290 p.

10.	Abzhanov, Kh. National History and Statehood (Ult tarihy zhane memleketshildik). 
– Almaty: Qazaq Entsiklopediiasy, 2012. – 340 p.

11.	 Yesim, G. Hakim Abai (Hakim Abai). – Almaty: Atamura, 2006. – 280 p.
12.	Qamzabekuly, D. The Spiritual Heritage of Alash (Alashtyn rukhani murasy). – 

Astana: Foliant, 2012. – 350 p.
13.	Khalid, A. Islam after Communism: Religion and Politics in Central Asia. – 

Berkeley: University of California Press, 2007. – 320 p.
14.	Crews, R. D. For Prophet and Tsar: Islam and Empire in Russia and Central Asia. – 

Cambridge, MA: Harvard University Press, 2006. – 460 p.

***

Авторлар туралы мәлімет:
Мажиев Гилимбек Жадыгерович – PhD, Қазақстан мұсылмандары діни 

басқармасы Аппарат жетекшісі (Астана, Қазақстан, e-mail: g.mazhiev@mail.ru, 
ORCID ID: 0000–0003–1951–5867).

معلومات عن المؤلفين:
ماجييف جيلمبيك جاديغيروفيتش – PhD، رئيس ديوان إدارة الشؤون الدينية لمسلمي كازاخستان )أستانا، 

كازاخستان(.

Information about authors:
Mazhiev Gilimbek Zhadygerovich – PhD, Head of the Administration of the Spiritual 

Administration of Muslims of Kazakhstan (Astana, Kazakhstan, e-mail: g.mazhiev@mail.ru, 
ORCID ID: 0000–0003–1951–5867).

Информация об авторах:
Мажиев Гилимбек Жадыгерович – PhD, Руководитель Аппарата Духовного управ-

ления мусульман Казахстана (Астана, Казахстан, e-mail: g.mazhiev@mail.ru, ORCID 
ID: 0000–0003–1951–5867).



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

156
№3 (07) 2025

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.21.31             https://doi.org/ 10.63727/ris202573-12

Б. Абдилхаким1

1Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті университеті, Алматы, Қазақстан
e-mail: burhanhakim01@gmail.com

МОДЕРНИЗМ ЖӘНЕ ДІН: ҮНДІСТАНДАҒЫ  
ТАРИХИ-ФИЛОСОФИЯЛЫҚ ІЗДЕНІСТЕР

Аңдатпа
Бұл зерттеуде XIX ғасырдағы Үндістандағы мұсылман зиялыларының діни-мо-

дернистік ой-пікірлері қарастырылады. XIX ғасырдың ортасында Үндістандағы саяси 
және тарихи өзгерістер мұсылмандардың өзіндік реакциясын туындатты. Осы аяда үш 
негізгі бағыт қалыптасты: біріншісі өткен шақтағы мұсылмандық үстемдікті аңсап, діни 
дәстүрді күшейтуді ұсынды; екіншісі сопылық және мессиандыққа бет бұрды; үшіншісі 
– модернистер – исламды жаңа дәуірмен үйлестіруге ұмтылды. Модернистердің басты 
мақсаты дінді заманауи ғылым мен рационалды ойлау аясында қайта түсіндіру болды. 
Бұл бағыттың негізін қалағандар қатарында Сәйіт Ахмет Хан, Жамалуддин Афғани, 
Шибли Нумани сынды тұлғалар бар. Мақалада олардың Құранды тұрақты және өтпелі 
үкімдерге бөліп қарастыруы, хадистерге қатысты скептикалық ұстанымдары және ис-
ламды жаңа герменевтикалық тәсілдер арқылы қайта пайымдауға ұмтылыстары талда-
нады. Сондай-ақ Шах Уәлиулланың реформаторлық идеялары мен Батыс ғылымының 
ықпалы үнді мұсылман модернизмінің басты факторлары ретінде қарастырылады. 
Қорытындысында діни модернизмнің мәні исламды тарихи тұрғыдан қайта түсіндіру, 
оның негізін уақыт талабына бейімдеу қажеттілігінен туындағаны айқындалады.

Түйін сөздер: модернизм, дін, Үндістан, ислам, Сәйіт Ахмет Хан, шариғат.

B. Abdilkhakim1

1Nur-Mubarak Egyptian University of Islamic Culture, Almaty, Kazakhstan
e-mail: burhanhakim01@gmail.com

MODERNISM AND RELIGION: HISTORICAL AND 
PHILOSOPHICAL INQUIRIES IN INDIA

Abstract
This paper examines the development of Islamic modernism in 19th-century India and its 

ideological foundations. The political and historical transformations of the mid-19th century 
evoked various reactions among Indian Muslims. Three trends are identified: nostalgia 
for past greatness and a call for the revival of Islamic traditions, an appeal to mystical and 
messianic practices, and a modernist trend aimed at a rational understanding of religion and 
its adaptation to modernity. Modernists sought to reconcile Islam with science and progress, 
interpreting religious precepts in light of new conditions. Key representatives of the trend 
include Sayyid Ahmad Khan, Jamal ad-Din Afghani, Shibli Numani, Muhammad Iqbal, and 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

157
№3 (07) 2025

other thinkers. Particular attention is paid to the division of Quranic precepts into permanent 
and temporary, their hermeneutic interpretation, and the critical attitude of some modernists 
to the hadith. The reformist views of Shah Waliullah Dahlawi and the influence of Western 
science played an important role in the formation of ideas. In general, Islamic modernism in 
India is seen as an intellectual movement that arose under the conditions of colonial pressure 
and religious diversity, the main goal of which was to preserve the identity of the Muslim 
community while integrating with modern knowledge and culture.

Kew words: modernism, religion, India, Islam, Sayyid Ahmad Khan, sharia.

ب. عبد الحكيم1
جامعة نور مبارك للثقافة الإسلامية في مصر،  ألماتي، كازاخستان 

  e-mail: burhanhakim01@gmail.com

الحداثة والدين: البحث التاريخي والفلسفي في الهند
ملخص. تتناول هذه الدراسة الأفكار الدينية الحداثية للمفكرين المسلمين في الهند خلال القرن التاسع عشر. 
قبل  من  ذاتية  استجابة  الهند  التاسع عشر في  القرن  منتصف  والتاريخية في  السياسية  التغيرات  حيث أحدثت 
المسلمين. في هذا السياق، تشكلت ثلاثة اتجاهات رئيسية: الأول دعا إلى تعزيز التقاليد الدينية والحنين إلى هيمنة 
المسلمين السابقة؛ والاتجاه الثاني اتجه نحو التصوف والمسيحانية؛ أما الثالث - الحداثيون - فسعوا إلى التوفيق 
بين الإسلام والعصر الجديد. كان الهدف الرئيسي للحداثيين هو إعادة تفسير الدين في إطار العلوم العصرية والتفكير 
العقلاني. ومن بين الشخصيات التي وضعت أساس هذا الاتجاه سيد أحمد خان، وجمال الدين الأفغاني، وشبلي 
النعماني. تحلل المقالة منهجهم في تقسيم أحكام القرآن إلى أحكام ثابتة ومتغيرة، وموقفهم المتشكك تجاه الأحاديث 
النبوية، وسعيهم إلى إعادة تفسير الإسلام من خلال منهجيات تفسيرية جديدة. كما يتم النظر في أفكار شاه ولي الله 
الإصلاحية وتأثير العلم الغربي كعوامل رئيسية في الحداثة الإسلامية الهندية. في الختام، يُؤكد أن جوهر الحداثة 

الدينية ينبع من إعادة تفسير الإسلام في سياقه التاريخي، والضرورة الملحة لتكييف أساسه مع متطلبات الزمن.
الكلمات المفتاحية: الحداثة، الدين، الهند، الإسلام، سيد أحمد خان، الشريعة.

Б. Абдилхаким1 
1Египетский университет исламской культуры Нур-Мубарак, 

Алматы, Казахстан, 
                                            e-mail: burhanhakim01@gmail.com

МОДЕРНИЗМ И РЕЛИГИЯ: ИСТОРИКО-
ФИЛОСОФСКИЕ ИСКАНИЯ В ИНДИИ    

Аннотация
В данной работе рассматривается становление исламского модернизма в Индии 

XIX века и его идейные основы. Политико-исторические трансформации середины 
XIX века вызывали у индийских мусульман различные реакции. Выделяются три на-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

158
№3 (07) 2025

правления: ностальгия по прошлому величию и призыв к возрождению исламских тра-
диций, обращение к мистическим и мессианским практикам, а также модернистское 
течение, нацеленное на рациональное осмысление религии и её адаптацию к совре-
менности. Модернисты стремились примирить ислам с наукой и прогрессом, интер-
претируя религиозные предписания в свете новых условий. Среди ключевых предста-
вителей течения – Сайид Ахмад Хан, Джамал ад-Дин Афгани, Шибли Нумани, Мухам-
мад Икбал и другие мыслители. Особое внимание уделяется разделению коранических 
предписаний на постоянные и временные, их герменевтическому толкованию, а также 
критическому отношению части модернистов к хадисам. Важную роль в формирова-
нии идей сыграли реформаторские взгляды Шаха Валиуллы и воздействие западной 
науки. В целом исламский модернизм Индии рассматривается как интеллектуальное 
движение, возникшее в условиях колониального давления и религиозного многообра-
зия, главной целью которого стало сохранение идентичности мусульманской общины 
при одновременной интеграции с современными знаниями и культурой.

Ключевые слова: модернизм, религия, Индия, ислам, Сайид Ахмад Хан, шариат.

Introduction
Indian Muslims in the mid-19th 

century reacted to the political and 
historical situation in India in three ways. 
The first yearned for the past era of Muslim 
world domination and felt the need to be 
close to history. They argued that in order 
to regain the power of the early centuries 
of Islam, it was necessary to revive Islamic 
teachings and spread religious values. The 
second group turned to messianic and Sufi 
paths to forget the bitter feelings of defeat. 
The third group, the intellectual Muslims, 
did not approve of either of the above 
trends. They believed that the Muslim 
community needed a new intellectual 
transformation. They tried to rationally 
analyze their era in order to demonstrate 
the relevance of Islam to the new era. 
The modernists set themselves two 
tasks: first, to identify religious aspects 
that represented progress, and second, 
to form a new understanding of real life 
based on rational thinking and a scientific 
assessment of the present. Of course, all 
this should not contradict the foundations 
of Islam. The main representatives of 

this trend are: Sayyid Ahmed Khan 
(1817-1898), Jamaluddin Afghani (1837-
1897), Chirag Ali (1844-1895), Shibli 
Numani (1857-1914), Maulana Khali 
(1837-1924), Sayyid Amer Ali (1849-
1928), Muhammad Iqbal (1876-1938), 
Abul Kalam Azad (1888-1958), etc. In 
general, it can be said that three factors 
contributed to the formation of Islamic 
modernism in the Indian subcontinent: the 
Mu’tazila school, the reformist ideas of 
Shah Waliullah Dahlawi, and the scientific 
advancement of the West [Kamal, 2018: 
480].

Although religious modernism 
in India gained particular momentum 
from the mid–19th century onwards, the 
movement has its roots in the 18th century 
scholar and thinker Shah Waliullah 
Dahlawi (1702-1767) [Britannica, 
2024]. Islamic modernism in the Indian 
subcontinent occupies a special place in 
history due to its unique character and 
dynamism. There are several reasons for 
this. For example, Indian Muslims were 
among the first in the Islamic world to be 
exposed to Western science and culture 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

159
№3 (07) 2025

through Great Britain, which was then 
the most developed country in the world. 
It is clear that the British influenced the 
scientific pragmatism and pragmatism 
that are particularly noticeable in Indian 
modernists. Moreover, although India 
was ruled by Muslims for centuries, 
Indian Muslims always formed a 
minority alongside religious beliefs such 
as Hinduism and Jainism. Moreover, 
Indian Muslims and Hindus shared the 
same language and ethnicity, and it was 
not difficult for them to influence each 
other due to the similarity of culture 
and daily customs [Özcan, 2004: 197]. 
In order not to be absorbed into these 
groups and to preserve their religious 
identity, Indian Muslims always needed 
to be active and vigilant. In turn, they 
tried to show special religious zeal even 
during the period of British colonialism.

Justification of the choice of the 
topic and goals and objectives

The main reason for choosing 
the topic of study is the relevance of 
the interaction between religion and 
modernization processes in modern 
society. In the era of globalization, 
religion is not only a spiritual and 
cultural phenomenon, but also an 
important factor in social, political and 
civilizational relations. From this point 
of view, the study of the religious and 
reformist ideas of Islamic thinkers in 
India allows us to understand the internal 
evolution of Islamic civilization, as well 
as the ways in which it adapted to new 
historical conditions. In particular, the 
views of Sayyid Ahmed Khan, based on 
the combination of Sharia and modern 
knowledge, are considered an important 

intellectual phenomenon that determined 
the period of revival of Muslim society.

The main goal of the study is to 
analyze the positions of Islamic thinkers 
on modernism and determine their 
influence in the religious, ideological and 
socio-political spheres. In accordance 
with this goal, the research work is aimed 
at revealing the historical foundations 
of religious and reform movements 
in India, systematizing the religious 
and philosophical concepts of Sayyid 
Ahmed Khan, identifying the features 
of the interaction of modernization 
and Islamic values, and evaluating the 
results obtained in the context of modern 
religious and social trends.

Scientific research methodology
This research work is based on the 

methods of historical-hermeneutic and 
comparative analysis. The historical 
method allows us to reveal the socio-
political and cultural context of the era 
in which the views of Islamic thinkers 
were formed. The hermeneutic approach 
is aimed at analyzing the content of 
Sayyid Akhmet Khan’s works from a 
religious and philosophical perspective, 
identifying their underlying meaning 
and ideological foundations.

The comparative analysis method 
was used to compare reformist ideas 
in Islam with the general theoretical 
concepts of modernism and to connect 
religious and ideological trends in 
India with similar phenomena in other 
Muslim countries. In addition, the 
structural-functional approach was used 
to assess the social role of reformist 
ideas in Muslim society, their impact on 
educational, legal and cultural systems.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

160
№3 (07) 2025

The qualitative analysis method was 
also used in the course of the study, and 
textual sources, historical documents 
and Islamic works were scientifically 
interpreted. These methodological 
approaches ensure the validity of the 
theoretical conclusions and practical 
conclusions of the work.

Main Body
Indian modernists sought to resolve 

the contradictions between reason and 
faith, religion and science intellectually. 
To this end, religion was reduced to a 
set of ethical values that distinguished 
between good and evil. Both modernists 
and traditional scholars accepted the idea 
of a return to the basics of Islam. However, 
views were divided on the question of 
what the basics of Islam were and how 
to return to them. Modernists believed 
that the Quran was the foundation of 
Islam, and that returning to the basics 
was measured by returning to the Quran. 
Modernist thinkers divided the Quranic 
rulings into two categories: permanent 
and temporary. The former were binding 
on all believers, while the latter were 
not. In their view, the obligatory rulings 
of the Quran included the unity of God, 
his attributes, prophethood, revelation, 
God’s creation of the world from nothing, 
and divine rewards and punishments, 
and these were fundamental aspects of 
religion. All Muslims must accept them. 
The temporary rulings of the Quran 
included certain social conditions and 
rituals that were described in relation to 
the Arab culture of the 7th century. The 
validity of these rulings is limited to the 
society of that time, and therefore they 
are not rules that must be followed by the 

entire society at all times. The meaning 
of these rulings is determined by the 
historical context. Having divided the 
rulings of the Quran into permanent and 
temporary, the modernists sought to form 
a new hermeneutics for its interpretation. 
For example, Sayyid Ahmed Khan 
named the fifteen permanent rulings 
of the Quran as the basis of the new 
hermeneutics. The modernists believed 
that the issue of «returning to the basics» 
of religious faith was of historical 
importance, without which religious 
reform would not be possible. They 
believed that returning to the basics would 
purify religious faith from all that was 
not fundamental, which had been added 
to it by scholars and commentators. It 
was also argued that the involvement of 
religious scholars in matters unrelated to 
the foundation of Islam gave rise to many 
religious traditions, which led Muslims to 
distance themselves from the essence of 
religion and engage in matters unrelated 
to religious belief, thus increasing the 
ceremonial aspect of religious rulings 
and making them difficult for ordinary 
Muslims to follow. In turn, the leading 
modernist scholar and jurist, Sayyid 
Amer Ali, openly criticized the ulama 
class and held them responsible for the 
above situation. He also considered 
religious scholars to play an important 
role in interpreting Islam for the interests 
of political power and their own material 
benefits. Indian modernists themselves 
were criticized by traditional religious 
scholars for considering the verses of 
the Quran separately and giving different 
interpretations. Because in this case, 
different scholars would have different 
interpretations of the same verse.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

161
№3 (07) 2025

In the matter of hadith, a section 
of Indian Jadidists were skeptical of 
the hadith and sunnah of the Prophet. It 
would not be an exaggeration to say that 
they considered it an element imposed on 
religion later. Therefore, they considered 
abandoning the hadith of the Prophet to 
be a logical consequence of returning to 
the «basics» [Kamal, 2018, 482]. In this 
sense, their closeness to the Quranists 
can be seen. However, on the other hand, 
Jadidists also tried to reconsider the 
hadith of the Prophet. Because although 
the hadith was not the foundation of 
religion for them, it was considered by 
ordinary Muslims as the second pillar 
of religion after the Quran. Accordingly, 
they had to reckon with this fact.

Among Indian intellectuals, the 
suppression of intellectual sciences such 
as philosophy in the Islamic world was 
also discussed. Muhsin al-Mulk (1837-
1907), a prominent representative of 
the Aligarh School and a close associate 
of Sayyid Ahmad Khan, argued that 
in the Middle Ages, when religion and 
philosophy came into conflict, the latter 
would retreat or be suppressed by force. 
He argued that the situation had changed 
in the modern era, and that science had 
transcended its boundaries and become a 
pragmatic system based on evidence and 
experience. He also argued that no amount 
of pressure or intimidation could dampen 
its momentum, and that modern science 
had refuted all traditional concepts of 
religion. Muhsin al-Mulk therefore 
believed that there were only two options 
for religion today: either to let religion 
«die naturally» or to reinterpret it in 
the light of new knowledge and science 
[Ahmad, 1967, 112]. 

After a general overview of the 
ideas of Indian modernists, let us now 
turn to the Jadidist path and views 
of Sayyid Ahmed Khan, one of the 
founders and prominent representatives 
of this movement. Because his religious 
views had a great influence on his 
contemporaries and later scholars. 
Coming from a noble family, Sayyid 
Ahmed Khan served in the East India 
Company from 1839. Perhaps because 
he had been dealing with the British 
since his youth, we see that he was loyal 
to the British authorities for most of 
his life and treated them with respect. 
That is why he fully supported the 
British during the 1857 uprising. Sayyid 
Ahmed Khan devoted most of his life to 
enlightenment and was engaged in the 
issue of education among Muslims from 
1859 until his death in 1898.

It can be said that Sayyid Ahmed 
Khan’s cooperation with Britain was 
based on rational reasons based on self-
interest. In this way, he tried to soften the 
British government’s policy towards the 
local population. He achieved this goal 
to a certain extent in the 1870s.

He believed that there was no 
need for Indian Muslims to oppose 
British rule as long as they were free 
to practice and propagate their religion. 
He believed that even if another Muslim 
country invaded India, it should not be 
helped. However, he avoided directly 
answering the controversial question 
of whether India was Dar al-Islam (the 
land of Islam) or Dar al-Harb (the land 
of non-Muslims) [Ahmad, 1967, 33]. 
He seems to have been skeptical about 
the religious basis of both concepts. For 
example, in his book «Review on Dr 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

162
№3 (07) 2025

Hunter’s Indian Musulmans», written in 
response to the work of an Englishman 
named Dr. Hunter, he argued that the 
concepts of Dar al-Harb (the land of 
non-Muslims) and Dar al-Islam (the land 
of Islam) do not appear in the Quran and 
authentic hadiths. Because Dr. Hunter 
wrote in his book that Muslims were 
obligated to wage jihad against the 
British in accordance with their beliefs. 
Sayyid Ahmed Khan opposed this idea 
and wrote that jihad was not obligatory 
as long as a Muslim’s faith, property, 
security, and right to freedom of worship 
were protected (even if Muslims were 
not in power) [Khan, 1972, 38-40].

Sayyid Ahmed Khan believed that 
politics should be separate from religion. 
In his opinion, Muslims have never 
conducted politics based on revelation in 
history. The Prophet Muhammad himself 
made decisions on various worldly 
issues after consulting his companions. 
In other words, both the Quran and the 
Hadith left Muslims with great freedom 
in making policies [Öz, 1989:74]. He 
believed that Muslims needed three 
things to overcome the current difficult 
situation: 1. Adopt Western science and 
education systems and create a new 
educational center on the European 
model; 2. Provide a rational interpretation 
of religion and holy books in an era full 
of changes; 3. Try to bring the rulers 
and Muslims closer together [Özkan, 
2003: 150]. Sayyid Ahmed Khan, who 
was not a supporter of political Islam, 
did not support pan-Islamism, and even 
considered it a dangerous political trend. 
Instead, he advocated the preservation 
of the status quo in India, and over time 
he became an active supporter of British 

rule in India. Sayyid Ahmed Khan even 
called the British government in India 
«the most wonderful thing that has ever 
happened in the world». He praised the 
king’s rule and thanked him for bringing 
civilization to India [Speeches and 
Addresses, 1898, 24].

In 1884, Sayyid Ahmed Khan 
proposed a political project of a tripartite 
alliance consisting of Indians, Muslims, 
and British. Because, in his opinion, 
peace would not prevail if only Indians 
or Muslims ruled the country, it was very 
important for another nation to establish 
power in the Indian subcontinent. He 
also believed that the peace that the 
British were enjoying should be taken 
advantage of. Sayyid Ahmed Khan 
supported the Turks in cases where it 
did not conflict with British interests. 
In 1870, he praised the Ottoman Sultan 
Abdulaziz, describing him as «the 
defender of the Caliphate.» However, 
later, when the British policy towards 
the Turks began to develop in a hostile 
direction, his position also changed. For 
example, as a result of this, he did not 
recognize the Ottoman Sultan Sultan 
Abdulhamid II as the Caliph, and 
declared that the Caliphate period ended 
with the first four Caliphs, and that the 
Muslims of India would submit to the 
British government [Ahmad, 1967, 125]. 
However, Sayyid Ahmed Khan’s close 
associate Shibli Numani took a different 
position on politics from Sayyid Ahmed 
Khan. He did not hesitate to criticize 
the British and actively supported the 
Ottomans and their Caliphate. In general, 
Indian modernists mainly supported 
secular and serious politics. However, 
the famous Jadidist Afghan Jamaluddin 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

163
№3 (07) 2025

Afghani (1837-1897), who lived for a 
while in India, was of the opinion that 
it was necessary to fight against Pan-
Islamism and the colonial policies of the 
West [Kamal, 2018, 486].

Sayyid Ahmed Khan’s visit to 
Great Britain in 1869 was one of the 
most significant events in his life. This 
journey, which he made with his sons 
Hamid and Mahmud, enriched him with 
new ideas and significantly influenced 
his worldview. Sayyid Ahmed Khan, 
who spent seventeen months there, 
mainly studied the structure and system 
of English universities. The deep 
impression he had on himself after 
returning to his country can be seen in 
his writing in January 1970: «If people 
do not seek the light of the Quran and 
reliable hadiths and do not carry religion 
and modern science together, then Islam 
will disappear in India» [Ahmad, 1961, 
59]. That is, he believed in the power of 
Islam to lead people out of darkness and 
into civilization. Only Muslims need to 
correctly understand the two foundations 
of Islam and be able to apply them in 
their daily lives. Another project he 
undertook after returning from the trip 
was to start a magazine called Tahzu’ib-
ul-Akhlaq (Enhancement of Morality). 
Through this magazine, he promoted 
modern science and his modernist 
views among Indian Muslims. In 1875, 
he founded the Mohammadan Anglo-
Oriental College in Aligarh, a college 
that taught according to the Western 
system [Öz, 1989, 73]. In this way, he 
realized his greatest dream and plan to 
open a modern educational institution. 
Aligarh College became the main school 
and center of Indian modernists. Indian 

Muslims called the graduates of Aligarh 
College as well as those who followed 
in the footsteps of Sayyid Ahmed Khan 
«Aligarchists». The opening of Aligarh 
College was financially and ideologically 
supported by Lord Lytton (1831-1891), 
the British governor of India. Initially, 
some of the teachers of the college were 
famous orientalists of the time. For this, 
the institution was criticized by other 
Muslim scholars [Eren, 1989, 460].

As the main representative of the 
Indian Jadidists, if we touch on the 
religious ideas and conclusions of Sayyid 
Ahmed Khan, we can say that he was 
dissatisfied with the attitude of Muslims 
towards their religion. In this regard, he 
expresses his opinion as follows: «Islam 
is not a visible idol. The authority of 
Islam increases through the behavior and 
examples shown by Muslims. Muslims 
have tarnished the authority of Islam, 
and people have even hated it. I hope 
that Muslims will acquire good qualities, 
maintain good habits and common sense, 
correct their circumstances and develop 
their personalities. In this way, they will 
be able to show the world a pure image 
of Islam» [Muhammad Abdu, 2021, 
105]. Sayyid Ahmed Khan proposed that 
for this purpose, new heights should be 
conquered, innovation should be sought, 
and action should be taken in line with 
the times. For example, he believed that 
a new approach should be taken towards 
Islamic teachings such as fiqh, aqeedah, 
kalam and tafsir and their foundations, 
and in this regard, India needs its own 
Martin Luther. In this regard, he first 
argued that Islamic thought needed to be 
reformed, which, in his opinion, could be 
achieved by returning to the foundations 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

164
№3 (07) 2025

of Islam and interpreting these 
foundations with reason. He rejected any 
world that contradicted reason, for which 
reason took precedence in various ways 
of acquiring knowledge. Religious faith 
remained in a certain secondary position. 
He refused to accept all the amazing 
things that were beyond reason, except 
for God. Instead, he called on Muslims 
to arm themselves with science-based 
knowledge and turn to the Western 
educational process. He also argued 
that since nature is a creation of God, 
trying to explain it scientifically does 
not contradict religious faith, and that 
the work of God (nature) and the word 
of God (the Quran) can never contradict 
each other [Kamal, 2018: 480]. He 
argued that there was no difference 
whether the words of God were conveyed 
to the Prophet Muhammad through the 
angel Gabriel or directly to him. Allah is 
omnipotent and has many attributes, but 
God has created natural laws that beings 
obey at His will. Therefore, there can be 
no ruling in the Quran that contradicts 
the laws of nature, and the eschatology, 
angelology, demonology, and cosmology 
of the Quran are not contrary to scientific 
thought [Ahmad, 1969, 13]. And in the 
journal Tahzib al-Akhlaq, his colleague 
Chirag Ali wrote that the Quran speaks 
of nature and natural laws, which in 
itself can serve as a basis for creating a 
theology of nature.

Sayyid Ahmed Khan considered 
religious and worldly affairs separately. 
He believed that religious matters were 
based on revelation and therefore did 
not change, while worldly matters 
were dynamic and constantly changing. 
However, in the Islamic world, worldly 

matters themselves were based on 
Sharia and elevated to the level of text, 
and this was primarily the responsibility 
of the scholars, whose views on the 
interpretation of Sharia over time 
became Sharia itself, and as a result, 
it was declared that the door to ijtihad 
was closed. However, with the passage 
of time, due to the changing and 
complex needs, the demand for ijtihad 
also increased, and for this reason, he 
believed that fiqh (Islamic law) should 
also be reviewed and studied, and the 
door to ijtihad should always be open 
[Özcan, 2004, 201].

Sayyid Ahmed Khan was probably 
most concerned about the issue of kalam 
(faith) in religious matters. He was 
dissatisfied with the kalam (religious 
doctrine) that had developed at that time. 
He argued that the methods developed by 
medieval theologians and Mu’tazilites 
against Greek philosophy could not 
respond to modern science, and therefore 
it was necessary to create a new theology. 
In his commentary book, Tahrir fi usul-
t Tafsir (Correction of the Method of 
Tafsir), he outlined the foundations of 
modern theology. In his opinion, the 
new theology system should be based 
on the following three values: 1. Allah 
is the absolute creator and the act of 
creation continues to this day; 2. Allah’s 
existence is found in reason; 3. There 
can be no contradiction between Allah’s 
creation (nature) and Allah’s word (the 
Quran) [Özcan, 2004, 200]. As we have 
already mentioned, the Indian Jadidists 
also had a critical attitude towards the 
hadiths of the Prophet Muhammad. In 
this regard, they were often concerned 
not with the concept of the hadith itself, 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

165
№3 (07) 2025

but with their text and the way they were 
transmitted, in other words, with their 
reliability. In this regard, they argued 
that it was impossible to verify whether 
the hadith texts were transmitted exactly 
as the Prophet Muhammad said them. In 
turn, Sayyid Ahmed Khan’s view of the 
hadiths of the Prophet was also based on 
doubt. According to him, although experts 
examined the narrators who transmitted 
the hadith, they did not examine the 
transmitted texts themselves. However, 
not all Indian modernists shared the same 
opinion regarding the hadith tradition. 
For example, Maulana Khali, a student 
and biographer of Sayyid Ahmed Khan, 
did not reject all hadiths. He divided 
them into two categories: those related 
to the permanent rulings of the Quran 
and those related to the problems of the 
Prophet’s Arab-Muslim society. He did 
not consider the second type of hadith 
to be obligatory for Muslims to follow 
[Kamal, 2018, 483]. In general, both 
Sayyid Ahmed Khan and his ideological 
partner Chirag Ali believed that before 
considering hadiths as a source on which 
to rely for solving legal issues, they 
should be subjected to scientific and 
rational filtering and verification. He 
also refused to accept Ijma’ as a religious 
foundation [Ahmad, 1969, 13].

Regarding the issue of revelation, 
among modernists, revelations in the 
category of revelation and revelation 
were considered as the product of a 
certain ability of the mind, manifested 
in some individuals, such as prophets. 
And the fact that revelation is a direct 
knowledge given to man from God 
was denied. As a result of the rational 
understanding of religion, miracles 

(the miraculous things performed by 
prophets) were also denied, because they 
contradicted the laws of nature (Kamal, 
2018, 480). In turn, Sayyid Ahmed Khan 
believed that miracles such as the parting 
of the sea by the Prophet Moses and the 
transformation of his staff into a snake, 
as well as religious concepts such as 
angels, devils and jinn, should be given 
rational reinterpretations. He believed 
that the Quran is perfect and therefore 
cannot be changed, but not all the issues 
it contains are directly related to religion. 
The Prophet Muhammad was also a 
human being, and his words and actions 
regarding worldly affairs should not be 
accepted at the level of the ruling of the 
sacred text. No one disputes the things 
written in religious texts about faith and 
worship, but the topics about public life 
are not sacred. The views of religious 
scholars on various political, social 
and economic issues have acquired a 
religious character during the transfer 
from one generation to another and have 
become sacred texts. In this way, he 
argued that religion has become stable 
[Özcan, 2004, 200].

After dividing the Quranic rulings 
into permanent and temporary, Indian 
modernists have classified issues such 
as polygamy (multiple wives), slavery, 
gender equality, human rights and 
riba (usury) as temporary rulings of 
the Quran and have tried to reconsider 
them. For example, Sayyid Ahmed Khan 
argued that polygamy is not permitted 
in his interpretation of the verses in the 
Quran. One of his students, Mumtaz 
Ali, sought to protect women’s rights 
through education and founded the first 
Islamic journal on women’s rights in 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

166
№3 (07) 2025

India, Tahzibul-ul-Niswan (Women’s 
Development), under the auspices of her 
teacher’s journal Tahzibul-ul-Akhlaq. 
The issue of slavery was also re-examined 
by the Jadidists, who dismissed it as a 
phenomenon incompatible with reason 
and the new era. They tried to justify this 
by arguing that the institution of slavery 
in Islam and the freedom of choice in 
man cannot coexist. They also argued 
that although man is free, it is illogical 
for him to be in slavery at the same time, 
and therefore the Quran cannot contain 
contradictory rulings [Kamal, 2018, 
482].

One of Sayyid Ahmed Khan’s 
closest associates, Chirag Ali (1840-
1895), was largely interested in social 
and ethical issues. Chirag Ali’s book 
Proposed Political, Legal, and Social 
Reforms in the Ottoman Empire and 
Other Mohammedan States, published 
in 1883, is one of the earliest works 
on religious modernism in India. He 
held more radical views on political 
and social issues than Sayyid Ahmed 
Khan. He argued that the Quran had 
both immutable and modifiable aspects. 
Chirag Ali, who denied the existence of 
a necessary connection between religion 
and social life, argued that the Prophet 
Muhammad’s actions and words on 
social issues were irrelevant to religion. 
The thinker suggested that Muslims, 
because they did not understand their 
religion and could not keep up with the 
times, were lagging behind in socio-
economic aspects, and that Muslim 
countries should not waste time and 
benefit from the results of modern science 
and the achievements of the West. For 
example, he supported the widespread 

implementation of banking and financial 
systems in Muslim countries. He 
concluded that the prohibition of usury 
in the Quran was a ruling that was made 
for the time of the Prophet and was 
limited to that time [Özcan, 2004, 203].

The issue of fate in Islam was not 
left out of the attention of the Indian 
Jadidists. This was a topic that had 
been the subject of many disputes 
between Mu’tazilites and theologians 
in the Middle Ages. In turn, the Muslim 
modernists of India categorically rejected 
the doctrine of fate. But they did not 
all unanimously, like the Mu’tazilites, 
claim that man has complete freedom of 
choice. A certain part of the modernists 
remained under the influence of 
scientific determinism, which became 
popular in the 19th century, in other 
words, the theory of understanding 
real life through causal relationships 
between events in nature and history. 
In general, the question of whether 
man has freedom of choice or whether 
everything is decided for him divided the 
modernists into three groups: some of 
them advocated scientific determinism, 
others rejected it and supported a lighter 
form of determinism that left man free 
to choose, and the rest, one can say, 
accepted the doctrine of complete 
freedom of choice [Kamal, 2018, 483]. 
Scientific determinists such as Sayyid 
Ahmed Khan, Maulana Khali, and Shibli 
Numani interpreted the universe (except 
for the idea of creation from nothing) 
on an onto-theological basis, following 
Aristotle’s example. God is the creator, 
the First Cause of the universe and 
man, but because of the chain of cause 
and effect, God is not directly involved 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

167
№3 (07) 2025

in individual life. Events in nature and 
history occur according to natural laws 
and are determined by natural causes. 
This interpretation has two meanings: 
first, God does not intervene in the lives 
of individuals and the course of history; 
second, events in the world do not occur 
according to a pre-ordained plan by fate 
or the Creator, but all this happens only 
through natural causes. Sayyid Ahmed 
Khan believed that certain verses in 
the Quran specifically indicate that 
the Creator is the First Cause and that 
all other causes exist only through the 
Creator. However, another section of 
modernists disagreed with this view. 
They argued that scientific determinism 
leaves no room for human freedom of 
choice. For example, another prominent 
Jadid Muslim scholar, Jamaluddin 
Afghani, tried to adopt a lighter form of 
determinism, like the Ashgaris, between 
fate and free will. In short, the Aligarh 
scholars, led by Sayyid Ahmed Khan, 
pursued a scientific determinism against 
the traditional scholars and aimed to free 
the minds of Muslims from the shackles 
of fate [Kamal, 2018, 484].

Shibli Numani, a prominent 
representative of Indian modernism 
in the second half of the 19th century, 
believed that just as Muslim scholars 
in the early era of Islam opposed Greek 
philosophy, modern theologians also had 
a duty to respond to modern atheism. In 
his opinion, religion is not only about 
faith and worship, and accordingly, 
theology should also include topics such 
as freedom, human rights, and the status 
of women [Özcan, 2004: 203]. Shibli 
Numani argued that it is necessary to 
benefit not only from the scholars who 

lived in the earliest eras of Islam (the 
Age of Wisdom), but also from the 
works of all scholars in various fields 
throughout Muslim history. In addition, 
according to Shibli, Muslims tend to 
see their backwardness, laziness and 
failure as fate. The thinker actually 
disagrees with the above opinion, stating 
that Allah Almighty has given a certain 
level of freedom to the human being and 
that man is responsible for his actions 
[Özervarlı, 2010, 127].

Shibli also discusses the 
metaphysical issues in Islam and tries to 
logically justify their truth. In this verse, 
he gives the example of the phenomenon 
of dreams for atheists who do not 
believe in resurrection after death and 
the afterlife. No one can deny dreams. 
People can travel to different places 
in their dreams that they have never 
imagined. Similarly, he concludes that 
prophets and saints can also talk about 
the afterlife and the unseen world. He 
tries to explain the issue of punishment 
and reward in terms of cause and effect. 
Just as poison kills and medicine cures in 
the material world, so it is in the unseen 
world. It is impossible for the soul to 
remain unaffected by good and bad 
deeds. He writes that the joy that the soul 
experiences as a result of good deeds 
and the hardship that it experiences as a 
result of bad deeds are called reward and 
punishment in religion. Shibli argues 
that Islam was originally a simple and 
transparent religion, but over time, later 
generations added various things to it 
and made it more complicated, and the 
science of kalam became the core of the 
problems in the religion. Shibli believes 
that even the early Muslims would not 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

168
№3 (07) 2025

have been able to understand Islam, 
which was so entangled in such a tangle. 
According to the thinker, although ijtihad 
was encouraged since the time of the 
Companions, later imitation dominated 
the religion. Although it is stated in the 
books of kalam that «Imitation is not 
allowed in faith», this phrase lost its 
meaning in later times [Özervarlı, 2010, 
128].

In 1894, the Council of Ulama 
(Nadwatul Ulama) was established in 
Lucknow on the initiative of Shibli 
Numani and a group of scholars. This 
council was seen as an organization 
that took a middle path between the 
extreme secularism of Aligarh and the 
extreme conservatism of the Deobandi 
and planned to unite Muslim scholars 
of different views in India. On the basis 
of this council, the foundation of the 
Darul Uloom Nadwatul Ulama religious 
institution was laid in 1898.

The Aligarhites viewed the 
establishment of the Ulama Council 
positively. Realizing that group 
collectivism was more necessary 
than individual initiatives in religious 
education, they supported the need for 
a council that would bring together 
different views. In general, modernists 
themselves later realized the dangers of 
studying modern teachings in depth, and 
therefore believed that it was necessary 
to maintain a balance with religious 
knowledge. Otherwise, the youth, fed 
up with the purely rational science of 
the West, could fall into pessimistic 
skepticism, apostasy and atheism.

Shibli Numani, who had been 
actively involved in the work of the 
Ulama Council since 1904, came under 

the influence of Pan-Islamism in 1908 
and opposed the Aligarhites. The Ulama 
Council, which was initially planned as a 
moderate organization, gradually moved 
away from the modernism of Aligarh 
and towards religious conservatism. 
Thus, over time, the council became no 
different from the Deoband school. In 
1920, the members of the Ulama Council 
agreed to adopt a position that rejected, 
in particular, the rationalism of Sayyid 
Ahmed Khan and the Aligarh modernists 
[Ahmad, 1967, 112].

Conclusion
In the second half of the 19th century, 

we saw the rise of Islamic modernism in 
the Indian subcontinent. Innovative ideas 
and revolutionary views were expressed 
regarding Islam. The ideas of Jadidism 
and religious innovation also spread to 
other countries of the Islamic world, 
such as Crimea, Egypt, and the Levant. 
However, Jadidism in India stands out 
for its exceptional ideological boldness 
and acquired a unique character. There 
are several reasons for this. First, Indian 
Muslims were among the first among the 
Ummah to become acquainted with the 
most advanced Western civilization of 
that time. The British had been present 
in India since the 16th century through 
the East India Company. Then came the 
policy of colonization, Western-style 
colleges began to open, a new culture 
was established, etc. Thus, Indians 
absorbed and became acquainted with 
the fruits of modernity from an early 
age. The British, who were called the 
«masters of the seas», brought them 
rationality, systematic thinking, and 
coolness. It can be said that this had a 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

169
№3 (07) 2025

significant impact on the nature of future 
religious modernism. Secondly, after 
the unsuccessful uprising of the Indian 
people against the British in 1857, 
the political situation in the country 
deteriorated significantly. India officially 
came under the rule of the British Empire, 
and British rule was consolidated. The 
Indian nation, which had been ruled by 
the descendants of Babur for centuries, 
was besieged by a huge Christian 
state. Muslims lost their centuries–old 
political and social dominance. On the 
one hand, Christian missionaries and 
on the other, Hindu religious leaders 
oppressed Muslims. At this point, the 
Muslim minority needed new religious 
ideas and an educational system so that 
they would not be swallowed up between 
the majority of Indians and Western 
Christianity/secularism.

During this period, it can be seen that 
the religious revival in India developed 
mainly in several directions. Religious 
modernists, traditionalist Deobandi 
and fundamentalist Hadith scholars. 
Modernist scholars did not oppose British 
rule, but actively supported it and sought 
to benefit from British knowledge and 
science. Muslim intellectuals believed 
that Muslims should either prove that 
modern science was incompatible with 
Islam or that Islam was not incompatible 
with it. In other words, if modern science 
could not be proven to be incompatible 

with Islam, they believed that it was 
best to accept it. However, the religious 
ideas of the progressive Jadidists led by 
Sayyid Ahmed Khan were not accepted 
by the Muslim elite in India, and even 
their entire ideas were rejected. Perhaps 
their ideas were too radical, or perhaps 
Indian Muslims at that time were not yet 
ready to accept revolutionary ideas in the 
religious sphere. In any case, it is worth 
noting that ideas such as reinterpreting 
the structure of the Prophet’s Sunnah and 
describing miracles as metaphors are 
views that are shocking to the Muslim 
community of today, let alone the 
Muslims of the 19th century.

Islamic modernism, as a reformist 
movement, aimed to interpret the 
dogmas of religion in the light of reason 
and to change the religious views that 
had been formed by medieval scholars 
but had now become entrenched. It 
aimed to bring Western science and 
to equalize the window of the Muslim 
world with the modern era. But Islamic 
modernism did not spread widely. It 
could not go beyond the level of a topic of 
discussion among Muslim intellectuals 
and academic circles. Nevertheless, the 
views of the Indian modernists of the 
19th century had a great influence on the 
later generation of Pakistani thinkers, 
such as Muhammad Iqbal and Fazlur 
Rahman, who left a special mark on the 
intellectual history of Islam.

References

1.	Ahmad, A. (1961). Sayyid Ahmad Khan, Jamal al-Din Al-Afghani and Muslim India. 
Studia Islamica, 13, 59. 

2.	Ahmad, A. (1967). Islamic modernism in India and Pakistan 1857-1964 (p. 24). 
London-Bombay-Karachi: Oxford University Press. 

3.	Ahmad, A. (1969). An intellectual history of Islam in India (p. 13). Edinburgh. 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

170
№3 (07) 2025

4.	Özcan, A. (2004). Hindistan’da 19. yüzyıl İslam modernizmi ve Seyyid Ahmed Han 
[19th century Islamic modernism in India and Sayyid Ahmed Khan]. İslamiyet üç aylık 
araştırma dergisi, 7(4), 197. 

5.	Britannica. (2024, January 1). Shāh Walī Allāh. Encyclopedia Britannica. https://
www.britannica.com/biography/Shah–Wali–Allah 

6.	Özkan, H. (2003). Bağımsızlık mücadelesinde yenilikçi bir ruh; Sir Seyyid Ahmed 
Han ve Aligarh hareketi [An innovative spirit in the struggle for independence; Sir Sayyid 
Ahmed Khan and the Aligarh movement]. Nüsha dergisi, 3(8), 150. 

7.	Eren, H. (1989). Aligarh [Aligarh]. In TDV İslam Ansiklopedisi (Vol. 2, p. 460). TDV 
İslam Araştırma Merkezi. [In Turkish]

8.	Muhammad Abdu, H. (2021). Dauur as-Sayyit Ahmad Han fi Islahi at-Tafkır ad-Dini 
fi-l Islam al-Mughasır [Role of Sayyid Ahmed Khan in reviving contemporary religious 
thought of Islam]. Kafkas Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 15(8), 105.

9.	Kamal, M. (2018). Islamic modernism in India. In Routledge history of world 
philosophies (p. 480). New York: Routledge. 

10.	Öz, M. (1989). Ahmed Han, Seyyid [Sayyid Ahmed Khan]. In TDV İslam 
Ansiklopedisi (Vol. 2, p. 74). TDV İslam Araştırma Merkezi. 

11.	M. S. (2010). Şibli Numani fikirleri [Shibli Numani’s thoughts]. In TDV İslam 
Ansiklopedisi (p. 127). TDV İslam Araştırma Merkezi. 

12.	Speeches and addresses relating to the Mahomedan Anglo-Oriental College in 
Aligarh. (1898). Aligarh: Institute Press. (Address presented to the Viceroy, Lord Lytton),  
p. 24. 

13.	Khan, S. A. (n.d.). Review on Dr. Hunter’s Indian Musulmans (pp. 38–40). Lahore. 

Әдебиеттер

1.	Ahmad, A. (1961). Sayyid Ahmad Khan, Jamal al-Din al-Afghani and Muslim India. 
Studia Islamica, 13, 59.

2.	Ahmad, A. (1967). Islamic modernism in India and Pakistan 1857-1964 (p. 24). 
London-Bombay-Karachi: Oxford University Press.

3.	Ahmad, A. (1969). An intellectual history of Islam in India (p. 13). Edinburgh: 
Edinburgh University Press.

4.	Özcan, A. (2004). Hindistan’da 19. yüzyıl İslam modernizmi ve Seyyid Ahmed Han. 
İslamiyet: Üç aylık araştırma dergisi, 7(4), 197.

5.	Britannica, The Editors of Encyclopaedia. (2024, January 1). Shāh Walī Allāh. In 
Encyclopedia Britannica. https://www.britannica.com/biography/Shah–Wali–Allah

6.	Eren, H. (1989). Aligarh. In TDV İslam Ansiklopedisi (Vol. 2, p. 460). TDV İslam 
Araştırma Merkezi.

7.	Özkan, H. (2003). Bağımsızlık mücadelesinde yenilikçi bir ruh; Sir Seyyid Ahmed 
Han ve Aligarh hareketi. Nüsha, 3(8), 150.

8.	Мұхаммед Абду, А. Дауыр әс-Сәйіт Ахмад Хан фи Ислахи әт-Тәфкир әд-Дини 
фи-л Ислам әл-Мұғасир. –  Kafkas Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi Dergisi, 15 (8). 2021. – 
s. 105

9.	Khan, S. A. (n.d.). Review on Dr Hunter’s Indian Musulmans (pp. 38-40). Lahore.
10.	Kamal, M. (2018). Islamic modernism in India. In Routledge History of World 

Philosophies (p. 480). New York: Routledge.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

171
№3 (07) 2025

11.	Öz, M. (1989). Ahmed Han, Seyyid. In TDV İslam Ansiklopedisi (Vol. 2, p. 74). 
TDV İslam Araştırma Merkezi.

12.	Özervarlı, M. S. (2010). Şibli Numani fikirleri. In TDV İslam Ansiklopedisi (p. 127). 
TDV İslam Araştırma Merkezi.

13.	Speeches and addresses relating to the Mahomedan Anglo-Oriental College in 
Aligarh. (1898). (Address presented to the Viceroy, Lord Lytton). Aligarh: Institute Press.

***
Авторлар туралы мәлімет:
Абдилхаким Бурханадин Шарафутдинұлы – PhD, Нұр-Мүбарак Египет ис-

лам мәдениеті университеті Дінтану кафедрасының аға оқытушысы (Алматы, 
Қазақстан, e-mail: burhanhakim01@gmail.com, ORCID ID: 0000-0002-8271-866X)

معلومات عن المؤلفين:
عبد الحكيم بورخنادين شرف الدين – دكتوراه، محاضر أول في قسم علم الأديان بجامعة نور مبارك المصرية 

للثقافة الإسلامية )ألماطي، كازاخستان(.

Information about authors:
Abdilkhakim, Burkhanadin Sharafutdinuly – PhD, Senior Lecturer at the Department of 

Religious Studies, Nur-Mubarak Egyptian University of Islamic Culture (Almaty, Kazakhstan, 
e-mail: burhanhakim01@gmail.com, ORCID ID: 0000-0002-8271-866X)

Информация об авторах:
Абдилхаким, Бурханадин Шарафутдинұлы – PhD, старший преподаватель ка-

федры религиоведения Египетского университета исламской культуры Нур-Мубарак 
(Алматы, Казахстан, e-mail: burhanhakim01@gmail.com, ORCID ID: 0000-0002-8271-
866X)



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

172
№3 (07) 2025

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47             https://doi.org/ 10.63727/ris202573-13

Б. Ботакараев1, С. Моллақанағатұлы1

1«Әзірет Сұлтан» Ұлттық тарихи-мәдени музей-қорығы, 
Ясауитану ғылыми орталығы, Түркістан,  Қазақстан

e-mail: bake.kaz.tr@gmail.com

ЯСАУИ ІЛІМІНДЕГІ ТАФАККУР МӘСЕЛЕСІ

Аңдатпа. Бұл мақала Орта Азияның сопылық дәстүріндегі көрнекті тұлға Қожа 
Ахмет Ясауи іліміндегі «тафаккур» (терең ойлану, ішкі толғаныс) ұғымының ор-
нын және оның атқаратын қызметін талдауға арналған. Ясауидің «Диуани-Хикмет» 
мұрасында көрініс тапқан тафаккур түсінігі тек жеке адамның рухани тазаруын ғана 
емес, сонымен бірге қоғамдық ахлақтың қалыптасуын көздейтін көпқабатты танымдық 
тұғырды ұсынады. Зерттеуде хикмет мәтіндері тарихи контекст аясында қарастырылып, 
тафаккурдың Құран мен хадистердегі негіздері және бұл ұғымның Ясауидің сопылық 
педагогикасындағы орталық рөлі айқындалады. Сонымен бірге, Ясауидің тафак-
кур тәжірибесінің сол дәуірдің әлеуметтік-мәдени кеңістігіндегі қызметі және түркі-
мұсылмандық сопылық дәстүрге қосқан үлесі сараланады. Мақалада «Диуани-Хик-
меттегі» тиісті бәйіттерге сапалық мазмұндық талдау жүргізу арқылы тақырыптық 
ерекшеліктері ашылады. Зерттеу нәтижелері Ясауидің тафаккур ұғымы тек жеке 
мистикалық тәжірибемен шектелмей, қоғамдық ынтымақты, адамгершілік кемелдену-
ді және «инсан-и камил» идеалына жету үдерістерін бағдарлайтынын көрсетеді. Осы 
арқылы мақала Ясауи дүниетанымындағы тафаккурдың жеке де, ұжымдық та рухани 
тәжірибе ретіндегі қалыптасу қырларын айқындап, қазіргі сопылық зерттеулер мен 
исламдық ой тарихы үшін маңызды ғылыми үлес ұсынуды мақсат етеді.

Түйін сөздер: Ахмет Ясауи, тафаккур, сопылық, Диуани-Хикмет, ислам дүние
танымы, рухани тазару.

ب. بوتاكاراييف1، س. مولاكاناتوف1
1محمية »عزرت سلطان« الوطنية التاريخية والثقافية، المركز العلمي للدراسات الياساوية، 

تركستان، كازاخستان
e-mail: bake.kaz.tr@gmail.com

مشكلة التفكر في تعاليم أ. يساوي
خلاصة: تتناول هذه المقالة تحليل مكانة مفهوم »التفكر« )التأمل العميق، والتفكير الباطني( ودوره في تعليم 
الشخصية البارزة في التقليد الصوفي لآسيا الوسطى، خوجة أحمد يساوي. يقدم مفهوم التفكر كما يتجلى في تراث 
أيضًا إلى  الفردي، بل  الروحي  التطهير  يساوي »ديوان الحكمة« أساسًا معرفيًا متعدد الأبعاد لا يهدف فقط إلى 
تشكيل الأخلاق المجتمعية. تدرس الدراسة نصوص يساوي في سياقها التاريخي، وتحدد أسس التفكر في القرآن 
الكريم والحديث النبوي، والدور المحوري لهذا المفهوم في التربية الصوفية لدى يساوي. كما يتم تحليل وظيفة 
ممارسة التفكر لدى يساوي في الفضاء الاجتماعي الثقافي لتلك الحقبة ومساهمته في التقليد الصوفي التركي الإسلامي. 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

173
№3 (07) 2025

الكشف عن الخصائص  يتم  الصلة في »ديوان الحكمة«،  للبيتات ذات  للمحتوى  من خلال إجراء تحليل نوعي 
الموضوعية. تظهر نتائج البحث أن مفهوم التفكر لدى يساوي لا يقتصر على التجربة الصوفية الفردية فحسب، بل 
يوجه أيضًا عمليات التماسك الاجتماعي، والكمال الأخلاقي، وتحقيق مثال »الإنسان الكامل«. وبهذه الطريقة، 
وتقديم  العالمية،  رؤية يساوي  فردية وجماعية في  التفكر كتجربة روحية  المقالة إلى تحديد ملامح تشكل  تهدف 

مساهمة علمية قيمة للدراسات الصوفية المعاصرة وتاريخ الفكر الإسلامي.
الكلمات المفتاحية: أحمد يساوي؛ التفكر؛ التصوف؛ ديوان الحكمة؛ الرؤية الإسلامية العالمية؛ التطهير الروحي.

B.Botakarayev1, M.Saipulla1 
1 «Aziret Sultan» National Historical and Cultural Reserve-Museum,  

Yasawi Studies Scientific Center, Turkistan, Kazakhstan
e-mail: bake.kaz.tr@gmail.com

THE PROBLEM OF TAFAKKUR IN THE TEACHINGS 
OF A. YASAWI

Abstract This article analyzes the place and role of the concept of «tafakkur» (deep 
reflection, inner contemplation) in the teachings of one of the leading representatives of the 
Central Asian Sufi tradition, Khoja Ahmed Yasawi. The understanding of tafakkur, reflected 
in his work, the Divan-i Hikmet, represents a multilayered conceptual framework aimed not 
only at personal spiritual purification but also at shaping public morality. The study examines 
Yasawi’s texts in their historical context, identifying the Qur’anic and hadith sources of 
tafakkur, as well as the central role of this concept in his Sufi pedagogy. Furthermore, the 
significance of tafakkur practice in the socio-cultural environment of the era and Yasawi’s 
contribution to the development of the Turkic-Islamic Sufi tradition are analyzed. A qualitative 
content analysis of the relevant bayts of the Divan-i Hikmet reveals their thematic features. 
The results of the study demonstrate that Yasavi’s understanding of tafakkur serves as a guide 
not only for individual mystical experience but also for strengthening social solidarity, moral 
improvement, and achieving the ideal of «insan-i kamil.» Thus, the article reveals how, in 
Yasavi’s worldview, tafakkur is shaped as a personal and collective spiritual practice, making 
a significant contribution to contemporary Sufism studies and the history of Islamic thought.

Keywords: Ahmed Yasavi, tafakkur, Sufism, Divan-i Hikmet, Islamic thought, spiritual 
purification.

Б. Ботакараев1, С. Моллаканагатулы1

1Национальный историко-культурный музей-заповедник «Әзірет Сұлтан»,  
Научный центр по изучению Ясави, Туркестан, Казахстан

e-mail: bake.kaz.tr@gmail.com

ПРОБЛЕМА ТАФАККУРА В УЧЕНИИ А.ЯСАВИ

Аннотация. Данная статья посвящена анализу места и роли понятия «тафаккур» 
(глубокое размышление, внутреннее созерцание) в чении одного из ведущих предста-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

174
№3 (07) 2025

вителей суфийской традиции Средней Азии – Ходжи ахмеда Ясави. Понимание тафак-
кура, отражённое в его наследии «Дивани Хикмет», представляет собой многослойную 
концептуальную основу, направленную не только на личное духованое очищение, но 
и на формирование общественной нравственности. В исследовании тексты Ясави рас-
сматриваются в историческом контексте, выявляются коранические и хадисные истоки 
тафаккура, а также центральная роль этого понятия в его суфийской педагогике. Кроме 
того, анализируется значение практики тафаккура в социально-культурной среде эпохи 
и вклад Ясави в развитие тюрко-исламской суфийской традиции. Путём качественного 
контент-анализа соответствующих бейтов «Дивани Хикмет» раскрываются их темати-
ческие особенности. Результаты исследования показывают, что понимание тафаккура 
у Ясави служит ориентиром не только для индивидуального мистического опыта, но 
и для укрепления общественной солидарности, нравственного совершенствования и 
достижения идеала «инсан-и камиль». Тем самым статья выявляет, как в мировоззре-
нии Ясави тафаккур формируется как личная и коллективная духовная практика, внося 
значимый вклад в современные исследования суфизма и историю исламской мысли.

Ключевые слова: Ахмет Ясави, тафаккур, суфизм, «Дивани-Хикмет», исламская 
мысль, духовное очищение.

Кіріспе
Қожа Ахмет Ясауи ХІІ ғасырда

ғы Орта Азияның діни әрі мәдени ке
ңістігінде тек сопы тұлға ғана емес, 
сонымен қатар түркі-исламдық дү
ниетанымның өзіндік негізін қалау
шы қайраткер ретінде ерекшеленеді. 
Ол өмір сұрген дәуір Қарахандықтар 
мен Селжұқтар арасындағы саяси тар-
тыстармен, көшпелі және отырықшы 
қауымдар арасындағы әлеуметтік 
айырмашылықтармен, сондай-ақ жа
ңа ғана ислам дінін қабылдаған түркі 
тайпаларының діни болмысын ай
қындауға деген ұмтылысымен сипат
талды. Осындай көпқабатты тарихи 
жағдай Ясауидің рухани қызметінің 
қалыптасуына және оның сопылық 
ілімінің дамуына берік негіз қалады. 
Ясауидің «Диуани-Хикмет» мұрасы 
тек жеке мистикалық тәжірибенің же
місі ғана емес, сонымен бірге ислам
дық құндылықтарды түркі тілінде 
кең қауымға жеткізіп, халық діндар
лығын қалыптастырған терең рухани-

мәдени мұра болып табылады. Оның 
дүниетанымында ақиқатқа ұмтылу 
ақыл мен жүректің үйлесімді әрекетіне 
сүйенеді. Бұл көзқарас бір жағынан 
Құран мен хадистердегі тафаккурға 
қатысты идеяларды негіз етіп алса, 
екінші жағынан көне түркі сенім-
деріндегі табиғатпен үндестік пен 
адамның ғаламдағы орнына байла-
нысты түсініктерді исламдық сипатта 
қайта пайымдайды. Сондықтан Ясауи 
ілімі исламның ақида және ахлақ не-
гіздерін жергілікті мәдениетпен ше-
бер тоғыстырған, медреселік білім 
мұрасын да, халықтық даналықтың 
рәміздік тілін де үйлестірген син-
тездік сипатқа ие.

Ясауи төңірегінде қалыптасқан 
Ясауийя дәстүрлі кейінгі ғасырларда 
Анадолы, Балқан және Орта Азияда
ғы көптеген сопылық тариқаттардың 
өркендеуіне арқау болды. Бұл рухани 
мұра тек сопылықтың мистикалық 
қырларын ғана емес, сонымен қатар 
қоғамдық ынтымақты, адамгершілік 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

175
№3 (07) 2025

тұтастықты және рухани кемелдену-
ді қамтиды. Осы тұрғыдан алғанда, 
Ясауи іліміндегі терең ойлау мен 
ішкі ізденістің мәнін тану оның тари-
хи әрі мәдени рөлін түсінудің негізгі 
тұжырымдамалық кілті болып табы-
лады.

Тақырыпты таңдауды дәйектеу
Қожа Ахмет Ясауидің дүниета

нымдық мұрасы тек түркі-исламдық 
сопылықтың ғана емес, жалпы ис
ламдық интеллектуалдық дәстүрдің 
маңызды тармақтарының бірі болып 
саналады. Алайда оның іліміндегі 
кейбір ұғымдар, әсіресе философия
лық және мистикалық қырлары терең 
«тафаккур» секілді іргелі категори-
ялар қазіргі күнге дейін жеткілікті 
деңгейде ғылыми тұрғыда зерделен-
ген жоқ. Бұл ұғым Құран мен хади-
стерде көрініс тапқан рухани-ойлану 
тәжірибесінің Орта Азиядағы бей-
несін түсіну үшін де, Ясауидің өзіндік 
педагогикалық тәсілін ашып көрсету 
үшін де негізгі мәнге ие. Сондықтан 
Ясауи дүниетанымындағы тафаккур 
ұғымын арнайы талдау оның жеке ру-
хани ілімін ғана емес, сонымен қатар 
түркі халықтық сопылық дәстүрінің 
қалыптасуындағы зияткерлік негіз
дерді айқындауға мүмкіндік береді. 
Бүгінгі таңда Орта Азия қоғамдары 
қарқынды әлеуметтік-мәдени өзге
рістер кезеңін бастан өткеріп жатқан 
жағдайда дәстүрлі рухани мұраны 
жаңаша пайымдау қажеттілігі барған 
сайын артып келеді. Осы тұрғыдан 
Ясауидің тафаккур туралы көзқара
сын зерттеу қазіргі адамның адамгер
шілік, қоғамдық және рухани ізденіс
теріне қосар үлесін айқындап қана 
қоймай, исламдық дүниетаным сабақ

тастығын түсіну үшін де маңызды. 
Сонымен бірге Ясауи ілімінің діни 
саламен қоса, мәдени бірегейліктің 
қалыптасуында да атқарған рөлін ес
керсек, тафаккур ұғымын зерттеу түр
кі-исламдық рухани дәстүрдің клас
сикалық кезеңнен бүгінгі заманға 
дейінгі ықпалын бағамдау үшін аса 
қажет қадам болып табылады.

Мақсаты мен міндеттері
Зерттеуіміздің негізгі мақсаты – 

Қожа Ахмет Ясауи іліміндегі «тафак-
кур» ұғымының тарихи, философялық 
және сопылық қырларын терең зер
делеп, осы ұғымның түркі-ислам
дық дүниетанымындағы орнын және 
қызметін айқындау. Осы тұрғыда 
жұмыс Ясауи мәтіндерінде тафак
курдың жеке руханиятты қалыптас
тырудағы рөлін, қоғамдық ахлақтың 
орнығуына қосқан үлесін және адам
ның ақиқатқа ұмтылу жолындағы 
түрлендіргіш күшін ашып көрсетуді 
көздейді. Классикалық сопылық мұра 
мен қазіргі заманғы академиялық із
деністер арасында өзара байланысты 
көпір орнату. Осы арқылы исламдық 
дүниетаным сабақтастығын, түркі-
исламдық рухани мұраның замана
уи құндылықтармен тоғысу мүмкін
діктерін айқындап, қазіргі қоғамның 
рухани ізденістеріне тарихи терең
дігі бар көзқарас ұсыну міндеті қо
йылады. Сондай-ақ Ясауидің тафак
курға қатысты көзқарасын тек тарихи 
құбылыс ретінде емес, бүгінгі діни 
дүниетаным, ахлақ философиясы 
мен мәдени бірегейлік мәселелері 
тұрғысынан да өзекті анықтамалық 
ұстаным ретінде қарастыру арқылы 
ғылыми әдебиетке тың үлес қосу 
көзделеді.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

176
№3 (07) 2025

Зерттеу әдіснамасы
Бұл зерттеу Қожа Ахмет Ясауидің 

«тафаккур» ұғымын көпқырлы тұр
ғыда талдау мақсатында сапалық зерт
теу тәсілдеріне негізделеді. Алдымен 
тарихи-талдамалық әдіс қолданылып, 
ХІІ ғасырдағы Орта Азияның әлеу
меттік-мәдени және діни контекс-
ті жан-жақты қарастырылады. Осы 
шеңберде сол дәуірдің саяси құры
лымы, исламның түркі тайпалары 
арасында таралу үдерісі және Ясауийя 
қозғалысының қалыптасуына ықпал 
еткен тарихи факторлар талданды. 
Зерттеудің негізгі өзегін мәтіндік тал-
дау құрайды. Қожа Ахмет Ясауидің 
«Диуани-Хикмет» еңбегі негізгі бірін-
ші дереккөз болды. Осы еңбектегі «та-
факкур» ұғымымен тікелей не жанама 
байланыстағы бәйіттер тақырыптық 
тұрғыдан жіктеліп, мазмұндық талдау 
жасалды. Сонымен қатар исламдық 
классикалық ойдағы тафаккур түсі
нігін айқындайтын Құран аяттары, 
хадистер және өзге сопылық әде
биет үлгілері салыстырмалы түрде 
қарастырып, Ясауидің өзіндік әдісте
мелік ұстанымы айқындалады.

Негізгі бөлім
Тафаккур түсінігі мен тәжірибе
Тафаккур – Құран мен хадисте 

исламдық дүниетанымда жиі айты-
латын, Алланың бар болуы, сипатта-
ры, жаратылысы, адамзаттың орны 
сияқты ұғымдарға терең ой жүгірту 
мен іштей ой салуды білдіретін ұғым. 
Тафаккур – исламдық дүниетаным 
дәстүрінде әрі рационалдық, әрі ру-
хани процестерінде түсіндірілетін 
терең ойлану мен зерделеу амалы. 
Сөздік мағынасында «ойлану, ақылға 

салу, белгілі бір мәселе жайлы терең 
толғану» дегенді білдіреді. Құран 
Кәрімде «тафаккур» және осы түбір
ден тараған сөздер көптеген аяттарда 
кездесіп, адамның жаратылысқа, өз 
болмысына және Құдайдың құдіретті 
көріністеріне ой жүгіртуге үндеу ре
тінде қолданылады. Әсіресе, «Әли–
Имран» сүресінің 190-191 аяттарында 
көк пен жердің жаратылысында ой 
жүгірткендердің Алланың бар екен-
дігі мен хикметін танитыны ерекше 
атап өтіледі. Осылайша тафаккур тек 
ақыл жүгірту ғана емес, иманды те
реңдететін құлшылық сипатындағы 
рухани амал ретінде бағаланады. 
Классикалық ислам дәстүрінде та-
факкурды кәламшылар мен сопылар 
айрықша мән берген тақырып ретінде 
қарастырған. Мутакәллимдер тафак-
курды иман ақиқаттарын ақылдық 
дәлелдер арқылы танудың құралы са
наған. Әсіресе Әшғари мен Матури-
ди мектептерінде адамның ақылдық 
қабілеттерін қолданып, Алланың бар
лығы мен сипаттарын ұғыну қажет
тілігі баса көрсетіледі. Бұл тұрғыда 
тафаккур «нәзәр» (дәлелге сүйенген 
ойлану) және «истидләл» (ақылдық 
қорытынды шығару) ұғымдарымен 
тығыз байланысты.

Сопылық дәстүрде тафаккур кө
бінесе жүректің тазаруы мен илаһи 
ақиқатқа ұмтылу талпынысымен 
сабақтас. Ерте кезеңдегі сопылар
дың бірі Жүнәйд Бағдади тафаккур
ды «жүректің Алланың жаратылы
сындағы хикметтерді тамашалауы» 
деп сипаттайды. Баязид Бистми мен 
Сәһл әт-Тустари сияқты сопылар та-
факкурды нәпсіні тазартудың негізгі 
құралдарының бірі деп санаған. Имам 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

177
№3 (07) 2025

Ғазали тафаккурды адамның жүрегін 
ғапылдықтан оятып, мағрифатуллаһқа 
жеткізетін қақпа деп түсіндіріп, кей-
де бір сәттік тафаккур жылдар бойғы 
нәпіл құлшылықтан артық болуы 
мүмкін екенін айтады. Бұл екпін 
тафаккурдың тек теориялық ақыл 
жүгірту ғана емес, жүректің терең ин-
туициясымен ұштасқан практикалық 
таным екенін дәлелдейді. Тафаккур
дың тәжірибедегі көріністері ислам 
сопылығында сан алуан формада 
байқалады. Сопы мәжілістерінде жа-
салатын зікір, мұрақаба (жүректің 
үнемі Алланың назарында екенін 
сезіну) және қылует (инзиуа) амалда-
ры тафаккурмен етене байланысты. 
Мұрақаба – адамның өз ішкі дүниесін 
Алланың үнемі бақылауында екенін 
сезініп, соны терең ой елегінен өткізуі. 
Осылайша тафаккур тек ғаламның 
тәртібіне қатысты сыртқы бақылау 
емес, нәпсінің ішкі шындығын ұғыну 
процесі болып табылады.

Философиялық қырынан тафак
кур ислам философтары үшін де ба-
сты ұғымдардың бірі саналған. Әл-
Кинди, әл-Фараби, Ибн Сина секіл-
ді ойшылдар тафаккурды ақылдың 
әрекеті ретінде қарастырып, мета
физикалық ақиқатқа жетуде міндетті 
кезең деп есептеген. Мұнда тафаккур 
логикалық тұжырым мен ұғымдық 
талдау арқылы ақиқатқа ұмтылуды 
білдірсе, сопылықта ол көбірек ин-
туитивті әрі тәжірибелік сипатқа ие. 
Бұл екі жақты көзқарас ислам өрке
ниетінде ақыл мен жүректің бірлігін 
бейнелейтін үйлесімді ой көкжиегін 
қалыптастырады. Әл-Кинди «Фәлса
фаға кіріспе» атты еңбегінде ақылдың 
кемелдікке жетуін танымның негізгі 

шарты деп сипаттайды. Ол «Ақиқатқа 
жету – ақылдың жүйелі ойлану (та-
факкур) арқылы өзінің қабілетін ке
мелдендіруінің нәтижесі», – дейді 
[1, 47 б.]. Ал әл-Фараби болса, «әл-
Мадина әл-фадила» еңбегінде тафак-
кур – ақылдың белсенді ақылмен (ақл 
фағал) байланысқа шығуы арқылы 
метафизикалық болмысты тануға жол 
ашатынын айтқан [2, 90 б].  

Тафаккурдың сопылық жол
дағы орны: зікір, риязат, ішкі таза-
ру

Тафаккур – ислам феноменоло-
гиясында жүрек пен сана арқылы 
Құдайды, жаратылыс заңдарын және 
өз-өзін пайымдауды білдіретін күр
делі ұғым. Бұл ұғым Ясауилік дәстү
рінде тек когнитивтік ойлау емес, 
сонымен қатар жүректің тазаруы мен 
мінез-құлықтың трансформациясы 
процесіне бағытталған практикалық 
рухани іс-әрекет ретінде түсіндіріледі. 
Ясауидің хикметтеріндегі тіл мен об
раздар тафаккурды жеке тәжірибе
ден (өз–өзімен есептесу) қауымдық 
және тәрбиелік практикаларға дейін 
жалғайтын біртұтас жүйені бейнелей-
ді. Бұл жүйе үш негізгі элементте – 
зікір, риязат және ішкі тазару немесе 
тазкия арқылы жүзеге асады. А.Ясауи 
ілімінде бұл түсінік тек қана рацио-
налды ойлау процесі емес, адамның 
жүрек пен сана үйлесімінде жүзеге 
асатын, рухани кемелдікке жетелейтін 
әдістемелік жол ретінде көрініс таба-
ды [3, 28 б.].   

Сопылық дәстүрде тафаккурдың 
орталық орны оның үш өзара байла
нысқан рухани практикасымен  тығыз 
байланысты. Зікір – Жаратушыны 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

178
№3 (07) 2025

үздіксіз еске алу мен жүректі Алла
ның есімдерімен нұрландыру амалы. 
Ясауи хикметтерінде зікір тек тіл-
дік қайталау емес, «жүректің зікірі» 
арқылы нәпсіні бағындыру құралы 
ретінде сипатталады [4, 55 б.].  Зікір 
барысында тафаккур – Алланың 
хикметіне ой жүгірту – жүрек таза
лығының негізгі шарты болып табы-
лады, ойдың тереңдігі зікірдің сапа-
сын айқындайды [5, 76 б.].   

Риязат – сопылықтағы аскети
калық тәртіп пен өзін-өзі тәрбиелеу 
тәжірибесі. Ясауи өз дәуірінде қатаң 
риязат ұстанғаны туралы тарихи де
ректер сақталған. Риязат нәпсі қалау
ларын шектеу арқылы жүректің 
«қатты қабығын» жұмсартып, тафак
курға қажетті ішкі тыныштық пен 
зейінділік тудырады. Бұл тұрғыда 
тафаккур риязаттың рухани нәтижесі 
әрі оны тереңдететін фактор ретінде 
қарастырылады. Ал ішкі тазаруға ке-
летін болсақ, ол адам болмысының 
рухани және моральдық кемелденуі. 
Ясауи ілімі бойынша, нәпсіні тазар
ту – Аллаға жақындаудың басты ал
ғышарты, тафаккур осы тазару үде
рісінің әдіснамалық негізі болып та-
былады [6, 245 б.].  Тазартылған жүрек 
қана құдайлық хикметті қабылдауға 
қабілетті, ал бұл қабылдау терең ой-
ланумен (тафаккур) тікелей байла-
нысты. Аталмыш үш практиканың 
өзінің атқаратын функционалдық қыз
меті бар. Зікір жүректі оятса, риязат 
нәпсіні бағындырады, ал тазару жү
рек айнасының жарқырауын қамтама
сыз етеді. Ясауидің хикметтерінде бұл 
үйлесім «инсан-и камил» – кемел адам 
идеалына ұмтылудың негізгі шарты 
ретінде көрініс табады [7, 43 б.].  

Ахлақ пен әлеуметтік кеңістікті 
қалыптастырудағы тафаккурдың 
ықпалы

Ахлақ пен әлеуметтік кеңістік, 
яғни қоғамдық қатынастар, мәдени 
нормалар мен тәрбие институттары 
– Ясауи іліміндегі тафаккур ұғымы
ның екі маңызды өлшемі. Ясауи ілі
міндегі тафаккур жеке адамның ру-
хани кемелденуіне жол ашуымен қа
тар, қоғамдағы мінез-құлықтарды қа
лыптастыруда және әлеуметтік тұрақ
тылықты қамтамасыз етуде маңызды 
рөл атқарады. Ясауи хикметтерінде 
ізгілік, адалдық, қайырымдылық, 
шыдамдылық секілді адамгершілік 
қасиеттер жиі дәріптеліп, нәпсі, мақ
таншақтық секілді теріс ұғымдар 
сыналады. Ахлақтың қоғамды ұстап 
тұратын ең үлкен күш екенін тари-
хи оқиғалар дәлелдеп берді. Адам-
зат өзінің жаратылысынан адасып, 
жаратылу мақсатынан ауытқыған 
кезде моральдық құлдырау мен аз
ғындау көрініс береді. Осылайша, 
Ахмет Ясауиді тану – өз дінімізді, 
ұлттық болмысымызды, тарихы-
мызды, мәдениетімізді, сондай-ақ 
өзімізді білу мен түсіну деген сөз. 
Ясауилік ілім мен мәдениеті шы-
найы болмысымызға қайта оралуға, 
жеке және ұжымдық болмысымыз
ды тазартуға, көтеруге және жетіл-
діруге, нәтижеде құтқарылуға жетуге 
үміттенетін қақпа болып табылады. 
Өмірлік тәжірибе көрсеткендей, руха-
ни құндылықтарға құрметтің болма-
уы және олардан алшақтау – адамның 
өз нәпсісін тәрбиелей алмауымен 
әрі онымен күрес жолында жеңіске 
жете алмауымен тығыз байланысты. 
Сондықтан да адам ең алдымен берік 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

179
№3 (07) 2025

тафаккурға, яғни орнықты ойлау мен 
дұрыс пайымдау қабілетіне ие болуы 
қажет. Ғалымдардың арасында Хаяти 
Биже өзінің еңбегінде Ахмет Ясауи
дің мына хикметін келтіреді:

«Нәпсі жолына түскен жан – қор 
болар,

Жолдан тая басқан – күнәға батар,
Жатса-тұрса шайтанмен жолдас 

болар.
Нәпсіні жең, нәпсіні жең, ей жа

мандық қылған,
Соңғы сәтте нәпсің сені құл 

етер!» [8, 93 б.].  
А.Ясауи мағрифат (рухани та-

ным) ұғымын көркем метаформа ар
қылы түсіндіреді: «Мағрифат – берік 
қамал, махаббат – сол қамалдың па-
дишасы, ақыл – оның уәзірі. Тілдің 
жолы – зікір, жүректің кеніші – тафак-
кур. Мүшәһада (Хақты жүрекпен сезі-
не) көңілде жүзеге асады. Шәкірттің 
құлағы – хикметке бағытталған. Рух 
махаббат теңізіне батып, дәруіштер 
сол теңізде шомылып, ғашықтыққа 
толады. Дәруіштердің жүрегінің ішін-
де Алла мағрифат ағашын жаратқан: 
жүрек үйін – ихластан, оның жемісін – 
иманнан, жапырақтарын – тасдиқтан 
жаратқан, ал ақылды сол ағашқа құ
марттырған [9, 67 б.]. Ұстаздың тү
сіндіруінше, бұл хикметтерді бойға 
сіңірудің ең қажетті шарты – тыңдай 
білуді үйрену. Өйткені, оның айтуын-
ша, «дәруіштің екі құлағы әрдайым 
естиді, ал тыңдау өнерін меңгерген 
дәруіш хикметті сөздерді оңайырақ 
ұғып, олар туралы терең тафаккурға 
бойлайды».

Тафаккур сатысынан кейін келетін 
келесі рухани белес – истиғрақ, яғни 
құдайлық ғашықтыққа толық бойлау 

күйі. Ясауийлік ілімде истиғрақ ерек-
ше мәнге ие. Нағыз дәруіш – егер бір 
мүмін оның басына аяғын қойса да, 
тафаккур теңізінде ғарқ болып, оны 
жұртқа білдірмейтін жан. Сопылық 
жолда ұстаз шәкіртке былай деп на-
сихат айтады: «Тариқат жолы – талап 
еткен дәруішті тафаккурға жетелейді, 
тафаккур – қорқынышқа, қорқыныш – 
үмітке, үміт – көз жасына, көз жасы – 
һидаятқа, һидаят – тауфиққа, тауфиқ – 
тағатқа, тағат – зікірге, зікір – яқинға, 
яқин – һамд пен сәнаға, һамд пен сәна 
– махаббатқа, махаббат – разылыққа, 
разылық – бақытты мекенге, бақытты 
мекен – Хақтың дидарына қауышуға 
бастайды». Бұл тафаккур арқылы бас
талған рухани жол қорқыныш пен 
үмітті, көз жасы мен һидаятты, ең 
соңында Хақтың дидарына қауышуды 
қамтитын сатылы кемелдік жолына 
айналады [9, 70 б.].  

Ясауидің хикметтері бүгінгі күн
ге дейін зерттеушілер тарапынан 
жан-жақты текстологиялық талдаудан 
толық өтпеген. Осыған байланысты 
Ясауидің сопылық дүниетанымын 
терең әрі толыққанды ұғыну үшін 
оның мұраларын текстологиялық 
әдіспен қарастырып, ғылыми тұрғы
дан дәлелденген канондық мәтін 
әзірлеу қажеттілігі туындайды. Бұл 
жөнінде И.Хаққұл да өз пікірін бы-
лайша білдіреді: «Демек, Ясауита-
нуда атқарылуы тиіс жұмыстардың 
ауқымы өте кең. Алайда олардың 
ішінде, біздің пайымдауымызша, ең 
маңыздысы – «Диуани-Хикметтің» 
негізінде барынша сенімді әрі ық
тимал тұрғыдан шынайы нұсқасын 
қалыптастыру болып табылады» [10, 
35 б.].  



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

180
№3 (07) 2025

А.Ясауидің моральдық филосо
фиясының мәні – ислам. Оның дана
лығының қайнар көзі – Құран Кәрім. 
«Диуани-Хикмет» – А.Ясауидің хик
меттері қамтылған жинақ. Хикмет діни 
және сопылық хикметтерді білдіреді. 
Диуани Хикмет немесе «Дәфтар-и 
сани» түркілер үшін Құраннан кейінгі 
екінші кітап деуге болады.

Нәтижелер
Бұл зерттеу нәтижесінде жеке 

адамның рухани дамуы мен қоғам
дық имандылық құрылысы жағынан 
да Қожа Ахмет Ясауидің «тафак-
кур» ұғымының маңызды орын ала
тыны анықталды. Өйткені Ясауи 
хикметінің Құран мен хадис дәс
түрлеріне сүйене отырып, ой-сана-
ны тазарту мен жүректі тазарту жо
лындағы таптырмас кезең ретінде 
қарастыратыны байқалады. Мәтіндік 
талдау – тафаккурдың тек ақыл-ой 
әрекеті ғана емес, сондай-ақ зікір, 
риязат пен қызмет секілді сопы
лық тәжірибелермен қуатталған ру
хани жүзеге асыру процесі. Соны
мен бірге Ясауидің тафаккур туралы 
түсінігі сол кезеңдегі басқа да Орта 
Азиялық сопылық дәстүрлермен 
салыстырғанда жеке адамның ішкі 
ой-өрісі мен иләһи ақиқатқа бағдар
лануында ерекше. Зерттеу тафак
курдың жеке тәжірибе ғана емес, 
әлеуметтік бірлік пен моральдық 
тәртіпті нығайтуда функционалды 
рөл атқаратынын көрсетеді. Зерттеуі
міздің нәтижесінде алынған деректер 
Ясауидің тафаккур туралы түсінігі 
қазіргі сопылық зерттеулер мен ру-
хани білім үлгілері үшін тамаша 
теориялық негіз беретінін көрсетеді.

Қорытынды
Қожа Ахмет Ясауи іліміндегі 

тафаккур ұғымы – исламдық дүние
таным мен түркілік сопылық дәстүр
де де терең философиялық және 
практикалық мазмұнға ие тұғырлы 
категория. Жүрек пен ақылдың үйле
сімділігін айғақтайтын бұл ұғым 
Ясауидің «Диуани хикмет» шығар
масында жеке рухани ізденістің ғана 
емес, сонымен бірге қоғамның ах
лақтық, мәдени және әлеуметтік үй
лесімін қалыптастырудың да іргелі 
принципі ретінде көрінеді. Жасалған 
зерттеуіміз көрсеткендей, Ясауи та-
факкурды тек интеллектуалдық реф-
лексия ретінде шектемей, оны руха-
ни тәжірибе, жүрек тәрбиесі, нәпсіні 
тазартып, «инсан-и камил» – кемел 
адам дәрежесіне жетуге бағытталған 
кешенді амалдар жүйесі ретінде ұсы
нады.

Ең әуелі тафаккурдың Құран 
мен сүннеттегі негіздерін ескеру 
маңызды. Қасиетті мәтіндерде жа
ратылысты, өмірдің мәнін және 
Құдайдың құдіретін терең оймен па
йымдауға шақыратын аяттар мен 
хадистер Ясауи дәстүрінде өзіндік 
педагогикалық бағдарға айналады. 
Ясауи үшін тафаккур – тек ойлау 
қабілетінің жаттығуы емес, «қалб» 
– жүрек арқылы танылатын хик-
метке жетудің жолы. Осы арқылы 
сопылық тәжірибе рационалды тал-
даумен қатар жүректің «нұрлануына» 
сүйенетін тұтас құбылысқа айналады. 
Зерттеу барысында айқындалған тағы 
бір маңызды қыры – тафаккурдың 
сопылық жолдағы негізгі амалдар-
мен – зікір, риязат және ішкі тазару 
үдерістерімен сабақтастығы. Зікір 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

181
№3 (07) 2025

арқылы жүрек Алланы еске алып, 
сана Жаратушыға бағытталады, рия-
зат нәпсіні тәртіпке келтіріп, рухани 
кемелдікке жол ашады, ішкі тасзару 
адам болмысын ахлақтық тұрғыдан 
кемелдендіреді. Осы үш амалдың 
тоғысында тафаккур жүрек пен ақыл
ды тұтастырып, рухани кемелдікке 
жетелейтін басты дәнекер қызметін 
атқарады. Бұл процесс адамның жеке 
ішкі тәжірибесімен ғана шектелмей, 
қоғамда ізгілік пен әділеттіліктің 
орнығуына да ықпал етеді. Ясауи 
хикметтеріндегі ахлақтық идеалдар 
тафаккурды қоғамдық жауапкершілік 
пен адамгершілік құндылықтарды 
нығайтатын тәжірибе ретінде ұғынуға 
мүмкіндік береді. Оның хикметтерін-
де үнемі көрініс табатын адалдық, 
кішіпейілділік, мейірімділік секілді 
қасиеттер түркілік мұсылман қауы
мының әлеуметтік ынтымағын күшей
тіп, ортақ мәдени-діни бірегейлікті 
сақтауға қызмет етті. Мұндай әлеу
меттік-мәдени әсер тафаккурды руха-
ни тәрбие құралы ретінде танытады.

Қожа Ахмет Ясауи дәстүріндегі 
тафаккурдың қоғам өміріндегі рөлі 
қазіргі заман үшін де өзектілігін 
жойған жоқ. Қоғамдық келісім мен 
моральдық құндылықтардың әлсіреу 
қаупі байқалатын қазіргі кезеңде Яса-
уи іліміндегі тафаккур түсінігі – жеке 
тұлғамен қоса тұтас қоғамның да ішкі 
мәдениетін қалыптастыратын рухани 
бағдар бола алады. Бұл ұстаным за-
манауи дерадикализация, діни сауат
тылықты арттыру және ұлттық біре-
гейлікті сақтау үдерістерінде құнды 
үлес қосуға қабілетті. Осылайша, 
Ясауи іліміндегі тафаккур – жеке 
және ұжымдық рухани тәжірибенің 
өзегін құрайтын әмбебап категория. 
Оның негізінде ақыл мен жүректің 
үйлесімділігі, адамның өз-өзін тануы 
мен қоғамның адамгершілік кемелде-
нуі жатыр. Бұл қырлары арқылы Ясауи 
ілімі тек өзінің тарихи дәуірімен шек-
телмей, бүгінгі исламдық дүниета
ным мен сопылық зерттеулер үшін де 
құнды теориялық және практикалық 
ресурс болып қала береді.

ӘДЕБИЕТТЕР

1. Al-Kindi. On First Philosophy / ed. A. Ivry. – Albany: SUNY Press, 1974. – 180 p.
2. Al-Farabi. Al-Madina al-Fadila / ed. R. Walzer. – Oxford: Clarendon Press, 1985. – 234 p.
3. Knysh, A. Islamic mysticism: A short history. – Leiden: Brill, 2010. – 28-31 p.
4. DeWeese, D. Islamization and native religion in the Golden Horde. – University Park: 

Penn State University Press. 1999. – 114 p.
5. Schimmel, A. Mystical dimensions of Islam. – Chapell Hill: University of North 

Carolina Press, 2011. – 136 p.
6. Saeed, A., Hussein, M. Tazkiyah and spiritual purification in classical Sufism // 

Journal of Sufi Studies. – 2020. – Vol. 9 №2. – P. 243-260.
7. Trimingham, J. S. The Sufi orders in Islam. – Oxford: Oxford University Press, 1998. – 89 p.
8. Yesevi, A. Divan-i Hikmet / terc. Hayati Bice. – Ankara, 2010. – 312 p.
9. Yesevî, A. Yesevî’nin Fakr-namesi ve İki Farsça Risalesi / çev. Kemal Eraslan, Necdet 

Tosun. – Ankara: A.Y. Ü. Yayınları. 2017. – 180 s.
10. Хаққұл И. Ахмад Яссавий. – Тошкент: Ғафур Ғулом номидаги Адабият ва 

санъат нашрияти, 2001. – 64 с.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

182
№3 (07) 2025

REFERENCES

1. Al-Kindi. On First Philosophy / ed. A. Ivry. – Albany: SUNY Press, 1974. – 180 p. 
(in English)

2. Al-Farabi. Al-Madina al-Fadila / ed. R. Walzer. – Oxford: Clarendon Press, 1985. – 
234 p. (in English)

3. Knysh, A. Islamic mysticism: A short history. – Leiden: Brill, 2010. – 28-31 p. (in 
English)

4. DeWeese, D. Islamization and native religion in the Golden Horde. – University Park: 
Penn State University Press. 1999. – 114 p. (in English)

5. Schimmel, A. Mystical dimensions of Islam. – Chapell Hill: University of North 
Carolina Press, 2011. – 136 p. (in English)

6. Saeed, A., Hussein, M. Tazkiyah and spiritual purification in classical Sufism // 
Journal of Sufi Studies. – 2020. – Vol. 9 №2. – P. 243-260. (in English)

7. Trimingham, J. S. The Sufi orders in Islam. – Oxford: Oxford University Press, 1998. 
– 89 p. (in English)

8. Yesevi, A. Divan-i Hikmet / terc. Hayati Bice. – Ankara, 2010. – 312 p. (in Turkish)
9. Yesevî, A. Yesevî’nin Fakr–namesi ve İki Farsça Risalesi [Yesevi’s Fakr-name and 

Two Persian Treatises] / çev. Kemal Eraslan, Necdet Tosun. – Ankara: A.Y. Ü. Yayınları. 
2017. – 180 s. (in Turkish)

10. Hakkul I. Ahmad Yassavi [Akhmet Yassavi] – Toshkent: Ғafur Ғulom nomidagi 
Adabiyat va san»at nashriyati, 2001. – 64 s. (in Uzbek)

***
 Авторлар туралы мәлімет:
Ботакараев Бауыржан Куанышбаевич – PhD, «Әзірет Сұлтан» Ұлттық тарихи-

мәдени музей-қорығы» Ясауитану ғылыми орталығының аға ғылыми қызметкері 
(Түркістан, Қазақстан, e-mail: bake.kaz.tr@gmail.com, ORCID ID:0000-0002-8164-
8049)

Сайпулла Моллақанағатұлы – PhD, «Әзірет Сұлтан» Ұлттық тарихи-мәдени 
музей-қорығы» Ясауитану ғылыми орталығының басшысы (Түркістан, Қазақстан, 
e-mail: mollakanagatuly@gmail.com, ORCID ID: 0000-0002-8411-5977)

معلومات عن المؤلفين:
بوتاكاراييف باويرجان – دكتوراه )PhD(، باحث أول في المركز العلمي لدراسة ياساوي، التابع للمتحف 

الوطني التاريخي والثقافي »أزيرت سلطان« )تركستان، كازاخستان(.

سايبولا مولاكاناغات أُولي – دكتوراه )PhD(، رئيس المركز العلمي لدراسة ياساوي، التابع للمتحف الوطني 
التاريخي والثقافي »أزيرت سلطان« )تركستان، كازاخستان(.

Information about authors:
Botakarayev, Bauyrzhan – PhD, National Historical-Cultural Museum-Reserve «Azret 

Sultan», Senior researcher at the Yassawi Research Center. (Turkistan, Kazakhstan, e-mail: 
ake.kaz.tr@gmail.com, ORCID ID: 0000-0002-8164-8049).



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

183
№3 (07) 2025

Saipulla Mollakanagatuly – PhD, National Historical-Cultural Museum-Reserve Head 
of the Yassawi Research Center (Turkistan, Kazakhstan, e-mail: mollakanagatuly@gmail.
com, ORCID ID: 0000-0002-8411-5977)

Информация об авторах:
Ботакараев Бауыржан – Национальный историко-культурный музей-заповедник 

«Азрет Султан», Старший научный сотрудник научного центра Ясавиведениея (Тур-
кестан, Казахстан, e-mail: ake.kaz.tr@gmail.com, ORCID ID: 0000-0002-8164-8049).

Сайпулла Моллаканагатулы  – PhD, Национальный историко-культурный музей-
заповедник «Азрет Султан», Руководитель научного центра Ясавиведения (Туркест-
ан, Казахстан, e-mail: mollakanagatuly@gmail.com, ORCID ID: 0000-0002-8411-5977)



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

184
№3 (07) 2025

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.41.67                   https://doi.org/ 10.63727/ris202573-14

С. Кагазбекова1

1Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті университеті, Алматы қ., Қазақстан 
e-mail: paradise-gannat@mail.ru

ТАЯУ ШЫҒЫС КОНТЕКСІНДЕГІ ӘЙЕЛДЕРДІҢ 
ӘЛЕУМЕТТІК РӨЛІ ЖӘНЕ ГЕНДЕРЛІК САЯСАТТЫҢ 

ДАМУ БАҒЫТТАРЫ

Аңдатпа. Бұл мақалада Таяу Шығыс елдеріндегі гендерлік қатынастардың ере-
кшеліктері, құқықтық, мәдени және институционалдық деңгейдегі өзгерістер, БҰҰ, 
Бүкіләлемдік Банк және UNESCO деректері негізінде статистикалық көрсеткіштер 
талданды. Таяу шығыстың сегіз мемлекеті бойынша 2024 жылдың көрсеткіштері 
бойынша салыстырмалы талдау жасалып, анализденді. Осы елдердегі білім алу, еңбек 
нарығына қастысу, ұлттық парламенттегі әйелдер үлесі зерттелді. Сонымен қатар, Сауд 
Арабиясындағы «Vision 2030» бағдарламалық саясатының гендерлік қатынастарға 
ықпалы мен өзгерістер және кедергілер талданды. Зерттеу нәтижелері Таяу Шығыс 
елдерінде гендерлік реформалардың оң серпінін бергенімен, толыққанды теңдікке 
жету үшін институционалдық және әлеуметтік деңгейде қосымша шаралардың қажет 
екенін айқындайды. Таяу Шығыс елдерінде гендерлік теңсіздіктің құқықтық және 
мәдени шектеулері әлі де сақталуда: отбасылық құқықтағы ерлер үстемдігі, жалақы 
айырмашылығы, басқарушылық лауазымдарда әйелдердің жеткіліксіз өкілдігі.

Түйін сөздер: Таяу Шығыс, гендерлік қатынастар,  әйел құқықтары, Vision 2030.

S. Kagazbekova1
1Egyptian University of Islamic Culture Nur-Mubarak, Almaty, Kazakhstan

e-mail: paradise-gannat@mail.ru

THE SOCIAL ROLE OF WOMEN AND THE 
DIRECTIONS OF GENDER POLICY DEVELOPMENT IN 

THE CONTEXT OF THE MIDDLE EAST

Abstract. This article examines the features of gender relations in Middle Eastern 
countries, as well as changes at the legal, cultural, and institutional levels. Based on data 
from the UN, the World Bank, and UNESCO, an analysis of statistical indicators was 
conducted. A comparative analysis covers eight Middle Eastern countries according to data 
from 2024. Issues of education access, women’s participation in the labor market, and their 
representation in national parliaments are studied. Special attention is paid to the impact 
of Saudi Arabia’s «Vision 2030» policy on gender relations, as well as the challenges and 
changes in this area. The study results show that despite positive changes brought by gender 
reforms in Middle Eastern countries, additional measures at institutional and social levels 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

185
№3 (07) 2025

are necessary to achieve full equality. Legal and cultural restrictions on gender equality still 
persist in some countries: male dominance in family law, wage disparities, and insufficient 
representation of women in leadership positions.

Keywords: Middle East, gender relations, women’s rights, Vision 2030.

سلطانات كاغازبيكوفا
الجامعة المصرية للثقافة الإسلامية نور مبارك، ألماتي، كازاخستان

e-mail: paradise-gannat@mail.ru

الدور الاجتماعي للمرأة واتجاهات تطوير السياسات الجنسية في سياق 
الشرق الأوسط

لملخص. تتناول هذه المقالة خصائص العلاقات الجندرية في دول الشرق الأوسط، بالإضافة إلى التغيرات على 
المستويات القانونية والثقافية والمؤسسية. بناءً على بيانات الأمم المتحدة والبنك الدولي ومنظمة اليونسكو، تم إجراء 
تحليل للمؤشرات الإحصائية. يشمل التحليل المقارن ثماني دول من الشرق الأوسط وفقًا لبيانات عام 2024. تم 
دراسة قضايا الحصول على التعليم، ومشاركة النساء في سوق العمل، وتمثيلهن في البرلمانات الوطنية. يُولى اهتمام 
التحديات  وكذلك  الجندرية،  العلاقات  على  السعودية  العربية  المملكة  في   »2030 »رؤية  سياسة  لتأثير  خاص 
والتغيرات في هذا المجال. تظهر نتائج الدراسة أنه على الرغم من التغيرات الإيجابية التي أتاحتها الإصلاحات 
الجندرية في دول الشرق الأوسط، فإن تحقيق المساواة الكاملة يتطلب اتخاذ تدابير إضافية على المستويين المؤسسي 
والاجتماعي. لا تزال القيود القانونية والثقافية على المساواة بين الجنسين قائمة في بعض الدول: سيطرة الرجال في 

قانون الأسرة، تفاوت الأجور، والتمثيل غير الكافي للنساء في المناصب القيادية.
الكلمات المفتاحية: الشرق الأوسط، العلاقات الجندرية، حقوق المرأة، رؤية 2030.

С. Кагазбекова1

Египетский университет исламской культуры Нур-Мубарак, 
Алматы, Казахстан

e-mail: paradise-gannat@mail.ru

СОЦИАЛЬНАЯ РОЛЬ ЖЕНЩИН И НАПРАВЛЕНИЯ 
РАЗВИТИЯ ГЕНДЕРНОЙ ПОЛИТИКИ В КОНТЕКСТЕ 

БЛИЖНЕГО ВОСТОКА

Аннотация. В данной статье рассматриваются особенности гендерных отноше-
ний в странах Ближнего Востока, а также изменения на правовом, культурном и инсти-
туциональном уровнях. На основе данных ООН, Всемирного банка и ЮНЕСКО про-
ведён анализ статистических показателей. Сравнительный анализ охватывает восемь 
стран Ближнего Востока по данным на 2024 год. Исследуются вопросы получения 
образования, участия женщин на рынке труда и их представительство в националь-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

186
№3 (07) 2025

ных парламентах. Особое внимание уделено влиянию программной политики «Vision 
2030» в Саудовской Аравии на гендерные отношения, а также анализируются вызовы 
и изменения в этой сфере. Результаты исследования показывают, что, несмотря на по-
ложительные изменения, достигнутые в результате гендерных реформ в странах Ближ-
него Востока, для достижения полноценного равенства необходимы дополнительные 
меры на институциональном и социальном уровнях. В ряде стран по прежнему со-
храняются правовые и культурные ограничения гендерного равенства: доминирование 
мужчин в семейном праве, разница в оплате труда, недостаточное представительство 
женщин на руководящих должностях.

Ключевые слова: Ближний Восток, гендерные отношения, права женщин, Vision 
2030.

Кіріспе 
Гендерлік қатынастар – қазіргі 

заманғы әлеуметтік ғылымдардың 
өзекті зерттеу бағыттарының бірі. Әсі
ресе Таяу Шығыс пен араб әлеміндегі 
әйелдердің құқықтық мәртебесі, әлеу
меттік рөлі мен қоғамдық өмірге қа
тысуы халықаралық ғылыми және қо
ғамдық пікірталастардың назарында. 
Бұл мәселеде Сауд Арабиясы ерекше 
орын алады. Себебі бір жағынан, ол 
исламдық құқық нормаларына сү
йенетін консервативті мемлекет ре
тінде танылса, екінші жағынан, соң
ғы онжылдықта гендерлік саясатта 
бірқатар реформалар жүргізіп, әйел
дердің әлеуметтік мәртебесін жақсар
туға бағытталған қадамдар жасауда. 

1970 жылдардың соңына қарай 
Шығыс елдерінде гендерлік мәселе
лерге қатысты әлеуметтік зерттеу
лердің қарқыны артты, ал 1980 жыл
дардың соңында мұсылман қоғам
дарындағы әйелдерге қатысты ағар
тушылық ауқымы кеңейе түсті. 1990 
жылдары гендерлік және ислам мә
селелеріне қызығушылық танытқан 
ғалымдардың қатары көбейіп, мұ
сылман әйелдер туралы мақалалар 
жарық көре бастады [Y.Haddad, 1997, 
97 б.]. Мұсылман қоғамындағы әйел

дер мәселесіне қатысты ауқымды 
зерттеулердің қарқынды жүргізілуіне 
серпін берген екі негізгі факторды атап 
көрсетуге болады. Біріншісі  – 1970 
жылдардан басталған бүкіл әлемдік 
әйелдер қозғалыстарының пайда бо-
луы, әйелдердің құқықтары мен ген-
дерлік теңдікті қозғайтын белсенділер 
қатарының артуы. Екіншісі –  ұлттық 
үкімет пен халықаралық ұйымдар
дың экономикалық даму мүддесі еді. 
Әйелдердің бастамасымен үкіметтік 
ұйымдар ана денсаулығы, бала туу 
және т.б. ауқымды мəселелерді əйел
дердің әлеуметтік-мәдени дамуының 
маңызды элементтері ретінде қарас
тыра бастады. Әйелдер қозғалысы 
мен белсенділігінің артуы әлеуметтік 
ғылымдар саласындағы сапалы зерт
теулердің қарқын алуына түрткі бол
ды. Әртүрлі салалар мен бағыттар 
бойынша әлеуметтік ғылымдар әйел
дердің «көрінбейтіндіктерін» жоюды, 
әйел теңсіздігін және қоғамдық ор-
тада белсенділіктерін арттыру секіл-
ді көптеген мақсаттарға қол жеткізу-
ді алға қойды. Әлеуметтанушылар 
әйелдердің рөлі мен отбасындағы 
мәртебесі, білім беру, жұмыспен қам
тамасыз ету, қоғамдық құрылымдар 
мен қозғалыстарға қатысты айтар



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

187
№3 (07) 2025

лықтай жұмыс жасады және өмірдің 
әртүрлі салаларында гендерлік тең
сіздіктердің қаншалықты бекіп, сақ
талғандығына мән берді [M.Ferree, 
Sh.Khan, S.A. Morimoto, 2005, 23 б.]. 
Әйелдерге бағытталған әртүрлі әлеу
меттік ғылымдарға негізделген мұн
дай зерттелер бастапқыда Амери-
ка Құрама Штаттары мен Еуропада 
пайда болды. Алайда он жылдан 
астам уақыт ішінде гендерлік қаты
настар мен феминистік белсенділік 
ұйымдары Батыспен қатар араб ел
дерінің де бірқатар аймақтарына та-
рала бастады. Мұсылман әлемінде 
әйел мәселесіне деген ғылыми қызы
ғушылықтың кеңеюі арнайы оқу 
орындары мен академиялық зерттеу 
орталықтарының пайда болуына ық
пал етті («Women in Muslim States and 
Politics»). Араб әлеміндегі алғашқы 
зерттеу орталықтары Мысырда (Каир) 
және Ливанда (Бейрут) құрылды [Saad 
Eddin Ibrahim, 2000, 129 б.]. 1995 жылы 
Палестинаның Бир Зейт универси-
тетінде әйелдерді зерттеу институты 
құрылды. 2000 жылы Иордания уни-
верситетінде әйелдерге арналған ас-
пирантура ашылды. Араб әлемі Бірік-
кен Ұлттар Ұйымы әйелдер мен адам 
құқықтарының жергілікті желілеріне, 
сондай-ақ әлеуметтік зерттеулерді 
ынталандыруға қолдау көрсете бас
тады. 1995 жылы Каирде Халықты 
дамыту жөніндегі халықаралық кон-
ференция (ICPD), 1995 жылы Копен
гагенде Дүниежүзілік әлеуметтік 
даму саммиті (WSSD) және Пекин-
дегі әйелдерге арналған төртінші дү
ниежүзілік конференциялар сериясы 
отандық және аймақтық зерттеулерде 
гендер мәселесіне ерекше назар ау-

дартты. Бүгінгі күндері де осындай 
дүниежүзілік конференциялар мен 
әртүрлі жиындарда араб әлеміндегі 
және одан тыс аймақтардағы мұсыл
ман әйелдерінің әлеуметтік жағдайы 
назардан тыс қалған емес [Women’s 
Studies in the Arab World, 1998, 9 б.]. 
Араб елдерінде діни негіздегі заң
дардың сақталуы  «гендер» мәселесі 
төңірегіндегі діни пікірталастардың 
жалғасуына себеп болып отыр. Бұл 
елдерде гендерлік мәселеге ислам ді
нінде орын алған «әйел мәртебесі» 
тұрғысынан қарау, ұсынылып отырған 
зерттеу мақаласының негізгі принци-
пі болып саналады. 

Тақырыпты талдауды дәйектеу 
және мақсат-міндеттері 

Зерттеудің мақсаты – Таяу Шы
ғыс елдеріндегі гендерлік қатынастар, 
әйелдердің әлеуметтік мәртебесін, 
құқықтық жағдайын және қоғамдық 
өмірге қатысу деңгейін талдау.

Ғылыми зерттеу әдіснамасы 
Зерттеу әдіснамасы аралас тәсіл

ге (сапалық және сандық деректерді 
ұштастыруға) негізделген. Гендер
лік қатынастарға қатысты классика
лық және заманауи ғылыми еңбектер, 
ислам құндылықтарына негізделген 
әлеуметтік нормалар және халық
аралық ұйымдардың баяндамалары 
қарастырылды. Таяу Шығыс елдерін-
дегі гендерлік саясат  пен араб елдерін
дегі жалпы үрдістермен салысты-
рылып, ерекшеліктері айқындалды. 
Отбасылық құқық, еңбек нарығы, бі
лім беру жүйесі, саяси секілді әлеу
меттік институттардың гендерлік қа
тынастарды қалыптастырудағы рөлі 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

188
№3 (07) 2025

зерттелді. БҰҰ, Бүкіләлемдік Банк 
және UNESCO деректері негізінде 
әйелдердің еңбекке қатысуы, білім алу 
деңгейі және әлеуметтік көрсеткіштер 
сандық тұрғыда талданды. Сауд Ара-
биясында қабылданған мемлекет-
тік бағдарламалар мен реформалар 
(«Vision 2030») мазмұны сарапталып, 
олардың гендерлік саясатқа ықпалы 
бағаланады.

Негізгі бөлім 
Әлеуметтік ғылымдар саласын

да Таяу Шығыстағы гендерлік қаты
настарға қатысты зерттеулер араб ел
деріндегі әйелдердің статусын өзгер
туге өз үлестерін қосты. Көптеген 
зерттеулердің ауқымы – заң, демо-
графия және қоғамдық денсаулық, 
неке және отбасы, экономикалық өмір 
және саясат алаңдарын қамтыды. Бұл 
зерттеулер – мұсылман әйелінің құ
қығы және оның нақты жүзеге асуы, 
демографиялық өзгерістер, туудың 
төмендеуі және неке жасын ұлғайту, 
білім берудегі гендерлік теңсіздікті 
жою, гендерлік зорлық-зомбылықтың 
таралуы, мұсылмандық киім (хид-
жаб), әйелдердің жұмысқа орнала-
суы, саяси шешімдер қабылдаудағы 
өкілеттігі және «фундаментализм» 
мен «феминизмнің» әйелдердің мәр
тебесі мен әл-ауқатына әсері сияқты 
тақырыптарды қамтыды. 

Араб қоғамының зерттеушілері 
мұсылман елдерінің гендерлік қаты
настарын «классикалық патриархал
дық белдеу» ретінде қарастырады 
[John C.Caldwell,1988, 90 б.].  Пат
риархалдық гендерлік жүйе Азия 
мен Солтүстік Африка елдерінде 
қалыптасқан. Патриархалдық бел-

деу Солтүстік Африкадан мұсылман 
Таяу Шығысқа (Түркия мен Иранды 
қоса алғанда), Оңтүстік және Шығыс 
Азияға (Пәкістан, Ауғанстан, Үндіс
танның солтүстігі мен Қытайға) де
йін созылады. Патриархалдық бел
деудегі мұсылман қоғамында Құран 
және басқа да қасиетті жазбаларға 
негізделген заңдылық пен жыныс
тық сегрегация гендерлік жүйенің 
бір бөлігі болып табылады [V.M. 
Moghadam, 2004, 63 б.]. Патриар
халдық қоғамдағы гендерлік сипатта-
маларды, әсіресе, отбасы мен некеге 
қатысты мәселелерді зерттеушілер 
мұсылман қоғамы мен батыс қоғамын 
салыстыра отырып зерттеп, өмір 
ерекшеліктерін айқындайды. Қазіргі 
уақытта мұсылман қоғамдарындағы 
әйелдер өмірінің негізгі өлшемдері 
мұсылман емес елдердегі әйелдердегі 
сияқты кең ауқымды үрдістерге ие, 
«дәстүрлі» және қоғамдағы «замана
уи» рөлдер қатар жүруде. Демогра
фиялық өзгерістер, бала туудың тө
мендеуі (қазіргі контрацепцияның қа
былдануы), неке жасының ұзартылуы 
және кешіктірілуін осындай үрдістердің 
мысалы ретінде қарастыруға бола-
ды. Таяу Шығыс пен Солтүстік Аф-
рика (MENA), Оңтүстік Азия және 
Оңтүстік-Шығыс Азия аймағындағы 
мұсылман әйелдерінің отбасы құруды 
жоспарлауы, бала тууды шектеуі, некені 
кейінге қалдыруы мәселелері жиілеп 
кеткен. Кейбір ұлттарда, соның ішін-
де консервативті ислам республикасы 
саналатын Иранда «демографиялық 
ауысу», яғни  бала туудың бәсеңдеуі 
байқалады. Сонымен қатар білім беру-
дегі гендерлік кемшіліктер де азайған. 
Араб елдерінде әйелдердің өндірістік 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

189
№3 (07) 2025

әлеуетін жақсартуға бағытталған білім-
ге деген елеулі инвестициялар кейбір 
деңгейлердегі қиыншылықтарды жой
ды, ал Оңтүстік-Шығыс Азияда әйел
дердің жалпы білім беру мектептеріне 
оқуға түсуі 1960 жылдан бері айтар
лықтай өсті. Осындай кең ауқымды 
үрдістердің зерттелуі араб әйелдеріне 
әсер етті. Олар ислам қоғамдарындағы 
әйелдерге арналған әлеуметтік ғылыми 
жұмыстардың ұлғаюының бастамасы 
болды. Көптеген зерттеушілер жалпы 
үрдістерді анықтаудан алшақ тұруға 
тырысты. Аймақтық ерекшеліктер-
ге сай мұсылман қоғамындағы әйел 
мәселесін зерттеудің дифференциалды 
әдістемесі ислам елдеріндегі әйелдер 
мәселесін түсінуге біршама әсер етеді. 
Өйткені ислам әртүрлі өңірлерде 
әртүрлі дамыған. Мысалы, Оңтүстік-
Шығыс Азия мен Таяу Шығыстың өз 
айырмашылықтары бар [A.Reid, 1993, 
132-201 бб.]. 

Гендерлік теңсіздікпен күресу 
мәселесі – ислам қоғамындағы жаңа 
бағыттардың бірі. Батыс елдерінің 
әйелдері әйел теңсіздігіне қатысты 
көптеген тарихи оқиғаларды бастан 
өткерген [Mir-Hosseini, Z., V.Hamzic., 
2010, 49 б.]. Осы тұрғыда араб ел
дерінің гендерлік теңсіздік тұрғысынан 
біраз артта қалғандығын байқаймыз 
[Baderin M.A. 2007, Moustafa Y., 2011, 
21-25 бб.]. Алайда  ислам дінінде 
әйелді кемсітуге жол берілмейді [Chase 
A., 2007, 14 б.]. Ислам дінінің негізгі 
алғышарттарының бірі – адам теңдігі 
мен құқықтары [Gates D.K. and Steane 
P.,  2009, 25 бб.]. 

Араб елдерінде 1970 жылдардың 
ортасынан кейін жыныстық жіктеу 
деректері басымдыққа ие болды. Са

уаттылық деңгейі, мектепке қабыл
дау, жұмысқа орналасу, денсаулық 
сақтау, тамақтануға қолжетімділік 
және балалар өлімі сияқты әлеуметтік 
көрсеткіштер орташа мәнде емес,  жы-
нысы бойынша сарапталды. Әйелдер
ге қатысты деректер мен статисти
калық жинақтар туралы осындай 
ақпараттардың макроэкономикалық 
статистикасының негізгі көздері 
БҰҰ-ның білім беру, ғылым және 
мәдениет ұйымдарының (ЮНЕСКО) 
және БҰҰ-ның Әлемдік қорының 
деректер базасымен Біріккен Ұлттар 
Ұйымының жүйесі болып табылды. 
БҰҰ 212 елдегі әйелдердің ахуалы 
туралы халықаралық статистиканың 
CD-ROM-ында компиляция жасай
тын WISTAT-ты шығарады [WISTAT, 
2000, 5 б.]. 2002 жылы Мағребтен 
Парсы шығанағына дейін Араб Ода
ғына мүше 22 мемлекетке арналған 
«Араб мемлекеттері үшін адам да-
муы» атты бірінші аймақтық баян
дамасы жарық көрді. Соңғы үш он
жылдықта адам дамуындағы про-
гресті зерделей отырып, баяндамада 
әйелдердің мүмкіндіктерін кеңейту, 
бостандық және білім саласындағы 
кемшіліктерді анықтайтын бірнеше 
облыстарда айтарлықтай жетістіктер-
ге қол жеткізген елдер аясында ба-
яндамалар жасалады. Араб әлемінде 
заң – діннің негізінде жүргізілетін 
құқықтық жүйенің құрамдас бөлігі, 
ал Алжир, Судан, Ирак, Сауд Арабия-
сы және басқа жерлерде ислам дінінің 
негіздері үлкен сұранысқа ие. Бұл ел-
дерде Құран және исламның өзге де 
қасиетті мәтіндері құқықтық жүйенің 
негізгі қайнар көзі болып табылады. 
Бүгінгі таңда ислам қоғамдарындағы 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

190
№3 (07) 2025

құқықтық жүйелердің барлығы дер
лік – дуальды жүйелер. Сондай мем
лекеттердің қатарында Түркия мен Ту-
нисті мысалға келтіруге болады [Nagat 
El-Sanabary, Nelly P. Stromquist, Karen 
Monkman, 1998, 23 б.]. Дуальдық 
жүйелер бір жағынан батыстың аза
маттық кодексіне, ал екінші жағынан 
шариғат заңына негізделген. Шари
ғат заңы дуальді жүйенің бір бөлігі 
ғана болып табылады. Өйткені қазіргі 
заманғы мемлекеттердің жұмысына 
қатысты көптеген мәселелер ашық 
көрсетілмеген [J.L. Esposito, N.J. 
DeLong-Bas, 2001, 37 б.]. Шариғат 
заңдары, көбінесе, жеке мәртебені рет-
тейтін құқықтық жүйенің бөлігі ретін-
де сақталады: неке, ажырасу, бала
ларға қамқорлық, мұрагерлік құқығы 
және т.б. Мұсылман әйелдерінің құ
қықтық жағдайына қатысты ғылы
ми еңбектің маңыздылығы әртүрлі 
заң түрлеріндегі құқықтық жүйе
лерде талқылануда. Әдетте, жүйе
лер қосарланған болса да, олар ба
тыстың әсерін байқатады. Бұл ха
лықтардың азаматтық кодекстеріне 
француз, швейцариялық және бель
гиялық элементтер қосылған. Жер
гілікті баламалардың болуына бай-
ланысты Батыстың әсерінен отба
сылық құқықтың аумағы көптеген 
факторлармен қиындай түседі. Отба
сылық заңдар мұсылман әлемінде 
кодификацияланған және модерни
зацияланған кезде, отбасылық қарым-
қатынастармен ерекшеленетін бір-
неше суннилік мектептерге (ханафи, 
малики, ханбали, шафии) қатысты 
және шииттік мектептердегі екі заң 
(Джағфари және Зайди мәзһабтары) 
негізге алынады. Сонымен қатар, 

отбасылық заңдар жергілікті исламға 
дейінгі немесе тайпалық / этникалық 
әдет-ғұрыптық заңдардың ерекше
ліктерін, сондай-ақ батыстық заң
намалық ерекшеліктері мен ислам 
құқықтық мектептерінің элементтерін 
біріктіреді [W.B. Hallaq, 2005, 4 б.]. 
Мұсылман қоғамын зерттегенде оны 
діннен бөлек қарастыруға болмайды 
[E.A.Савельева, 2015, 102 б.]. 

Араб елдерінің арасынан ең ал
ғаш феминистік мәселелерді көтерген 
Египет Республикасы болғанымен, 
бұл елдердегі гендерлік жағдай 1952 
жылғы революциядан кейін ғана бір 
жақты өзгере бастады. Себебі, бұл ел-
дердегі көп әйелдердің пікірі бойын-
ша, «Саясат – әйелдер араласатын іс 
емес» деген түсінік басым болды. Тіп-
ті саясатқа араласқан әйелдерге де сын 
көзбен қарады. Бұл О.Вейненгердің: 
«Әйел эмансипациясының қарсы
ластарының бірі –  әйелдердің өз
дері» деген пікірінің де дәлелі бола 
алады [О.Вейнингер, 1991, 372 б.]. 
Тәуелсіздігін алғаннан кейінгі Еги
петтің негізгі мақсаты – әйелдердің 
саяси, экономикалық, азаматтық құ
қықтарын көтеру болды. 1954 жылы 
египеттік феминист Дория Шафик 
және 18 әйел бірігіп жаңа қабылдан
ған конституцияда әйелдердің саяси, 
экономикалық құқықтары мен бос
тандықтарының жоқтығын арқау 
етіп, аштық жариялады [С.Harders, 
1998, 3 б.]. Олар президент Мұхаммед 
Нажибтан конституцияға әйелдер 
құқығын қосамыз деген хат алғаннан 
кейін ғана аштықты тоқтатты. 1956 
жылы 23 маусымда Египет Араб Рес
публикасы конституциясында: «Бар
лық египеттіктер заң алдында тең. 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

191
№3 (07) 2025

Олардың өз құқықтарын және міндет-
терін орындауында ешқандай ерек-
шелік жоқ» деп көрсетілді [Конститу-
ция Республики Египет, 1956, 19 б.]. 
Конституция египеттіктерге белсенді 
сайлау және сайлану құқығын бер-
ді [Конституция Республики Египет, 
1956, 31 б.]. 1956 жылы сайлауға 
түскен әйелдер саны үш мың болды. 
1964 жылы  жеті миллионнан 17 мың 
әйел сайлауға өз кандидатураларын 
ұсынған. Алайда әйелінің аты-жөнін 
сайланушылар қатарынан сызып 
тастауға күйеуінің де құқы болды 
[М.А.Васильев, 2000, 181 б.]. 1957 
жылы Египет тарихында алғаш рет 
екі әйел –  Равийя Аттия мен Амина 
Шукри ұлттық жиналыс мүшелерінің 
қатарына өтті. 1962 жылы алғаш 
рет Каир университетінің профес-
соры Хикмет Абу Саид үкіметтегі 
әлеуметтік мәселелерге жауап-
ты министр болып тағайындалды  
[Ahmed L., 1992, 210 б.]. Осылайша 
әйелдер біртіндеп саясатқа араласа 
бастады. 1964 жылы парламенттегі 
әйелдер саны сегізге жетті. Египет 
конституциясының 11 бабында «ер-
кектер мен әйелдер қоғамның барлық 
жағдайында тең» деп көрсетілген. 
2000-2005 жылдарда Египет парламен-

тіндегі 458 депутаттықтың 10 орнына 
әйелдер сайланған. Сол уақыттағы 
Египет Президентінің әйелі Сюзана 
Мубарак әйелдер құқын қорғайтын 
«Ұлттық әйелдер ұйымын» (2000 ж. 
12 наурызда президент жарлығымен 
құрылған) басқарды. 2005 жылы Еги-
пет мүфтиі болған,  мұсылмандар 
аппаратының басшысы шейх Фарид 
Наср Василь әйелдерге мемлекет бас
шылығына өз кандидатурасын ұсы
нуына діни тұрғыдан тиым салатын 
пәтуа шығарды. Осы пәтуадан кейін 
президенттікке өз кандидатурасын 
ұсынған жалғыз әйел –  75 жастағы 
Навааль Саади болды. Алайда ол 
кейін бұл ұсынысынан бас тартады.  
Египет Араб Республикасындағы ген
дерлік ұстанымдар мен билік тара
пынан жүргізілген саясатта өзіндік 
ерекшеліктер бар екені айқын. Бұл 
өзгешеліктер осы елде орын алған мә
дени-әлеуметтік жағдайлармен, діни 
дәстүрлермен тығыз байланысты. Со-
нымен қатар бұл елдегі феминистік 
қозғалыстар мен гендерлік ұста
нымдарға модернизация үдерістері де 
өз ықпалын тигізені байқалады.  

Әлемдік банктің 2024 жылғы өл
шемшарттары бойынша кейбір Таяу 
Шығыс елдерінің көрсеткіштері: 

№ Ел атауы Білім деңгейі Парламенттегі 
әйелдер

Әйелдердің 
еңбекке 
қатысуыЕр Әйел 

1 БАӘ (UAE) 99% 98% 50% 54.1%
2 Кувейт (Kuwait) 90,6% 84,1% 3,1% 48.6%
3 Сауд Арабиясы (Saudi Arabia) 90,6% 84,1% 19,9% 34-36%
4 Ливан (Lebanon) 95% 90% 6,3% 27% 
5 Египет (Egypt) 90,6% 84,1% 27,7% 15.1%
6 Иордания (Jordan) 97% 92% 19,6% 13-14%
7 Ирак (Iraq) 91% 76,3% 28,9% 10.8%
8 Йемен (Yemen) - 54,1% 0 4.9%



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

192
№3 (07) 2025

Бірікке Араб Әмірліктері БАӘ 
(UAE) –  әйелдер арасындағы жұмыс 
күшіне қатысу деңгейі – шамамен 
54%. Аймақтық жоғары көрсеткіш 
– жоғары білім мен қызмет көрсету 
секторындағы әйелдер (World Bank. 
Gender Data Portal, 2024). 

Біріккен Араб Әмірліктеріндегі 
ересектердің сауаттылығы әйелдер 
мен ерлер арасында бірдей дерлік.  
Әйелдердің де, ерлердің де сауат
тылық деңгейі өте жоғары (World 
Bank. Gender Data Portal, 2024). Әлем
дік банк статистикасы бойынша 
2024 жылы Біріккен Араб Әмірлік
терінде ұлттық парламенттегі орын
дардың 50%-ын әйелдер иеленген. 
Парламенттердегі әйелдер – бұл бір 
немесе төменгі палатадағы әйел
дерге тиесілі парламенттік орындар
дың пайызы. Біріккен Араб Әмір
ліктеріндегі әйелдердің орын үлесі 
2010 жылдан бері өскен. Қазіргі көр
сеткіш кірісі жоғары елдердегі орта-
ша көрсеткіштен жоғары (World Bank. 
Gender Data Portal, 2024).

Кувейт (Kuwait) – әйелдердің ең
бекке қатысуы жоғары – шамамен 48-
49%. Бұл республикалық және мем
лекеттік сектордағы әйелдердің белсен-
ді қатысуымен және білім деңгейімен 
байланысты. Кувейтте әйелдердің де, 
ерлердің де сауаттылық деңгейі өте 
жоғары – 84,1% (World Bank. Gender 
Data Portal, 2024). 2023 жылы Кувейт-
те ұлттық парламенттегі орындардың 
3,1%-ын әйелдер иеленген. 2010 жыл-
дан бері Кувейтте әйелдер иеленген 
орындардың үлесі азайды. Қазіргі 
көрсеткіш кірісі жоғары елдердегі ор-
таша көрсеткіштен төмен (World Bank. 
Gender Data Portal, 2024). 

Сауд Арабиясы (Saudi Arabia) – 
Сауд Арабиясында ұзақ уақыт бойы 
әйелдердің қоғамдық өмірге қатысуы 
қатаң шектеулерге ұшырады:

– Әйелдерге көлік жүргізуге ты
йым салынды (S. Sirgany., 2018). 

– Қамқоршылық жүйесі» (wilaya) 
бойынша әйелдердің саяхаттауы, жұ
мысқа тұруы немесе білім алуы ер 
адамның – әкесі, күйеуі, ағасы не-
месе ұлының – рұқсатын қажет етті 
[Library of Congress 23.08.2019].  

– Әйелдердің 2015 жылға дейін 
саяси институттарға қатысу мүмкін
дігі болмады. Тек 2015 жылдың 12 
желтоқсанынан бастап муниципал
дық сайлауларда алғаш рет әйелдерге 
дауыс беру және кандидат болу құ
қықтары берілді [Refworl, 2016].

Бұл модельді зерттеушілер «құ
қықтық патриархализм» деп сипат-
тайды. Себебі ол заң мен дәстүрдің 
үйлесімі арқылы бекітілді.

Сауд Арабиясында әйелдердің ең
бек нарығындағы пайыздық көрсет
кіші соңғы жылдары айтарлықтай өсті 
34-36%. Бұл Vision 2030 шеңберіндегі 
реформалар, жүргізушілік құқығын 
алу, кейбір қамқоршылық ережелер
дің жеңілдеуі және әйелдерді жұмыс
пен қамту саясатының нәтижесі бо
лып табылады. Әйелдер министрлік 
деңгейіндегі лауазымдарға тағайын
далып, халықаралық спорт және мә
дени шараларға қатыса бастады. 
Сауд Арабиясында әйелдердің де, 
ерлердің де сауаттылық деңгейі өте 
жоғары [World Bank. Gender Data 
Portal, 2024]. 2024 жылы ұлттық пар-
ламенттегі орындардың 19,9%-ын 
әйелдер иеленген. 2010 жылдан бері 
Сауд Арабиясында әйелдердің парла-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

193
№3 (07) 2025

менттік орындық үлесі өсті. Қазіргі 
көрсеткіш кірісі жоғары елдердегі ор-
таша көрсеткіштен төмен [World Bank. 
Gender Data Portal, 2024].  Білім беру 
институттарының саны мен қыздарға 
арналған мектеп/университет кам-
пустары соңғы онжылдықтарда ай
тарлықтай көбейген [A.Hamdan, 
2005:42-64]. Дегенмен кейбір акаде
миялық мамандықтарға кіру, техни
калық-мамандандырылған білім беру 
(vocational/technical education) сала-
сында гендерлік айырмашылықтар да 
бар [A.Marnicio, 2013]. 

Реформаларға қарамастан, ген-
дерлік теңдік толық жүзеге асқан жоқ. 
Отбасылық құқық мәселелерінде ер
лер үстемдігі сақталады, мысалы, 
талақ арқылы ажырасу құқығы не-
гізінен ерлерге берілген [Doumato, 
2010:682-684]. Қоғамдық пікірде 
әйелдердің рөліне қатысты консер-
вативті көзқарастар әлі де жоғары 
[М.Al-Rasheed, 2013, 260-263 б.]. Ре
формалардың көпшілігі «жоғарыдан 
төменге» бағытталған, яғни мемлекет 
бастамасымен енгізілуде. Бұл олар
дың қоғамда қабылдануына әсер етеді 
[Le Renard, 2014, 156-159 бб.]. Сауд 
Арабиясындағы гендерлік қатынас
тар соңғы онжылдықта айтарлықтай 
өзгерістерге ұшырағанымен, толық 
теңдікке жету үшін әлі де ұзақ жол 
бар. Қазіргі реформалар әйелдердің 
әлеуметтік және экономикалық өмір
дегі рөлін күшейтуге бағытталға
нымен, құқықтық және мәдени дең
гейдегі патриархалды шектеулер то
лық жойылған жоқ [М.Al-Rasheed, 
2013, 270 б.].

Сауд Арабиясы соңғы жылдары 
гендерлік теңдікке бағытталған ре-

формаларды белсенді жүзеге асыруда. 
Бұл білім беру мен еңбекке қатысу 
көрсеткіштерінде айтарлықтай оң 
өзгерістерге әкелді. Дегенмен, цифр
лық көрсеткіштерге қарамастан, 
теңсіздік пен шектеулер әлі де бар: 
әлеуметтік нормалар, жұмыссыздық, 
салалық жендет, жалақы айырма
шылықтары, басқарушылық лауазы-
мдарда әйелдердің аз болуы секілді. 
Болашақта саясаткерлер мен зертте-
ушілерге жұмыс орны жағдайларын 
жақсарту, білім-еңбек арасындағы 
сәйкестікті арттыру, әйелдердің құ
қықтық алу-беру (governance) қаты
суын кеңейту сияқты шараларда ген-
дерлік теңсіздіктер әлі де орын алуда.

Ливан (Lebanon) – әйелдерінің 
жұмыспен қамтылу шамамен 27% деп 
бағаланған. Экономикалық дағдарыс 
пен миграция әйелдердің еңбек жағ
дайына әсер етуде, заңнамалық рефор-
малар шектеулі. 2024 жылы Ливандағы 
ұлттық парламенттегі орындардың 
6,3%-ын әйелдер иеленген. 2010 жыл-
дан бері Ливандағы әйелдер иелен-
ген орындардың үлесі өсті. Қазіргі 
көрсеткіш орташа табысы төмен ел-
дердегі орташа көрсеткіштен төмен 
[World Bank. Gender Data Portal, 2024].

Египет  (Egypt) – 2024 жылға 
дейін әйелдер арасындағы жұмыс 
күшіне қатысу деңгейі 15,1% және ер-
лер арасында 69,9% құрайды. Жұмыс 
күшіне қатысу коэффициенті – 15 
және одан жоғары жастағы халықтың 
экономикалық белсенді үлесі. 1990 
жылдан бастап әйелдердің жұмыс 
күшіне қатысуы төмендеді. Төменгі 
орташа табыс тобында жұмыс күшіне 
қатысумен салыстырғанда, Египетте 
ерлер мен әйелдер арасындағы ал



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

194
№3 (07) 2025

шақтық жоғары. Бұл төмен көрсеткіш 
әйелдердің формалды секторға кір-
меуі, үй шаруашылығына байланыс
ты еңбек пен құқықтық шектеулер 
әсерінен. Қалалық таңдаулы топтарда 
әйелдердің жұмысы жиі өсуде, алай-
да жалпы ұлттық көрсеткіш төмен 
[World Bank. Gender Data Portal, 
2024]. Египетте 2024 жылы ұлттық 
парламенттегі орындардың 27,7%-
ын әйелдер иеленген. Парламентте-
гі әйелдер – бұл бір немесе төменгі 
палатадағы әйелдерге тиесілі парла-
менттік орындардың пайызы. 2010 
жылдан бастап Египеттегі әйелдердің 
орындық үлесі өсті. Қазіргі көрсет
кіш орташа табысы төмен елдердегі 
көрсеткіштен жоғары.

Иордания (Jordan) – әйелдердің 
жұмыспен қамтылуы шамамен 13-
14%. Ұлттық стратегиялар әйелдердің 
экономикалық қатысуын арттыруға 
бағытталған, алайда саяси және әлеу
меттік кедергілер жоғары. 2024 жылы 
Иорданияда ұлттық парламенттегі 
орындардың 19,6%-ын әйелдер ие-
ленген. Бұл көрсеткіш 2010 жылдан 
бері Иорданияда әйелдер иеленген 
орындардың үлесінен өскен [World 
Bank. Gender Data Portal, 2024].

Ирак (Iraq) – әйелдердің жұмыс
пен қамтылу көрсеткіші өте төмен 
– шамамен 11% деңгейінде. Соғыс, 
тұрақсыздық және консервативтік 
әлеуметтік нормалардың ықпалы зор. 
Ересектердің сауаттылығындағы ер-
лер мен әйелдер арасындағы алшақтық 
– 14,7%. Таяу Шығыс пен Солтүстік 
Африканың жиынтық алшақтығынан 
үлкен – 12,4% (World Bank. Gender 
Data Portal, 2024). Иракта 2024 жылы 
ұлттық парламенттегі орындардың 

28,9 пайызын әйелдер иеленген. 2010 
жылдан бері Ирактағы әйелдердің 
парламенттегі үлесі артқан. Қазіргі 
көрсеткіш табысы ортадан жоғары 
елдердегі орташа көрсеткішке ұқсас 
[World Bank. Gender Data Portal, 2024].

Йемен (Yemen) – әйелдердің жұ
мыспен қамтылу деңгейінің әлемде 
ең төмендердің бірі – шамамен 4.9%. 
Бұл – соғыс, гуманитарлық дағдарыс 
және әлеуметтік кедергілердің салда
ры. Йемен Республикасындағы ере
сек әйелдердің сауаттылық деңгейі 
Таяу Шығыс пен Солтүстік Африка
дағыдан төмен – 54,1 % [World 
Bank. Gender Data Portal, 2024]. Ал 
ұлттық парламенттегі орындарда 
әйелдердің үлесі мүлдем жоқ – 0%. 
Ұлттық банк көрсеткіші бойынша 
ең соңғы рет парламенттегі әйелдер 
көрсеткіші 2020 жылы 0,3 % болған, 
одан кейінгі жылдар 0%. Яғни Йе-
мен Республикасындағы әйелдердің 
парламенттегі үлесі шамамен 2010 
жылмен бірдей болып қалған. Қазіргі 
көрсеткіш табысы төмен елдердегі 
орташа көрсеткіштен төмен [World 
Bank. Gender Data Portal, 2024].

Таяу Шығыс елдеріндегі гендер-
лік қатынастарға қатысты соңғы жыл-
дары бірқатар реформалардың жаса-
луына қарамастан көрсеткіштер әлі де 
төменгі деңгейде деуге болады. 

Таяу шығыс елдеріндегі гендерлік 
қатынастардың ерекшеліктері:

1. Ислам діні мен шариғат нор
малары – отбасылық құқық, мұра
герлік, неке мен ажырасу мәселелері 
көбіне діни құқық аясында реттеледі;

2. Патриархалды мәдениет – ер
лердің әлеуметтік үстемдігі тарихи 
қалыптасқан дәстүрлерге негізделеді;



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

195
№3 (07) 2025

3. Мемлекеттік саясат – әр елдің 
саяси режимі әйелдердің құқықтарын 
кеңейту немесе шектеу бағытында 
түрлі шаралар қолданады. Мысалы, 
Тунис, Марокко, Иордания сияқты ел-
дерде гендерлік реформалар ертерек 
басталса, Сауд Арабиясы оларды тек 
соңғы онжылдықта ғана жүзеге асыра 
бастады.

Қорытынды
Таяу Шығыс аймағында соңғы 

онжылдықта гендерлік қатынастар 
айтарлықтай жақсарған. Көптеген ел
дерде жастар арасында білім, еңбек 
нарығы, жыныстық теңдікке жақын
дау байқалады. Алайда елдер арасын-
да айырмашылықтар бар: кей мемле-
кеттерде (мыс., Ирак, Йемен) мектеп-
ке баруда жігіттер мен қыздар арасын-
да айырмашылық сақталады. Соны-
мен бірге ересек әйелдер арасында әлі 
де үлкен оқыту-оқырман болу пробле-
малары барын байқаймыз.

Аймақтағы ең ірі гендерлік 
айырмашылық – еңбек нарығына 
қатысуда. Орташа есеппен Араб ел-
дері аймағында әйелдердің еңбекке 
қатысуы әлем бойынша ең төменгі 
көрсеткіштердің бірі (бірнеше елде 
10-30% аралығында, ал кейбір шағын/
кедендік монархияларда жоғарырақ 
көрсеткіштер бар). Бұл – білім дең
гейімен ғана емес, отбасылық күтім 
міндеттері, заңнамалық шектеулер, 
еңбек нарығындағы дискриминация 
және әлеуметтік нормативтер әсері
нен туындаған күрделі құбылыс.

Саяси шешімдер қабылдауда 
әйелдердің өкілеттігі ел бойынша 
алшақ: бірнеше мемлекетте әйелдер 
парламентте және үкіметте айтар

лықтай өкілдікке ие болса (квота, 
тағайындаулар арқылы), басқаларын
да өкілдік төмен. Әлемдік орташа 
көрсеткішпен салыстырғанда аймақ
тық көрсеткіштер тұрақты өсіп ке-
леді, бірақ министрліктер мен жоғары 
басшылық лауазымдарда әйелдердің 
саны әлі де шектеулі деуге болады. 

Көптеген араб елдерінде заңдар 
мен нормативтер әйелдердің құқық
тары мен еркіндіктеріне қатысты 
әртүрлі деңгейде шектеулер немесе 
кепілдіктер береді: отбасы құқықтары 
(талақ, мұраға қатысты тәртіп), жы
ныстық зорлық-зомбылықтан қорға
ну заңдарының болмауы немесе жет-
кіліксіздігі, еркек қуаттылығының 
(male guardianship) формалары және 
т.б. Кей елдер соңғы жылдары жы
ныстық зорлық-зомбылыққа, тұр
мыстық зорлыққа қарсы және еңбек 
саласында теңдік мәселелеріне өзге
рістер енгізіп келеді. Бірақ орындау-
да және құқықтық қорғаныста әлі де 
жетіспейтін жағдайлар бар[Mehrinaz 
El Awady, 2023].

Arab Barometer және ESCWA 
секілді ұйымдардың сапалық зерттеу-
лер мен сауалнамалар нәтижелерінде 
Таяу Шығыстағы араб елді мекен-
деріндегі әйелдердің жұмысқа шығу, 
саяси белсенділік немесе қоғамдық 
рөлдерге қатысу сияқты салаларда 
дискриминацияны жиі сезінетіндік-
терін және әйелдер ерлерге қараған
да жынысына байланысты кемсітудің 
орын алатындағын жиі көрсетеді 
[MaryClare Roche, 2025].

Таяу Шығыс елдерінде соңғы 
жылдары жүзеге асқан реформалар
дың нәтижесінде әйелдердің құқық
тық мәртебесі мен әлеуметтік мүмкін



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

196
№3 (07) 2025

діктеріндегі өзгерістер айқындалды. 
Сонымен бірге құқықтық және мәдени 
шектеулердің сақталуы толыққанды 

гендерлік теңдіктің орнауына кедергі 
жасауда.

ӘДЕБИЕТТЕР

1.	Ahmed L. 1992. Women and Gender in Islam. London, 210-211б.
2.	Amani Hamdan International Education Journal, 2005, 6(1), 42–64. ISSN 1443-1475 

© 2005 Shannon Research Press.)
3.	Anthony Reid, 1993. Southeast Asia in the Age of Commerce 1450–1680, Vol. 2: 

Expansion and Crisis. New Haven: Yale University Press,132-201 б.
4.	Ariana Marnicio. Educating Girls in the Middle East, Rice University’s Baker 

Institute for Public Policy. October 11, 2013. Baker Institute
5.	Baderin M.A. 2007., Moustafa Y.2011. The Islamisation in human rights: ‘implication 

for gender and  politics in the middle East’ IDS Bulletin 42 (1):21-25 рр.
6.	 Chase A. 2007. The transnational Muslim world. The foundations and origins of human 

rights and their on going intersections. Muslim world journal of human rights. 4(1):1-14.
7.	 Country Reports on Human Rights Practices – Saudi Arabia, Refworl,  13 April 2016 

https://www.refworld.org/reference/annualreport/usdos/2016/en/109888?utm_source=chatgpt.com
8.	Doumato Eleanor Abdella, Women’s Rights in the Middle East and North Africa 

2010 – Saudi Arabia (Freedom House, 2010)
9.	Madawi Al-Rasheed. A Most Masculine State: Gender, Politics and Religion in Saudi 

Arabia. New York, NY: Cambridge University Press, 2013. 260-263, 270 pp. 
10.	Gates D.K.  Steane P.  2009. ‘Political religion – the influence of ideological and 

identity orientation’. Totalitarian movements and political religions 10 (3-4):303-25.
11.	 Harders C. 1998. Women and Politics in Egypt: Investigations on the Situation of 

Egyptian Politicians. H., р.3 
12.	 John C. Caldwell, 1988. Theory of Fertility Decline (London: Academic Press, 

1982); and Deniz Kandiyoti, «Bargaining with Patriarchy,» Gender and Society, 2, no. 3 
274–90 р.

13.	 John L. Esposito, Natana J., 2001. Women in Muslim Family Law, 2nd ed. (Syracuse, 
NY: Syracuse University Press, , orig., 1982. P.37).

14.	Le Renard, Amélie. A Society of Young Women: Opportunities of Place, 
Power, and Reform in Saudi Arabia. Stanford University Press, 2014. 156-159 
MaryClare Roche, Education and Working Women in MENA, March 4, 2025 https://
www.arabbarometer.org/2025/03/education–and–working–women–in–mena/?utm_
source=chatgpt.com 

15.	Mehrinaz El Awady, New UN country reports on Gender Justice and the Law, UN 
ESCWA13 February 2023 arabstates.unwomen.org+1)

16.	Mir-Hosseini, Z.,V.Hamzic. 2010. Control and sexuality: the revival of zina laws in 
Muslim contexts. London: Muslim living under Muslims laws, p.49.

17.	Myra Marx Ferree, Shamus Khan, and Shauna A. Morimoto, 2005. «Assessing the 
Feminist Revolution: The Presence and Absence of Gender in Theory and Practice. p.23.

18.	Nagat El-Sanabary, 1998. «Women in Some Liberal Modernizing Islamic 
Countries,» 515–23, in Nelly P. Stromquist and Karen Monkman, eds., Women in the Third 
World: An Encyclopedia of Contemporary Issues, New York.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

197
№3 (07) 2025

19.	Saad Eddin Ibrahim, 2000. «Arab Social-Science Research in the 1990s and 
Beyond: Issues, Trends, and Priorities» (Canada: International Development Research 
Centre)] Research and Development in the Middle East and North Africa, Cairo, p.129.

20.	Sarah Sirgany and Laura Smith-Spark, Landmark day for Saudi women as kingdom’s 
controversial driving ban ends. CNN, Sun June 24, 2018 https://edition.cnn.com/2018/06/23/
middleeast/saudi–women–driving–ban–lifts–intl/index.html?utm_source=chatgpt.com

21.	 Saudi Arabia: Law on Passports Amended to Allow Women to Travel Abroad Without 
a Male Guardian» Library of Congress 23.08.2019 https://www.loc.gov/item/global-legal–
monitor/2019-08-23/saudi-arabia-law-on-passports-amended–to-allow-women-to-travel–
abroad-without-a-male-guardian?utm_source=chatgpt.com   

22.	Valentine M. Moghadam, 2004. «Patriarchy in Transition: Women and the Changing 
Family in the Middle East,» Journal of Comparative Family Studies, 35 no. 2, 63 р.

23.	Wael B. Hallaq, 2005.  The Origins and Evolution of Islamic Law. New York: 
Cambridge Universi ty Press,  P.4.

24.	Women’s Studies in the Arab World, 1998:9
25.	World Bank. (2023). Gender Data Portal. https://genderdata.worldbank.org  https://

genderdata.worldbank.org/en/economies/united–arab–emirates.  
26.	Yvonne Haddad, 1997.Muslim minorities in the west, New York. P.97
27.	Васильев М.А., 2000. Египет и египтяне. М., 181 с.
28.	Вейнингер О. 1991. Пол и характер: Мужчина и женщина в мире страстей. М., 

372 с.
29.	Конституция Республики Египет, 1956. М., 19 с. 
30.	Савельева Е. А. 2015. Панарабизм СМИ стран Аравийского полуострова. – 

СПбГУ, Ин–т ВШЖиМК. 102 с.

REFERENCES

1.	 Ahmed L. 1992. Women and Gender in Islam. London, 210-211б.
2.	 Amani Hamdan International Education Journal, 2005, 6(1), 42-64. ISSN 1443-1475 

© 2005 Shannon Research Press.)
3.	 Anthony Reid, 1993. Southeast Asia in the Age of Commerce 1450-1680, Vol. 2: 

Expansion and Crisis. New Haven: Yale University Press,132-201 б.
4.	 Ariana Marnicio. Educating Girls in the Middle East, Rice University’s Baker 

Institute for Public Policy. October 11, 2013. Baker Institute
5.	 Baderin M.A. 2007., Moustafa Y.2011. The Islamisation in human rights: ‘implication 

for gender and  politics in the middle East’ IDS Bulletin 42 (1):21-25 рр.
6.	 Chase A. 2007. The transnational Muslim world. The foundations and origins of human 

rights and their on going intersections. Muslim world journal of human rights. 4(1):1-14.
7.	 Country Reports on Human Rights Practices – Saudi Arabia, Refworl,  13 April 2016 

https://www.refworld.org/reference/annualreport/usdos/2016/en/109888?utm_source=chatgpt.com
8.	 Doumato Eleanor Abdella, Women’s Rights in the Middle East and North Africa 

2010 – Saudi Arabia (Freedom House, 2010)
9.	 Madawi Al-Rasheed. A Most Masculine State: Gender, Politics and Religion in Saudi 

Arabia. New York, NY: Cambridge University Press, 2013. 260–263, 270 pp. 
10.	Gates D.K.  Steane P.  2009. ‘Political religion – the influence of ideological and 

identity orientation’. Totalitarian movements and political religions 10 (3-4):303-25.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

198
№3 (07) 2025

11.	Harders C. 1998. Women and Politics in Egypt: Investigations on the Situation of 
Egyptian Politicians. H., р.3 

12.	John C. Caldwell, 1988. Theory of Fertility Decline (London: Academic Press, 
1982); and Deniz Kandiyoti, «Bargaining with Patriarchy,» Gender and Society, 2, no. 3 274-
90 р.

13.	John L. Esposito, Natana J., 2001. Women in Muslim Family Law, 2nd ed. (Syracuse, 
NY: Syracuse University Press, , orig., 1982. P.37).

14.	Le Renard, Amélie. A Society of Young Women: Opportunities of Place, 
Power, and Reform in Saudi Arabia. Stanford University Press, 2014. 156–159 
MaryClare Roche, Education and Working Women in MENA, March 4, 2025 https://www.
arabbarometer.org/2025/03/education-and-working-women-in-mena/?utm_source=chatgpt.
com 

15.	Mehrinaz El Awady, New UN country reports on Gender Justice and the Law, UN 
ESCWA13 February 2023 arabstates.unwomen.org+1)

16.	Mir-Hosseini, Z.,V.Hamzic. 2010. Control and sexuality: the revival of zina laws in 
Muslim contexts. London: Muslim living under Muslims laws, p.49.

17.	Myra Marx Ferree, Shamus Khan, and Shauna A. Morimoto, 2005. «Assessing the 
Feminist Revolution: The Presence and Absence of Gender in Theory and Practice. p.23.

18.	Nagat El-Sanabary, 1998. «Women in Some Liberal Modernizing Islamic Countries,» 
515–23, in Nelly P. Stromquist and Karen Monkman, eds., Women in the Third World: An 
Encyclopedia of Contemporary Issues, New York.

19.	Saad Eddin Ibrahim, 2000. «Arab Social-Science Research in the 1990s and Beyond: 
Issues, Trends, and Priorities» (Canada: International Development Research Centre)] 
Research and Development in the Middle East and North Africa, Cairo, p.129.

20.	Sarah Sirgany and Laura Smith-Spark, Landmark day for Saudi women as kingdom’s 
controversial driving ban ends. CNN, Sun June 24, 2018 https://edition.cnn.com/2018/06/23/
middleeast/saudi-women-driving-ban-lifts-intl/index.html?utm_source=chatgpt.com

21.	Saudi Arabia: Law on Passports Amended to Allow Women to Travel Abroad Without 
a Male Guardian» Library of Congress 23.08.2019 https://www.loc.gov/item/global-legal-
monitor/2019-08-23/saudi-arabia-law-on-passports-amended-to-allow-women-to-travel-
abroad–without-a-male-guardian?utm_source=chatgpt.com   

22.	Valentine M. Moghadam, 2004. «Patriarchy in Transition: Women and the Changing 
Family in the Middle East,» Journal of Comparative Family Studies, 35 no. 2, 63 р.

23.	Wael B. Hallaq, 2005.  The Origins and Evolution of Islamic Law. New York: 
Cambridge Universi ty Press,  P.4.

24.	Women’s Studies in the Arab World, 1998:9
25.	World Bank. (2023). Gender Data Portal. https://genderdata.worldbank.org  https://

genderdata.worldbank.org/en/economies/united-arab-emirates.  
26.	Yvonne Haddad, 1997.Muslim minorities in the west, New York. P.97
27.	Vasilev M.A. (2000),  Egipet I egiptuyane (Egypt and the Egyptians). М., 181 с.
28.	Vaininger O. (1991). Pol I kharakter& Muzhqina I zhebshina v mire strastei (Gender 

and Character: Man and Woman in the World of Passions). М., 372 с.
29.	Konstitutsia Respubliki Egipet (The Constitution of the Arab Republic of Egypt), 

1956. М., 19 с. 
30.	Savel’eva E. A. (2015). Panarabizm SMI stran Aravijskogo poluostrova (Pan-

Arabism in the Media of the Arabian Peninsula Countries). – SPbGU, In-t VShZhiMK. 102 s.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

199
№3 (07) 2025

***
Авторлар туралы мәлімет:
Кагазбекова Салтанат Бейсенбаевна – PhD докторант. Нұр-Мүбарак Египет 

ислам мәдениеті университеті Ғылым бөлімінің меңгерушісі (Алматы, Қазақстан, e-
mail: paradise-gannat@mail.ru, ORCID ID: 0000–0002–9330–9458) 

معلومات عن المؤلفين:
كغازبكوفا سلطاناة بيسينبايفنا - طالبة دكتوراه )PhD(، رئيسة قسم العلوم في جامعة نور مبارك للثقافة الإسلامية 

بمصر )ألماتي، كازاخستان(.

Information about authors:
Kagazbekova Saltanat Beysenbaevna – PhD doctoral student, Head of the Science 

Department at Nur-Mubarak Egyptian University of Islamic Culture (Almaty, Kazakhstan, 
e-mail: paradise-gannat@mail.ru, ORCID ID: 0000–0002–9330–9458 

Информация об авторах:
Кагазбекова Салтанат Бейсенбаевна – PhD докторант. Руководитель научно-

го отдела Университета исламской культуры Нур-Мубарак (Алматы, Казахстан, e-
mail: paradise-gannat@mail.ru, ORCID ID: 0000–0002–9330–9458 )



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

200
№3 (07) 2025

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47             https://doi.org/ 10.63727/ris202573-15

А.Тасболат1

1ҚР ҒЖБМ ҒК Философия, саясаттану және дінтану институты,  
Алматы, Қазақстан

е-mail: tasbolat.usul@gmail.com

ФАЗЛУР РАХМАН ЖӘНЕ ИСЛАМДАҒЫ 
ГЕРМЕНЕВТИКАЛЫҚ БЕТБҰРЫС

Аңдатпа. Мақалада XX ғасырдың көрнекті ислам ойшылы Фазлур Рахманның 
(1919-1988) Құран герменевтикасы мен ислам модернизміне қосқан үлесі 
қарастырылады. Автор жаңалану (тәждид) идеясының ислам тарихындағы орнын, 
ортағасырлық және модерн дәуірдегі жаңашылдық қозғалыстарын зерделей оты-
рып, Фазлур Рахманның ерекшелігіне тоқталады. Оның «екі жақты қозғалыс» әдісі, 
Құранды біртұтас (холистикалық) мәтін ретінде оқу және оның этикалық мазмұнын, 
әсіресе Құрандағы әлеуметтік-экономикалық әділдік пен теңдік қағидасын негіздеу 
тәсілі талданады. Ортағасырлық ислам ғылымдарына үстемдік еткен «атомистік» 
тәсілді сынауы, Құран аяттарының тарихи контекстін ескерудің маңыздылығын 
дәлелдейтін көзқарастары әдістемелік бетбұрыс ретінде жан-жақты зерделенеді.

Түйін сөздер: герменевтика, Фазлур Рахман, ислам модернизмі, неомодернизм, 
холистик әдіс, екі жақты қозғалыс тәсілі.

طاسبولات أسيلتاي1
 معهد الفلسفة والعلوم السياسية والدراسات الدينية التابع للجنة العلوم بوزارة العلوم والتعليم العالي 

في جمهورية كازاخستان، ألماتي، كازاخستان
e-mail: tasbolat.usul@gmail.com

فضل الرحمن والمنعطف التأويلي في الإسلام
الملخص: تتناول هذه المقالة إسهامات فضل الرحمن 1988-1919(، أحد أبرز المفكرين الإسلاميين في القرن 
العشرين، في مجال هرمنيوطيقا القرآن والحداثة الإسلامية. ويحلل المؤلف موقع فكرة التجديد )التجديد( في التاريخ 
الإسلامي، وحركات التجديد في العصور الحديثة، مع التركيز على المنهج الفريد لفضل الرحمن. كما تتم دراسة 
–وخاصة  الأخلاقي  مضمونه  تأصيل  في  ومقاربته  للقرآن،  الكلية  وقراءته  المزدوجة«،  بـ«الحركة  المسمى  منهجه 
مبادئ العدالة الاجتماعية والمساواة–. ويتم كذلك تحليل نقده للمقاربة »التجزئية« السائدة في الدراسات الإسلامية 

في العصور الوسطى، ورؤيته لأهمية مراعاة السياق التاريخي للآيات القرآنية، وذلك باعتباره تحوّلًا منهجياً.
الكلي،  المنهج  الكلمات المفتاحية: الهرمنيوطيقا، فضل الرحمن، الحداثة الإسلامية، الحداثة الجديدة، 

منهج الحركة المزدوجة.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

201
№3 (07) 2025

A.Tasbolat1

Institute for  Philosophy,  Political  Science and Religious Studies of the Science 
Committee of the Ministry of Science and Higher Education of the Republic of 

Kazakhstan, Almaty, Kazakhstan
e-mail: tasbolat.usul@gmail.com

FAZLUR RAHMAN AND THE HERMENEUTICAL  
SHIFT IN ISLAM

Abstract. This article examines the contributions of Fazlur Rahman (1919-1988), a 
prominent 20th-century Islamic thinker, to Quranic hermeneutics and Islamic modernism. 
The author analyzes the place of the idea of renewal (tajdid) in Islamic history, and the 
renewal movements of the modern periods, focusing on Fazlur Rahman’s unique approach. 
His «double movement» method, his holistic reading of the Quran, and his approach to 
grounding its ethical content-particularly, the principles of socio-economic justice and 
equality – are all analyzed. His critique of the «atomistic» approach prevalent in medieval 
Islamic scholarship and his views on the importance of considering the historical context of 
Quranic verses are thoroughly examined as a methodological shift.

Keywords: hermeneutics, Fazlur Rahman, Islamic modernism, neomodernism, holistic 
method, double movement approach.

А.Тасболат1

1Институт философии, политологии и религиоведения КН МНВО, 
Алматы, Қазақстан

е-mail: tasbolat.usul@gmail.com
 

ФАЗЛУР РАХМАН И ГЕРМЕНЕВТИЧЕСКИЙ 
ПОВОРОТ В ИСЛАМЕ

Аннотация. В статье рассматривается вклад исламского мыслителя XX века Фаз-
лура Рахмана (1919-1988) в кораническую герменевтику и исламский модернизм. Ав-
тор, исследуя место идеи обновления (тадждид) в истории ислама, а также движения 
реформаторства в современную эпоху, останавливается на особенностях вклада Фаз-
лура Рахмана. Анализируется его метод «двойного сдвига», подход к прочтению Кора-
на как целостного (холистического) текста и обоснование его этического содержания, 
особенно принципов социально-экономической справедливости и равенства в Коране. 
Его критика «атомистического» подхода, который доминировал в средневековых ис-
ламских науках, и взгляды, доказывающие важность учета исторического контекста 
коранических аятов, всесторонне изучаются как методологический поворот.

Ключевые слова: герменевтика, Фазлур Рахман, исламский модернизм, неомо-
дернизм, холистический подход, метод двойного движения.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

202
№3 (07) 2025

КІРІСПЕ
Жаңашылдық немесе жаңалану 

(тәждид) – исламның пайда болған 
кезінен бастап ажырамас қырының 
бірі. Құран уахиымен басталған 
әлеуметтік-экономикалық әділдік пен 
теңдік идеясы (Фазлур Рахманның 
тезисі) сол кездегі араб қоғамын 
біртіндеп қоғамдық өзгеріске алып 
келген еді. Кедейлер мен құлдарды 
қанауды сынау, нәсілшілдікті айып-
тау, әйелдердің мәртебесін көтеру 
түрінде Құранда көрініс тапқан 
қоғамдық проблемалар алғашқы 
мұсылмандар өмір сүрген ортаның 
жаңа құндылықтармен қайта пішін-
делуі керек болғанын байқатады. Ис-
лам ілімдері жинақталып, мәдениеті 
мен философиясы өркен жайған 
IX-X (хижри ІІІ-IV ғғ.) ғасырлардан 
бері тәждид идеясы әдіснамалық 
негізде ислам дәстүрінің маңызды 
ұғымдарының біріне айналды. Ислам 
дәстүрінде діннің өзгермейтін орталық 
қағидасына бірқұдайшылдық (мо-
нотеизм) пен ритуалдық (құлшылық 
ережелері) бөлігі жатқызылып кел-
се, басқа салалар уақыт, шарттар мен 
кеңістікке қарай өзгеріске ұшырайтын 
қырын құрайды. Ислам тарихына зер 
салсақ, әр дәуірде тәждид қағидасын 
алға тартқан маңызды ғұламалар 
болғанын көреміз. Олардың қатарына 
Әбу Ханифа (699-767), Әбу Мансур 
әл-Матуриди (852-944), әл-Әш‘ари 
(873-936), Ғазали (1058-1111), әр-Рази 
(1149-1209), Ибн Рушд (1263-1328) 
секілді ғұламаларды жатқызуға бола-
ды.

Ал XVIII ғасырдан бастап Ба-
тыс отаршылдығының ықпалымен 
ислам әлемінде модернизм мәселесі 

өткірлене түсіп, жаңа интеллек
туалдық ізденістерге серпін берді. 
Осы кезеңнің ірі өкілдері қатарына 
Үндістан, Мысыр мен Осман мем-
лекетінде Сайид Ахмад–хан (1817-
1898), Жамал әд-Дин Ауғани (1839-
1897), Мұхаммед Абдуһ (1849-1905), 
Мұхаммед Иқбал (1877-1938), Намық 
Кемал және т.б. ғалымдар шоғыры 
жатады. Шамамен сол уақыттарда 
Ресей мұсылмандары мен Түркістан 
аймағында (Қазақстан мен Орталық 
Азия) да жаңалану идеясын насихат-
тай отырып, жәдидшіл бағытта еңбек 
еткен Әбу Наср әл-Курсауи (1776-
1812), Шихабуддин әл-Маржани 
(1818-1889), Хусаин Фаизханов 
(1823–1866), Исмаил Гаспыралы 
(1851-1914), Ризаяддин Фахраддин 
(1859-1936), Зияддин Камали (1873-
1942), Мұса Жаруллаһ Бегиев (1875-
1949), Абай Құнанбаев (1845-1904), 
Шәкәрім Құдайбердіұлы (1858-1931), 
Мунаууар Қари (1878-1931), Абдура-
уф Фытрат (1886-1938) секілді т.б. ой-
шылдарды атап өтуге болады. 

ІІ Дүниежүзілік соғыстан кейін 
исламды жаңа шарттарға сай қайта 
түсіну процесі жаңа сатыға көтерілді. 
Зерттеу тақырыбымызды құрайтын 
Фазлур Рахман (1919-1988) алғаш 
рет қолданған исламдағы неомодер-
низм термині тәждид (жаңалану) 
идеясында методологиялық және 
эпистемологиялық қырынан пара
дигмалық өзгерістің басталғанын 
білдіреді. Дамир Мухетдинов сын-
ды  зерттеушілер де Фазлур Рахманға 
сүйене отырып, ХХ ғасырдың екінші 
жартысынан ХХІ ғасыр басындағы 
модернистік ұмтылыстарды неомо-
дернизм терминімен түсіндіру өте 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

203
№3 (07) 2025

дәл келеді деп есептейді [1, 273]. Бұл 
бағыт классикалық ислам мұрасы 
мен модернистік идеяларды бірік-
тіре отырып, терең методологиялық 
талдау жасауымен ерекшеленеді. 
Неомодернизмнің көрнекті өкілде
ріне Фазлур Рахман (1919-1988), 
Мұхаммед Аркун (1928-2010), 
Наср Хамид Әбу Зәйд (1943-2010), 
Мұхаммед Әбид Жәбири (1938-2019), 
Хассан Ханафи (1935 ж.) және т.б. 
ойшылдарды жатқызуға болады. Бұл 
ғалымдар исламның интеллектуал
дық мазмұнын кеңейтіп, әрқайсысы 
өзіндік қайталанбас әрі терең әдіс
темелік ізденістер жасады. Фазлур 
Рахман ислам мәтіндерін тарихи кон-
текстінде оқып, қазіргі заманға сай 
шешім табуды білдіретін «екі жақты 
қозғалыс» әдісін қалыптастырған 
еді. Дамир Мухитденовтың жіктеуіне 
сүйенсек, аталған қазіргі ислам ой-
шылдары неомодернизмнің бірінші 
толқынын құрайды. Оның пайымда-
уынша, негізінен академиялық салада 
еңбек еткен осы ғалымдардың тікелей 
шәкірті болған немесе идеяларынан 
шабыт алған кейінгі толқын ойшыл-
дарды неомодернизмнің екінші буы-
нына жатқызуға болады.

ӨМІРБАЯНЫ МЕН БАСТЫ 
ЕҢБЕКТЕРІ

Фазлур Рахман Мәлік 1919 жы
лы 21 қыркүйекте Пәкістанның Хаза
ра қаласында дүниеге келген. Діндар 
отбасында тәрбие көрген ол Үндіс
танда кейінгі ортағасырларда Дәрс-и 
Низами деген атпен танымал дәстүр
лі медреседе білім алған. Жергілік-
ті ғұлама әулетінен шыққан әкесі 
қосымша діни білім мен арабшаны 

терең үйреткен. 1940 жылы Пенжаб 
университетінің Араб тілі бөлімін 
үздік аяқтап, 1942 жылы дәл сол оқу 
орнына магистратураға түседі де асси-
стент қызметін қатар атқарады. 1946 
жылы ендігі ғылым магистрі атанып 
үлгерген Фазлур Рахман докторлық 
ізденісін Британияда жалғастыруға 
бел буады. Оксфорд университетін-
де Ибн Сина психологиясы бойын-
ша диссертация қорғап, 1952 жылы 
оны «Ибн Сина психологиясы» 
(Avicenna’s Psychology) деген атпен 
кітап етіп жариялайды. Естеліктерін-
де «неліктен докторлық қорғау үшін 
Мысырдағы әл-Әзһарға бармадың?» 
деген сұраққа «Ол жақтағы ислам 
зерттеулерінің дені Үндістандағыдай 
сыни ойдан алыс» деп жауап береді. 
1950 жылдары Британияның Дюр-
хам университетінде оқытушылық 
қызметін бастайды. Мұнда негізінен 
ислам философиясын ары қарай те
рең зерттеумен айналысады. Дәстүрлі 
білім бойынша дайындығы терең әрі 
ислам философиясын Батыста зертте-
ген Фазлур Рахман 1958 жылдан ба-
стап исламның заманауи проблема-
рын ғылыми тұрғыда зерделеуге кірі-
седі. Бұл кезеңге дейін Ибн Синаның 
кітаптарының текстологиялық басы-
лымы мен ағылшынша аудармасын 
шығарып үлгерген ол Англиядағы 
академиялық ортаға ислам зерттеу-
лері саласында жаңаша леп әкелген 
еді. 1961 жылы отанына оралып, 1962 
жылы сол кездегі Пәкістан прези-
денті Аюб Ханның (1958-1969 жыл-
дар аралығында ел бас қарған) 
исламға қатысты кеңесшісі ретінде 
қызметімен қатар, Карачидегі Ислам 
зерттеулері институтының (Islamic 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

204
№3 (07) 2025

Research Institute) жетекшісі болып 
тағайындалады [2, 285-287]. Осы 
уақыт өміріндегі ең ауыр әрі ең тарты-
сты кезең ретінде белгілі. Институтта 
іргелі зерттеулер жүргізумен қатар, 
исламды модернизациялау бойын-
ша ой-пікірлерін баспасөз беттерінде 
белсенді түрде жариялай бастайды. 
Исламның күнделікті өмірдегі про
блемаларына ден қойған осы уақыт
та консерватор ғұламалардың қар
сылығына тап болады. 1967 жылы 
жарияланған «Ислам» атты еңбегі 
бұл қарсылықты одан әрі өршітіп, дәл 
сол жылы АҚШ-қа қоныс аударуына 
тура келген еді. Фазлур Рахманның 
бастамасымен құрылған аталмыш 
Институт 1962 жылдан бастап қазіргі 
күнге дейін Islamic Studies журна-
лын шығарып келеді. АҚШ-қа қоныс 
аударғанда әуелі Калифорния уни-
верситетіне қысқа уақыт қонақ про-
фессор болып оқытушылықпен айна-
лысады. 1969 жылдың қыркүйегінде 
Чикаго университетінің «ислам ақыл-
ойы профессоры» ретінде қызметін 
бастап, 1988 жылы 26 тамызда дү
ниеден озғанға дейін сол жерде еңбек 
еткен еді. Оның ислам модернизміне 
қатысты маңызды кітаптары мен ма
қалаларының барлығы сонда жазылды. 
Кітаптарының тізіміне тоқталсақ: 

– Avicenna’s Psychology (Ибн Сина 
психологиясы), Oxford University Press, 
1952. 

–  Prophesy in Islam (Исламда пай
ғамбарлық), George Allen and Unwin 
Ltd., 1958. 

– Avicenna’s De Anima (Ибн Сина
ның Шипа кітабының «Пcихология» 
бөлімінің текстологиялық басылы-
мы), Oxford University Press, 1959. 

– Islamic Methodology in History 
(Тарихтағы ислам методоло гиясы), 
Karachi, 1965. 

– Islam, (Ислам) New York, 1967. 
– Philosophy of Mulla Sadra (Мулла 

Садра философиясы), State University 
of New York Press, 1975. 

– Major Themes of the Qur’an 
(Құранның басты тақырыптары), 
Bibliotheca Islamica, Chicago, 1979. 

– Islam and Modernity: Transfor
mation of an Intellectual Tradition (Ис-
лам және модернити: Интеллекту-
ал дәстүрдің трансформациясы), 
University of Chicago, 1982. 

– Health and Medicine in Islamic 
Tradition (Ислам дәстүріндегі денсау
лық пен медицина), The Cross Road 
Publishing Co., 1987. 

– Revival and Reform in Islam: 
A Study of Islamic Fundamentalism 
(Исламдағы қайта жандану мен ре-
форма: Исламдағы фундаментализм 
жайында зерттеу), Oxford Oneworld, 
2000. 

Ғалымның бұдан өзге жетпіске 
жуық мақаласы бар. Оның зерттеу 
еңбектерінің баршасынан әдістемелік 
негізде бірізділіктің сақталғанын бай
қауға болады. Риба (өсім), әйелдер
дің статусы, жаза құқығы (худуд), 
Құранның моральдық-этикалық тұ
жырымдары және т.б. тақырыптарға 
арналған мақаларында Құран герме-
невтикасы мен холистик әдістемесін 
жан-жақты қолданғанына куә бола-
мыз. 

ҚҰРАН ГЕРВЕНЕВТИКАСЫ
НЫҢ МӘНІ

Фазлур Рахманның еңбектері
нен оның герменевтикалық бетбұрыс 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

205
№3 (07) 2025

жасаған неомодернист ойшыл екенін 
анық байқауға болады. Жалпы ис-
лам ақыл-ой тарихына зер салсақ, 
исламдағы герменевтиканың ежелгі 
және қазіргі заманғы тарихы бар. Әр 
дәуірдегі герменевтикалық ізденіс 
түрлі рөл атқарып, әртүрлі мақсатты 
көздегені байқалады. Дегенмен, гер
меневтиканың ежелгі және модерн 
дәстүрін бір-бірінен айырып алу оңай 
емес, себебі олар ортақ терминологи-
яны қолданады. Алайда әр дәуірдегі 
герменевтиканың мағынасы, мақсаты 
мен ниеті түбегейлі өзгеше десек 
қателеспеген болар едік.

Алғаш Фазлур Рахман жүйелеп 
ұсынған қазіргі заманғы герменевтика 
– исламды реформалау мен дәстүрді 
қайта түсіндіру бағытында өрбіп 
жатқан өткір әрі даулы пікірталастың 
өзегін құрайтын құбылысқа айнал-
ды; неомодернист ғалымдар ұсынған 
герменевтиканың жаңа түрлеріне су
нниттік пен шиға сынды басты мұ
сылман ортодокс мектептері қарсы
лық танытып келеді. Мұндай  пікірта-
лас  неліктен исламдағы герменевтика 
саласында өрбіп жатыр? Бұл сұраққа 
берілетін жауаптың бірі – исламда 
шіркеудің болмауы; шіркеуге бала-
ма ретінде дін ғалымдары (‘улама) 
ғасырлар бойы құрып, дамытқан күр
делі әрі ауқымды дискурсты құрай
тын дәстүр бар. Сунниттік және 
шиға ғұламалар институты діни дәс
түр аясында канонға айналған мұра
ны интерпретациялаудың өзіне тән 
герменевтикалық әдісін қалыптас
тырған. Сунниттік герменевтика дәс
түрінде Пайғамбар мен оның саха
балары ізгілік үлгісі ретінде қарас
тырылса, шиға ғалымдары үшін бас

ты үлгі – Пайғамбар мен таңдаулы 
сахабалар, соның ішінде Пайғамбар 
ұрпақтарының өнегелі рөлі. Ислам
ның бастапқы кезеңіндегі саяси жағ
дайларға байланысты қалыптасқан 
бұл парадигма маңызды негіз санала-
ды әрі осы негіз кейінгі герменевтика 
дәстүріне ғасырлар бойы ықпал етіп 
келеді.

Осы орайда, Фазлур Рахманның 
герменевтикасының мәні сунни дәс
түрді сынаумен әрі дәстүрде бар эле-
менттерді дамыту арқылы қалып
тасқанын айта кеткен жөн.  Фазлур 
Рахман уахи табиғатын түсіндіруде 
аянның трансцедентті қыры мен Пай
ғамбар тұлғасын назарға ала отырып 
тұжырым жасаған. Мұнысы оған уахи 
мазмұнының тарихи формада қалай 
жүзеге асқанын негіздеуіне мүмкіндік 
береді.  Пайғамбар Құдайдан алған 
уахи тәжірибесін айқын түрде сөз-
сөйлемге төге отырып, өзі өмір сүрген 
қоғамдағы діни-әлеуметтік про
блемаларға жауап қатқан. Ол Құран 
герменевтикасы деп атаған әдісте
месінде тарихи және контекстуалдық 
қағидаларға айрықша мән береді [3, 
10]. Ойшылдың пікірінше, уахи – 
«жаратылмаған» және «жаратылған» 
екі шындықтың түйісуінен туын-
дайтын құбылыс. Бұл түйісу кезінде 
Пайғамбар Құдай тарапынан «ша-
быттандырылады», дегенмен осы 
процесте жаратылған болмыстардың, 
яғни Пайғамбар мен оның қауымы
ның өмір сүрген ортасының рөлі ең 
маңызды дүние еді. Себебі Құран 
бағытталған аудитория – (мухатаб) 
алғашқы мұсылман қоғамы. Осы себе-
пті Құран мазмұны VII ғасырдағы та-
рихи жағдайлармен тығыз байланыс



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

206
№3 (07) 2025

ты. Оның ойынша, Пайғамбар мен 
оның ең жақын серіктерінің үміті, 
алаңдаушылықтары, күнделікті мәсе
лелері мен мүдделері Құранда көрі
ніс тапқан. Бұл факт, ойшылдың көз
қарасы  бойынша, ерекше маңызды 
әрі оны дұрыс түсініп, ескерген жөн.

Фазлур Рахман үнемі уахиді «бір 
сәтте түсірілген кітап» деп түсінуге 
қарсы болды. Керісінше, ол уахиді 
Мұхаммедтің пайғамбарлық мисси-
ясымен қатар жүріп отырған про-
цесс ретінде қарастырады – бұл 
миссия жиырма екі жылдан астам 
уақытқа созылған. Пайғамбардың 
жай-күйінің осы жиырма үш жыл 
барысында әрдайым жаңа шешімдер
мен толығып отыруы, оның жеке 
тұлғасы мен қауымының ерекшелік-
тері Құран мазмұнында үлкен із 
қалдырған. Оның пайымдауынша, 
Құранды «жаратылмаған» әлемнен 
«жаратылған» әлемге түсірілген дей 
отырып, оның  мазмұнын осы жара
тылған  әрі үнемі өзгеріс процесін
де болатын әлемнен тысқары жат
қан «кітап» ретінде түсіндіру дұрыс 
емес. Құранда көрініс тапқан мәсе
лелер, мүдделер, нұсқаулар мен мә
лімдемелер Арабиядағы VII ғасыр 
адамдарының тілдік, мәдени, саяси, 
экономикалық және діни өмірімен 
тікелей байланысты. Осы байланыс
тан тыс қарастырылған жағдайда 
уахи Пайғамбар мен оның серіктері 
үшін мағынасыз болар еді. Осылай-
ша оның бүкіл адамзат үшін хикметке 
толы кітап ретінде жетекшілік қызмет 
етуі мүмкін болмас еді [4, 42].

Фазлур Рахманның түсінгінде, 
Пайғамбардың уахи тәжірибесі мен 
оның контексті арасындағы тығыз 

байланыс ислам теологиясы (кәлам) 
мен құқық теориясының (усул әл-
фиқһ) қалыптасу кезеңінде елеусіз 
қалдырылды. Бұл исламдық ақыл-
ойдың кейінгі кезеңдердегі тоқыра
уына алып келді. Құранның трансцен-
дентті (яғни, адамдық шынайылықтан 
тыс) қайнарын барынша ерекше атап 
көрсетуге ұмтылған үрдіс үстемдік 
құрған соң, қағидалары да тарих-
тан тысқары қарастырылатын бол-
ды. Соның нәтижесінде бүкіл мәтін 
Құдай болмысының бір «қыры» 
(сифат) ретінде түсіндіріліп кетті. 
Мұны біз Құранның «жаратылып-жа
ратылмағаны» туралы пікірталастар-
дан, әсіресе ханбали дәстүршілдерінің 
ұстанымынан айқын көреміз. Кейін 
бұл ұстаным кең таралған әшарийа 
теологиясына да айтарлықтай ықпал 
етті. Құдайдың трансценденттілігі 
Құранға да біржақты теліне бастады, 
оны тарихтан тысқары тұрған Құдай 
сөзі (кәлам Аллаһ) ретінде қабылдау 
арқылы уахи барған сайын адам бол-
мысынан тасқары, «бөтен» сипатқа 
иеленді. Ойшылдың пайымдауын-
ша, бұл бір жақты тұжырым уахидің 
тарихтан тыс екенін және оны адам 
баласының ақылы жетіп түсіне ал-
майды дейтін догматтарды туғызды. 
Дәстүрлі түсінікке қарсы шыға оты-
рып, ол  уахи тарихтан тыс жерде іске 
аспайды деп санайды. Егер біз Құран 
мен оның бастапқы мухатабы болған 
қауымы арасындағы тығыз байланы-
сты шын мәнінде түсінгіміз келсе, 
онда осы тарихи және контекстуалдық 
өлшемді ескеруіміз қажет [4, 143-145].

Уахиді әлеуметтік-тарихи кон
текстен тыс құбылыс ретінде түсінді
ретін дәстүрлі көзқарастың салдары 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

207
№3 (07) 2025

Құрандағы нақты нормалар кез келген 
дәуір мен жағдайға сөзбе-сөз форма-
да жарамды деген тұжырымға әкелді. 
Құдай өткенді, қазіргі мен болашақты 
толық біледі, ал Құран – Оның Сөзі 
болғандықтан, ондағы нұсқаулар бар
лық кезеңдер мен ахуалдарда өзекті 
болуы тиіс деген сенім қалыптаcты. 
Осы түсінікке сәйкес, уахи – алдын 
ала белгіленген оқиға, оны барлығын 
білетін Құдай алдын ала белгілеген, 
сондықтан ол міндетті түрде алғашқы 
қабылдаушы қауымның нақты өмір
лік мәселелерімен байланысты бол-
мауы да мүмкін. Құранның мұндай 
деңгейдегі «бөтендігі» мен «транс-
ценденттігі» ислам теологиясында 
постмуғтазилә кезеңінде догмаға ай-
налды. Исламдық фиқһ осы түсінікке 
бейімделіп құрылды. Бұл түсінік те-
ологиямен бірге басқа салаларға да, 
атап айтқанда Құранды интерпрета-
циялау ғылымы – тәпсірге де ықпал 
етті. Нәтижесінде, бұл салада да 
мәтіндегі әлеуметтік және құқықтық 
шешімдер мен мазмұн тарихи немесе 
уақыттық кезеңдерге бағынбайды де-
ген ұстаным қабылданды.

Фазлур Рахман Құран импера
тивтерінің құқықтық ойда қалайша 
контекстен ажыратылып (деконтек
стуализация), абсолютті әрі өзгер
мейтін заң мәртебесіне ие болғанын 
көрсететін бірнеше мысал келтіреді. 
Осындай мысалдардың бірі – по-
лигамия. Құранның 4:3 аятында ер 
адамның теориялық тұрғыда төрт 
әйелге дейін әйел алуға құқығы бар 
екені айтылған. Алайда Фазлур Рах
манның пайымдауынша, бұл көп 
әйелмен некелесуге қатысты ережені 
фақиһтар Құраннан және әлеуметтік-

мәдени контексттен жұлып алып аб
солюттендірген. Егер осы екі кон-
текст те ескерілетін болса, онда по
лигамдық некеге қатысты жағдай 
әлдеқайда күрделірек болып шығады. 
Ол бұл аяттың мәнін тек нақты та-
рихи, әлеуметтік және моральдық 
шеңберде ғана толық түсінуге бола-
тынын атап өтеді. 

Оның ойынша, Құранда полига-
мия мәселесі ең әуелі жетім қыздарға 
қатысты нақты проблемалық жағдай 
аясында талқыланады. Құранның 4:2 
аятында жетім қыздардың мүлкін өзі
не заңсыз иемденіп жүрген қамқор
шылардың әрекетіне наразылық мәлім 
етілген. Ал 4:126 аятта, жетім қыздар 
белгілі бір жасқа жеткен соң, оларға 
қамқор болған ер адамдардың оларға 
үйленуі мүлкін қайтарудан гөрі аб-
зал болатыны айтылған. 4:3 аятында 
егер қамқоршылар жетім қыздардың 
мүлкіне қатысты әділдік сақтай ал-
маса және оларға үйленуді қалаған 
жағдайда, төрт әйелге дейін әйел 
алуға рұқсат беріледі, бірақ бұған тек 
олармен әділ қарым-қатынас жасау 
шартымен ғана мүмкіндік берілетіні 
айтылады. Егер әділеттілікке қол жет
кізу мүмкін болмаса, онда бір әйел
мен шектелу бұйырылады. Алайда, 
Құранның 4:127 аятында полига
миялық некеде әділдік сақтау, түп
теп келгенде, мүмкін емес екені 
айтылады. Бұл сырттай қарағанда 
қайшылық болып көрінуі мүмкін: 
Құран бір жағынан төрт әйелге дейін 
үйленуге рұқсат береді (егер әділдік 
сақталса), екінші жағынан, көп әйел 
алған жағдайда әділдікті ұстана ал-
майтынын нақты мәлімдейді. Фазлур 
Рахман бұл жағдайды Құранның ішкі 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

208
№3 (07) 2025

дәйектілігін ескере отырып, әлеумет
тік контекстпен байланыстыра түсін
діру қажеттігін алға тартады. Полига
мияға қатысты үкімдер белгілі бір 
тарихи және әлеуметтік шындыққа 
жауап ретінде берілген, ал оларды за-
манауи контекстен тыс, абсолютті заң 
ретінде қабылдау – Құран мазмұнын 
бұрмалау саналады.

Классикалық дәуірдегі фақиһтар 
бұл дилемманы мынадай жолмен 
шешкен: төрт әйелге дейін некеге 
тұру рұқсат етілген үкім ретінде қа
растырылып, заңдық күші бар деп 
есептелген, ал әйелдерге әділдік
пен қарау туралы талап тек ұсыныс, 
міндеттемесіз кеңес ретінде қабыл
данған. Алайда Фазлур Рахман мұн
дай тәсілдің қате екенін атап өтеді, 
себебі бұл жағдайда нақты әрі кон
текстуалдық аят міндетті үкім ретінде 
қабылданып, ал жалпы қағида екінші 
дәрежелі кеңес деңгейіне түсірілген 
болып шығады. Ойшылдың пікірін-
ше, керісінше – Құрандағы  жалпы 
қағида (яғни әділдік) міндетті сипатқа 
ие болуы тиіс, ал нақты және ерекше 
жағдайға қатысты аяттың маңызы 
екінші деңгейде тұруы керек және 
ол тек өзінің әлеуметтік-мәдени кон-
текстінде ғана түсіндірілуі қажет. 
Осылайша, әділдікке шақыратын аят 
некеге қатысты рұқсат беретін аят-
тан басым тұруы тиіс. Бұл тәсіл, яғни 
әділет туралы аятқа басымдық беру 
– Құрандағы әділдікті сақтау туралы 
қайталанатын әрі табанды түрде ай-
тылатын негізгі тақырыппен де толық 
сәйкес келеді [5, 49].

Құранды біртұтас мәтін ретін-
де зерттеп-зерделер болсақ, әйелдер, 
құлдар, жетімдерді құқығы таптал

ған әлеуметтік топ ретінде айқындай
ды әрі олардың әлеуметтік мәртебе
сін көтеруге үндейді. Кез келген қа
рым-қатынаста әділдік пен теңдікке 
үндейтін, нәсілшілдікті айыптайтын 
Құранның әлеуметтік мәлімдемеле
рі әділетсіздіктің кез келген түрін 
терістейді. Оның ойынша, қоғам
дық салада әділетсіздік пен эксплуа
тациялаудың жойылуы – Құранның 
басты бұйрығы [6, 37-54]. 

Дәл осы жерде Фазлур Рахман
ның Құран герменевтикасында ма
ңызды рөл атқаратын холистик (бір
тұтас) методының маңызы ашыла
ды. Ол былай дейді: «Құранның ай
қындығы оның белгілі бір аяттары
ның мағынасында емес (айқындық 
дегенде мен оның уахи ретіндегі та
биғатын емес, оның ақиқат мазмұны 
мен мағынасын біздің түсінуіміз 
тұрғысынан айтып отырмын, сөз 
жоқ Құран толыққанды уахи ретінде 
енген), оның біртұтастығында жа-
тыр дейтін көзқарас, ғасырлар бойы 
Құран үкімдерін бөлшектенген, ато-
мистік және түбегейлі бір-бірінен 
ажыратылған кейіпте ұғынып келген 
көптеген мұсылманға оғаш келуі 
мүмкін [модернити]. Яғни, Құранның 
жиырма үш жылға жуық уақыт бойы 
түскен уахи тәжірибесін біртұтас кей-
іпте түсініп, соның негізінде оның 
ситуациялық (әсбаб ән-нузул) аятта-
ры мен идеал ретінде қоятын басты 
тақырыптарын анықтап алған жөн. 
Фазлур Рахман үшін монотеизм (та-
ухид), әлеуметтік-экономикалық әділ
дік пен теңдік идеясы және ақирет 
түсінігі Құран уахиының немесе Пай
ғамбардың уахи тәжірибесінің басты 
элементтері саналады.  Ситуациялық 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

209
№3 (07) 2025

аяттар Құранның VII ғасырдағы араб 
қоғамының рухани проблемаларын 
көрсете отырып, оның кез келген қо
ғамда маңызды болатын идеал маз
мұнын ашатын қағидаларды береді.  

Фазлур Рахман «Құранды дұрыс 
түсінуге септесетін» герменевтика-
ны қалыптастыру мәселесіне ере-
кше көңіл бөледі. Оның пікірінше, 
«мұсылман ғалымдары методология 
мен герменевтикаға қатысты негізгі 
сұрақтарды ешқашан тікелей талқыға 
салмаған». Дегенмен, ойшылдың па
йымдауынша, ортағасырлық ислам
дағы құқық жүйесі айтарлықтай та-
бысты жұмыс істеді. Бұл көбінесе 
мұсылмандардың прагматизміне 
байланысты еді, өйткені олар жаулап 
алынған елдердің әдет-ғұрыптары 
мен институттарын өздеріне бейім-
деп, Құран тағылымымен (teaching) 
үйлестіре білді. Бірақ Құран аятта-
рынан заң алып шығуға тырысқан 
кезде, әсіресе жаза құқығына (худуд) 
қатысты алғанда қанағаттанарлық нә
тижеге қол жеткізе алмады. Себебі, 
құқық нормаларын айқындауда қол
данылатын аналогиялық пайымдау 
әдісі (қияс) «жеткілікті түрде кемел
денбеген» еді. Сонымен қатар, Құран 
мәтінінің ішкі біртұтастығы дұрыс 
ұғынылмай, оның орнына аяттар-
ды жеке-жеке бөліп қарастыруға не
гізделген «атомистік» әдіс басым 
болды; нәтижесінде «көбіне құқық
тық мағынасы жоқ аяттардан құқық
тық ережелер шығарылатын болды. 
Оның пайымдауынша, қазіргі уақытта 
Құранды түсіну одан әрі нашарлап 
кеткендіктен «бүгінде дұрыс герме
невтикалық әдістемені қалыптастыру 
екі есе қажет болып отыр» [7, 13]. 

Оның ойынша, Құранды біртұтас 
мәтін ретінде ұғына алмаудың немесе 
идеалдарын анықтап оқу әдістемесі
нің болмауы себепті теология сала-
сында (кәлам ілімі/ақида) сырт идея-
ларды қабылдау,  Құранның дүниеге 
көзқарасын (weltanschauung) біртұтас 
кейіпте көре алмаудың кесірінен апат-
ты күйге әкелді. Мұндай тұжырымды 
кем дегенде ортағасыр бойы доми-
нант болып келген сунни теология – 
әшарийа мәзһабына қатысты айта 
аламыз дейді [7, 3].

Фазлур Рахман ислам құқығы 
– фиқһтың бір бөлігі саналатын ху-
дуд (жаза құқығы) ұғымының да 
дәстүрде өзгеше сипатта өрбігенін 
алға тартады. Оның ойынша,  ислам 
құқығындағы хадд терминінің бас
тапқы мағынасы Құрандағы қолда
нысынан айтарлықтай ерекшелене-
ді. Араб тілінде «хадд» сөзі «бөлу»,  
«шектеу» немесе «бір нәрсені не біре-
уді басқасына енуіне кедергі болу» де-
ген мағынаны білдіреді. Сондықтан, 
зат есім ретінде ол «бұзуға болмай-
тын шек» деген мағынаны береді. 
Осыған сүйене отырып, Рахман 
«шек» ұғымы хадд сөзінің ең негізгі 
мағынасы екенін атап өтеді. Құранда 
бұл ұғым моральдық мағынада «ху-
дуд Аллаһ» (Алланың қойған шектері) 
ретінде жиі айтылады, яғни бұзуға 
болмайтын шекаралар мағынасында 
қолданылады. Алайда, Фазлур Рах-
ман ислам құқығы мен хадистерде 
бұл терминнің мағынасы өзгерген 
деп санайды. Ислам дәстүрінде хадд 
өзгермейтін, тұрақты жазаны біл-
діру үшін қолданылады. Осылайша, 
Құрандағы «бөліп тұратын немесе 
бұзуға болмайтын шек» ұғымын біл-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

210
№3 (07) 2025

діретін бастапқы мағынасы уақыт 
өте келе «тұрақты жаза» идеясымен 
алмастырылған. Бұл өз кезегінде 
Құранның этикалық мазмұнын бір
тұтас кейіпте тануға және құқықтық 
шешімдердің өзегінде жатқан эти
калық құндылықтардың контекстуал
дық мәнін ашуға кедергі келтіреді [8, 
237].

Атомистік тәсіл мен холистик тә
сілдің арасындағы айырмашылыққа 
Фазлур Рахман өте қатты маңыз бере
ді. Оның ойынша исламның алғашқы 
буынын құрайтын сахабалар Құран 
тағылымын біртұтас бастан кешір-
ген тәжірибелеріне сүйеніп тұжырым 
шығаратын, егер қарастырылып отыр
ған мәселеге тікелей қатысы болмаса, 
жекелеген аяттарға сүйене бермей-
тін. Бұған қоса олар, егер бар болса 
Пайғамбар өмірінен нақты прецеден-
тке жүгінетін. Басқа жағдайларда олар 
Құранның жалпы мақсатынан түйген 
пайым-түсініктеріне табан тірей-
тін. Мұның жарқын мысалы ретінде 
Омардың Иракты жаулап алғаннан 
кейін Арабияда Пайғамбардың прак
тикасы ретінде жалпылама қабыл
данған дәстүр бойынша бұл жерлер-
ді мұсылман әскерлерінің арасында 
бөліп беруден бас тартуын көрсетуге 
болады. Омар интуициямен тай
палық территорияларға қатысты Пай
ғамбардың практикасы тұтас елдер 
жаулап алынып жатқан ендігі жағ
дайда тиімді болмайтынын дұрыс 
түйсінді. Оппозицияның қарқынды 
қысымынан соң Омар соңында ұс
танымын негіздеу үшін Құранның 
79:10 аятына жүгінді де мәселеге 
қатысты нақты аятты емес, әлеуметтік 
теңдік пен әділдікті талап ететін жал-

пылама ережесін басшылыққа алды 
[7, 24]. Жаңа герменевтика Құранның 
біртұтас мәтін ретіндегі идеалдарына 
қарай қозғалуды іске асыруы қажет.

Фазлур Рахманның Құран гер-
меневтикасында тағы бір маңызды  
методологиялық жетістігі – оның «екі 
жақты қозғалыс» (double movement) 
теориясы. Оның пікірінше, заманауи 
құқықтық методология екі сатылы 
ойлау тәсілін қамтуы керек: алдымен 
жекеден жалпыға қарай, содан ке
йін жалпыдан жекеге қарай жылжу. 
Жоғарыда айтқандай Құранның  холи-
стик сипатта көрініс тапқан дүниеге 
көзқарасына осы  метод арқылы қол 
жеткізуге болады. 

Бірінші қозғалыс – бұл Құранның 
жеке контексттерін (ситуациялық 
аяттарын) мұқият зерттеп, олардан 
әділдік, теңдік және еркіндік секілді 
жалпы қағидаларды анықтап шығару 
қажет. Себебі, Құран мәтіні белгілі бір 
нақты тарихи жағдайларға берілген 
жауап болғандықтан, олардың «түсу 
себептері» (әзбаб ән-нузул) тарихи 
және мазмұндық қайшылықтарына 
қарамастан, этикалық-құқықтық ұс
танымдардың негізіндегі мақсат-мүд
делерді айқындау үшін мұқият талда-
нуы тиіс.

Екінші қозғалыс – бұл құқықтық 
шешімді жалпыдан жекеге қарай 
қозғалу әдісі арқылы қазіргі заманға 
бейімдеуді білдіреді. Мұнда құқық
тық шешім іздеуші маман бірінші 
қозғалыс нәтижесінде алынған жалпы 
қағидаларды қазіргі заман талапта-
рына сай нақты құқықтық шешімдер 
шығару үшін қолданады. Мұндай 
шешімдерді әзірлеуші тұлға қазіргі 
жағдайдың ерекшеліктері мен та-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

211
№3 (07) 2025

лаптарын өте терең әрі жан-жақты 
білуі керек. Құран мәтінінің тари-
хи контекстін жалпы принциптерді 
анықтау үшін қаншалықты мұқият 
зерттеу керек болса, ислам заңдарын 
дұрыс қолдану мен нақтылау үшін 
қазіргі заманғы контексті дәл со-
лай егжей-тегжейлі зерделеуі қажет. 
Осы тұста Фазлур Рахман тарихи 
білім мен әлеуметтанудың замана-
уи тәсілдерінің маңызды құрал бола 
алатынын айтады. Бірі Құран енген 
кездегі тарихи контексті тану арқылы 
жалпы қағиданы анықтауға септессе, 
екіншісі қазіргі контексті зерттеп-зер-
делеуге мүмкіндік береді. Осылайша, 
Құран қазіргі заманның сұранысына 
этикалық шешім ұсына алатын жанды 
мәтінге айналады.   

Осылайша, Фазлур Рахманның 
Құран герменевтикасындағы тағы бір 
маңызды элемент – этикалық герме
невтикасына келеміз. Жоғарыда айт
қандай, Құранның басты тақырып
тарының бірі (монотезим мен ақирет 
сенімімен бірдей деңгейде маңызды 
әлеуметтік-экономикалық әділдік 
пен теңдікке негізделген қоғам құру 
идеясы) – этика мен моральдық құн
дылықтарға сүйенетін қоғам құру 
идеясы. Ойшылдың көзқарасы бо
йынша әділдік пен теңдік Құран эти
касының басты қағидасы саналады. 
Тіпті бес парыздың өзіне осы идея 
анық орныққан. Фазлур Рахман: 
«Құранның басты мұраты (әлеумет
тік-экономикалық әділдік пен адам 
теңдігіне басымдық беруі) оның ең 
алғаш енген аяттарынан-ақ анық кө
рінеді. Құраннан шығарылған адам
ның жеке және қоғамдық өмірін рет-
тейтін ережелерінің барлығы, тіпті, 

тұтастай діни қағида саналатын «бес 
парызының» өзі әлеуметтік әділдік 
пен теңдікке негізделген қоғам құруды 
мақсат етеді. Тарихта орын алған 
және көз алдымызда болып жатқан 
қоғамдық өзгерістерді соқыр кейіп-
те көрмегенсіп, Құран ережелерінің 
сөзбе-сөз (литерал) орындалуын та-
лап ету – оның әлеуметтік-моральдық 
мұратын саналы түрде мансұқтаумен 
тең. Бұл бейне бір Құран құлдарды 
азат етуді игі іс санайды деп құлға 
бостандық беріп, енді бір жағынан 
«Құдай алдында сауапқа кенелу үшін» 
құлдық институтын сақтауға барын 
салған адамның тірлігіне ұқсайды. 
Күмәнсіз Құранның жалпы тағылымы 
құлдықтың толығымен жойылуын құп 
көреді. Құлдық жүйенің жалғасуын 
жөн санайтын көзқарасты, әрине, 
ақылы сау һәм кісілік келбеті түзу 
мұсылманның қолдауы сирек. Деген-
мен көпшілік мұсылманның және не-
гізінен діни лидерлердің басым бөлігі 
қолданатын бір-біріне өте ұқсас мына-
дай аргумент бар: Құран кедейлердің 
игілігі үшін ең әуелі байларды зекет 
беруге міндеттейді, бұл – исламның 
«ұстындарының» бірі, сондықтан 
байлар Құдай алдында сауапқа кене-
луі үшін кейбір адамдар кедей болып 
қалуы керек дегенге саяды. Әрине, 
жер бетінде пақыр-міскіні жоқ қоғам 
табу қиын, ислам бойынша мемлекет 
зекет жүйесі арқылы олардың қажетін 
өтеуі тиіс; бірақ кейбір адамдар ке-
дей болып қалуы керек дейтін мұндай 
аргумент Құран мұратына ойсырата 
соққы беру болмақ әрі «дін – апиын» 
дейтін коммунистік лозунгтың 
қолайына дөп келеді. Сол сияқты 
әйелдердің қанша жерден ақылы 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

212
№3 (07) 2025

жетік болса да, олардың куәлік етуі 
ерлердің куәлігінің қасында құнсыз 
деу – Құран алға тартқан әлеуметтік 
эволюция мұратын аяқасты еткен-
мен тең әрекет. Дәл осылай басқа 
үкімдерге де аналогия жасауға бола-
ды» [7, 19].

ҚОРЫТЫНДЫ
XVIII ғасырдың орта тұсынан 

бастап модерн кезең деп аталған 
дәуір Батыс пен Ислам әлемі арасын
да байланысты бұрынғыдан да күр
делендіріп жіберді. Модерн кезең 
ислам елдеріне отарлаумен, Батыс 
технологиясы мен әскери үстемдігін 
паш ету арқылы кіріп келді. Яғни 
модернизм Ислам әлеміне ең әуелі 
Батыс елдерінің әскери және саяси 
теке-тіресі арқылы әсер етті [9, 114]. 
Сондықтан ислам ойшылдары ара-
сында Батыстан келген жаңа идея
ларға қатысты түрлі ұстанымдар 
пайда болды. Бұл ұстанымдарды 
жалпылама түрде үш түрлі сипатта 
топтастыруға болады. Бірінші, Ис-
лам әлемінің әртүрлі аймақтарында 
дәстүрлі дүниетанымнан қол үзе оты-
рып, Батыстан келген өзгерісті бар 
қалпында қабылдауды жақтайтын 
көзқарасты ұсынған ғалымдар шоғы
ры шықты (бұған материализм, марк
сизмнің әсері көп болды). Екінші 
топтағылар «Құран мен хадиске қайта 
оралуды» немесе «таза ислам» бастау
ларына қайтуды көздеген фундамен-
талистік ұстанымдағы консерватор 
ғұламалар болды. Үшінші типтегі ре
форматорлық дискурсты ұстанушы 
ғұламалар дәстүрлі мұраны сынға ала 
отырып, оны модерн кезең шарттары-
мен үйлестіре бейімдеуді жақтады. 

Олар Батыс модернизмінің пайдалы 
тұстарын алып, пайдасыз қырларын 
сынауды да жүзеге асырды [10, 17-22]. 
Бұл топтың үшеуіне де ортақ мақсат – 
мұсылман әлемін тығырықтан шығару 
болатын. Әрине модернизм рухы мен 
исламды жаңа шарттарға сай қайта 
тұжырымдау (re-thinking) талпынысы 
соңғы топтағы ғұламаларға тән еді. 
ХХ ғасырдың алғашқы ширегіне дейін 
жалғасқан бұл тәждид қозғалысын 
әдетте «классикалық модернизм» 
ретінде айқындау қабылданған. Га-
зет ашу істері, саяси бірлік (итти-
хад) идеясы мен жаңа низам бойын-
ша  білім беруді (усул әл-жәдид) іске 
асырған классикалық модернистер
дің мұрасы ІІ Дүниежүзілік соғыстан 
кейін жаңа сатыға интеллектуалдық 
ізденістерге шабыт көзі болғаны дау-
сыз. Фазлур Рахманның тұлғасы мен 
герменевтикалық бетбұрысқа негіз 
болған методологиясы осы тұрғыда 
өте маңызды. 

Фазлур Рахманның мұрасы мен 
әдіснамасы классикалық кезеңде бас
талған методологиялық ізденістің 
логикалық жалғасы ретінде құнды. 
Оның Құран герменевтикасы ислам-
ды заман шарттарына сай интерпре-
тациялау мен дәстүрді қайта ой елегі-
нен өткізудің жаңа кезеңін ашып берді 
деуге болады. Жинақтап айтар бол
сақ, Фазлур Рахманның түсінігінде 
Құрандағы этикалық-құқықтық ере-
желер екі деңгейде жүзеге асады: 
идеалдық және ситуациялық (мыса-
лы, бұған дейін келтірілген көп әйел 
алу мәселесі). Идеалдық деңгейде 
мүміндер ұмтылуы тиіс түпкі мақсат 
пен құндылықтар көрініс тапқан; 
бірақ бұл идеал уахи түскен заманда 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

213
№3 (07) 2025

сол кезеңдегі шарттарға сай көрініс 
тапқан. Құрандағы құқықтық және 
моральдық шешімдер бізге идеалдық 
деңгейдің негізгі қағидаларын түсіну
ге мүмкіндік береді. Оған әділдік, 
теңдік пен кеңесіп шешу секілді кез 
келген қоғамға ауадай қажет қағида
лар мен құндылықтарды жатқыза ала-
мыз.  Екінші жағынан, ситуациялық 
деңгей белгілі бір уақыттағы нақты 
қоғам құрылымы мен тарихи жағ
дайларға байланысты туындаған 
шектеулерді ескеріп, сол кездегі қа
жеттіктерді қанағаттандыруға ба
ғытталған. Құран императивтерінің 
нақты тарихи жағдайларға байла-
нысты енуі аяттардың белгілі бір 
кезеңнің өзекті мәселелеріне жау-
ап беруін талап етті. Дегенмен, осы 

нақты жағдайларға байланысты им-
перативтер, мұсылмандардың бір 
жағдайдан екінші жағдайға – Құран 
түскен уақыттан қазіргі заманға ше
шім іздеу кезінде бағыт-бағдар ретін-
де қызмет етеді. Болашақта қол жет-
кізуі қажет идеалдарын айқындап не-
месе меңзеп отырады.

Қорыта айтқанда, Фазлур Рахман
ның герменевтикасы, Құранды бір
тұтас мәтін ретінде оқуды білдіретін 
холистик методына, ұмтылатын иде-
алдарына, екі жақты қозғалыс тео-
риясы мен әлеуметтік-экономикалық 
теңдік пен әділдікке негізделген қо
ғам құру түрінде көрініс тапқан этика
лық-моральдық құндылықтарына сай 
түсінуді білдіреді.

ӘДЕБИЕТТЕР

1. Мухетдинов Д., Современные исламские мыслители, Московский исламский 
инстиут; Санкт-Петербурский гос. Ун-т. – Серия: «Возрождение и обновление», Изда-
тельства «Медина», 2020. – C. 448.

2.	Rahman, F. Some Islamic Issues in the Ayyub Khan Era. // Essays on Islamic 
Civilization, Presented to Niyazi Berkes, ed. Donald P. Little. Leiden, E.J. Brill, 1976. – Pp. 
284-302. 

3.	Moosa E. Introduction // Rahman F. Revival and Reform in Islam: A Study of Islamic 
Fundamentalism. Oxford: Oneworld Publications, 2000. – P. 226.

4.	Мухетдинов Д.В. Исламское обновленческое движение конца XX – начала XXI 
века: идеи и перспективы // диссертация на соискание учёной степени доктора теоло-
гии. Санкт-Петербург. – 2019. – С. 374.

5.	Rahman F. Interpreting the Qur’an // Inquiry. No. 3  – 1986. – Pp. 45-49.
6.	Rahman, F «Status of Women in the Qur’an», Women and Revolution in Iran, (ed.) 

Guity Nashat, Boulder: Westview Press, 1983, Pp. 37-54.
7.	Rahman, F. Islam and Modernity. Transformation of an Intellectual Tradition. // 

Chicago: The University of Chicago Press. – 1982. – P. 172.
8.	The Concept of Hadd in Islamic Law,» Islamic Studies, 4:3 (September 1965), pp. 

237-251
9.	Rahman, F. ‘The Impact of Modernity on Islam’. Islamabad, Islamic Studies, – 1988. 

pp. – 113-128.
10.	Boullata, I.J. ‘Trends and Issues in Contemporary Arab Thought’. Albany, State 

University of New York Press, – 1990. – p. 219.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

214
№3 (07) 2025

REFERENCES

1.	Mukhetdinov, D. Sovremennye islamskie mysliteli. Seriya: «Vozrozhdenie i 
obnovlenie». Medina. – 2020. – p. 448. 

2.	  Rahman, F. Some Islamic Issues in the Ayyub Khan Era. // Essays on Islamic 
Civilization, Presented to Niyazi Berkes, ed. Donald P. Little. Leiden, E.J. Brill, 1976. – Pp. 
284-302. 

3.	Moosa E. Introduction // Rahman F. Revival and Reform in Islam: A Study of Islamic 
Fundamentalism. Oxford: Oneworld Publications, 2000. – P. 226.

4.	Mukhetdinov, D. Islamskoe obnovlencheskoe dvizhenie kontsa XX – nachala XXI 
veka: idei i perspektivy [Doctoral dissertation, Saint Petersburg State University]. 2019.  –  
p. 374. 

5.	Rahman F. Interpreting the Qur’an // Inquiry. No. 3  – 1986. – Pp. 45-49.
6.	Rahman, F «Status of Women in the Qur’an», Women and Revolution in Iran, (ed.) 

Guity Nashat, Boulder: Westview Press, 1983, Pp. 37-54.
7.	Rahman, F. Islam and Modernity. Transformation of an Intellectual Tradition. // 

Chicago: The University of Chicago Press. – 1982. – P. 172.
8.	The Concept of Hadd in Islamic Law,» Islamic Studies, 4:3 (September 1965),  

pp. 237-251.
9.	Rahman, F. ‘The Impact of Modernity on Islam’. Islamabad, Islamic Studies, – 1988. 

pp. – 113-128.
10. Boullata, I.J. ‘Trends and Issues in Contemporary Arab Thought’. Albany, State 

University of New York Press, – 1990. – p. 219.

***
Авторлар туралы мәлімет:
Тасболат Асылтай  – PhD докторант. ҚР ҒЖБМ ҒК Философия, саясаттану 

және дінтану институтының аға ғылыми қызметкері (Алматы, Қазақстан, e-mail: 
tasbolat.usul@gmail.com, ORCID ID: 0000–0002–6403–8070)

معلومات عن المؤلفين:
طاسبولات أسيلتاي - طالبة دكتوراه )PhD(، زميلة باحثة أولى في معهد الفلسفة والعلوم السياسية والدراسات الدينية 

التابع للجنة العلوم بوزارة العلوم والتعليم العالي في جمهورية كازاخستان. )ألماتي، كازاخستان(.

Information about authors:
Tasbolat, Asyltai – PhD doctoral student, Senior Research Fellow Institute  for  

Philosophy,  Political  Science and Religious Studies of the Science Committee of the Ministry 
of Science and Higher Education of the Republic of Kazakhstan (Almaty, Kazakhstan, e-mail: 
tasbolat.usul@gmail.com, ORCID ID: 0000–0002–6403–8070)

Информация об авторах:
Тасболат, Асылтай –  PhD докторант. Старший научный сотрудник Институ-

та философии, политологии и  религиоведения  КН  МНВО  РК (Алматы, Казахстан, 
e-mail: tasbolat.usul@gmail.com, ORCID ID: 0000–0002–6403–8070)



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

215
№3 (07) 2025

МАЗМҰНЫ / CONTENTS / المحتويات

ИСЛАМТАНУЛЫҚ ЗЕРТТЕУЛЕР
بحوث في الدراسات الإسلامية

RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES

Ж.С.Сандыбаев. Ғазали іліміндегі адам мен қоғам: этикалық құндылықтар 
философиясы..........................................................................................................................4
Zh. Sandybayev. Human and society in Al-Ghazali’s thought: the philosophy of ethical values

الإنسان والمجتمع في فكر الغزالي: فلسفة القيم الأخلاقية

Э. Мирджалалова, Г. Шарипова. Исламтану тарихнамасындағы араб-мұсылман 
мәдениеті..............................................................................................................................15
E. Mirdzhalalova, G. Sharipova. Arab-muslim culture in the discourse of islamic 
studies historiography

إ. ميرجلالوفا، غ. شاريبوفا. الثقافة العربية الإسلامية في التأريخ الإسلامي

Р. Мухитдинов, Б. Бердмурат. «Қырық парыз» ұғымы және оның қазақтың діни 
дүниетанымындағы көрінісі...............................................................................................24
R. Mukhitdinov, B. Berdmurat. «The concept of Forty obligatory duties and its 
manifestations in the religious worldview of the kazakhs

رشيد محي الدينوف،  بيكبولات بيردي مراد. مفهوم أربعين فريضة وتجلياته في التصوّر الديني لدى القازاق

Саид Саид Сағд әш-Шишини. Хабарлардың біріне басымдық беру: анықтамасы,  
шарттары және басымдық берілгенмен амал ету үкімі....................................................41
Saeed Saeed Saghd Al-Shishani. Priority of a Claim: Its Definition, Conditions, and the 
Ruling on Acting Upon the Granted Priority

سعيد سعيد سعد الشيشيني. الترجيح بين الأخبار تعريفه، وشروطه، وحكم العمل بالراجح

С.Оқан. Ханафи мәзһабындағы Мауараннаһр мектебі және ғалымдардың рөлі...........54
S. Oqan. The transoxiana school in the hanafi madhhab and the role of scholars.................55

مدرسة ما وراء النهر في المذهب الحنفي ودور العلماء

Н.К. Ибрагимова. Омейяд әулеті мен Мауараннаһр арасындағы дипломатиялық 
қатынастардың маңызды ерекшеліктері............................................................................68
N. Ibragimova. Important features of the diplomatic relations between umayyad 
dynasty and movarounnahr (transoxiana)

سَِات هَامَّة للعلاقات الدبلوماسية بين الدولة الأموية وموارنةهر )ترانسوكسيانا(

С. Шәкизада. Қазақстан мұсылмандары діни басқармасының ресми 
сайттарының цифрлық инфрақұрылымы мен ақпараттық қызметі................................83
S.Shakizada. Digital infrastructure and informational functions of the official 
websites of the spiritual administration of Muslims of Kazakhstan

شاكيزاده سيريم. البنية التحتية الرقمية والخدمات المعلوماتية للمواقع الرسمية لمجلس المسلمين في كازاخستان



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

216
№3 (07) 2025

Е. Абдыкаимов. Амина Вадудтың Құранға рационалистік көзқарасы және оның 
Қазақстандағы дәстүрлі ислам дүниетанымына төндіретін сын-қатерлері ................102
E. Abdykaimov. Amina Wadud’s rationalist approach to the qur’an and its detrimental 
consequences to traditional islamic worldview in Kazakhstan............................................103

عبدالقيوموف إ. المنهج العقلاني لأمينة ودود في تفسير القرآن الكريم وآثاره السلبية على الرؤية الإسلامية التقليدية في كازاخستان

ДІНТАНУЛЫҚ ЗЕРТТЕУЛЕР
بحوث في علوم الأديان

RESEARCH IN RELIGIOUS STUDIES

Қ.С. Ержан, М.Махмет. Ақыт Үлімжіұлының рухани мұрасы: тұлғалық келбеті 
мен шығармаларындағы діни-көркемдік таным............................................................. 118
K. Yerzhan, Makhmet. The spiritual legacy of Akhyt Ulimzhiyuly: personal identity 
and the religious-aesthetic perception in his works

إرجان قالماخان، ماخميت موراتخان. الإرث الروحي لأقيت أوليمجيأولي: ملامح شخصيته والإدراك الديني-الجمالي في أعماله

П. Сулейменов. Әл-Фарабидің діни философиялық көзқарасы....................................131
P. Suleimenov. Al-Farabi’s Religious and Philosophical Views

ب. سليمنوف. النظرة الفلسفية الدينية للفارابي

Ғ. Мажиев. ХХ ғасыр басындағы қазақ қоғамы және зайырлылық идеяларының 
қалыптасуы.........................................................................................................................142
M. Ghilimbek. Kazakh society at the beginning of the 20th century and the 
formation of secularism ideas

ماجيف جيلمبيك. المجتمع الكازاخي في بداية القرن العشرين وتشكيل أفكار العلمنة

Б. Абдилхаким. Модернизм және дін: Үндістандағы тарихи-философиялық 
ізденістер.............................................................................................................................156
B. Abdilkhakim. Modernism and religion: historical and philosophical inquiries in India

ب. عبد الحكيم الحداثة والدين: البحث التاريخي والفلسفي في الهند

Б. Ботакараев, С. Моллақанағатұлы. Ясауи іліміндегі тафаккур мәселесі...................172
B.Botakarayev, M.Saipulla. The problem of tafakkur ın the teachıngs of A. Yasawı

ب. بوتاكاراييف، س. مولاكاناتوف. مشكلة التفكر في تعاليم أ. يساوي

С. Кагазбекова. Таяу Шығыс контексіндегі әйелдердің әлеуметтік рөлі және 
гендерлік саясаттың даму бағыттары..............................................................................184
S. Kagazbekova. The social role of women and the directions of gender policy 
development in the context of the middle east

سلطانات كاغازبيكوفا.الدور الاجتماعي للمرأة واتجاهات تطوير السياسات الجنسية في سياق الشرق الأوسط

А.Тасболат. Фазлур Рахман және исламдағы герменевтикалық бетбұрыс..................200
A. Tasbolat. Fazlur Rahman and the Hermeneutical Turn in Islam

طاسبولات أسيلتاي. فضل الرحمن والمنعطف التأويلي في الإسلام


