


ISSN 3005-9089

Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениті университеті
الجامعة المصرية للثقافة  الإسلامية نور مبارك

Egyptian University of Islamic culture Nur-Mubarak

ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ
Ғылыми журнал

بحوث في الدراسات الإسلامية
مجلة علمية

Research in Islamic Studies
Scientific journal

№1 (05) 2025

Almaty, 2025



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ
Ғылыми журналы

15.09.2023 ж. Қазақстан  
Республикасының Ақпарат және қоғамдық даму 
министрлігінде тіркелген.

Куәлік №KZ45VPY00077789
Журнал қазақ, араб, ағылшын және орыс тілін-
де жылына 4 рет жарыққа шығады.

РЕДАКЦИЯ АЛҚАСЫ:
Док. Н.Тағанұлы (Қазақстан);
Док., проф. Ахмед Хусейн Мухаммад Ибраһим 
(Мысыр);
Док. Ершат Оңғар (Қазақстан);
Док., проф. Мунзир Каһф (АҚШ);
Док., проф. Хайрунас Ражаб (Индонезия);
Док., проф. Русни бинт Хассан (Малайзия)
Док., проф. Ато Ас-Сынбати (Мысыр);
Док., проф. Р.Мухаметшин (Ресей);
Док., проф. Сейфеттин Ершахин (Түркия);
Док., проф. У.Гафуров (Өзбекстан);
Док., проф. Айтмамат Кариев (Қырғызстан)
Док., проф. К.Затов (Қазақстан);                         
Док., асс. проф. А.Әділбаев (Қазақстан);
Док., асс. проф. Р.Мухитдинов (Қазақстан)
Док. Д.Сиқымбаева (Қазақстан); 
Док. Д.Капасова (Қазақстан);
Док., қау.проф. М. Ризк Шайр (Түркия)

ЖАУАПТЫ РЕДАКТОРЛАР:
Док. Ы.Палтөре (Қазақстан);
Док. Ахмад Камал (Мысыр);
Док. Махмуд Абу Лайел (Мысыр);

ҒЫЛЫМИ РЕДАКТОРЛАР:
Док., проф. Ш.Керім (Қазақстан);
Док., қау.проф. Мухаммад Уардани (Мысыр);
Док., қау.проф. Уалид Шаер (Мысыр);

ТЕХНИКАЛЫҚ ХАТШЫ:
Айнұр Қанатқызы (Қазақстан)

Корректоры:
Гүлжан Ыбырайқызы (Қазақстан)
Компьютерде беттеген:
Кожихов Алимжан (Қазақстан)

«Исламтану зерттеулері» ғылыми журналы 
мәдениет, дін, қоғам және өркениет  
тақырыбына қатысты өзекті мәселелерді  
жариялауға арналған.

Таралу аймағы:
Қазақстан Республикасы

Меншік иесі: 
Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениті  
университеті

ИБ №05
Басуға 27.03.2025 жылы қол қойылды.
Пішімі 60х84 1/8. Көлемі 14,25 б.т. 
Офсеттік қағаз, сандық басылым.
Тапсырыс № 0005. Таралымы 300 дана. 
Бағасы келісімді.
Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениті универси-
тетінің «Нұр-Мүбарак» баспасы.
050040, Алматы қаласы, әл-Фараби  даңғылы, 
73 «Нұр-Мүбарак» баспасында басылды.

RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES
Scientific journal

Registered in the Ministry of Information 
and Social Development of the Republic of 
Kazakhstan in 15.09.2023 y.

Certificate №KZ45VPY00077789
The journal is published 4 times a year in Kazakh, 
Arabic, English and Russian languages.

EDITORIAL BOARDS:
N.Taganuly PhD (Kazakhstan); Supreme Mufti 
Ahmed Hussein Mohamed Ibrahim Doctor, 
professor (Egypt); Rector
Ershat Onggar PhD. (Kazakhstan); 
Monzer Kaһf.  Dr., professor. (USA);
Hairunas Rajab.  Dr., professor. (Indonesia);
Rusni Bt Hassan Dr., professor. (Malaysia);
Ata Elsonbaty.  Dr.. (Egypt);
Mukhamedshin R. Dr., professor.(Russia);
Seyfettin Ersahin Dr., professor.(Turkey);
Uygun Gafurov Dr., professor. (Uzbekistan);
Aytmamat Kariev Dr., professor. (Kyrgyzstan);
Zatov K. PhD (Kazakhstan)
Adilbayev A. PhD (Kazakhstan)
Mukhitdinov R. PhD (Kazakhstan)
Sikimbaeva D. PhD (Kazakhstan);
Kapasova D.А. PhD (Kazakhstan)
Muhammad Rizk Shoeir. PhD (Turkey)

EXECUTIVE SECRETARIES:
Yktiyar Paltore. PhD (Kazakhstan);
Ahmad Kamal. PhD (Egypt);
Mahmud Abu al-Lail. PhD (Egypt);

EDITORS:
Kerim Shamshedin. Doctor, professor 
(Kazakhstan);
Mohamed Wardani. PhD, ass. professor (Egypt );
Waleed Shaer. PhD (Egypt )

TECHNICAL SECRETARY:
Ainur Qanatkizi (Kazakhstan)

REVISOR:
Gulzhan Ybyraykyzy (Kazakhstan)
Layout:
Kozhikhov Alimzhan (Kazakhstan)

The scientific journal 
«Research in Islamic Studies» is dedicated
to publishing topical issues related to culture, 
religion, society and civilization.

Area of distribution:
Republic of Kazakhstan

Publisher:
Egyptian University of Islamic culture  
Nur-Mubarak

ИБ №05
The publication was signed on 27.03.2025.
Format 60x84 1/8. The size is 14.25 pcs. 
Offset paper.. digital edition.
Order No. 0005. Distribution is 300 pieces.
«Nur-Mubarak» publishing house of the Egyptian 
University of Islamic Culture Nur-Mubarak.
73, Al-Farabi Ave., Almaty, 050016
Published in «Nur-Mubarak» publishing house.

بحوث في الدراسات الإسلامية
مجلة علمية محكمة

مسجلة في وزارة الإعلام والتنمية الاجتماعية بجمهورية 
كازاخستان في 15-09-2023 

KZ45VPY00077789   رقم الشهادة
مجلة ربع سنوية

تصدر باللغات القازاقية والعربية والإنجليزية والروسية.

مجلس التحرير: 
أ.د./ نوروزباي جاحي تغان أولي )كازاخستان( 

أ.د./ أحمد حسين محمد إبراهيم )مصر( 
أ.د./ إرشات أُوُنغَاَر )كازاخستان( 

أ.د./ منذر قحف )الولايات المتحدة الأمريكية(
أ.د./ خيرالناس رجب )إندونيسيا( 

أ.د./ رسني بنت حسان )ماليزيا(
أ.د./ عطا السنباطي )مصر( 

أ.د./ محمدشين )روسيا(
أ.د./ سيف الدين إرشحين )تركيا(

أ.د./ أويجون جافوروف )أوزبكستان(
أ.د./ أستممات كارييف )قيرغيزيا( 
أ.د./ خيرات زاتوف )كازاخستان(

أ.م.د./ علاء أديلبايف )كازاخستان(
أ.م.د./  محي الدينوف )كازاخستان(
د./ داريغا سيقيمبايفا )كازاخستان(
د./ داريغا كاباسوفا )كازاخستان(

د./ محمََّد رزق شعير )تركيا(

هيئة التحرير:
د./ إختيار بالتوري )كازاخستان(

د./ أحمد كمال )مصر(
د./ محمود أبو الليل )مصر(

المحررون:
أ.د./ شمس الدين كريم )كازاخستان(

أ.م.د./ محمد ورداني )مصر(
د./ وليد الشاعر )مصر(

السكرتير الفني:  
أينور قانات قيزي )كازاخستان(

المدقق اللغوي: 
جولميرا أبرايقيزي )كازاخستان(

التصميم: 
كوجيكوف أليمجان )كازاخستان(

المجلة العلمية »بحوث في الدراسات الإسلامية« 
مخصصة لنشر القضايا المتعلقة بالثقافة والدين والمجتمع 

والحضارة

منطقة التوزيع:
 جمهورية كازاخستان

الناشر:
 الجامعة المصرية للثقافة الإسلامية نور مبارك

№05
تم التوقيع على المنشور بتاريخ 27-03-2025

ورق  قطعة.   14.25 الحجم   .60x84 1/8 تنسيق 
الأوفست.. طبعة رقمية

طلب رقم 0005. التوزيع 300 نسخة
الثقافة  المصرية  للجامعة  التابعة  للنشر  مبارك  نور  دار 

الإسلامية نور مبارك
73، شارع الفارابي، ألماتي، 050016

طبع في دار نشر »نور مبارك«



ИСЛАМТАНУЛЫҚ ЗЕРТТЕУЛЕР
ИСЛАМ АҚИДАСЫ, ФИҚҺ (ШАРИҒАТ), АХЛАҚ (СОПЫЛЫҚ), СИЯР ША-
РИФ, ИСЛАМ ТАРИХЫ, МҰСЫЛМАН МӘДЕНИЕТІ, ИСЛАМ ӨРКЕНИЕТІ, 

ҚҰРАНТАНУ ЖӘНЕ ХАДИСТАНУ МӘСЕЛЕЛЕРІ, ИСЛАМ ФИЛОСОФИЯСЫ, 
ИСЛАМДЫҚ ҚАРЖЫ МЕН БАНК ЖҮЙЕСІ, ДӘСТҮРЛІ ИСЛАМ  

ЖӘНЕ МЕМЛЕКЕТ, МЕШІТ-МЕДРЕСЕЛЕР

بحوث في الدراسات الإسلامية

العقائد الإسلامية، الفقه )الشريعة(، الأخلاق )التصوف(، السيرة النبوية الشريفة، 
تاريخ الإسلام، الثقافة الإسلامية، الحضارة الإسلامية، قضية قراءة وفهم القرآن 

والسنة، الفلسفة الإسلامية، التمويل الإسلامي والنظام المصرفي، الإسلام 
والوسطية ونظام الدولة، المساجد والمدارس الإسلامية

RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES 
ISLAMIC BELIEFS, FIQH (SHARIA), ETHICS (SUFISM), BIOGRAPHY 

OF THE PROPHET, HISTORY OF ISLAM, ISLAMIC CULTURE, ISLAMIC 
CIVILIZATION, THE ISSUE OF READING AND UNDERSTANDING THE 

QUR’AN AND SUNNAH, ISLAMIC PHILOSOPHY, ISLAMIC FINANCE AND 
BANKING, MODERATE ISLAM AND THE STATE,  

MOSQUES AND ISLAMIC SCHOOLS

ИСЛАМСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ
ИСЛАМСКИЕ УБЕЖДЕНИЯ, ФИКХ (ШАРИГА), ЭТИКА (СУФИЗМ), СИЯР 
ШАРИФ, ИСТОРИЯ ИСЛАМА, ИСЛАМСКАЯ КУЛЬТУРА, ИСЛАМСКАЯ 

ЦИВИЛИЗАЦИЯ, ЧТЕНИЯ И ПОНИМАНИЯ КОРАНА И СУННЫ, ИСЛАМСКАЯ 
ФИЛОСОФИЯ, ИСЛАМСКИЕ ФИНАНСЫ И БАНКОВСКАЯ СИСТЕМА, 

ТРАДИЦИОННЫЙ ИСЛАМ И ГОСУДАРСТВО, МЕЧЕТИ-МЕДРЕСЕ





ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًًا مهمًًّا في هذا الشأن، 

إذ يُعُتبر جسد الإنسان ملكًًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويُعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًًا وفقًاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
–	 жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
7

КІРІСПЕ
Қазіргі таңда медицинаның дамуы 

адам өмірін сақтау және оның сапасын 
арттыру үшін жаңа мүмкіндікке жол 
ашып отыр. Әсіресе ағза алмастыру са-
ласы бұл тұрғыда маңызды. Жыл сайын 
әлемде мыңдаған адам өмірін сақтап қалу 
үшін ағза трансплантациясына мұқтаж. 
Алайда бұл медициналық процедура – ағ-
заны донорға беру, яғни дененің бір бөлі-
гін басқа адамға ауыстыру, беру мәселесі 
этикалық және діни аспектілер аясында 
сарапқа салуды қажет етеді. 

Ислам дінінде дене  Алланың мүл-
кі деп қабылданады, сондықтан оның 
бөліктерін қолдануға тек өте шектеулі 
жағдайда және мақсаты дұрыс болған-
да ғана рұқсат беріледі. Шариғат тұрғы-
сынан ағза доноры мен трансплантацияға 
қатысты әртүрлі пікір мен қағидалар бар. 
Кейбір ғалымдар оны тек өмір мен өлім 
арасында жатқан адамға, сонымен қатар 
адам өмірін құтқару мақсатында ғана 
дұрыс деп есептейді. Ал басқа бірқатар 
ғалымдар оған белгілі бір шектеу қой-
ып, адамның жеке шешімі мен қоғамға 
келтіретін пайдасын ескеруді маңызды 
санайды.

Зерттеу жұмысының мақсаты – ағза-
ны донорға беру мәселесін шариғат жо-
лымен қарастыру. Ислам дінінде ағзаны 
донорға беруге рұқсат ету һәм тыйым 
салу жөніндегі ұстанымдарды, оның не-
гізіндегі фиқһтық мәселелерді талдай 
отырып, осы тақырыптың қоғамдағы 
өзектілігін көрсету. Әртүрлі фиқһ мектеп-
терінің (мәзһәбтардың) бұл мәселеге қа-
тысты көзқарасы салыстырыла отырып, 
шариғат тұрғысынан ағзаны донорға бе-
рудің заңды және этикалық аспектілері 
қарастырылады. Сонымен қатар қазіргі 
таңда медициналық ғылым мен ислам 

арасындағы үйлесімділікті табу жолы 
ұсынылады.

НЕГІЗГІ БӨЛІМ
Ислам құқығы адам денесін Алла-

ның мүлкі деп қабылдағандықтан, адам-
ның өз денесін емделуден басқа өз қа-
лауынша басқаруға құқығы жоқ. Фиқһ 
ғалымдары ислам дінінде адам денесіне 
қол сұқпауды негізге алады. Адам ағзасы-
ның иммунитеті мен мүшелері маңызды 
болғандықтан, медициналық технология-
ның дамуы нәтижесінде мүшелер мен эм-
бриондар сияқты адам мүшелерін басқа 
біреуге беруді заңды ететін себеп қалып-
тасты. Осы себепті адам ағзасына билік 
ету құқығы көрнекті биоэтикалық дилем-
малар тұрғысынан талқыланып, мәсе-
лелер жеке-дара қарастырылады. Ағза 
трансплантациясы кезінде донор жасау 
немесе сату арқылы басқа біреуге ағза-
сын беру; экстра корпоралды ұрықтан-
дыру (эко) үшін басқа біреудің ұрығын, 
жұмыртқасын немесе эмбрионын пайда-
лану; балалы болу үшін құрсағын басқа 
ерлі-зайыптыларға жалға беру туралы 
дилемма мәселесі талқыланады.

Ағза доноры
Ислам құқығында адам ағзасының 

иммунитеті маңызды болғандықтан, 
адамның өз денесіне билік етуге рұқсат 
беруінің заңдылығы – адамның өзіне 
тиесілі емес мүлікке берген келісімінің 
негізі тұрғысында талқыланатын мәселе. 
Биоэтикалық дилеммадағы негізгі мәсе-
ле – адам денесі меншік емес болған-
дықтан, өмірден өткеннен кейін дененің 
бір бөлігін донор үшін беру заңды түр-
де жарамды ма деген сұрақ туындайды. 
Ислам құқығында бұл мәселеге қатысты 
екі түрлі көзқарас алға тартылған. Бірін-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
8

шісі, адам денесі адамға тиесілі бол-
мағандықтан, оның денесінің кез келген 
бөлігін басқа біреуге берудің заңды күші 
жоқ деген көзқарас. Бұл ең алдымен, 
адамның өлгеннен кейін өз мүшелерін 
беруге келісімін жарамсыз етеді. Адам-
ның өз денесіне билік етуге құқығы бол-
мағандықтан, фақиһтар өлгеннен кейін 
ағзаларын беру өсиеті дұрыс емес деген 
пікірде. Үндістанның Фиқһ академиясы 
адам денесінің Аллаға тән екенін ескере 
отырып, адамның өз денесіне берген ер-
кін жарамсыз деп таныған.

Мұндай көзқарастағы ғалымдардың 
құқықтық процеске ықпалы Мысыр-
да көрінді. Өйткені «Адам денесі Ал-
лаға тән, демек, адам денесіне билік ету 
құқығы да оған тән» деген көзқарасты не-
гізге ала отырып, Мысыр ми өлімін заң-
ды өліммен теңестірмеді және ұзақ уақыт 
бойы ағзаларды трансплантациялауға 
рұқсат бермеді. Мысырда 2010 жылы 
ғана мидың өлімі және мидың өліміне 
негізделген мүшелерді донорға беру заң-
ды болды. Өйткені адам денесінің қаси-
еті мен адам өмірін құтқару құндылығы 
арасындағы пікірталас Мысырда ұзақ 
уақыт бойы ағзаға донор жасауға және 
ми өлімін қабылдауға рұқсат ететін 
құқықтың заңға айналуына жол бермеді. 
Мысырда Медициналық этика қауымда-
стығы тіріден тіріге немесе өліден тіріге 
ағза трансплантациясының кез келген 
түріне қарсы. Бұл қарсылықтың негізі 
– адам денесі Аллаға тән мүлік және 
басқа біреудің меншігінде кез келген 
сый немесе садақаға жарамайды деген 
көзқарас. Мысырдың көрнекті діни зерт-
теушілерінің бірі Мұхаммед Мутауәлли 
Сәрауи (қ.б.ж.1998) адам ағзасы Аллаға 
тән болғандықтан, адам өзіне тиесілі 
емес нәрсені бере алмайтынын ескеріп, 

ағзаны ауыстыруға рұқсат бермеген. Бұл 
мәселе Мысырда елеулі қоғамдық пікір 
тудырды және «дене Аллаға тән» деген 
негізгі ұранға айналды. Ал әл-Әзһәр ға-
лымдары егер өмірді сақтайтын болса, 
донорға зиян тигізбесе және коммерци-
ялық мақсатта болмаса, тіріден тіріге ағза 
трансплантациясы мен миды трансплан-
тациялауды қолдайды. Ол қайтыс болған-
нан кейін де келісім негізінде өліден тірі-
ге ағза трансплантациясына рұқсат берді. 
Әл-Әзһәр ғалымдарының бірі әл-Тантауи 
ағза трансплантациясының қажетті ме-
дициналық араласу екенін баса айтып, 
қоғамдық пікірде ағза трансплантация-
сына қатысты теріс пікірді жоюға тыры-
сты. Ал ағзаны донорға беру Египетте 
2010 жылы қабылданған (Джех, 2024). 

Екіншісі – адам ағзасы Алланың 
меншігі екенін ескере отырып, адамның 
келісімі негізінде донор болуға рұқсат 
беретін көзқарас. Бұл көзқарасқа сәйкес 
адам денесін өзге адамға сеніп тапсыру 
«Уәдиға» деп аталады. Аманатты жалға 
беру аманат иесінің рұқсатымен жүзеге 
асады (Зухаили, 1985: 33). Шариғат адам 
өмірін қорғау ең жоғары мүдде деп белгі-
легендіктен, біреудің өмірін қорғау үшін 
адам ағзаларын донор үшін беруге рұқсат 
деген қорытынды шығады. Өйткені Алла-
ның хақысын түсіндіргенде айтылғандай, 
құдайдың құқығының бір ерекшелігі – 
пендесінің игілігі үшін оның құқығынан 
бас тартуы. Осыған сүйене отырып, Алла 
тағала өзінің ең жоғарғы мүддесі деп бел-
гілеген адам өмірін қорғау үшін адам өз 
денесіне деген құқығынан бас тартады 
деп болжанады. 1959 жылы Мысыр мүф-
тиі Хасан Мәмун алғаш рет тірі адамға 
берілетін пайда көбірек болған жағдай-
да қажеттілікке байланысты өлі адамнан 
тірі адамға көз трансплантациясын жа-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
9

сауға рұқсат берген. Осы пәтуадан кейін 
ағза трансплантациясына рұқсат беретін 
пәтуаларда тірі адамға берілетін пайда 
өлі денесін қорғау жауапкершілігімен 
салыстырылып, тірі адамның пайдасы 
қорғалуы тиіс ең жоғары мүдде деп қа-
былданды. Атап айтқанда, емдеу өмірді 
салауатты түрде жалғастыру үшін қажет-
ті болып саналады. 

Пайғамбарымыз Арфәсә есімді са-
хабаға мұрны соғыста сынғаннан кейін 
күміс мұрын жасатуға рұқсат етті, бірақ 
иіс шығарғаны үшін оған алтын мұрын 
жасатуға рұқсат етті. Өмірдің салауатты 
жалғасуын қамтамасыз ету қажеттілігін 
ашты. Осы себепті фақиһтар ағза транс-
плантациясына рұқсат беру кезінде екі 
мүддеге қол сұғылған кезде «тірілерді 
қорғау өлі денесін қорғаудан басымырақ» 
деп қабылдады (Томас, 1997). «Әд-дару-
рату тубиху әл махзурат», «Қажеттіліктер 
тыйымдарды рұқсат етеді» деген жалпыға 
бірдей қағиданы негізге ала отырып (Аб-
дулкарим, 2001: 134), олар ем алу міндеті 
өлгендердің денесін пайдалануға тыйым 
салуды жояды деген қорытынды шығар-
ды. Мәселен, Түркияда Дін істері жөнін-
дегі Жоғарғы кеңесінің 06.03.1980 жылғы 
өкімімен, егер емдеу үшін ағзаны транс-
плантациялау қажет болса және донорға 
келісім негізінде ағзаны алуға рұқсат 
берді. Тірі кезінде ағза трансплантация-
сына қатысты қарсы мәлімдемесі жоқ. 

Жүрек, бауыр және өкпе сияқты 
трансплантациялар адамның өмірін 
сақтап қалу үшін өте маңызды, өйткені 
олар қысқа мерзімде жасалмаса, науқас 
өлім құшады. 

Дегенмен қоғамда талқыланып 
жатқан қол, аяқ, бет, жатыр трансплан-
тациялары жасалмаса, адам өміріне әсер 
етпейді. Алайда ғалымдар трансплан-

тацияны емдеу қажеттілігі тұрғысынан 
қарастырғандықтан, адам игілігі үшін 
трансплантацияның рұқсат етілгендігін 
де ашып көрсетеді. Емдеу процесінде 
трансплантациядан басқа балама болма-
са, адам емдеуді жүргізу үшін өлі денені 
пайдалана алады. Мысалы, Түркияның 
Дін істері министрлігі бет трансплан-
тациясын емдік мақсатта косметика-
лық операция ретінде қабылдағанымен, 
ағза трансплантациясы үшін жарамды 
жағдайлар бет трансплантациясы үшін де 
жарамды деп есептейді, өйткені бет – ба-
стың бір бөлігі және қажетті ағза. Тиісін-
ше, егер науқастың емделуіне бет транс-
плантациясынан басқа балама болмаса 
және беті ауыстырылатын адамның қай-
тыс болғанға дейін өз мәлімдемесі болма-
са, оның беті туыстарының келісімімен 
алынуы мүмкін. 

Жатыр трансплантациясы көбею 
құралы болғандықтан, ол қалыпты транс-
плантация ретінде қабылданбайды. Осы 
себепті фиқһ ғалымдары әйелдің жаты-
рын трансплантациялауды емдеу қажет-
тілігі тұрғысынан қарастырмайды. Өйт-
кені ұрпақ жалғастыру үшін мүшелерін 
трансплантациялау ағзаны транспланта-
циялау ретінде қарастырылмайды, себебі 
ол ұрпақты сақтауға да қатысты. Алай-
да егер жатыр тек бала тұратын жатыр 
ретінде қарастырылса, жатырды транс-
плантациялауға рұқсат етілуі мүмкін де-
ген де пікір бар. Ол жағдайда жұмыртқа 
және сперматозоид сияқты генетикалық 
ақпаратты тасымалдамайды деп түсін-
діреді. Бірақ бұл пікір негізге алынбайды 
(Вакф, 2024).

Бұл тұрғыда Халықаралық Ис-
лам Фиқһ академиясының адам туралы 
анықтамасында, жыныс мүшелерін та-
сымалдауда рұқсат ету критерийі жыныс 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
10

мүшелерімен бірге, генетикалық ақпарат-
тың тасымалдануы ретінде қарастырыла-
ды. Тиісінше, жұмыртқа мен сперматозо-
идтарды тасымалдауға тыйым салынады, 
себебі олар генетикалық ақпаратты бе-
реді. Жыныс мүшелері генетикалық ақпа-
ратты бермесе ғана рұқсат етіледі (6).

Айта кететін маңызды мәселе, жатыр 
трансплантациясы басқа транспланта-
циялар сияқты қарастырылмауы керек. 
Өйткені жатырдың басқа мүшелерден 
айырмашылығы – ұрпақ өрбіту үшін 
пайдаланылады. Осы орайда, ғалымдар-
дың айтуы бойынша, жатырды ерлерге 
трансплантациялауға болатыны, олардың 
бала тууына жол ашады. Әсіресе бір жы-
ныстылар некесі жиі кездесетін Батыс 
елдерінде мұндай неке түрін таңдағандар 
жатыр трансплантациясы арқылы балалы 
бола алады. Осы себепті жатыр транс-
плантациясы болашақ ұрпаққа қатысты 
болғандықтан этика, заң және дін тұрғы-
сынан көп талқыланатын тақырып деуге 
болады.

Соның нәтижесінде ағзаны донорға 
беруге рұқсат ететін көзқарас адам өмірін 
қорғауға міндетті ең жоғары құқықтық 
құндылық деп анықтаған жарғы мақса-
тына сәйкес келеді. Өйткені адам ағзасын 
қорғау міндеті бірінші орында болға-
нымен, ең басты міндет – тірі өмірді 
қорғау. Фиқһ ғалымдары: «Дененің 
иелігі Аллаға тән», – дейді. Олар негізгі 
құқықтық нормаға қарамастан, дене иесі 
ағзаға меншік құқығынан қашан бас тар-
та алады деген сұрақ қойды. Сұрақтың 
жауабы – Алла тағала адам өмірін қорғау 
жауапкершілігін ең жоғарғы құқықтық 
құндылық ретінде белгілегендіктен, 
өмірді қорғау үшін ғана мал-мүлкінен бас 
тарта алады.

Осы тұрғыда талқыланатын тағы бір 

мәселе – тірі донордан ағза трансплан-
тациясы. Тірі адам өзінің тірі кезінде бір 
бүйрегін немесе бауырының бір бөлігін 
донор үшін бере алады. Тірі донордан 
ағзаны трансплантациялау ағза транс-
плантациясының басында жарамсыз деп 
саналды. Өйткені жұмыс істеп тұрған мү-
шені алып тастау донорға ешқандай пай-
да әкелмейді. Бұл ағза трансплантациясы 
жасалған адамға ғана пайда әкеледі. Осы 
себепті тіріден тіріге ағза трансплантаци-
ясында адамның денесінің бір бөлігі болса 
донор болуды заңды ететін себеп маңызды 
екені анықталды (Қалымбет, 2022).

Ислам шариғатында келісім негізін-
де өз денесінің бір бөлігін беру – екін-
ші тараптың қылмыстық жауапкершілі-
гін кешіру деген сөз. Ислам құқығында 
рақымшылық адамның жеке дене бітімі-
не келтірген зиян үшін жарамды. Бұл 
кешірім келісімді ауыстырады. Өйткені 
өз денесінің кез келген бөлігін алуға 
рұқсат бере отырып, жәбірленуші ең ба-
сынан бастап бұл құқығынан бас тарта-
ды. Демек, адамның өз қалауы бойынша 
өтемақы талап етуге құқығы жоқ. Оның 
үстіне қорғауды қажет ететін мүдде адам 
өмірі болғанда, діни жауапкершілік жой-
ылады. Алайда рұқсаттың заңдылығы 
үшін «Ешқандай зиян да, зиянға апарар 
жолға да орын жоқ». Қағидаға сүйене 
отырып, донор арқылы да адам ағзасына 
зиян келтірмеу керек екені қабылданды 
(Қалымбет, 2022).

Адам денесінің бір бөлігін алып та-
стауға берген келісімнің негізді екенін 
мәзһәбтар тұрғысынан бағаласақ, Мәли-
ки мәзһабы адам ағзасына зиян келтіретін 
келісімнің заңсыз екенін айтады. Бірақ 
мүшені кесіп алған соң келісімін берсе, 
тек тағзир (мүфти немесе қази пәтуа-
сы) қолданылады. Шафиғи мәзһабының 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
11

кейбір фақиһтары бұл әрекетті қасақана 
өлім деп қабылдайды. Ханбалилер жара-
лау және кесу сияқты бұл әрекетке рұқ-
сат етпейді. Алайда ханбалилер дененің 
кез келген бөлігін, мысалы, шашты басқа 
біреуге беруге немесе сатуға рұқсат етеді. 
Жоғарыда айтылғандай, бұл көзқарас 
ханбалилердің ана сүтін сатуға қатысты 
негізгі көзқарасынан туындайды. Ал Ха-
нафи мәзһабының бұл мәселеге көзқа-
расы басқаша болған. Адам ағзасы жеке 
меншігі болып есептелетіндіктен, адам-
ның өз мүшесін кесуге келісімі жарамды. 
Адамның өз мүлкін қалауынша пайдала-
нуға құқылы. Сондықтан ол өз мүшесін 
біреудің пайдасына бере алады, бірақ оны 
сата алмайды. Адам денесінің бір бөлігін 
басқа біреуге донорға берсе де, оны са-
туына болмайды (Буһути, 1997: 247).

Нәтижесінде, егер адамның мақса-
ты басқа адамның өмірін сақтап қалуға 
көмектесу, көмегі өз өміріне қауіп төндір-
мейтін болса, келісімге негізделген мү-
шелерді беру туралы ғалымдар арасында 
рұқсат берген басым пікір қалыптасты. 
Екінші жағынан, ағзаны сату туралы 
пікірлер әртүрлі болғандықтан, бұл мәсе-
ле адам ағзасына жойылу шегін анықтау 
тұрғысынан қарастырылады.

Ағзаны сату
Ислам құқығының адам мүшелерін 

сатуға қатысты көзқарастарын түсіндір-
мес бұрын, ағзаны сатуға заң тұрғысынан 
баға берілсе:

 Ең алдымен, адамның өмірі мен 
тәні ешкім қол сұқпайтын құқық екендігі 
белгілі. Адамның өз денесіне араласуға 
келісімінің жарамдылығы оның мораль 
мен заңға қайшы келмеу шартына негіз-
деледі. Ағзаларды трансплантациялауға 
негізделген келісім басқа біреудің өмірін 

сақтап қалу сияқты жоғары мақсатқа 
негізделгендіктен, адамгершілік пен 
адамның қадір-қасиетіне қайшы деп са-
налмады (Sarıal, 1986). Екінші жағынан, 
ағзаларды сату заңсыз деп танылды, 
өйткені оны адамдық қадір-қасиетімен 
үйлестіруге болмайды. Жалпы алғанда, 
адам ағзасы саудасына қарсылық басым, 
өйткені бұл әрекет адами ар-намысқа 
қайшы деп ойлайтын адамдар көп, өй-
ткені дәулетті адам ғана бұл мәселеден 
пайда көре алатындай әділеттілік қағи-
дасын бұзады және қаржылай мұқтаж 
адамдардың ағзасын коммерциялық затқа 
айналдырады.

2008 жылы 30 сәуір мен 3 мамыр 
аралығында Стамбұлда «Трансплант 
қоғамы мен Халықаралық нефрология 
қоғамы» ұйымдастырған «Ағза саудасы» 
бойынша халықаралық конференцияның 
қорытынды декларациясында ағза сау-
дасына қарсы тұрудың себептері әділдік, 
теңдік және әділеттің бұзылуы болды, 
онда адамның қадір-қасиетін құрметтеу 
қағидаттары көрсетілді (Editorial, 2008: 
8). Дүниежүзілік денсаулық сақтау ұйы-
мы дайындаған ағзаларды транспланта-
циялау туралы жетекші принциптердің 
арасында адам тірі кезінде ғана ағзасын 
бере алатыны, оның орнына ақша сұрауға 
болмайтыны көрсетілген. Еуропа кеңесі 
биомедицина конвенциясының 21-ба-
бында: Адамның қадір-қасиетін қорға-
уға негізделген адам ағзасын және оның 
мүшелерін саудалауға тыйым салынды. 
Әлемнің 55 мемлекеті ағзаға айырбастау 
үшін өтемақы сияқты кез келген ақшаны 
алуға тыйым салады (4). Осы елдердің 
52-сі өздерінің Қылмыстық кодексінде 
ағзаларды сатуды қылмыс деп белгіледі. 
Біздің елімізде «Халық денсаулығы және 
денсаулық сақтау жүйесі туралы» ко-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
12

декстің 169-бабы, 3-тармағы Қазақстанда 
адам ағзасын сатып алу, сатуға тыйым са-
лады (ҚР заңы, 2003).

Ислам шариғаты бойынша адам де-
несі мүлік болмағандықтан, ол сатып 
алу, сату келісімшартының бірі емес. 
Шариғат ағзаға деген құқықты, ағзаға 
меншік ету құқығын басқа біреуге беруді 
және оны ақшаға сату құқығын бермейді. 
Ислам ғалымдары тірі немесе өлі адам-
ның денесін сатуға рұқсат етпейді, өй-
ткені тұлғаның мүшесі тауар субъектісі 
саналмайды. Оны саудалауға болмайды. 
Сатып алу, сату шартына жатқызу адам-
ның ар-намысына қайшы. Адам ағзасына 
берілген «Мукәррәм» қағидасы оны қол 
тигізбейтін етеді. 

Бұхариден келген хадисте, адамның 
қадір-қасиетін сақтауына пайғамбары-
мыз Мұхаммед (с.ғ.у.) адам денесі сатып 
алу, сату шартына болмайтынын айтқан: 
«Мен Қиямет күні үш адамның жауы-
мын. Қиямет күні мен дұшпан болған 
адамға толық дұшпан боламын. (Иә, мен) 
маған берген уәдесін бұзғанның, тегін са-
тып, құнын жегеннің, жалдаған жұмыс-
шысының ақысын толық бермегеннің 
жауымын». Бұл хадисте адам денесінің 
келісімшартқа жатпайтынының басты 
себебі: «Адамның денесі тауарға жат-
пайтыны, өйткені ол оның «мукәррәм» 
құқығын бұзады. 

Бұл хадиске сүйене отырып, фиқһ 
ғалымдары адамның денесі мүлік бол-
мағандықтан, саудаға салынбайды де-
ген пікірде. Ханафилердің көзқарасы 
бойынша, тірі және өлі адамның қаны, 
ағзасы мал-мүлік емес, сатылмайды. 
Ханафи мәзһабында адамның өзін құр-
меттеуге лайық деп санағандықтан, олар 
ешқашан адам шашы, сүйектерін сауда, 
келісімшарт нысанына қоспаған, оның 

ағза-мүшелерінің сатып алу-сату шар-
тында болуы заңға қайшы. Ханафилер 
сияқты Мәликилер де адам денесінің бір 
мүшесін сатып ала алмайды деген пікір-
де. Шафиғи мәзһабынан Имам Науауи 
(қ.б. 676/1277) адам денесіне қатысты 
келісімшарттың ижмағ арқылы жарам-
сыз екенін айтқан (ибнул-Һумәм, 1994: 
245). Алайда ханбалилер бұл мәселеге 
мүлде басқаша қарады. Себебі олар сүт 
ана келісімшартқа жатады деп қабылдай-
ды. Шындығында, сүт ана үшін төленетін 
төлемнің заңдық негізделуі ханбали ға-
лымдарының адам мүшелерін сату көзқа-
расының негізін құрайтыны байқалды. 
Осы себепті сүт ананың сүт бергені үшін 
алатын ақысының заңдылығын анықтап 
алу маңызды.

Бақара сүресінің 233-ші аятында  
сүт анаға емізгеніне ақы беруге болады 
делінген. Адам денесінің бірде-бір мү-
шесі сатып алу-сату шарты емес деген 
көзқарастағы фиқһ заңгерлері сүт анаға 
төленетін ақыны ол баланы тамақтанды-
рған кезеңдегі оның сүтіне ақы ретінде 
қабылдайды. Осы ақы арқылы сүт ана 
тамақ пен киім қажеттілігін өтейді. Бұл 
көзқарасты ханафилер мен мәликилер де 
ұстанады. Ханафилер адам ағзаларына 
деген негізгі көзқарастарға сүйене оты-
рып, ана сүтін сатып алу-сату шартына 
жатпайды деген пікірде. Мәликилер сүт 
ананың алатын жалақысын ақы ретінде 
қабылдайды. Өйткені әдет-ғұрып бойын-
ша емізетін әйелдің ішіп-жеу қажеттілігі 
өтелуі керек. Осы көзқарасқа қарамай, 
ханбалилер сүт емізушіге берілетін ақы-
ны ақы ретінде көргендіктен, шарттың 
нысанасы ретінде адам сүтінің болуына 
рұқсат етті. Оның негізі – баланы сүт-
пен тамақтандырудың қажеттілігі және 
оны басқа ешнәрсемен алмастыра алмау. 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
13

Осы көзқарасқа сүйене отырып, ханба-
лилер адам мүшелерінен пайда алу мақ-
саты болса, оларды сатып алуға рұқсат 
береді. Осыған сәйкес денедегі тері бөлі-
гін қажет болған жағдайда сатуға рұқсат 
етілген. Шафиғи мәзһабында тек ана сүті 
ғана келісімшарттың нысанасы бола ала-
ды. Бұдан басқа олар ешқандай ағза бөлі-
гін келісімшартқа қоспайды (әс-Сарахси, 
1989: 119-120). 

Жоғарыда айтылғандай, бұл адам 
сүтін сату-сатып алу келісімшартына қол 
жеткізуге бола ма, жоқ па және адам ағза-
ларын сатуға бола ма деген мәселелерде 
негізгі көзқарасты құрайтыны байқалды. 
Ислам құқығында адам ағзасын коммер-
цияландыру мүмкін емес деген пікір не-
гізгі дәлел болғанымен, қажет жағдайда 
адам ағзаларын басқа біреуге пайдала-
нуға беруге және оның орнына белгілі бір 
мөлшерде ақша алуға болады деп есеп-
тейтін фақиһтар сүт ана контексі негізіне 
сүйене отырып әрекет етеді (Хайламаз, 
1993: 157-158). Шариғат сүт ананың сүті 
үшін ақы алуға рұқсат етеді. Бұл кейбір 
топтардың адам ағзасын сатуына рұқсат 
беруіне негіз болды. Әсіресе осы көзқа-
расты ұстанатын шииттер Иранның осы 
бағыттағы құқықтық процесіне ықпал 
ету тұрғысынан назар аударады. Шиит 
фиқһи зерттеушісінің бірі Әли Хаменеи 
(1989 қ.б.ж.): «Ағзасын сатуға болады, 
әсіресе өмірді сақтап қалу осыған байла-
нысты болса, өз мүшелерін мұқтаждарға 
сатудың зияны жоқ», – деген пікірде. Ха-
менеидің айтуынша, ақшаны трансплан-
тацияға берілетін мүшелерді жалға алу 
арқылы алуға болады (Хаменеи, 2003). 
Адам ағзасын жалға беру арқылы оның 
жарамдылығы рұқсат етілгендігінің негізі 
сүт ананың сүтін сата алуына негізделген. 
Осы себепті Иранның шиит фақиһтары 

берген пәтуаға негізделген төлемге бүй-
рек донорын қабылдады. Иранда 1998 
жылы тірі және туысқан емес адамдардан 
бүйрек донорын қабылдау туралы ереже 
қабылданды (Акрами, 2004: 138). Бұл до-
нор ағзаның орнына мемлекет тарапынан 
берілетін сыйлық ретінде қабылданды. 
Сонымен қатар ағзасы жоқ адамдар рұқ-
сатымен және ешқандай процедураны 
сақтамай, адам өмірін сақтап қалу мақ-
сатында дәрігерлерге жауапкершіліктен 
босату енгізілді. Бұл жазадан босату дәрі-
герлердің өмірін сақтап қалу үшін басқа 
біреудің мүшелерін алуды жеңілдетеді 
деп айтуға болады. Бұл ережемен, кей-
інірек атап өтілетіндей, Иран қажеттілік 
аясында болжамды келісімді қабылдаған 
сияқты (Larijani, 2007: 65).

Иранда төлемге негізделген ағза до-
норы этикалық тұрғыдан бағаланғанда 
«Диализ және трансплантацияланған на-
уқастар қауымдастығы» ағза трансплан-
тациясы орталығы ұйымдастырған ағза 
доноры реципиент пен донордың бір-
бірін көруіне жол бермейді. Бұл орталық 
ағза донорына сыйлық деген нұсқаумен 
ақша береді, сөйтіп, кедейлердің ағза са-
тып алудан пайда алуына мүмкіндік беру 
арқылы ағзалардың сатылуына байла-
нысты орын алуы мүмкін әділетсіздікті 
жоюды мақсат етеді. Бұған қоса, ағза-
ларды жинаудан тек Иран азаматтарына 
ғана пайда алуына рұқсат беру ағза сау-
дасының алдын алады деп топшылайды 
(Larijani, 2007: 65).

Ираннан тыс жерлерде ағзалардың 
орнына қандай да бір алым төлеуге бай-
ланысты назар аударған ел – Сауд Ара-
биясы, ол ағзалардың заңсыз айналымы-
ның алдын алу мақсатында ағзалардың 
орнына өтемақы төлеуді заңмен бекітті. 
2007 жылы жасалған ереженің арқасында 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
14

Сауд Арабиясы туыс емес адамдардан ба-
уыр мен бүйректің бір бөлігін қайырым-
дылыққа қабылдауды реттеді. Осы ереже-
ге донорға қажетті қорғаныс қамтамасыз 
етілетіні туралы тармақты қосу арқылы 
ол мемлекеттің қайырымдылыққа жауап 
ретінде белгілі бір төлем жасауына жол 
ашты. Осы бап донордың медициналық 
қажеттіліктерін қанағаттандыруға да, 
осы уақыт ішінде табысының жоғалуына 
байланысты келтірілген залалдың орнын 
толтыруға да арналған. Сауд Арабиясы-
ның сарапшылары бұл төлемді Ирандағы 
бүйрек үшін төленген бағамен шатасты-
руға болмайды деп санайды. Төленген 
ақша жауапкершілік туралы заң тұрғы-
сынан бағаланса, бұл ағза доноры жұмыс 
күшінің жоғалуына байланысты болуы 
мүмкін зиянды өтеуге арналғандықтан, 
ақыны бүйректі сату деп қарастыруға 
болмайды деп түсіндіреді.

Соның салдарынан кейбір фақиһтар-
дың қажеттілікке байланысты адам мү-
шелерін ақыға беруіне рұқсат беруі ислам 
дінінде адамды қасиетті деп қабылдауына 
қайшы деп бағаланады. Ағзаның орнына 
құнды ақы алуды осы тұрғыдан қарасты-
ратын фақиһтар ағзаның орнына берілген 
ақы ағзаны сату болып саналуы мүмкін 
деп алаңдайды. Ең бастысы – адамның 
қадір-қасиеті. Осы себепті адам ағзасын 
сату оны тауарға айналдыруы мүмкін 
болғандықтан, фиқһ ғалымдарының ара-
сында адам денесін сатуға рұқсат бермеу 
туралы пікір басым. Дегенмен Ирандағы 
бұл тәжірибені ағзаларды сатудан гөрі, 
ағза донорын арттыру үшін мемлекет бе-
ретін сыйлық ретінде қарастыру керек. 
Өйткені тексерілгендей, реципиент пен 
донордың бірін-бірі көрмейтіні және бұл 
қызметтен тек ақшасы барлар ғана пай-
да көруі, ағзаның орнына төленген ақы 

ретінде есептелмейтінін білдіреді. Алай-
да Иранның бұл тәжірибесі әлемде жақ-
сы таныс болмағандықтан, бұл тәжірибе 
ағзаларды сату ретінде қарастырылады. 
Ағза трансплантациясының осы екі түрлі 
тәсілі бағаланса; Адамның қадір-қасиеті 
маңызды болғандықтан, шиіттер қоғам-
ның жалпы игілігі үшін қабылдадық 
десе, төрт мәзһаб өз шешімін адамның 
қадір-қасиетін қорғауға негіздейді.

Қорытынды
Ислам құқығы адам денесін Алла-

ның мүлкі деп қабылдағандықтан, оны 
емделуден басқа өз қалауынша басқаруға 
құқығы жоқ. Сондықтан Фиқһ ғалымда-
ры адам денесіне қол сұқпауды негізге 
алады. Адам ағзасының иммунитеті мен 
мүшелері маңызды саналғандықтан, ме-
дициналық технологияның дамуы нәти-
жесінде ағзалар мен эмбриондар сияқты 
адам мүшелерін басқа біреуге беруді заң-
ды ететін жағдайлар зерттеу жүргізуге 
себеп болды. Осы себепті адам ағзасына 
билік ету құқығы көрнекті биоэтикалық 
дилеммалар тұрғысынан талқыланып, 
мәселелер жеке-дара қарастырылу керек. 
Ағза трансплантациясы кезінде пайда 
болатын өз ағзасын донорға немесе сату 
арқылы өзге біреуге беру; экстра кор-
поралды ұрықтандыру (эко) үшін басқа 
біреудің ұрығын, жұмыртқасын немесе 
эмбрионын пайдалану; балалы болу үшін 
өз құрсағын басқа ерлі-зайыптыларға 
жалға беруі бұл тұрғыда талқыланатын 
дилемма болғандықтан, мәселелер осы 
тұрғыдан талқыланып, қарастырылады.

Ал ағзаны көшіруге біржақты пікір-
мен рұқсат беру адам ағзасының саудаға 
түсіп кетуіне жол ашып, хаосқа әкеледі. 
Сол себепті мәселені терең әрі ұжымдық 
зерттеу арқылы шешу жемісті болмақ.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
15

Әдебиеттер
1	 Biyoloji ve Tıbbın Uygulanması Bakımından İnsan Hakları ve İnsan Haysiyetinin 

Korunması Sözleşmesi. – (Электрондық ресурс). – URL: www.biyoetik.org.tr/mevzuat /
Uluslararasi/Biyotip.htm (жүгінген күні: 10.12.2024)

2	 Editorial. (2008). The Declaration of Istanbul on Organ Trafficking and Transplant 
Tourism. – Nephrol Dial Transplant, – P. 14.

3	  Larijani, B. (2007). Financial Incentives in Organ Transplantation: Ethical Views. 
– Iran  Allergy Asthma Immunol, – 65 p. 

4	 Sarıal, E. (1986). Sağlararası Organ Nakillerinden Doğan Hukuksal İlişkiler. – 
İstanbul: Kazancı Hukuk Yayınları, – 400 p.

5	 Абдулкарим, З. (2001), Әл-Уажиз фи шархи қауағиди фиқһия. – Бейрут,  – 232 б.
6	  Акрами, С. (2004). Брэйн Дэйс: Recent Ethical and Religious Considerations in 

Iran // Transplantation Proceedings. – V. 36. – P. 290.
7	  Аятолла Узма Хаменеи. (2003). Әһлу бәйт фиқһына гөри соролар ве фетвалар. 

– Стамбұл: Кәусар, – P. 75.
8	 Гениталь органны накли секизинчи карар. (2024). – (Электрондық ресурс). – 

URL: http://www.fiqhacademy.org.sa/qrarat/6-8.htm (жүгінген күні: 23.03.2024) 
9	 Джех, Д. (2024). Исламик рифт ин Египет он орган. – (Электрондық ресурс). 

– URL: http://www.nytimes.com (жүгінген күні: 16.05.2024)
10	 Зухаили, У. (1985). Әл фиқһу әл ислами уә әдилләтуһу. – Бейрут қаласы: 

Даруль Фикр, – 274 p.
11	  Камаладдин Мухаммад ибн  Абдуль уахид ибн Абдулхамид ибнул-Һумәм, 

(1994). Дурруль Мухтар шәрһу тәнуируль әбсар. – Бейрут: Дәруль-кутубу ғилмия, – 245 p.
12	 Қазақстан Республикасында азаматтардың денсаулығын сақтау туралы. 

Қазақстан Республикасы Заңы. – 2003. – 265 б.
13	  Қалымбет, Қ. (2022). Трансплантация: (түрлері және шариғи үкімдері). –  

Алматы: Нұр- Мүбарак, – 120 б.
14	  Сулеймания Вакфы. (2024) – (Электрондық ресурс). – URL: http://www.

fetva.net/yazili-fetvalar/kadavradan-rahim-nakli-yapilmasicaiz-midir.html (жүгінген күні: 
22.04.2024)

15	 Томас, А. (1997), Шаннон, интрадакшэн ту Биоэтикс. – Нью Йорк: Полист 
Пресс,  –250 p.

16	  Хайламаз, Р. (1993). Орган ве Доку накли: Ислам хукукуна гөре. – Ишик Йай, 
– 158 p.

17	  Шәмсуддин әс-Сарахси. (1989). Китабу әл-Мабсут. – Бейрут: Дару әл 
Мағрифа, –120 p.

18	 Шейх Мансур ибн Юнус ибн Салахаддин Әл-Ханбали Буһути. (1997). 
Кәшшфуль кинә ән мәтнуль икна. – Бейрут: Ғаламуль Кутуб, – 518 p.

References
1	 Abdulkarim, Z. (2001). Al Uajiz fi sharhi qauagidi fiqhia. – Beyrut,  – 232 p.
2	  Akrami, S. (2004). Brain Death: Recent Ethical and Religious Considerations in 

Iran // Transplantation Proceedings. – V. 36. – P. 290.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
16

3	  Ayetullah Uzma Hamanei. (2003). Ehl-i Beyt Fıkhiına Göre Sorular ve Fetvalar. – 
İstanbul: Kevser, – P. 75.

4	 Biyoloji ve Tıbbın Uygulanması Bakımından İnsan Hakları ve İnsan Haysiyetinin 
Korunması Sözleşmesi. – (Electronic resource). – URL: www.biyoetik.org.tr/mevzuat /
Uluslararasi/Biyotip.htm (on the date of application: 10.12.2024)

5	 Editorial. (2008), The Declaration of Istanbul on Organ Trafficking and Transplant 
Tourism. – Nephrol Dial Transplant. – P. 14.

6	 Genital Organlarının Nakli Sekizinci Karar. – URL: http://www.fiqhacademy.org.
sa/qrarat/6-8.htm (on the date of application: 23.03.2024) 

7	  Haylamaz, R. (1993) Organ ve Doku Nakli: İslam Hukukuna Göre. – Işık Yay, – 158 p.
8	 Jehl, D. (2024). Islamic Rift in Egypt on Organ Transplants. – (Электрондық 

ресурс). – URL: http://www.nytimes.com (жүгінген күні: 16.05.2024)
9	  Kemâleddin Muhammed b. Abdülvahid b. Abdülhamid İbnü’l-Hümam, (1994). 

Dürrü’l-Muhtar Şerhu Tenviri’l-Ebsar. – Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, – 245 p.
10	  Larijani, B. (2007). Financial Incentives in Organ Transplantation: Ethical Views. 

– Iran J Allergy Asthma Immunol, – 65 p.
11	 On protecting the health of citizens in the Republic of Kazakhstan. Law of the Re-

public of Kazakhstan . – 2003. – 265 б.  
12	  Qalymbet, Q. (2022). Transplantatcia: (types and sharia rulings). –  Аlmaty: Nur 

Mubarak, – 120 p.
13	  Semseddin es-Serahsi. (1989). Kitabu’l Mebsut. – Beyrut: Daru’l Marife, – 120 p.
14	  Sharıal, E. (1986). Sağlararası Organ Nakillerinden Doğan Hukuksal İlişkiler. – 

İstanbul: Kazancı Hukuk Yayınları, – 400 p.
15	 Şheyh Mansur ibn Yunus ibn Salahiddin al-Hanbali Buhuti. (1997). Keşşafü’l-

Kina’ an Metni’l-Ikna’. – Beyrut: Alemü’l-Kütüb, – 518 p.
16	  Süleymaniye Vakfy. (2024) – URL: http://www.fetva.net/yazili-fetvalar/

kadavradan-rahim-nakli-yapilmasicaiz-midir.html (on the date of application : 22.04.2024)
17	 Thomas, A. (1997). Shanon, an Introduction to Bioethics. – New York: Paulist 

Press, – 250 p.
18	 Zuhaili, V. (1985). Al-Fıkhü’l-İslami ve Edilletuhu. – Beirut:  Darul Fikr,. – 274 p.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
17

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47
https://orcid.org/0000-0002-3601-7109, islamtanu2019gmail.com

https://orcid.org/0009-0002-9200-4318, Ibrahim.amir_93@mail.ru

ӘДІЛДІК ПРИНЦИПІ ЖӘНЕ ОНЫҢ МҮЛІКТІК 
ҚАТЫНАСТАР САЛАСЫНДА ХАНАФИ МАЗХАБЫ 

ПРИЗМАСЫ АРҚЫЛЫ ІСКЕ АСЫРЫЛУЫ

Анарбаев Нұрлан
PhD,

Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті 
университеті Алматы қ., Қазақстан

Лиров Ибращиме Исхарович
Магистрант 

Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті 
университеті Алматы қ., Қазақстан

 مبدأ العدالة وتطبيقه العمليّّ في مجال العلاقات الماليَّةَ من منظور
ِ  المذهب الحنف�يِّ

أنارباييف نورلان
PhD

 الجامعة المصريَّةَ للثَّقَافة الإسلاميَّةَ نور مبارك
ألماتي، كازاخستان

 ليروف إبراشيم إيسخاروفيتش
طالب ماجستير

الجامعة المصريَّةَ للثَّقَافة الإسلاميَّةَ نور مبارك
 ألماتي، كازاخستان

 
THE PRINCIPLE OF JUSTICE AND ITS PRACTICAL 
IMPLEMENTATION IN THE SPHERE OF PROPERTY 

RELATIONS THROUGH THE PRISM OF THE HANAFI 
MADHHAB

Anarbayev Nurlan
PhD,

Egyptian University of Islamic Culture Nur-
Mubarak, Almaty, Kazakhstan

Lirov Ibrashime Iskharovich 
Master’s Student, 

Egyptian University of Islamic Culture Nur-
Mubarak, Almaty, Kazakhstan

ПРИНЦИП СПРАВЕДЛИВОСТИ И ЕГО ПРАКТИЧЕСКАЯ 
РЕАЛИЗАЦИЯ В СФЕРЕ ИМУЩЕСТВЕННЫХ 

ОТНОШЕНИЙ ЧЕРЕЗ ПРИЗМУ ХАНАФИТСКОГО 
МАЗХАБА

Анарбаев Нурлан
PhD,

Египетского университета исламской 
культуры Нур-Мубарак 

г. Алматы, Казахстан

Лиров Ибращиме Исхарович
Магистрант второго курса 

Египетского университета исламской 
культуры Нур-Мубарак 
г. Алматы, Казахстан



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
18

 Аңдатпа: Бұл мақалада әділдік принципі және оның мүліктік қатынаста жүзеге 
асырылуы қарастырылады. Зерттеу ислам құқығының маңызды бағыттарының бірі – 
ханафи мазхабының призмасы арқылы жүргізілген.

Зерттеудің негізгі мақсаты – ханафи мазхабы аясында әділдік концепциясын талдау 
және оны мүліктік қатынастарды реттеуде қолдану.

Жұмыс барысында ислам құқығында бекітілген әділдік қағидаттарының теориялық 
аспектілері қарастырылып, олардың қазіргі заман жағдайына бейімделуіне ерекше 
назар аударылды. Салыстырмалы талдау әдістері мен діни мәтіндерді интерпретациялау 
тәсілдері қолданылды, бұл аталған принциптердің әмбебаптығы мен өзектілігін 
айқындауға мүмкіндік берді.

Зерттеудің негізгі нәтижелеріне келісімшарт міндеттемелері, мұрагерлік құқық және 
мүліктік дауларды реттеуге қатысты нормалар талданды.

Ханафи мазхабының қағидаттары тараптар мүдделерінің теңгерімін сақтауға, әлсіз 
топтарды қорғауға және әділетсіз баюдың алдын алуға қалай ықпал ететіні көрсетілді.

Бұл зерттеу ислам құқықтық теориясын дамытуға және оны қазіргі заманғы әлемде 
қолдануға үлес қосады. Оның практикалық маңызы көпұлтты және көпконфессиялы 
қоғамдағы мүліктік қатынастарды үйлестіруге көмектесетін қорытындылар ұсынуында.

Ислам құқығы, әсіресе ханафи мәзһабы, өзінің нормаларының әмбебаптығы мен 
икемділігі арқасында қазіргі әлемде өзекті болып қала береді. Оның негізінде жатқан 
әділеттілік қағидасы – мүліктік, экономикалық және әлеуметтік қатынастарды реттеудің 
маңызды құралы.

Тақырыптың өзектілігі ханафи мәзһабы нормаларының қазіргі көпмәдениетті қоғамда, 
яғни діни және зайырлы құқықтық жүйелер өзара әрекеттесетін ортада бейімделу 
қажеттілігімен түсіндіріледі. Зерттеу осы бейімделу ерекшеліктерін анықтауға, ғаламдану 
жағдайындағы нормалардың қолданылуын талдауға және көпұлтты мемлекеттегі 
құқықтық қатынастарды үйлестіру үшін олардың маңызын негіздеуге бағытталған.

Жұмыс ислам құқықтанушыларының классикалық еңбектерін және заманауи 
зерттеулерді зерделеуге негізделген, бұл ислам құқықтық нормаларын қазіргі басқару 
және реттеу жүйелеріне ықпалдастырудың жаңа тәсілдерін ұсынуға мүмкіндік береді.

Түйін сөздер: Ханафи мазхабы, ислам құқығы, әділдік принципі, мүліктік қатынастар, 
экономикалық әділдік, мәдени бейімделу, зайырлы құқықтық жүйелер, көпмәдениетті 
қоғам, құқықтық жүйелердің интеграциясы, гибридті құқықтық модельдер.

ِ، الَّذَي  راسة مبدأ العدالة وتطبيقه العملّيّ في العلاقات الماليَّةَ من منظور المذهب الحنفيِّ� الملخََّص. تتناول هذه الدِّ�ِ
ِ. يتمثَل الهدف الرََّئيس من البحث في تحليل مفهوم العدالة في إطار المذهب  يُعُدُُّ أحد أهمِّ�ِ الاتِّ�ِجاهات في الفقه الإسلاميِّ�

ِ وتطبيقه في تنظيم العلاقات الماليَّةَ. الحنفيِّ�
ِ، مع التَّرَكيز على تكّيّفه  تمََّت دراسة الجوانب النَّظَرية لمفهوم العدالة كما هو منصوص عليها في الفقه الإسلاميِّ�
ينيَّةَ، ممََّا أتاح الكشف عن شموليَّةَ  مع الظُُّروف الحديثة. وقد تمََّ استخدام منهج التَّحَليل المقارن وتفسير النُّصُوص الدِّ�ِ

يَّةَ هذه المبادئ. وأهمِّ�ِ
راسة تحليل الأحكام المنّظّمة للالتزامات التَّعَاقديَّةَ والميراث وتسوية النِّ�ِزاعات الماليَّةَ.  تشمل النَّتَائج الرََّئيسة للدِّ�ِ
الفئات  التَّوَازن بين مصالح الأطراف، وحماية  في تحقيق   ِ الحنفيِّ� المذهب  البحث كيف تساهم مبادئ  ح  كما يوضِّ�ِ

الضََّعيفة، ومنع الثَّرَاء غير المشروع.
يَّتَها العمليَّةَ  راسة في تطوير النَّظَريَّةَ القانونيَّةَ الإسلاميَّةَ وتطبيقها في العالم المعاصر. وتكمن أهمِّ�ِ تساهم هذه الدِّ�ِ

دة الثَّقَافات والأديان. في إمكانيَّةَ استخدام نتائجها لتنظيم العلاقات الماليَّةَ في المجتمعات متعدِّ�ِ
يَّةَ في العالم المعاصر بفضل عالميَّتَه ومرونته في تطبيق  ، ذا أهمِّ�ِ يظلُُّ الفقه الإسلاميُُّ، وخاصََّة المذهب الحنفّيّ



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
19

أحكامه. فمبدأ العدالة الَّذَي يقوم عليه يعدُُّ أداةًً أساسيةًً في تنظيم العلاقات الماليَّةَ والاقتصاديَّةَ والاجتماعيَّةَ.
دة الثَّقَافات  يَّةَ هذا الموضوع في ضرورة دراسة تكيف أحكام المذهب الحنفّيّ في المجتمعات متعدِّ�ِ تتجلَّىَ أهمِّ�ِ
ينيَّةَ والعلمانيَّةَ. ويهدف هذا البحث إلى الكشف عن خصائص هذا التَّكَّيّف،  الحديثة، حيث تتفاعل النُّظُم القانونيَّةَ الدِّ�ِ

دة القوميَّاَت. ِ داخل الدُّوُل متعدِّ�ِ يَّتَها في تحقيق التَّوَازن القانونيِّ� وتحليل تطبيق الأحكام في ظلِّ�ِ العولمة، وتبرير أهمِّ�ِ
ِ والأبحاث المعاصرة، ممََّا يتيح تقديم  يعتمد هذا العمل على دراسة المؤلَّفَات الكلاسيكيَّةَ لعلماء الفقه الإسلاميِّ�

مقاربات جديدة لإدماج الأحكام الشََّرعيَّةَ الإسلاميَّةَ في النُّظُم الحديثة للإدارة والتَّنَظيم.
النُّظُم  الثَّقَافيُُّ،  التَّكَيُّفُ  المالية،  العلاقات  العدالة،  مبدأ  الحنفيُُّ،  المذهب  الإسلاميُُّ،  الفقه  المفتاحيَّةَ:   الكلمات 

دة الثقافات. القانونيَّةَ العلمانيَّةَ، المجتمعات متعدِّ�ِ

Abstract: This article examines the principle of justice and its practical application in prop-
erty relations through the lens of the Hanafi madhhab, one of the most prominent schools of 
Islamic law. The primary goal of the study is to analyze the concept of justice within the Hanafi 
madhhab and its use in regulating property relations.

The research focuses on the theoretical aspects of justice established in Islamic law and their 
adaptation to modern conditions. Comparative analysis and interpretation of religious texts were 
employed to reveal the universality and relevance of these principles.

The main results of the study include an analysis of norms regulating contractual obligations, 
inheritance, and property disputes. The article demonstrates how the principles of the Hanafi 
madhhab ensure a balance of interests, protect weaker parties, and prevent unjust enrichment.

This research contributes to the development of Islamic legal theory and its practical appli-
cation in the modern world. The practical significance lies in the potential use of the findings to 
harmonize property relations in multicultural and multireligious societies.

Islamic law, and especially the Hanafi madhhab, remains relevant in the modern world due 
to the universality and flexibility of its norms. The principle of justice, which underlies it, is an 
important tool for regulating property, economic and social relations.

The relevance of the topic is due to the need to study the adaptation of the norms of the Hanafi 
madhhab in modern multicultural societies, where religious and secular legal systems interact. 
The study is aimed at identifying the features of this adaptation, analyzing the application of 
norms in the context of globalization and substantiating their importance for the harmonization 
of legal relations in multinational states.

The work is based on the study of classical works of Islamic legal scholars and modern re-
search, which allows us to propose new approaches to the integration of Islamic legal norms into 
modern management and regulatory systems.

Keywords: Hanafi madhhab, Islamic law, Principle of justice, Property relations, Economic 
justice, Cultural adaptation, Secular legal systems, Multicultural societies, Integration of legal 
systems, Hybrid legal models.

Аннотация: В статье исследуется принцип справедливости и его практическая 
реализация в имущественных отношениях через призму ханафитского мазхаба – одного 
из важнейших направлений исламского права. Основной целью исследования является 
анализ концепции справедливости в рамках ханафитского мазхаба и ее применение в 
регулировании имущественных отношений.

В ходе работы мы рассматриваем теоретические аспекты справедливости, заложенные 
в исламском праве, с акцентом на их адаптацию к современным условиям. Использовались 
методы сравнительного анализа и интерпретации религиозных текстов, что позволило 
выявить универсальность и актуальность данных принципов.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
20

Основные результаты исследования включают анализ норм, регулирующих 
договорные обязательства, наследование и имущественные споры. Работа демонстрирует, 
как принципы ханафитского мазхаба способствуют обеспечению баланса интересов 
сторон, защите слабых и предотвращению несправедливого обогащения.

Данное исследование вносит вклад в развитие исламской правовой теории и ее 
практическое применение в современном мире. Практическая значимость заключается 
в возможности использования полученных выводов для гармонизации имущественных 
отношений в многонациональных и многоконфессиональных обществах.

Исламское право, и особенно ханафитский мазхаб, сохраняет свою актуальность 
в современном мире благодаря универсальности и гибкости своих норм. Принцип 
справедливости, лежащий в его основе, выступает важным инструментом для 
регулирования имущественных, экономических и социальных отношений.

Актуальность темы обусловлена необходимостью изучения адаптации норм 
ханафитского мазхаба в современных мультикультурных обществах, где взаимодействуют 
религиозные и светские правовые системы. Исследование направлено на выявление 
особенностей этой адаптации, анализ применения норм в условиях глобализации и 
обоснование их значимости для гармонизации правовых отношений в многонациональных 
государствах.

Работа основана на изучении классических трудов исламских правоведов и 
современных исследований, что позволяет предложить новые подходы к интеграции 
исламских правовых норм в современные системы управления и регулирования.

Ключевые слова: Ханафитский мазхаб, Исламское право, Принцип справедливости, 
Имущественные отношения, Экономическая справедливость, Культурная адаптация, 
Секулярные правовые системы, Мультикультурные общества, Интеграция правовых 
систем, Гибридные правовые модели.

Принцип справедливости занимает 
центральное место в системе исламского 
права и выступает основой регулирова-
ния различных сфер общественной жиз-
ни, включая имущественные отношения. 
Тем не менее, несмотря на значитель-
ное количество исследований в области 
исламской правовой мысли, вопросы 
практической реализации справедливо-
сти в имущественных отношениях через 
призму ханафитского мазхаба остаются 
недостаточно изученными. Отсутствие 
глубокого анализа этого вопроса обуслов-
ливает актуальность настоящего исследо-
вания.

Ханафитский мазхаб, как одна из 
старейших и наиболее широко распро-
страненных школ исламского права, 
предлагает уникальный подход к регули-

рованию имущественных споров и дого-
ворных обязательств. Его принципы на-
правлены на достижение справедливого 
баланса между интересами сторон, защи-
ту прав наиболее уязвимых участников и 
предотвращение несправедливого обога-
щения. Актуальность темы обусловлена 
как теоретической важностью осмысле-
ния универсальности этих принципов, 
так и их практической значимостью для 
современных многонациональных и мно-
гоконфессиональных обществ.

Объект исследования: принципы 
справедливости в исламском праве.

Предмет исследования: практиче-
ская реализация принципа справедливо-
сти в имущественных отношениях через 
призму ханафитского мазхаба.

Цель исследования: выявить осо-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
21

бенности реализации принципа справед-
ливости в имущественных отношениях 
на основе ханафитского мазхаба, проана-
лизировать его теоретическую и практи-
ческую значимость.

Для достижения поставленной цели 
были определены следующие задачи:

Изучить теоретические аспекты 
справедливости в исламском праве.

Провести анализ норм ханафитского 
мазхаба, регулирующих имущественные 
отношения.

Определить универсальные принци-
пы, применимые к современным право-
вым системам.

Оценить вклад ханафитского мазха-
ба в развитие справедливости как право-
вого принципа.

В работе применялись методы срав-
нительного анализа, интерпретации ре-
лигиозных текстов и системного подхода. 
Гипотеза исследования состоит в том, что 
принципы ханафитского мазхаба облада-
ют универсальным характером и могут 
быть использованы в современных усло-
виях для гармонизации имущественных 
отношений.

Значимость данной работы заклю-
чается в ее вкладе в развитие исламской 
правовой теории и расширение возмож-
ностей ее применения в современном 
мире, что делает исследование полезным 
как для ученых, так и для практиков.

Исследование принципа справедли-
вости в исламском праве имеет долгую 
традицию и было предметом анализа как 
классических, так и современных уче-
ных. Ханафитский мазхаб, как одна из 
старейших школ исламского права, неод-
нократно становился объектом изучения 
с различных точек зрения. В данном раз-
деле анализируются фундаментальные и 
новые работы по тематике, раскрываю-
щие ключевые аспекты справедливости, 

ее теоретическое осмысление и практи-
ческое применение в регулировании иму-
щественных отношений.

Классические труды, такие как рабо-
ты Абу Ханифы, основателя ханафитского 
мазхаба, представляют собой основу для 
анализа правовых норм, регулирующих 
имущественные отношения (Abu Hanifa, 
1995: 85). Эти тексты акцентируют вни-
мание на важности справедливости при 
заключении договоров и распределении 
имущества. Однако более поздние иссле-
дования расширили понимание примене-
ния принципов ханафитского мазхаба в 
современных условиях.

Современные авторы, такие как 
(Kamali, 2008), подчеркивают универ-
сальность исламских правовых прин-
ципов и их применимость в глобальном 
правовом контексте. В своей работе 
Kamali детально анализирует нормы ша-
риата, касающиеся имущественных спо-
ров, и делает акцент на механизмах пре-
дотвращения несправедливости (Kamali, 
2008: 102). Работы (Siddiqi 2009) также 
исследуют экономическую справедли-
вость в исламском праве, включая вопро-
сы наследования и распределения иму-
щества. Эти исследования подчеркивают 
значимость равновесия между правами и 
обязанностями сторон в имущественных 
отношениях (Siddiqi, 2009: 76).

Зарубежные авторы, такие как (Vogel, 
2000), акцентируют внимание на сравни-
тельном подходе, демонстрируя различия 
и сходства исламского права с западными 
правовыми системами. Vogel отмечает, 
что нормы ханафитского мазхаба могут 
служить эффективным инструментом 
для урегулирования имущественных 
конфликтов в межкультурных условиях 
(Vogel, 2000: 63).

Несмотря на значительный объем 
исследований, остаются пробелы, свя-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
22

занные с практическим применением 
принципов ханафитского мазхаба в со-
временных правовых системах. Напри-
мер, вопросы адаптации этих принципов 
к многонациональным государствам или 
их использование в условиях секуляриза-
ции общества недостаточно изучены (El-
Gamal, 2006: 55).

Таким образом, данная работа на-
правлена на восполнение этих пробелов, 
сосредотачиваясь на адаптации принци-
пов ханафитского мазхаба к современ-
ным правовым реалиям. Исследование 
позволяет расширить существующую 
теоретическую базу и предлагает новые 
подходы к практическому применению 
справедливости в имущественных отно-
шениях.

Ханафитский мазхаб, являющийся 
одной из четырех суннитских школ ис-
ламского права, занимает особое место в 
истории и практике исламской правовой 
традиции. Основанный выдающимся ис-
ламским ученым Абу Ханифой, данный 
мазхаб стал не только одной из самых 
старейших школ, но и самой распростра-
ненной в мусульманском мире. Его пра-
вовые принципы, основанные на Коране, 
Сунне, аналогии (кияс) и независимом 
суждении (истихсан), отличаются высо-
кой степенью гибкости и адаптивности.

Особое внимание в ханафитском 
мазхабе уделяется справедливости как 
основополагающему принципу регули-
рования общественных и имуществен-
ных отношений. Эта школа права ак-
центирует необходимость защиты прав 
всех участников правовых отношений, 
особенно уязвимых групп, и предлагает 
механизмы, предотвращающие неспра-
ведливое обогащение или ущемление 
интересов сторон. Благодаря своей уни-
версальности и практической значимо-
сти, ханафитский мазхаб оказал глубокое 

влияние на развитие правовых систем в 
таких регионах, как Центральная Азия, 
Ближний Восток, Южная Азия и Кавказ.

Упоминание ханафитского мазхаба в 
контексте исследования принципа спра-
ведливости позволяет более полно рас-
крыть его потенциал как в исторической 
перспективе, так и в современных право-
вых системах.

2 Фундаментальные работы в об-
ласти исламского права

Классические труды исламских пра-
воведов, в частности Абу Ханифы, игра-
ют фундаментальную роль в формирова-
нии принципа справедливости, который 
лежит в основе ханафитского мазхаба. 
Абу Ханифа (699–767 гг.), один из наи-
более влиятельных исламских юристов, 
заложил теоретические основы ханафит-
ского мазхаба, опираясь на Коран, Сунну, 
кияс (аналогию) и истихсан (преферен-
цию). Его подходы отличаются гибко-
стью, логичностью и акцентом на обе-
спечении равновесия интересов сторон в 
правовых отношениях.

Абу Ханифа считал справедливость 
неотъемлемой частью исламского права, 
подчеркивая важность защиты прав сла-
бых и уязвимых групп. Он утверждал, 
что справедливость должна проявлять-
ся не только в соблюдении формальных 
норм, но и в учете индивидуальных об-
стоятельств, что особенно важно в иму-
щественных спорах и наследственных 
делах. Например, его принципы регули-
рования договорных обязательств пред-
полагают равноправие сторон, прозрач-
ность условий и защиту интересов обеих 
сторон, что снижает вероятность возник-
новения несправедливых ситуаций.

Значимость трудов Абу Ханифы за-
ключается в том, что они стали теорети-
ческой основой для дальнейшего разви-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
23

тия исламского права и оказали влияние 
на формирование правовых систем в 
мусульманских странах. Принципы, за-
ложенные им, сохранили свою актуаль-
ность и сегодня, так как они предлагают 
универсальные решения для урегулиро-
вания имущественных отношений. Эти 
труды не только легли в основу ханафит-
ского мазхаба, но и послужили примером 
того, как теоретические нормы могут 
быть эффективно адаптированы к прак-
тическим нуждам общества.

Таким образом, изучение классиче-
ских трудов Абу Ханифы позволяет по-
нять, каким образом принцип справед-
ливости был сформирован и воплощен 
в исламском праве, а также раскрыть его 
значимость для современного правопри-
менения.

Классические работы исламских 
правоведов, особенно труд Абу Ханифы и 
его последователей, заложили фундамен-
тальные принципы, которые оказали зна-
чительное влияние на развитие имуще-
ственного права в рамках ханафитского 
мазхаба. Эти принципы не только опре-
деляют подход к регулированию имуще-
ственных отношений, но и выступают 
универсальными основами, применимы-
ми к различным правовым системам.

1.	 Принцип равенства сторон в 
имущественных отношениях: Одним 
из ключевых положений классических 
трудов является равенство прав и обязан-
ностей сторон, участвующих в имуще-
ственных правоотношениях. Абу Ханифа 
подчеркивал, что справедливость дости-
гается только тогда, когда все участники 
имеют равные возможности защищать 
свои интересы. Этот принцип особенно 
проявляется в регулировании договор-
ных обязательств, где условия сделки 
должны быть понятными, взаимовыгод-
ными и основанными на доверии.

2.	 Прозрачность и ясность дого-
ворных отношений: Исламское право 
в рамках ханафитского мазхаба уделяет 
большое внимание ясности условий сде-
лок. Абу Ханифа считал, что неопреде-
ленность в договоре (гарар) может приве-
сти к несправедливости, поэтому любые 
имущественные соглашения должны 
быть четко прописаны и не оставлять 
места для сомнений. Этот принцип за-
щищает стороны от возможных споров и 
злоупотреблений.

3.	 Защита уязвимых сторон: В 
классических трудах большое внимание 
уделяется защите прав слабых и уязви-
мых сторон, таких как женщины, сиро-
ты и бедные. Вопросы наследственного 
права, разработанные ханафитским маз-
хабом, ярко иллюстрируют этот подход. 
Например, справедливое распределение 
имущества между наследниками, осно-
ванное на долях, указанных в Коране, 
гарантирует защиту всех участников на-
следственных правоотношений.

4.	 Запрет несправедливого обога-
щения (риба): Одним из центральных 
принципов имущественного права яв-
ляется предотвращение несправедливо-
го обогащения. Риба, то есть получение 
незаконной прибыли без приложения 
усилий, строго запрещено в исламском 
праве. Этот принцип влияет на регули-
рование сделок, включая займы и арен-
ду, где каждая сторона должна получить 
справедливую выгоду.

5.	 Принцип примирения и предот-
вращения споров: В классических трудах 
особое внимание уделяется примирению 
сторон в случае имущественных споров. 
Ханафитский мазхаб предполагает, что 
решение любых конфликтов должно ос-
новываться на справедливости и учете 
интересов обеих сторон, что способствует 
сохранению социального порядка.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
24

Эти принципы, сформулированные 
в классических трудах, оказали значи-
тельное влияние на развитие исламского 
имущественного права. Они обеспечива-
ют гармонизацию отношений в обществе 
и позволяют эффективно регулировать 
имущественные вопросы, сохраняя при 
этом фундаментальные ценности спра-
ведливости и баланса интересов.

Классические труды исламских пра-
воведов, включая Абу Ханифу и его после-
дователей, заложили фундаментальные 
принципы, которые оказали значитель-
ное влияние на развитие теории спра-
ведливости и формирование правовых 
норм ханафитского мазхаба. В их работах 
принцип справедливости раскрывается 
как ключевой компонент, регулирующий 
отношения между людьми, обеспечиваю-
щий гармонию в обществе и предотвра-
щающий конфликты. Эти принципы до 
сих пор сохраняют свою актуальность и 
универсальность, находя применение в 
современных правовых системах.

Абу Ханифа, как основатель хана-
фитского мазхаба, выдвинул несколько 
концептуальных подходов, которые опре-
делили понимание справедливости в ис-
ламском праве. Он подчеркивал, что спра-
ведливость должна проявляться через 
равенство сторон, ясность и прозрачность 
условий сделок, защиту уязвимых групп 
и запрет несправедливого обогащения. 
Его труды создали основу для разработки 
детализированных правовых механизмов, 
применимых как в имущественных, так и 
в социальных отношениях.

Анализ вклада классических трудов 
в теорию справедливости можно пред-
ставить в сравнении с другими школами 
исламского права. Для этого приведем 
сравнительную таблицу, которая выделя-
ет ключевые аспекты подхода ханафит-
ского мазхаба и отличия от других школ.

см. Таблица 1 - Подход ханафитского 
мазхаба и отличия от других школ

Из таблицы видно, что ханафитский 
мазхаб отличался высокой степенью гиб-
кости, что обеспечивало универсальность 
его подходов и их адаптивность к различ-
ным условиям. Например, использование 
принципа истихсана (преференции) по-
зволяло находить наиболее справедливое 
решение в конкретных случаях, что не 
всегда было характерно для других школ.

Важным вкладом ханафитского 
мазхаба в теорию справедливости стал 
запрет гхаррар (неопределенности) в 
сделках. Этот принцип, подробно разра-
ботанный в трудах Абу Ханифы, предус-
матривал, что все имущественные дого-
воры должны быть ясными и понятными 
для обеих сторон. Такой подход предот-
вращал споры и снижал вероятность зло-
употреблений.

Для более детального анализа вклада 
классических трудов в теорию справед-
ливости можно представить таблицы с 
количественными данными, связанными 
с финансовыми аспектами, такими как 
запрет риба, распределение наследства 
и защита имущественных прав. Эти дан-
ные позволят наглядно показать влияние 
ханафитского мазхаба на регулирование 
имущественных и финансовых отноше-
ний.

см. Таблица 2 - Распределение на-
следства по ханафитскому мазхабу (в 
процентах)

Пример: если общее наследство со-
ставляет 100 000 денежных единиц (ед.), 
распределение будет следующим:

Сын: 50 000 ед.
Дочь: 25 000 ед.
Жена: 12 500 ед.
Родители: по 6 250 ед.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
25

Таблица 1 - Подход ханафитского мазхаба и отличия от других школ

Критерий Ханафитский мазхаб Маликитский мазхаб Шафиитский 
мазхаб

Подход к 
справедливости

Баланс интересов 
сторон, акцент на 
индивидуальные 
условия сделок

Учет местных 
традиций и обычаев, 

справедливость в 
рамках социальной 

гармонии

Формальные 
соблюдение норм 
шариата, меньше 

гибкости

Защита уязвимых 
групп

Высокая защита прав 
женщин, сирот и 

бедных

Умеренная защита, 
акцент на обычаи

Формальный 
подход, 

ограниченный 
акцент на защиту 

слабых
Запрет риба Строгий запрет 

несправедливого 
обогащения

Аналогичный 
запрет, но с 

большим акцентом 
и на честные 

коммерческие 
сделки

Строгий запрет, 
ограниченное 
использование 

кияса

Методы 
интерпретации

Широкое 
использование кияса 

и истихсана

Основной упор на 
сунну и обычаи

Преобладание 
текстуального 

подхода
Примечение – сотавлено автором на основе источника (Хасан А, 2012)

Таблица 2 - Распределение наследства по ханафитскому мазхабу (в процентах)

Категория наследников Доля в имуществе Примечание

Сын 50% Получает в два раза больше, чем 
дочь, при наличии равных прав на 
наследство

Дочь 25% Доля составляет половину доли сына
Жена 12.5% Если есть дети, ее доля уменьшается
Муж 25% Получает удвоенную долю, если 

умирает жена без детей
Родители 12.5% каждый При наличии детей на умершего

БРАТЬЯ/СЕСТРЫ Остаток делится Учитывается в случае отсутсвия 
прямых наследников

Примечение – сотавлено автором на основе источника (Хасан А, 2012)



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
26

см. Таблица 3 - Запрет риба (неспра-
ведливой прибыли) в сделках

Пример: если заемщик берет кредит 
в 10 000 ед. с 20% годовых, то сумма риба 
составляет 2 000 ед. Ханафитский мазхаб 
запрещает такую практику, вместо этого 
предлагая прибыль через партнерство, 
например, мушаракаъ

Классические принципы, выдвину-
тые в трудах Абу Ханифы и его последо-
вателей, значительно повлияли на теорию 
справедливости, особенно в финансовой 
и имущественной сферах. Использова-
ние таких подходов, как запрет риба, 
прозрачность сделок и защита слабых, 
улучшает финансовую стабильность, 
снижает уровень имущественных споров 
и способствует гармонизации отношений 
между участниками рынка. Таблицы и 
данные демонстрируют, что интеграция 
этих принципов в современные системы 
управления активами и правовыми нор-
мами может привести к более справедли-
вому и устойчивому развитию общества.

3 Современные исследования за-
рубежных авторов

Исследования принципа справедли-
вости в исламском праве занимают важ-
ное место в научной литературе, особен-
но в контексте анализа его теоретической 
значимости. В этом разделе рассматри-
ваются ключевые работы зарубежных и 
отечественных авторов, которые акцен-
тируют внимание на историческом раз-
витии, универсальности и практическом 
применении принципа справедливости, 
особенно в рамках ханафитского мазхаба.

1. Hallaq (2004): Историческое раз-
витие исламского права

В своей книге «The Origins and 
Evolution of Islamic Law», Ваэль Б. Хал-
ляк (Hallaq, 2004) подробно анализиру-
ет становление и развитие исламского 
права, включая роль принципа справед-
ливости в регулировании социальных 
и имущественных отношений. Халляк 
подчеркивает, что справедливость лежит 
в основе шариата и рассматривается как 
универсальный принцип, регулирую-
щий все аспекты взаимодействия между 
людьми. Hallaq отмечает, что ханафит-

Таблица 3 - Запрет риба (несправедливой прибыли) в сделках

Финансовая операция Запрещено 
(риба)

Разрешено 
(халяль) Пример влияния на общество

Процентв по займам Да Нет Снижение долговой нагрузки на 
уязвимые группы

Спекулятивные сделки 
(гхарр)

Да Нет Предотвращение финансовых 
кризисов

Совместные инвестиции 
(мушарака)

Нет Да Укрепление справедливвого 
распредления прибыли между 
партнерами

Лизинг (иджара) Нет да Поощрение использования 
активов без их полного 
приобретения

Примечение – сотавлено автором на основе источника (Хасан А, 2012)



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
27

ский мазхаб выделяется своей гибкостью 
и способностью учитывать региональные 
и культурные особенности при примене-
нии права. Например, он акцентирует 
внимание на использовании принципа 
истихсана (преференции), который по-
зволяет принимать решения, основанные 
на справедливости, даже если они отли-
чаются от строгих текстуальных интер-
претаций.

Халляк приходит к выводу, что ха-
нафитский мазхаб является наиболее 
адаптивным направлением исламского 
права, что делает его особенно значимым 
в современном мире, где правовые си-
стемы должны учитывать разнообразие 
культурных и социальных условий. Это 
подчеркивает теоретическую важность 
справедливости как динамичного прин-
ципа, способного преодолевать традици-
онные барьеры.

2. Kamali (2008): Универсальность 
исламских правовых норм

В своей работе «Shari’ah Law: An 
Introduction», Мухаммад Хашим Камали 
(Kamali, 2008) исследует универсальный 
характер норм исламского права, уделяя 
особое внимание принципу справедливо-
сти. Камали утверждает, что справедли-
вость является ключевой целью шариата 
и основой всех правовых норм, включая 
регулирование имущественных отноше-
ний.

Камали подробно анализирует такие 
принципы, как прозрачность сделок (га-
рантия ясности условий) и запрет риба 
(несправедливого обогащения). Он под-
черкивает, что эти принципы направлены 
на создание правовой системы, которая 
обеспечивает баланс интересов всех сто-
рон, защищает уязвимые группы и пре-
дотвращает злоупотребления. Примером 
универсальности принципа справедли-
вости является возможность его приме-

нения в разных правовых системах, неза-
висимо от культурного или религиозного 
контекста. Камали демонстрирует, как 
нормы ханафитского мазхаба могут быть 
адаптированы для использования в со-
временных секулярных правовых систе-
мах, что делает их особенно актуальными 
для многонациональных государств.

3. Esposito и DeLong-Bas (2001): Эко-
номическая справедливость

В своей работе «Women in Muslim 
Family Law», Джон Л. Эспозито и Натана 
ДеЛонг-Бас (Esposito, DeLong-Bas, 2001) 
рассматривают вопросы справедливости 
в контексте семейного и имущественного 
права. Авторы подчеркивают важность 
справедливого распределения ресурсов и 
защиты прав женщин и детей, что явля-
ется важной частью принципов ханафит-
ского мазхаба.

Особое внимание уделено механизму 
распределения наследства и регулирова-
ния договорных обязательств. Например, 
авторы подчеркивают, что ханафитский 
мазхаб обеспечивает справедливую долю 
для женщин в наследственном праве, что 
было революционным шагом для своего 
времени. Это демонстрирует, что прин-
ципы справедливости в исламском праве 
направлены на защиту наиболее уязви-
мых слоев общества, что сохраняет свою 
актуальность и в современных условиях.

4. Siddiqi (2009): Справедливость и 
экономическое право

Мухаммад Неджатулла Сиддики 
(Siddiqi, 2009) в своей работе «Economic 
Enterprise in Islam» акцентирует внима-
ние на экономической справедливости в 
исламском праве. Он рассматривает роль 
запрета риба и гхарра (неопределенно-
сти) в обеспечении справедливых эконо-
мических отношений.

Сиддики подчеркивает, что хана-
фитский мазхаб предоставляет гибкие 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
28

и универсальные механизмы для регу-
лирования финансовых сделок, такие 
как мушарака (партнерство) и мудараба 
(совместное предпринимательство). Эти 
инструменты позволяют избегать не-
справедливого распределения прибыли и 
обеспечивают равенство сторон. Приме-
ром теоретической значимости является 
адаптация этих механизмов в современ-
ных исламских финансовых учреждени-
ях, где принципы ханафитского мазхаба 
играют центральную роль.

5. El-Gamal (2006): Теоретическая 
значимость в современном контексте

В книге «Islamic Finance: Law, 
Economics, and Practice» Махмуд Эль-Га-
маль (El-Gamal, 2006) исследует теоре-
тическую и практическую значимость 
исламских принципов справедливости в 
современном мире. Автор подчеркивает, 
что ханафитский мазхаб является одной 
из немногих школ, которые успешно со-
четают классические теории справед-
ливости с требованиями современного 
мира. Эль-Гамаль анализирует, как прин-
ципы справедливости используются в ис-
ламском банковском деле и финансовом 
регулировании, показывая их универ-
сальность и адаптивность. 

Работы таких авторов, как Hallaq, 
Kamali, Esposito, Siddiqi и El-Gamal, де-
монстрируют, что теоретическая значи-
мость принципа справедливости выходит 
далеко за рамки исламского права. Она 
является основой для универсальных 
подходов к регулированию имуществен-
ных и социальных отношений. Эти ис-
следования подчеркивают, что ханафит-
ский мазхаб, благодаря своей гибкости 
и акценту на справедливость, остается 
актуальным и способен адаптироваться 
к новым вызовам, что делает его ценным 
как для теоретиков, так и для практиков 
права.

4 Пробелы в исследовании и акту-
альность данной работы

Я подготовил анализ недостаточно 
изученных аспектов норм ханафитского 
мазхаба.

Круговая диаграмма демонстрирует 
распределение ключевых пробелов в ис-
следованиях, включая такие области, как 
городские имущественные споры (20%), 
культурная адаптация (30%), современ-
ные финансовые инструменты (25%), и 
интеграция с секулярными системами 
(25%).

Таблица представляет основные при-
чины этих пробелов (например, сложно-
сти адаптации к мультикультурной среде 
или появление новых финансовых ин-
струментов) и потенциальные решения 
(например, создание моделей гибридных 
правовых систем или применение прин-
ципов запрета риба к современным инно-
вациям).

5 Сочетание исламского права и 
светских правовых норм в контексте 
многонациональных обществ 

Сочетание исламского права и свет-
ских правовых норм в многонациональ-
ных обществах является одной из наи-
более актуальных тем в современной 
правовой науке. В условиях мультикуль-
турных государств, таких как Казахстан, 
Индия, а также стран Западной Европы, 
где взаимодействуют различные право-
вые и культурные традиции, поиск ба-
ланса между религиозными и светскими 
нормами становится важной задачей. 
Исламское право, в частности нормы ха-
нафитского мазхаба, предоставляет уни-
версальные принципы справедливости, 
которые потенциально могут быть инте-
грированы в правовые системы с различ-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
29

Рисунок 1 – Диаграмма недостаточно изученных аспектов норм ханафитского 
мазхаба

Примечение – сотавлено автором на основе источника (Хасан А, 2012)
Таблица 4 - Анализ малоисследованных аспектов ханафитского мазхаба

Аспект Причины разрыва Возможные решение
Споры о городской 
собственности

Недостаточное внимание к 
спорам в урбанизированных 
условиях

Тематические исследование 
в городских районах с 
саблюдением принципов 
справедливости

Культурная 
адаптация

Сложности в много-
конфессиональном и 
многоэтническом контексте

Исследования моделей 
многокультурного сосущтвования

Современные 
финансовые 
инструменты

Появление криптоактивов и  
финансовых инновации

Адаптация таких принципов, 
как запрет риба, к современным 
условиям

Интеграция 
со светскими 
системами

Напряженность в 
отношениях между 
религиозной и светской 
правовыми системами

Разработка гибридных 
механизмов для светско-
религиозно интеграции

Примечение – сотавлено автором на основе источника (Хасан А, 2012)



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
30

ными культурными и социальными кон-
текстами.

Ваэль Халляк в своей работе «The 
Origins and Evolution of Islamic Law» 
(Халляк, 2004) подчеркивает, что ис-
ламское право, в отличие от многих 
других правовых систем, обладает зна-
чительной гибкостью и способностью 
адаптироваться к различным условиям. 
Принципы ханафитского мазхаба, такие 
как истихсан (преференция), позволяют 
принимать решения на основе социаль-
ной целесообразности и справедливости, 
что особенно важно в условиях много-
национальных обществ, где необходимо 
учитывать особенности разных культур. 
Франк Вогель в своей книге «Islamic Law 
and Legal System: Studies of Saudi Arabia» 
(Вогель, 2000) акцентирует внимание на 
различиях и возможностях гармонизации 
исламских и западных правовых систем. 
Он указывает, что ханафитский мазхаб 
благодаря своей ориентированности на 
справедливость может стать эффектив-
ным инструментом для сочетания рели-
гиозных норм с современными светски-
ми законами. Особенно это актуально в 
регулировании имущественных и семей-
ных споров.

Практическая реализация норм ха-
нафитского мазхаба в светских правовых 
системах получила внимание в исследо-
ваниях Мухаммада Сиддики, который 
в своей работе «Economic Enterprise in 
Islam» (Сиддики, 2009) рассматривает 
возможности интеграции экономических 
принципов исламского права. Он отмеча-
ет, что такие инструменты, как мушарака 
(партнерство) и мудариба (совместное 
предпринимательство), успешно приме-
няются в исламских банках, работающих 
в странах с преимущественно светскими 
системами, таких как Великобритания 
или Германия. Мухаммад Хашим Ка-

мали в своей книге «Shari’ah Law: An 
Introduction» (Камали, 2008) делает ак-
цент на универсальности таких принци-
пов исламского права, как защита слабых 
и справедливое распределение ресурсов. 
Он указывает, что данные принципы мо-
гут быть успешно адаптированы в право-
вые системы, где религиозные нормы не 
являются доминирующими.

Несмотря на позитивный потенци-
ал, существуют проблемы в сочетании 
исламского права с секулярными право-
выми системами. Махмуд Эль-Гамаль 
в своей книге «Islamic Finance: Law, 
Economics, and Practice» (Эль-Гамаль, 
2006) указывает на сложности, связанные 
с различиями в философских основах ре-
лигиозных и светских правовых систем. 
Исламское право основывается на рели-
гиозных принципах, тогда как светские 
системы ориентированы на универсаль-
ные, секулярные ценности, что часто 
приводит к конфликтам в интерпретации 
норм. Джон Эспозито в своей работе 
«Women in Muslim Family Law» (Эспози-
то, 2001) отмечает, что нормы исламского 
семейного и наследственного права мо-
гут восприниматься как противоречащие 
современным представлениям о правах 
человека, что затрудняет их применение 
в светских обществах.

Для решения этих проблем совре-
менные исследователи предлагают не-
сколько подходов. Одним из них является 
создание гибридных правовых систем, 
которые могли бы учитывать как рели-
гиозные, так и светские нормы. Принцип 
истихсана может быть использован для 
адаптации исламского права к конкрет-
ным социальным условиям. Также важ-
ным направлением является разработка 
универсальных принципов, таких как 
защита уязвимых групп и равенство сто-
рон, которые могут быть интегрированы 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
31

в мультикультурные правовые системы. 
Кроме того, важным шагом является 
развитие образовательных программ и 
создание площадок для межправового 
диалога, которые позволили бы повысить 
осведомленность о возможностях сочета-
ния исламского права и секулярных пра-
вовых систем.

Таким образом, интеграция норм ха-
нафитского мазхаба в светские правовые 
системы представляет собой сложный, но 
перспективный процесс. Исследования 
показывают, что гибкость и универсаль-
ность этих норм позволяют их адапти-
ровать к современным условиям, что 
способствует гармонизации отношений 
в многонациональных обществах. Одна-
ко для успешного сочетания исламского 
и светского права требуется преодоление 
философских и культурных барьеров, что 
возможно только при условии активного 
диалога и взаимного уважения.

Мое исследование направлено на 
восполнение существующих пробелов в 
изучении и применении норм ханафит-
ского мазхаба в современных правовых и 
социальных системах. Эти пробелы каса-
ются не только теоретической части, но 
и практического применения принципов 
справедливости, заложенных в ислам-
ском праве, особенно в условиях мульти-
культурных и секулярных обществ. Не-
смотря на богатое наследие ханафитского 
мазхаба, его потенциал для решения со-
временных правовых и социальных вы-
зовов остается недостаточно исследован-
ным, что подчеркивает важность моей 
работы.

Одной из основных проблем являет-
ся ограниченность анализа применения 
норм ханафитского мазхаба в урбанизи-
рованных условиях. Современные горо-
да с их многообразием культур, религий 
и социально-экономических условий 

предъявляют новые требования к право-
вым системам. Вопросы имущественных 
споров, аренды, наследования и распре-
деления ресурсов в городской среде тре-
буют более детального изучения, чтобы 
показать, как ханафитский мазхаб может 
эффективно работать в этих условиях. 
Моё исследование направлено на анализ 
этих аспектов с учетом современных вы-
зовов.

Кроме того, значительный пробел 
существует в вопросе адаптации норм 
ханафитского мазхаба к светским право-
вым системам. Современные общества, 
такие как Казахстан или страны Западной 
Европы, являются примером многонаци-
ональных государств, где взаимодейству-
ют различные правовые традиции. Одна-
ко процессы гармонизации исламского 
права с секулярными нормами до сих пор 
не имеют четкой концептуальной основы. 
В рамках моего исследования я рассма-
триваю возможности применения гибких 
принципов ханафитского мазхаба, таких 
как истихсан, для преодоления этих ба-
рьеров и нахождения решений, которые 
будут справедливы и приемлемы для всех 
участников правовых отношений.

Еще одной важной областью явля-
ется исследование экономической спра-
ведливости. Современные финансовые 
системы, особенно в контексте глобали-
зации, сталкиваются с вызовами, связан-
ными с ростом долгов, спекуляциями и 
несправедливым распределением ресур-
сов. Принципы ханафитского мазхаба, 
такие как запрет риба и использование 
инструментов мушарака и мудараба, пре-
доставляют уникальные механизмы, спо-
собные решить эти проблемы. Однако их 
практическое применение в современных 
условиях, включая новые финансовые 
инструменты, такие как криптовалюты, 
до сих пор остается неразработанным. 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
32

Мое исследование направлено на изуче-
ние этих вопросов и поиск путей их ре-
шения.

Также необходимо подчеркнуть зна-
чение исследования культурной адап-
тации норм ханафитского мазхаба в ус-
ловиях мультикультурных сообществ. 
Принципы справедливости и защиты уяз-
вимых групп, заложенные в ханафитском 
мазхабе, имеют универсальное значение, 
однако их применение в обществах с раз-
личными культурными и религиозными 
традициями требует глубокого анализа. 
Моё исследование предлагает подходы к 
разработке моделей, которые позволяют 
интегрировать эти принципы в мульти-
культурные общества без нарушения их 
социальной гармонии.

Таким образом, моя работа не толь-
ко заполняет существующие пробелы, но 
и предлагает новые концептуальные и 
практические подходы к использованию 
норм ханафитского мазхаба в современ-
ном мире. Она подчеркивает значимость 
гибкости и универсальности исламского 
права и доказывает, что эти нормы могут 
быть полезными для решения сложных 
социальных, экономических и право-
вых вопросов в условиях современного 
общества. Мое исследование также слу-
жит основой для дальнейшего развития 
межправового диалога и поиска решений, 
которые способствуют гармонизации раз-
личных правовых традиций и укрепле-
нию справедливости в современном мире.

Заключение

В заключении необходимо отме-
тить, что проделанное исследование 
направлено на восполнение значитель-
ных пробелов в изучении и применении 
норм ханафитского мазхаба в условиях 
современных правовых и социально-эко-

номических систем. В процессе работы 
удалось провести всесторонний анализ, 
акцентируя внимание на теоретических 
основах, практических аспектах и адап-
тационных возможностях ханафитского 
мазхаба в контексте глобальных вызо-
вов. Исследование охватывало ключевые 
темы, связанные с справедливостью в 
имущественных отношениях, экономиче-
ской справедливостью, культурной адап-
тацией и гармонизацией исламского пра-
ва со светскими правовыми системами в 
многонациональных обществах.

Особое внимание было уделено те-
оретической базе, заложенной в трудах 
таких авторов, как Ваэль Халляк «The 
Origins and Evolution of Islamic Law» (Хал-
ляк, 2004), который подробно рассмотрел 
историческое развитие исламского права, 
включая ханафитский мазхаб, подчерки-
вая его адаптивность и гибкость. Работа 
Франка Вогеля «Islamic Law and Legal 
System: Studies of Saudi Arabia» (Вогель, 
2000) предоставила возможность изучить 
различия и возможности гармонизации 
исламского и западного права, что по-
зволило глубже понять, как нормы хана-
фитского мазхаба могут быть применены 
в секулярных правовых системах. Эти 
исследования послужили теоретическим 
фундаментом для анализа сочетаемости 
религиозных и светских норм.

Практические аспекты применения 
норм ханафитского мазхаба были рассмо-
трены через призму исследований Му-
хаммада Сиддики «Economic Enterprise 
in Islam» (Сиддики, 2009), где акцент 
сделан на инструментах исламского пра-
ва, таких как мушарака и мудараба, при-
меняемых в современных финансовых 
системах. Это подтвердило актуальность 
и практическую ценность данных ин-
струментов для глобальной экономики, 
в частности для создания справедливых 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
33

условий в банковском и инвестиционном 
секторах. Работа Махмуда Эль-Гамаля 
«Islamic Finance: Law, Economics, and 
Practice», (Эль-Гамаль, 2006) позволила 
проанализировать вопросы интеграции 
исламского финансового регулирования 
в светские системы, что особенно важно 
в условиях растущей популярности ис-
ламских банков.

В исследовании также затрагивались 
вопросы культурной адаптации, где был 
сделан акцент на универсальности прин-
ципов справедливости и их применении 
в мультикультурных обществах. Здесь 
использовались материалы Джона Эспо-
зито и Натаны Де Лонг-Бас «Women in 
Muslim Family Law», (Эспозито, 2001), 
которые осветили аспекты семейного 
и наследственного права, подчеркивая 
важность защиты уязвимых групп, та-
ких как женщины и дети. Эти принципы, 
разработанные в рамках ханафитского 
мазхаба, были проанализированы с точки 
зрения их применимости в обществах с 
различными культурными и религиозны-
ми традициями.

В результате исследования удалось 
выявить ключевые пробелы, включая не-
достаточный анализ применения норм ха-

нафитского мазхаба в урбанизированных 
условиях, ограниченную разработку их 
адаптации к современным финансовым 
инструментам, а также сложности инте-
грации в секулярные правовые системы. 
Эти аспекты были рассмотрены с пред-
ложением решений, таких как исполь-
зование гибридных правовых моделей, 
разработка универсальных принципов, 
основанных на справедливости и защи-
те слабых, и внедрение образовательных 
инициатив для повышения осведомлен-
ности о возможностях сочетания ислам-
ского и светского права.

Исследование базировалось на глу-
боком анализе значимого научного мате-
риала, который был дополнен авторскими 
выводами и предложениями. Были ис-
пользованы работы как зарубежных, так 
и отечественных авторов, что позволило 
обеспечить многогранный и комплекс-
ный подход к исследуемой теме. Таким 
образом, данная работа вносит вклад в 
развитие правовой науки, демонстрируя, 
что нормы ханафитского мазхаба облада-
ют высокой актуальностью и универсаль-
ностью, и предлагая новые подходы для 
их использования в условиях современ-
ного мира.

Литературы

1)	 Ан-На’им, А. А. (1995). Ислам и светское государство: Переговоры о будущем 
шариата. – Гарвард: Harvard University Press. – 300 с.

2)	 Вогель, Ф. Э. (2000). Исламское право и правовая система: Исследования Сау-
довской Аравии. – Лейден: Brill Academic Publishers. – 430 с.

3)	 Камали, М. Х. (2008). Закон шариата: Введение / пер. с англ. – Оксфорд: 
Oneworld Publications. – 250 с.

4)	 Сиддики, М. Н. (2009). Экономическое предприятие в исламе. – Джидда: Islamic 
Research and Training Institute. – 195 с.

5)	 Халляк, В. Б. (2004). Происхождение и эволюция исламского права / пер. с англ. 
– Кембридж: Cambridge University Press. – 335 с.

6)	 Хасан, А. (2012). Наследственные законы в исламе: Аналитический обзор прин-
ципов ханафитского мазхаба. – Оксфорд: Oxford Islamic Studies. – 215 с.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
34

7)	 Эль-Гамаль, М. А. (2006). Исламские финансы: Право, экономика и практика. – 
Кембридж: Cambridge University Press. – 320 с.

8)	 Эспозито, Дж. Л. (2001). Делонг-Бас, Н. Женщины в мусульманском семейном 
праве. – Сиракузы: Syracuse University Press. – 200 с.

9)	 Эспозито, Дж. (1995). Абу Ханифа. Основы ханафитской юриспруденции / пер. с 
араб. – Кембридж: Islamic Texts Society. – 280 с.

10)	Эспозито, Дж. Л. (2001). Ислам и политика. – Сиракузы: Syracuse University 
Press. – 240 с.

References

1.	 An-Na’im, A.A. (2010). Islam and the Secular State: Negotiating the Future of Sharia. 
– Harvard: Harvard University Press. – 300 p.

2.	 El-Gamal M.A. (2006). Islamic Finance: Law, Economics and Practice. – Cambridge: 
Cambridge University Press. – 320 p.

3.	 Esposito J.L., DeLong-Bas N. (2001). Women in Muslim Family Law. – Syracuse: 
Syracuse University Press. – 200 p.

4.	 Esposito J.L. (1995)  Abu Hanifa. Fundamentals of Hanafi Jurisprudence / trans. from 
Arabic. – Cambridge: Islamic Texts Society. – 280 p.

5.	 Esposito J.L. (2001). Islam and Politics. – Syracuse: Syracuse University Press. – 240 
p.

6.	 Hallak V.B. (2004). Origin and Evolution of Islamic Law / trans. from English. – 
Cambridge: Cambridge University Press. – 335 p.

7.	 Hasan A. (2012). Inheritance Laws in Islam: An Analytical Review of the Principles of 
the Hanafi Madhhab. – Oxford: Oxford Islamic Studies. – 215 p.

8.	 Kamali M.H. (2008). Sharia Law: Introduction / trans. from English. – Oxford: 
Oneworld Publications. – 250 p.

9.	 Siddiqui M.N. (2009).  Economic Enterprise in Islam. – Jeddah: Islamic Research and 
Training Institute. – 195 p.

10.	 Vogel F.E. Islamic Law and Legal System: Studies in Saudi Arabia. – Leiden: Brill 
Academic Publishers, 2000. – 430 p.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
35

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 

https://orcid.org/0009-0008-8585-5791 
E-mail:profdrsabermashaly1@gmail.com

ҚҰРАН КӘРІМНІҢ МАҒЫНАЛАРЫН АУДАРУ

Сабер әл-Сайед Машали
Ислам шариғатының профессоры

Файум университетінің Дар әл-Улум факультетінің бұрынғы деканы, Египет

ترجمة معاني القرآن الكريم
أ د. صابر السيد مشالي
أستاذ الشريعة الإسلامية

العميد الأسبق لكلية دار العلوم، جامعة الفيوم ، مصر.

TRANSLATING THE MEANINGS OF THE HOLY 
QURAN

Saber Al-Sayed Mashaly
Professor of Islamic Sharia

Former Dean of the Faculty of Dar Al-Ulum, Fayoum University, Egypt

ПЕРЕВОД СМЫСЛОВ СВЯТОГО КОРАНА

Сабер аль-Сайед Машали
Профессор исламского шариата

Бывший декан факультета Дар аль-Улум Файюмского университета, Египет

Аңдатпа: Бұл мақалада қасиетті Құранның мағыналарын аудару, соның  нәтижесінде 
фиқһ, тіл және т.б. басқа да ғылыми мәселелер қарастырылды. Автор дедуктивті, 
аналитикалық және басқаларды ұстанған зерттеу тақырыбына тоқталады. Келесі 
тақырыптарда сыни талдау жасалады: 1/ Дайындық кезеңі. 2/ Кіріспе. 3/ Аударма терминін 
өңдеу және аударма түрлерін түсіндіру. 4/ Сегіз фиқһ мәзһабының намаз мәселесіне қатысты 
пікірлерін Құран Кәрімнің кейбір аудармалары арқылы зерттеу. 5/ Іздеу нәтижелері.

الملخص: تعالج المقالة مسألة ترجمة معاني القرآن الكريم بما يترتب عليها من مسائل أخرى علمية في الفقه 
المباحث  في  النقدي  التحليلي  الاستنباطي  المنهج  فيه  التزمت  الذي  الدراسة  وسأعالج موضوع  واللغة وغيرهما، 
الآتية: 1/ التصدير. 2/ التوطــئة. 3/ تحرير مصطلح الترجمة وبيان أنواع الترجمة. 4/ دراسة لآراء المذاهب 

الفقهية الثمانية في مسألة الصلاة بشيء من ترجمة معاني القرآن الكريم. 5/ نتائج البحث.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
36

Abstract. The article addresses the issue of: translating the meanings of the Holy Qur’an, 
with the resulting other scientific issues in jurisprudence, language, and others. Based on that, 
I will address the subject of the study in which I adhered to the deductive, analytical, and 
critical approach in the following sections: 1/ Preparation. 2/ Introduction. 3/ Editing the term 
translation and explaining the types of translation. 4/ A study of the opinions of the eight schools 
of jurisprudence on the issue of prayer with some translation of the meanings of the Holy Qur’an. 
5/ Search results.

Аннотация. В статье затрагиваются такие вопросы: как перевод смыслов Священного 
Корана, с вытекающими другими научными вопросами  в области фикха, языкознания 
и др. В работе придерживается дедуктивный, аналитический и критический подходы в 
следующих пунктах:1  / Подготовительный период. 2/ Введение. 3/ Редактирование терми�/
на «перевод» и объяснение типов перевода. 4/ Исследование мнений восьми школ фикха 
по вопросу молитвы с некоторым переводом значений Священного Корана. 5/ Результаты 
поиска.

1/ التصدير. 
الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على 
سيدنا ونبينا محمد - صلى الله عليه وسلم - وعلى آله 
وعلى صحبه، وعلى من اتَّبَع هديه، والتزم نهجه، 
وتمسََّك بسنته إلى يوم الدين، أمــا بعـــــد: فلقد نزل 
القرآن الكريم على الرسول العربي صلى الله عليه 
وسلم بلسان عربي مبين، ومنذ ذلك الحين أصبحت 
وأساسًًا  الإسلام،  كيان  من  جزءًًا  العربية  اللغة 
رسولنا  بعثة  وكانت  دعوته.  إبلاغ  في  للتخاطب 
صلى الله عليه وسلم إلى الإنسانية كلها. وأعلن ذلك 
قُلُْْ   ( تعالى:  قال  موضع:  غير  في  الكريم  القرآن 
إِِلَيَْْكُُمْْ جََمِِيعًاً اذِِّلَّي لَهَُُ   ِ يَاَ أَيَُّهََّا الّنَّاسُُ إِِّ�نِّي رََسُُولُُ اللَّهِ�
رَْْضِِ الَا إِِلَهَََ إِِالَّا هُُوََ يُحُْْيِيِ وََيُمُِِيتُُ  مُُلْْكُُ المََّسَّاوََاتِِ وََا�لْأَ
 ِ ّ�يِّّ�مِّ اذِِّلَّي يُؤُْْمِِنُُ بِاِللَّهِ�   ّ�يِّ ا�لْأُ وََرََسُُولِِهِِ البِّنَِّ  ِ فَآَمِِنُوُا بِاِللَّهِ�
وقال  الأعراف:  تَهَْْتَدَُُونََ(  لَعََكُُّلَّمْْ  وََابِّتَِّعُوُهُُ  وََكََلِِمََاتِِهِِ 
تعالى: ) وََمََا أَرَْْسََلْْنَاَكََ إِِالَّا كََاةًّفًَّ لِِلّنَّاسِِ بَشَِِيرًًا وََنَذَِِيرًًا 
ونشأت  سبأ: ٨٢،   ) يَعَْْلَمَُُونََ  الَا  الّنَّاسِِ  أَكَْْثَرَََ  وََلَكَِِّنَّ 
الدولة الإسلامية في جزيرة العرب، ولا شك  نواة 
فكانت  بموتها،  وتموت  أمتها  بحياة  تحيا  اللغة  أن 
للغة  حياة  النحو  هذا  على  الإسلامية  الدولة  نشأة 
الله  دين  والإسلام  الإسلام،  وحي  فالقرآن  العرب، 
المفروض، ولن يتأتى معرفة أصوله وأسسه إلا إذا 
فُهُِِمََ القرآن بلغته بما يوجب أن يتعلم الناطقون بغير 
أن  الأخرى  والطريق  طريق،  فهذه  العربية  اللغة 
القرن  الشرعية من حيث معاني  النصوص  تُتَُرَجم 

الكريم والسنة النبوية أو من حيث نصوص العلماء. 
حينا  وتداخلتا  حينا  توازيتا  الطريقين  أن  والحق 
لخدمة  تداخلا  أو  توازيا  كلها  الأحيان  في  وتكاملتا 
نصيب  كازاخستان  لعلماء  وكان  الإسلام،  علوم 
غير قليل في هذا الشأن معبرين عن واقع العلاقات 
الثقافية بآفاقه الرحبة مع العالم الإسلامي الذي ينطق 
علماء  دور  عظََّم  مما  العربية؛  بغير  أفراده  غالب 
أو  العربية  بغير  الناطقين  كازاخستان وغيرهم من 
الذين لغتهم الأولى لغة غير العربية أو – على الأقل 
– الذين يجيدون إلى جانب لغتهم العربية لغة أخرى 
أهمية موضوع  كلها تجسد  الأسباب  غيرها، وهذه 
ترجمة معاني القرآن الكريم باعتباره نموذجا معبرا 
الثقافية وآفاقها بين كازاخستان  عن واقع العلاقات 
والعالم الإسلامي. والحق كذلك أن ذلك كله كان سببا 
في غاية الأهمية لدراسة واقعة ترجمة معاني القرآن 
الكريم دراسة مؤصلة مقارنة على أكثر من جبهة 
والاجتماعية  والثقافية  واللغوية  الفقهية  للمقارنات 
بما يضيئ أبعادا هائلة في الواقع المعاصر ويضيف 
إلى المكتبة العلمية مقالة أرجو أن تسد فراغا وتشفي 

غليلا وتجيب عن أسئلة عديدة مهمة.
الدراسة  وتأسيسا على ذلك سأعالج موضوع 
الذي التزمت فيه المنهج الاستنباطي التحليلي النقدي 

في المباحث الآتية:
1/ التصدير. 
2/ التوطــئة.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
37

أنواع  وبيان  الترجمة  مصطلح  تحرير   /3
الترجمة.

الثمانية  الفقهية  المذاهب  لآراء  دراسة   /4
في مسألة الصلاة بشيء من ترجمة معاني القرآن 

الكريم.
5/ نتائج البحث.

2 / التوطئة: 
النصف  في  مصر  في  الواقعة  إثارة   1/2
ترجمة  واقعة  أثيرت  العشرين:  القرن  من  الأول 
القرن  النصف الأول من  الكريم في  القرآن  معاني 
العشرين مرات كثيرة كان أولها سنة 1925 )19، 
22 رمضان 1343هـ 16 أبريل 1925م (. ومنذ 
هذا التاريخ والحديث الفقهي – وغير الفقهي – في 
الصحف والمجلات والمؤلفات يكثر حينًاً ويقل حينًاً 
مشيخة  حاولت  حيث  عامًًا،  أحد عشر  آخر طوال 
مصطفى  محمد  الشيخ  برئاسة  الشريف  الأزهر 
المراغي سنة 1936م أن تحسم المسألة كلها، بأن 
تقوم المشيخة بهذه الترجمة وأظهر هذه المرات التي 
أثيرت الواقعة فيها ثلاث مرات، كانت المرة الأولى 
في نهاية الربع الأول من القرن العشرين حين منعت 
باللغة  الكريم  للقرآن  نسخة  إدخال  الأزهر  مشيخة 
الإنجليزية إلى مصر، وطلبت من مصلحة الجمارك 
إحراقها، ورد بعض الفقهاء في النصف الأول من 
القرن العشرين على ذلك، فكتب الشيخ أحمد محمد 
شاكر )شاكر، 1983: 265( أربع مقالات ونشرها 
 22  ،6 أبريل،   10،19  ،20( المقطم  جريدة  في 
كتاب  في  مجموعة  نشرها  ثم  سنة1925م(،  مايو 
الكريم  القرآن  ترجمة  في  الفصل  »القول  بعنوان 
)شاكر، 1939(. وكتب فضيلة الشيخ محمد حسنين 
مخلوف)مخلوف، 2002: 6/ 96، عمود رقم 2،3 
وقراءته  الكريم  القرآن  ترجمة  حكم  في  رسالة   )
وكتابته بغير اللغة العربية«، وكتب – كذلك- فضيلة 
الشيخ محمود شلتوت مقالة بعنوان »ترجمة القرآن 
 ونصوص العلماء فيها« ونشرها في مجلة الأزهر
)شلتوت، 1936(. وكانت المرة الثانية التي أثيرت 
تركيا  حكومة  قرار  إثر  1930م  سنة  الواقعة  فيها 
معاني  ترجمة  أتاتورك  كمال  مصطفى  برئاسة 
في  مصر  فقهاء  وانقسم  التركية.  اللغة  إلى  القرآن 

النصف الأول من القرن العشرين فريقين؛ عارض 
أحدهما ما فعلته الحكومة التركية، وقال بعدم جواز 
الخضر  محمد  الشيخ  فضيلة  فكتب  الترجمة،  هذه 
اللغة  إلى  القرآن  معاني  »نقل  بعنوان  مقالة  حسين 
الأجنبية«، ونشرها بمجلة الأزهر )حسين، 1931( 
وكتب فضيلة الشيخ إبراهيم الجبالي مقالة بعنوان: 
»الكلام في ترجمة القرآن«، ونشرها بمجلة الأزهر. 
وكتب كذلك فضيلة الشيخ مصطفى صبري – آخر 
»مسألة  بعنوان:  كتابًاً   – العثمانية  الدولة  شيوخ 
ترجمة القرآن« )سحنون( قال فيه بعدم جواز هذه 
الترجمة ورد فيه على ما كتبه – من فقهاء مصر – 
فضيلة الشيخ محمد مصطفى المراغي )كلمة الأستاذ 
)شلتوت،  وفاته،  بمناسبة  له  وجدى  فريد  محمد 
كردى  محمد  الأستاذ  كلمة  و  1945م(  رجب    7
قال  الذي   -).423 17/ 1029ص  )شلتوت،  على 
الكريم ونشرها في الأسبوع  القرآن  بجواز ترجمة 
والأهرام. وعلى ما كتبه –كذلك – فضيلة الأستاذ 
محمد فريد وجدي – الذى قال بجواز ترجمة القرآن 
الكريم – كذلك –.أما المرة الثالثة التي أثيرت فيها 
 - 1936م،  سنة  في  فكانت  القرآن،  ترجمة  مسألة 
بعد أن تولى فضيلة الشيخ محمد مصطفى المراغي 
يقوم  أن  رأى  إذ   ،- الثانية  للمرة  الأزهر  مشيخة 
اللغة  إلى  الكريم  القرآن  معاني  بترجمة  الأزهر 
كثيرون  فقهاء   – هذا  في   – الإنجليزية. وعارضه 
منهم فضيلة الشيخ محمد سليمان في كتابه »حدث 
القرآن  ترجمة  على  الإقدام  الإسلام،  في  الأحداث 
الشاطر  مصطفى  محمد  الشيخ  وفضيلة  الكريم« 
»القول  كتابه  في  الكوم  شبين  بمحكمة  القاضي 
)الشاطر،  المجيد«  القرآن  ترجمة  حكم  في  السديد 
1936: 160(. وقد حاول الفقهاء المؤيدون لما تفعله 
مشيخة الأزهر تأييد ذلك، فأعاد فضيلة الشيخ محمد 
نشر)المراغي،  الأزهر  شيخ  المراغي  مصطفى 
1932(ما كان قد كتبه –في عام 1932م – وجمع 
فضيلة الأستاذ محمد فريد وجدى مقالاته التي كتبها 
الأدلة  بعنوان«  كتاب  في   – 1932م  عام  في   –
العلمية على جواز ترجمة معاني القرآن الكريم إلى 
اللغات الأجنبية« )وجدى، 1936( .ولا نقصد بذكر 
هذه الفترات الثلاث وضع بدايات دقيقة للحديث عن 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
38

هذه المسألة كل مرة لسبب مختلف، فقد ظل الحديث 
1936م  سنة  إلى  1925م  سنة  من  المسألة  عن 
القرن  من  الأول  النصف  في  الفقهاء  لدى  متصلا 
العشرين، كما أسهمت الدراسات بعد فترة النصف 
الأول من القرن العشرين )مهنا، 1978: 28(. في 
بيان  الفترات-  هذه  ذكر  من  نقصد  وإنما  المسألة، 
بها  الفقهاء  من  كثير  اشتغل  التي  المشكلة،  أهمية 
وفى هذه الفترة، إذ تجدر- مع هذه الأهمية- دراسة 

هذه المسألة- فقهيًّاً.
قبل  القرآن  معانى  ترجمة  حدثت  هل   2/2
الأول  النصف  في  مصر  فقهاء  من  ثمة   : ؟  ذلك 
النظر عن  يرى- بصرف  من  العشرين  القرن  من 
تقسيم هؤلاء الفقهاء إلى فريقين، قائل بجواز ترجمة 
معاني القرآن، ومانع لهذا الجواز- أن ترجمة معاني 
القرآن حدثت قبل ذلك، ويختلف هؤلاء الفقهاء في 
تحديد العصر الذى أثيرت فيه هذه المسألة. ففضيلة 
الشيخ محمود شلتوت- مثلا- يرى وقوع الأمر »في 
جميع الأجيال والعصور« )شلتوت، 1936: -123 
134( بغير تحديد لعصر معين ويرى فضيلة الشيخ 
محمد حسنين مخلوف )مخلوف، 1936: -11 43( 
أن »للغرب محاولات في ترجمة معاني القرآن منذ 
القرآن  في  ولهم  الهجري-  عشر-  الحادي  القرن 
تراجم مختلفة«، ثم يرجع الشيخ مخلوف إلى زمن 
النبي-صلى الله عليه وسلم - ويرى في بعثه- عليه 
السلام- كتبًاً إلى البلاد غير الإسلامية المختلفة دليلا 
على وجود الترجمة- وإن كان ليس دليلا على جواز 
الوقت. ويستدل فضيلة  ذلك  الحرفية- في  الترجمة 
الشيخ محمد بن الحسن الحجوي )الحجوي، 1963: 
الشيخ  إليه  أشار  بما  المغربي-  الوزير   -)125
وسلم  عليه  الله  صلى  الرسول-  بعث  من  مخلوف 
بأحاديث  يستدل  كما  المختلفة،  البلاد  إلى  كتابا   -
مختلفة رويت في هذا الخصوص، منها- مثلا- ما 
ما  باب  التوحيد،  كتاب  البخاري،  في صحيح  جاء 
يجوز من تفسير التوراة، وكتب الله بالعربية: »قال 
ابن عباس: أخبرني أبو سفيان بن حرب أن هرقل 
النبي- صلى الله عليه  بكتاب  دعا  ثم  ترجمانه  دعا 
حِِّرَّيمِِ ، من محمد  حّْْرَّمََنِِ ال ِ ال وسلم - فقرأه: بِِسْْمِِ اللَّهِ�
الكتاب  أهل  )ويا  هرقل:  إلى  ورسوله  عبد الله  بن 

تعالوا إلى كلمة سواء بيننا وبينكم( )الآية رقم 64 
سورة ال عمران، لكنها تقول: »قل يا أهل الكتاب.. 
»وقد علق ابن حجر على ورود )و يا أهل الكتاب..( 
في  الواو  بإثبات   - الخطاب  أي   - وقع  هكذا  فقال: 
ساقطة  الواو  أن  عياض  القاضي  عن  ونقل  أوله، 
ثم   ،- ذر  أبي  رواية  مثل   - الروايات  بعض  من 
ثبوتها فهي داخلة على مقدر معطوف  قال: وعلى 
على قوله أدعوك، فالتقدير أدعوك بدعاية الإسلام، 
وأقول لك ولأتباعك امتثالا لقول الله تعالى »يا أهل 
الكتاب »ويحتمل كما يقول ابن حجر: أن تكون من 
الكتاب،  ألفظ  يحفظ جميع  لم  أبى سفيان لأنه  كلام 
الآية.  وكذا  فذكره،  الكتاب  أول  منها  فاستحضر 
الكتاب،  أهل  يا  فيه  كذا وكان  كان  فيه:  قال  وكأنه 
قالوا من كلامه لا من نفس الكتاب، وقيل إن النبي 
- صلى الله عليه وسلم - كتب ذلك قبل نزول الآية 
فوافق لفظه لفظها لما نزلت، والسبب في هذا أن هذه 
الآية نزلت في قصة وفد نجران كان ذلك سنة ست 
من الهجرة. وقيل بل في أوائل الهجرة، وقيل نزلت 
كتاب  ابن حجر،  الباري،  فتح  انظر:  اليهود«.  في 
بدء الوحى، باب )7( حديث أبى سفيان عند هرقل، 
ج1، ص52.(. ووجه الدلالة منه- كما يقول الشيخ 
الحجوي- أن النبي - صلى الله عليه وسلم - كتب إلى 
ففيه  ولسان هرقل رومي،  العربي،  باللسان  هرقل 
إشعار بأنه اعتمد في إبلاغه ما في الكتاب على من 
والمترجم  ليفهمه،  إليه  المبعوث  بلسان  يترجم عنه 
 /13  :2001 حجر،  )ابن  الترجمان  هو  المذكور 

525(. ومما جاء فيه كذلك:
عمر  بن  عثمان  حدثنا  بشار  بن  محمد  حدثنا 
أخبرنا على بن المبارك عن يحي بن أبى كثير عن 
أبى سلمة عن أبى هريرة: كان أهل الكتاب يقرؤون 
- صلى الله  فقال  الإسلام،  بالعبرانية لأهل  التوراة 
عليه وسلم - لا تصدقوا أهل الكتاب ولا تكذبوهم، 
إلينا...«البقرة 136،  أنزل  وما  بالله  »آمنا  وقولوا: 

حديث رقم 7542، ص525
حََدَّثََنََاَ مُُسََدَّدٌٌَ، حََدَّثََنََاَ إِِسْْمََاعِِيلُُ، عََنْْ أَيَُّوُبََ، عََنْْ 
أُتُِِيََ  قَاَلََ:  عََنْْهُُمََا-   ُ اللَّهُ� -رََضِِيََ  عُُمََرََ  ابْْنِِ  عََنِِ  نَاَفِِعٍٍ، 
النَّبَِِيُُّ صََلَّىَ اللهُُ عََلَيَْْهِِ وََسََلَّمَََ بِِرََجُُلٍٍ وََامْْرََأَةٍٍَ مِِنََ اليَهَُُودِِ 
قَدَْْ زََنَيََاَ، فَقََاَلََ لِِلْْيَهَُُودِِ: مََ»ا تَصَْْنَعَُوُنََ بِِهِِمََا؟«، قَاَلُوُا: 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
39

مُُ وُُجُُوهََهُُمََا وََنُخُْْزِِيهِِمََا، قَاَلََ: } قُلُْْ فَأَْتُْوُا بِِالوّْْتَّرََاةِِ  نُسََُخِّ�ِ
 ،)93 عمران:  )آل   } صََادِِقِيِنََ  كُُنْْتُمُْْ  إِِنْْ  فَاَتْلُْوُهََا 
فَجَََاءُُوا، فَقََاَلُوُا لِِرََجُُلٍٍ مِِمََّنْْ يَرَْْضََوْْنََ: يَاَ أَعَْْوََرُُ، اقْْرََأْْ 
فَقََرَََأََ حََتَّىَ انْْتَهَََى إِِلَىَ مََوْْضِِعٍٍ مِِنْْهََا فَوَََضََعََ يَدََهَُُ عََلَيَْْهِِ، 
قَاَلََ: »ارْْفَعَْْ يَدََكَََ«، فَرَََفَعَََ يَدََهَُُ فَإَِذَِاَ فِِيهِِ آيَةَُُ الرََّجْْمِِ تَلَُوُحُُ، 
فَقََاَلََ: يَاَ مُُحََمََّدُُ، إِِنََّ عََلَيَْْهِِمََا الرََّجْْمََ، وََلَكَِِنَّاَ نُكََُاتِِمُُهُُ بَيَْْنَنََاَ، 
الحِِجََارََةََ.  عََلَيَْْهََا  يُجََُانِِئُُ  فَرَََأَيَْْتُهُُُ  فَرَُُجِِمََا،  بِِهِِمََا  فَأََمَََرََ 
حديث رقم 7534 ص 525. وذكر هذه الأحاديث 
يفيدنا في دراسة الموضوع هنا، وبعد ذلك، إذ ثمة 
جواز  على  القرآن  معاني  ترجمة  جواز  يقيس  من 
الدكتور أحمد مهنا )مهنا،  التوراة(. ويرى  ترجمة 
من  الأول  النصف  فترة  بعد   )73  72-  :1978
فقهاء  بين  دار  الذى  الخلاف  أن  العشرين  القرن 
التاريخ بتفاصيله فيما يتعلق  لنا  المسلمين، وحفظه 
بجواز ترجمة معاني القرآن أو عدم جوازها ما يدل 
على أن ذلك كان جزءا من القضية »وكذلك يرى 
تصح  التي  الترجمة  تكون  بأن  الأحناف  في شرط 
من  يلقى ضوءًًا  شرطا  حرفية  ترجمة  بها  الصلاة 
جوانب الموضوع«، »وأن الترجمة- لبعض الآيات 
على الأقل- كانت موجودة حينئذ، وأن هذه الترجمة 
شملت الترجمة الحرفية والترجمة التفسيرية«. لكن 
ثمة فقهاء آخرين- وهم معظم فقهاء النصف الأول 
بهذا  المسألة  بداية  أن  يرون  العشرين-  القرن  من 
الشكل كان في هذه الفترة- فترة النصف الأول من 
الغرب  محاولات  إلا  يسبقها  ولم  العشرين  القرن 
إلى  أدت  والتي  القرآن،  معاني  ترجمة  من  القريبة 
فعلته  ما  طريق  عن  الشرق  بلاد  إلى  المسألة  نقل 
تركيا، وبهذا الرأي الأخير قال- مثلا- فضيلة الشيخ 
 –  1 ع   126  /6  :2002 )مخلوف،  رشيد  محمد 
فضيلة  حاول  وقد   ،)17  :1926 )رضا،  2(رضا 
 51-  :1936 )وجدى،  وجدى  فريد  محمد  الأستاذ 
54(- وهو من القائلين بجواز الترجمة- بيان السبب 
القرآن،  معاني  يترجمون  الصحابة  يجعل  لم  الذى 
أيام  القرآن  معاني  تترجم  لم  لماذا  كذلك  وشرح 
والذى  أيامهم.  وبعد  الترجمة-  عصر   - العباسيين 
في  خلافا  أن   - المسألة  هذه  في خصوص   - نراه 
الرأي قد حدث بين فقهاء المذهب الحنفي- أي داخل 
المذهب نفسه- وكذلك بين الفقهاء الأحناف وفقهاء 

أبى  عن  روى  ما  بسبب  جملة،  الأخرى  المذاهب 
من  بشيء  الصلاة  - من جواز  - رحمه الله  حنيفة 
العربية والعاجز  للقادر على  القرآن  ترجمة معاني 
عنها- وسنعرض له بعد ذلك - وكان هذا الخلاف 
بشيء  الصلاة  جواز-  عدم  أو  جواز-  مسألة  في 
من ترجمة معاني القرآن. وقد صرح فقهاء بعض 
المذاهب )هم فقهاء الشافعية والحنابلة، وسنعرض 
لآرائهم خلال الحديث عن آراء المذاهب الإسلامية 
في المسألة.(- أثناء الحديث عن هذه المسألة- بعدم 
كذلك.  الصلاة  خارج  القرآن  معاني  ترجمة  جواز 
ما  إلا  المسألة  هذه  في  الخلاف  قبل  يحدث  ولم 
كان من بعث النبي- صلى الله عليه وسلم - بعض 
الكتب إلى البلاد المختلفة، وقد كانت كتب الرسول-
وتشتمل  العربي،  باللسان  وسلم-  عليه  الله  صلى 
إليهم  بُعُثت  مََنْْ  أحوج  مما  الكريم،  القرآن  بعض 
الكتب- مثل النجاشي وهرقل وكسرى- أن يستعينوا 
بمترجمين يترجمون لهم هذا الخطاب العربي وبه 
ما اشتمله من بعض القرآن، وكذلك ما روى من أن 
سلمان الفارسي رضي الله عنه ترجم معاني الفاتحة 
إذ   -... بذلك  إليهم  أُرُسل  حين  الفرس  أهل  لبعض 
بها  قام  التي  الترجمة  هذه  إلى  يهدي-  ما  يوجد  لا 
تفسيرية؟.  أم  حرفية  كانت  وهل  الملوك  مترجمو 
ونحن لم نهتد - كذلك- إلى كيفية الترجمة التي قام 
بترجمتها سلمان الفارسي رضي الله عنه إن كانت 
الرواية قد حدثت بالفعل. وبهذا لا يثبت لدينا - بعد 
ترجمة  في  الغربية  المحاولات  هذه  إلا   - البحث 
إلى  بعدها  المسألة  انتقلت  والتي  القرآن،  معاني 
بلاد الشرق في النصف الأول من القرن العشرين 
من  وليس  غربية،  بأيدٍٍ  تركيا  في  حدث  ما  بفعل 
قصدنا الحديث بالتفصيل عن البعد السياسي البحث 
الحادث  للخلاف  بالتفصيل-   - وسنعرض  للمسألة، 

بين المذاهب الفقهية الإسلامية في هذه المسألة.
أنواع  وبيان  الترجمة  مصطلح  تحرير   /3

الترجمة: 
3/ 1 الترجمة في اللغة والاصطلاح: الترجمة 
في اللغة: تفسير الكلام بلغة أخرى، يقال: ترجمه، 
وترجم عنه: إذا فسر كلامه بلسان آخر)يطلق بعض 
اللغويين لفظة الترجمة على تفسير الكلام بكلام آخر 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
40

من اللغة نفسها. )الطيالسي، 1999: -105 106،. 
جبل، 1997: -52 53( وهذا النوع من الترجمة لا 
نقصده( أو نقله من لغة إلى أخرى )لم تذكر المعاجم 
المادة )ر ج م ( أو )ت ر ج م (  صلة بين معنى 
التفسير.(، وترجم  ومعنى لفظة الترجمة المراد به 
 ) م  ج  )ر  مادة  )الإفريقي(  ووضحه  بينه  الكلام: 
)ابادى، 1977( مادة )ت ر ج م ( باب الميم، فصل 
القاموس  ذكر صاحب  وقد  والجيم.  الراء  مع  التاء 
ثلاث  )فيه  والترجمان  أصلية.  الفعل  في  التاء  أن 
لغات: تُرُْْجُُمان -بضم الأول والثالث وسكون الثاني 
والثالث  الأول  بفتح   - تَرَْْجََمان  و:  عُُنْْفُوُان،  مثل   -
بفتح   - وتَرَْْجُُمان  زََعْْفَرَان،  مثل   - الثاني  وسكون 
هي  وهذه   - الثالث  وضم  الثاني  وسكون  الأول 
المشهورة مثل دَيَْْهُُقان.( أو المترجم: المفسر للسان، 
وهو الذى ينقل الكلام من لغة أخرى. والترجمة في 
إلى  لغته الأصلية  المعنى من  نقل  الاصطلاح: هي 
 .1/447  :1994 )الزركشي،  إليها  المترجم  اللغة 
شاكر، 1939: 726. رضا، 1926: 35 . غنايم، 

.)76 :2004
نوعان  الترجمة   : الترجمة  أنواع   2/  3
)سنقتصر على ما يفيد مناقشة المسألة فقهيا، وثمة 
أنواع أخرى تقسم حسب اعتبارات أخرى للترجمة 
مثل الترجمة العلمية والترجمة الإجمالية والترجمة 
 :2004 )غنايم،  ذلك:  في  انظر  وغيرها.  الشفوية 
هى  الحرفية:  الترجمة  الأول:  النوع   )84  -  77
»التي يوضع فيها بدل كل لفظ آخر مرادف له في 
اللغة الأخرى بقدر الاستطاعة )المراغي، 1932: 
103(« بحيث يراعى فيها محاكاة الأصل في نظمه 
وترتيبه )الجبالي، 1932: 63. إسماعيل، 1980: 
340(« ويسميها بعض الفقهاء: الترجمة اللفظية أو 
المساوية أو المثلية )مخلوف، 1936: 10(. النوع 
تركيب  وضع  وهى  التفسيرية:  الترجمة  الثاني: 
لغوى جديد للمعنى الذى يفهم من اللغة الأصلية بلغة 
جديدة، وهذه الترجمة لا يراعى فيها محاكاة الأصل 
المعنى  عن  التعبير  المهم  إذا  ونظمه،  ترتيبه  في 
شاكر،   .127  :2009 )الذهبي،  الأصلية  لغته  في 
1939: 9. مخلوف، 1936: 4. الجبالي، 1932: 

 .)63

3 / 3 الفرق بين الترجمة الحرفية والترجمة 
 .447  /1  :1994 )الزركشي،  التفسيرية: 
 )59  58-  :1932 الجبالي،   .9  :1936 مخلوف، 
معنى  باستحضار  تكون  الحرفية  الترجمة  صناعة 
من  عليه  يدل  بما  وإبداله  المترجم  الأصل  لفظ 
اللغة الأخرى حسبما تقتضيه أوضاعها وقواعدها. 
معنى  بفهم  فتكون  التفسيرية  الترجمة  صناعة  أما 
يشرح  بما  الأخرى  باللغة  عنه  والتعبير  الأصل، 
ففي  خافيه.  ويوضح  مجمله  ويفصل  غامضة، 
إِِلَىَ  مََغْْلُوُلَةًًَ  يَدَََكََ  تَجَْْعَلَْْ  وََالَا   ( مثلا-:  تعالى-  قوله 
عُُنُقُِِكََ وََالَا تَبَْْسُُطْْهََا كُُّلَّ الْْبَسَْْطِِ فَتََقَْْعُدََُ مََلُوُمًًا مََحْْسُُورًًا 
الترجمة  تكون   :29 الآية:  من  الإسراء  سورة   )
الحرفية للآية بأن يؤتى بكلام يدل على النهى عن 
ربط اليد في العنق أو مدها غاية المد، مع مراعاة 
الفعل  يليها  أولا  النهى  أداة  فتأتى  الأصل،  ترتيب 
المتصل بمفعولها وهكذا. وقد يخرج هذا التعبير في 
أسلوب غير مألوف في تفهيم المترجم لها ما يرمى 
أما  والتبذير.  التقتير  عن  النهى  من  الأصل  إليه 
المعنى  نفهم  أن  فبعد  التفسيرية للآية،  الترجمة  في 
عدم  مع   « المراد  النهى  على  تدل  بعبارة   « نأتي 
رعاية الأصل في نظمه وترتيبه اللفظي )إسماعيل، 

.)341 340- :1980
3 /4 الفرق بين الترجمة التفسيرية والتفسير 
بأن  البعض-  لدى  يقع-  قد  توهم  ثمة  أخرى:  بلغة 
بلغة أخرى، حيث  التفسير  التفسيرية مثل  الترجمة 
شعبان  الدكتور  يقول  كما  التشابه-  هذا  يقترب 
قائما  إجماليا  التفسير  هذا  كان  إذا   « إسماعيل- 
 « المحتملة  المعاني  من  واحد  معنى  اختيار  على 
الدكتور  وضع  وقد   )343  :1980 )إسماعيل، 
شعبان إسماعيل فروقا ثلاثة بين الترجمة التفسيرية، 
والتفسير بلغة أخرى هي:-1 صيغة الترجمة صيغة 
استقلالية يراعى فيها الاستغناء عن أصلها وحلولها 
محله، ولا كذلك التفسير فإنه قائم أبدا على الارتباط 
أما  الاستطراد،  فيها  يجوز  لا  الترجمة  بأصله.-2 
التفسير فيجوز فيه ذلك.-3 الترجمة تتضمن- عُُرفا- 
المعاني والمقاصد  إلى أن جميع  دعوى الاطمئنان 
ولا  الأصل،  كلام  مدلول  هي  المترجم  نقلها  التي 
الاطمئنان،  يدعى  تارة  المفسر  بل  التفسير،  كذلك 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
41

وتارة لا يدعيه.
مسألة  في  الفقهية  المذهب  لآراء  دراسة   /4

الصلاة بشيء من ترجمة معانى القرآن الكريم.
الفقهية في مسألة الصلاة  المذاهب  آراء   1/4

بشيء من ترجمة معانى القرآن الكريم.
الحنفي: نقل السرخسي في  المذهب   1 /2/4
كتابه المبسوط جواز القراءة في الصلاة بالفارسية 
عند أبى حنيفة سواء أحسن المصلي العربية أم لم 
يحسنها، كما نقل عدم جواز ذلك إن كان المصلي 
)قمحاوي،  يوسف ومحمد  أبى  العربية عند  يحسن 
الحنفية  فقهاء  بعض  وقال   .)37-54  :1984
»إن  أنه  الهداية  صاحب  ذكر  وقد  القول،  بهذا 
بالفارسية..  فيها  قرأ  أو  بالفارسية  الصلاة  افتتح 
 :1993 )السرخسي،  أجزأه  العربية  يحسن  وهو 
ت:   ( الطحاوي  جعفر  أبو  نقل  كما   .»)47  /1
321هـ ( هذا القول على أنه رأى المذهب الحنفي 
في  الكاساني  وأكد   .)260/58  :1984 )قمحاوي، 
بدائع الصنائع على أن: »الجواز كما يثبت بالقراءة 
حنيفة  أبى  عند  بالفارسية  بالقراءة  يثبت  بالعربية 
أبو  وقال  يحسن.  لا  أم  العربية  يحسن  كان  سواء 
يوسف ومحمد: إن كان يحسن لا يجوز، وإن كان لا 
112/11(.وسبب   :1984 يجوز)قمحاوي،  يحسن 
الإمام عن قول صاحبيه- كما حاول  قول  اختلاف 
أي عند  أن عندهما-  الهداية-  في  بيانه  المرغيناني 
أبى يوسف ومحمد- »أن القرآن اسم لمنظوم عربي 
بالمعنى  يكتفي  العاجز  أن  إلا  النص،  به  كما نطق 
كالإيماء. ولأبي حنيفة قوله تعالى: ) وََإِِهُّنَُّ لَفَِِي زُُبُرُِِ 
لِِّوَّينََ ( الشعراء: الآية: ٦٩١« ولم يكن فيها بهذه   ا�لْأَ
)قمحاوي، 1984:  العجز  عند  يجوز  ولهذا  اللغة، 
76- 48(. ونقل الكاساني كذلك أنه« لو قرأ شيئا من 
التوراة أو الإنجيل أو الزبور في الصلاة إن تيقن أنه 
غير محرف يجوز عند أبى حنيفة، وإن لم يتيقن لا 
يجوز؛ لأن الله تعالى أخبر عن تحريفهم )الحنفي، 
ذلك.  بعد  القول  هذا  وسنناقش   .)113  /1  :1986
حنيفة  أبا  أن  ذكروا  آخرون  أحناف  فقهاء  وثمة 
رجع عن رأيه إلى رأى صاحبيه )مثل ابن الهمام، 
وابن نجيم، وابن عابدين وغيرهم، وقد نقلوا رواية 
رجوع أبى حنيفة عن رأيه. )عبد الواحد، 1/ 248. 

المصري، 1/ 324- 325. 32، قمحاوي، 1984: 
523(. وسنناقش رواية رجوع أبى حنيفة عن رأيه 
فيما بعد(. وبهذا يكون المذهب الحنفي على القول 
بجواز الصلاة بشيء من الترجمة حال العجز عن 
استدل  القدرة. وقد  ذلك حال  العربية، وعدم جواز 
بالفارسية  الصلاة  بجواز  القائلون  الحنفية-  فقهاء 
مطلقا عند أبى حنيفة، وجواز الصلاة بها حال العجز 
عند أبى يوسف ومحمد- بأدلة منها: قول الله تعالى: 
الآية  الشعراء  سورة  ھ  لِِّوَّينََ   ا�لْأَ زُُبُرُِِ  لَفَِِي  وََإِِهُّنَُّ  چ 
الصُّّحُُفِِ  لَفَِِي  هََذَاَ  إِِّنَّ   ( تعالى:  قوله  196. وكذلك 
الأعلى:  سورة  وََمُُوسََى(  إِِبْْرََاهِِيمََ  صُُحُُفِِ  وُلَىَ.  ا�لْأُ
فيها  يكن  ولم  بلسانهم،  كان  وقد   .19  ،18 الآيتان 
الرملي،   . )السرخسي، 1993: 1/ 37  اللغة  بهذه 
كتبوا  الفرس  أن  1984: 1/ 47(. و ما روى من 
إلى سلمان الفارسي- رضى الله عنه- أن يكتب لهم 
بالفارسية، فكانوا يقرؤون ذلك في الصلاة  الفاتحة 
 /1  :1984 )الرملي،  بالعربية  ألسنتهم  لانت  حتى 
اللفظ  المعنى لا في  47(. وكذلك بأن الإعجاز في 
)السرخسي، 1993: 1/ 37. الرملي، 1984: 1/ 
47(، والمعنى لا يختلف باختلاف اللغات )الرملي، 
1984:  1/ 47(، والقرآن حجة على الناس كافة، 
وعجز الفرس عن الإتيان بمثله إنما يظهر بلسانهم، 
محدث،  ولا  مخلوق  غير  تعالى  الله  كلام  والقرآن 
واللغات كلها محدثة )السرخسي، 1993: 1/ 37(، 
»الإعجاز  أن  فقرر  هذا  في  الكاساني  اختلف  وقد 
من حيث اللفظ لا يحصل بالفارسية، لكن قراءة ما 
بمطلق  وارد  التكليف  بشرط؛ لأن  ليس  معجز  هو 
القراءة لا بقراءة ما هو معجز، ولهذا جوََّز قراءة 
آية آية قصيرة، وإن لم تكن هي معجزة ما لم تبلغ 
ثلاث آيات«، كما أن المقصود من القرآن في الصلاة 
المناجاة لا الإعجاز، فالصلاة حالة مناجاة، والنظم 
مقصود للإعجاز، وبهذا يكون النظم غير لازم في 
رد  وفى   .)113  /11  :1984 )قمحاوي،  الصلاة 
الكاساني في بدائع الصنائع )قمحاوي، 1984: 11/ 
المنزل  القرآن هو  القول بأن  112، 113(على أن 

بلغة العرب فقال: إن الإجابة من وجهين: 
أن  ينفى  لا  قرآنا  العربية  كون  أن  أحدهما: 
يكون غيرها قرآنا وليس في الآية نفيه )لأن العربية 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
42

- كما يقول الكاساني - سميت قرآنا لكونها دليلا على 
ما هو القرآن، وهى الصفة التي هي حقيقة الكلام، 
ولهذا قلنا - أي الكاساني - إن القرآن غير مخلوق 
العربية،  العبارات  دون  الصفة  تلك  إرادة  على 
تسميتها  فجاز  الفارسية،  في  يوجد  الدلالة  ومعنى 
قُرُْْآنًاً  وََلَوَْْ جََعَلَْْنَاَهُُ  قرآنا. دل عليه قوله تعالى: » ) 
لَّ�صِّتَْْ آيَاَتُهُُُ أَأََعَْْجََمِِيٌّّ وََعََرََبِِيٌّّ (  أَعَْْجََمِِيًّاّ لَقََاَلُوُا لَوَْْالَا فُ
سورة فصلت: من الآية ٤٤.. » أخبر أنه لو عبر 

عنه بلسان العجم كان قرآنا(.
العربية قرآنا،  الثاني: إن كان لا يسمى غير 
لكن قراءة العربية ما وجبت لأنها تسمى قرآنا؛ بل 
لكونها دليلا على ما هو القرآن الذى هو صفة قائمة 
بالله )ودليل الكاساني على هذا أنه »لو قرأ عربية 
أن  تفسد صلاته، فضلا من  بها كلام الله  يتأّدّى  لا 
فلا  يختلف،  لا  الدلالة  ومعنى  واجبا،  قرآنا  تكون 
يختلف الحكم المتعلق به، والدليل على أن عندهما 
القراءة  تفترض   - ومحمد  يوسف  أبي  عند:  أي   –
بالفارسية على غير القادر على العربية، وعذرهما 
وأنه  بالقرآن،  متعلق  الوجوب  لأن  مستقيم؛  غير 
زال  فإذا  المعنى  دون  اللفظ  باعتبار  عندهما  قرآن 
اللفظ لم يكن المعنى قرآنا، فلا معنى للإيجاب، ومع 

ذلك وجب )الحنفي، 1986: 1/ 113(.
4/ 2/ 2 المذهب المالكي: يقول فقهاء المالكية 
»بوجوب قراءة الفاتحة بالعربية في الصلاة«) ابن 
على  يجب  أنه  ويرون   ،)238  –  236/1 عرفة، 
العجمي أن يتعلم من لسان العرب ما يحتاجه لصلاته 
)أعرابي، 1994: 168/2، 186، 187.  وغيرها 
العدوي، 1889: 1/ 199(. فإذا عجز عن الإتيان 
بالفاتحة- بالنظم العربي- في الصلاة لا يأتي ببدلها 
تيسر  بقدر ما  قيامه  لغة أخرى، ولكن »يجب  بأية 
العدوي، 1889: 1/ 270( واستدلوا  الذكر«)  من 
بقوله تعالى: ) وََلَوَْْ جََعَلَْْنَاَهُُ قُرُْْآنًاً أَعَْْجََمِِيًّاّ لَقََاَلُوُا لَوَْْالَا 
لَّ�صِّتَْْ آيَاَتُهُُُ أَأََعَْْجََمِِيٌّّ وََعََرََبِِيٌّّ ( سورة فصلت، من  فُ
الآية 44. ووجه الدلالة: هذا ينفى أن يكون للعجمية 
إليه طريق )البجاوي، 4/ 1665(. واستدلوا كذلك 
 ... الْْقُرُْْآنِِ  مِِنََ  تَيََرََّسَّ  مََا  فَاَقْْرََءُُوا  تعالى:)  بقوله 
من  المزمل،  سورة  ( چ  مِِنْْهُُ...  تَيََرََّسَّ  مََا  فَاَقْْرََءُُوا 
العربي  الشرع:  عرف  في  القرآن  إذ  20؛  الآية 

)أعرابي، 1994: 2/ 187(. وقد رد القرافي أدلة 
فقهاء المذهب الحنفي القائلين بجواز الصلاة بشيء 

من الترجمة، وهو ما سنعرض له بعد ذلك.(. 
الشافعية  مذهب  الشافعي:  المذهب   3/2  /4
العرب،  لسان  بغير  القرآن  قراءة  يجوز  »لا  أنه 
كان  وسواء  عنها،  عجز  أم  العربية  أمكنه  سواء 
بدلا عن  بترجمته  أتى  فإن  أو غيرها،  الصلاة  في 
القراءة لم تصح صلاته، سواء أحسن القراءة أم لا 
 :1936 وجدى،   ،57  .43  :2015 )المرغيناني، 
صرح  .وقد   )447  /1  :1994 الزركشي،   .341
بالفارسية  القرآن  بأنه »لا يجوز ترجمة  الزركشي 
يتعلق  التي  هيئته  على  قراءته  يجب  بل  وغيرها، 
)ابن حجر،   « عنه  الترجمة  لتقصير  الإعجاز  بها 
قريش  بلسان  القرآن  نزل  باب   ،)8  /9  :2001
والعرب، في شرحه لحديث يعلى بن أمية(.واستدل 
إِِّنَّا   ( تعالى:  بقوله  الآتية:  بالأدلة  الشافعية  فقهاء 
أَنَْْزََلْْنَاَهُُ قُرُْْآنًاً عََرََبِِيًّاّ لَعََكُُّلَّمْْ تَعَْْقِِلُوُنََ ( سورة يوسف، 
)نهاية  بقرآن  ليس  العجمي  أن  الآية: 2، فدل على 
.))159/  1( المحتاج،  مغني   .485  /1 المحتاج، 

الشعراء:   ) مُُبِِينٍٍ  ّ�يٍّ  عََرََبِِ بِِلِِسََانٍٍ   ( تعالى:  وبقوله 
١٩٥، إذ يقصر غيره من الألسنة عن البيان الذى 
 /  1  :1994 )الزركشي،  الألسن  سائر  به  خص 
سََمِِعْْتُُ  يَقَُوُلُُ:  الخََطََّابِِ،  بْْنََ  عُُمََرََ  وبحديث   .)447
هِِشََامََ ابْْنََ حََكِِيمِِ بْْنِِ حِِزََامٍٍ، يَقَْْرََأُُ سُُورََةََ الفُرُْْقَاَنِِ عََلَىَ 
عليه  الله  صلى   ِ �اللَّهِ رََسُُولُُ  وََكََانََ  أَقَْْرََؤُُهََا،  مََا  غََيْْرِِ 
أَمَْْهََلْْتُهُُُ  ثُمََُّ  عََلَيَْْهِِ،  أَعَْْجََلََ  أَنَْْ  وََكِِدْْتُُ  أَقَْْرََأَنَِِيهََا،  وسلم 
رََسُُولََ  بِِهِِ  فَجَِِئْتُُْ  بِِرِِدَاَئِِهِِ،  لَبََّبَْْتُهُُُ  ثُمََُّ  انْْصََرََفََ،  حََتَّىَ 
هََذَاَ  سََمِِعْْتُُ  إِِنِّ�ِي  فَقَُلُْْتُُ:   ، وسلم  عليه  صلى الله   ِ �اللَّهِ
يَقَْْرََأُُ عََلَىَ غََيْْرِِ مََا أَقَْْرََأْتَْنَِِيهََا، فَقََاَلََ لِِي: أَ»رَْْسِِلْْهُُ«، ثُمََُّ 
قَاَلََ لَهَُُ: »اقْْرََأْْ«، فَقََرَََأََ، قَاَلََ: هََ»كََذَاَ أُنُْْزِِلَتَْْ«، ثُمََُّ قَاَلََ 
لِِي: »اقْْرََأْْ«، فَقََرَََأْتُُْ، فَقََاَلََ: هََ»كََذَاَ أُنُْْزِِلَتَْْ إِِنََّ القُرُْْآنََ 
أُنُْْزِِلََ عََلَىَ سََبْْعَةَِِ أَحَْْرُُفٍٍ، فَاَقْْرََءُُوا مِِنْْهُُ مََا تَيََسَََّرََ« )ابن 
حجر، كتاب: الخصومات، باب: بَاَبُُ كََلاَمَِِ الخُُصُُومِِ 
بَعَْْضِِهِِمْْ فِِي بَعَْْضٍٍ، )122/2(، رقم: )2419(، 36، 
كتاب: صلاة المسافرين، بَاَبُُ بَيََاَنِِ أَنَََّ الْْقُرُْْآنََ عََلَىَ 
سََبْْعَةَِِ أَحَْْرُُفٍٍ، )560/1(، رقم: )818(، واستدل به 
صلى  عليه  لأنكر  الترجمة  جازت  فلو  الشافعية(. 
)حسين،  جائز  في شيء  اعتراضه  وسلم  عليه  الله 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
43

القرآن  معاني  ترجمة  341(.وبأن   /  3  :1931
المعجز،  النظم  هذا  هو  القرآن  لأن  قرآنا؛  ليست 
 :1984 )قمحاوي،  الاعجاز  يزول  وبالترجمة 
وجدى،   .447 /1 الزركشي، 1994:   .285/  23
1936: 57 / 340، 341(. وبأنه إذا لم تجز قراءته 
بلسان  الترجمة  تجوز  ألا  فأحري  العربي  بالتفسير 
غيره )الزركشي، 1994: 1 /447(. وبأن اختلاف 
طبيعة اللغات، فمن الألفاظ العربية ما لا يوجد لها 
فارسية تطابقها ومنها ما يوجد لها فارسية تطابقها 
لكن ما جرت عادة الفرس باستعارتها للمعاني التي 
جرت عادة العرب باستعارتها منها ومنها ما يكون 
كذلك  العجمية  في  يكون  ولا  العربية،  في  مشتركا 

.)447 /1(
أن  الحنابلة  يري  الحنبلي:  المذهب   4/2/  4
المصلي »لا تجزئه القراءة بغير العربية، ولا إبدال 
لفظها بلفظ عربي سواء أحسن قراءتها بالعربية أم 
إن  أي   – )قمحاوي، 1984: 426/67(  يحسن  لم 
عنه،  يترجم  أن  ويحرم  القرآن  من  شيئا  يحسن  لم 
)البهوتي،  العربية  غير  أخرى  بلغة  يقوله  أن  أي 
بالعربية  القراءة  يحسن  لم  وإن   )340/1  :2000
لزمة التعلم )كحالة، 427/1(. ونقل صاحب كشاف 
القناع )البهوتي، 2000: 340/1(عن أحمد أنه قال: 
بلغة  ترجمته  بخلاف  أي  بنفسه«،  معجز  »القرآن 
أخري، فإنه لا إعجاز فيها، فدل علي أن الإعجاز 
في اللفظ والمعني. واستدل الحنابلة بقوله الله تعالى: 
قُرُْْآنًاً عََرََبِِيًّاّ لَعََكُُّلَّمْْ تَعَْْقِِلُوُنََ ( چ سورة  إِِّنَّا أَنَْْزََلْْنَاَهُُ   (
ّ�يٍّ  عََرََبِِ بِِلِِسََانٍٍ   ( تعالي:  وقوله   ،2 الآية:  يوسف، 
الآية ١٩٥، واستدلوا من  الشعراء:  مُُبِيِنٍٍ ( سورة 
السنة بما روي عن رفاعة بن رافع أن النبي صلى 
فَتََوَََضََّأْْ  ةِالَاِ  الصََّ إِِلَىَ  قُمُْْتََ  إِ»ِذَاَ  قال:  الله عليه وسلم 
فَاَقْْرََأْهُُْ  قُرُْْآنٌٌ  مََعَكَََ  كََانََ  فَإَِنِْْ  كََبِّ�ِرْْ  ثُمََُّ   ،ُ أَمَََرََكََ اللَّهُ� كََمََا 
وََكََبِّ�ِرْْهُُ  لْْهُُ  وََهََلِّ�ِ  َ �اللَّهَ فَاَحْْمََدِِ  قُرُْْآنٌٌ  مََعَكَََ  يَكَُُنْْ  لَمَْْ  وََإِِنْْ 
)البجاوي، 714/63، رقم: 1469(، وبما رواه أبو 
داود – كذلك – قال: » جاء رجل الي النبي صلى الله 
عليه وسلم ، فقال: إني لا استطيع أن آخذ شيئا من 
قل سبحان  فقال:  منه،  يجزيني  ما  فعلمني  القرآن، 
حول  ولا  أكبر  والله  إلا الله  إله  ولا  لله  والحمد  الله 
تقول:  قال:  لي؟  فما  قال: هذا لله،  بالله  إلا  قوة  ولا 

اللهم اغفر لي وارحمني وارزقني واهدني وعافني 
)الألباني، )521/1(، كتاب الصلاة، باب ما يجزي 
الأمي والأعجمي من القراءة. رقم 832. البنداري، 
1991: 143/2. كتاب الافتتاح، باب ما يجزي من 
النبي  بأن  القرآن(. واستدلوا  القراءة لمن لا يحسن 
القرآن  يحسن  لا  الذي  أمر  وسلم  عليه  الله  صلى 
 .  )428 ،427/1  ،67( شيئا  الحمد لله:  يقول:  أن 
واستدلوا – كذلك – بأن ترجمة القرآن ليست قرآنا: 
سيدنا  علي  المنزل  العربي  اللفظ  هو  القرآن  »لأن 
محمد صلى الله عليه وسلم )50، 1/ 340(، ولأن 
عن  خرج  غير  فإذا  ومعناه،  لفظة  معجزة  القرآن 

نظمه، فلم يكن قرآنا ولا مثله )67، 427/1(. 
الفقهية  المذاهب  آراء  علي  ملحوظات   3/4
في مسألة الصلاة بشيء من ترجمة معانى القرآن 

الكريم.
1/3/4 يقول جمهور فقهاء المذاهب الإسلامية 
العربي  النص  قراءة  بفرض   – الحنفية  عدا   –
الصلاة  جواز  وبعدم  الصلاة،  في  للقرآن  المعجز 
بشيء من ترجمة معاني القرآن، ولا ترجمة معانيه، 

ولا تفسيره بالعربية.
 – الجمهور  هذا  يستدل   2/3/4
معاني  ترجمة  من  بشيء  للصلاة  المانع 
تعالى: قوله  منها.  كثيرة  بآيات   –  القرآن 
)سورة   ) تَعَْْقِِلُوُنََ  لَعََكُُّلَّمْْ  عََرََبِِيًّاّ  قُرُْْآنًاً  أَنَْْزََلْْنَاَهُُ  إِ)ِّنَّا   
ّ�يٍّ  عََرََبِِ بِِلِِسََانٍٍ   ( تعالى:  قوله  2(.و  الآية:  يوسف، 
مُُبِِينٍٍ ( )سورة الشعراء: الآية ٥٩١(.وقوله تعالي: 
) وََلَقََدَْْ نَعَْْلَمَُُ أَهُُّنَّمْْ يَقَُوُلُوُنََ إِِمََّنَّا يُعَُمُُّ�لِّهُُ بَشَََرٌٌ لِِسََانُُ اذِِّلَّي 
) مُُبِِينٌٌ  عََرََبِِيٌّّ  لِِسََانٌٌ  وََهََذَاَ  أَعَْْجََمِِيٌّّ  إِِلَيَْْهِِ   يُلُْْحِِدُُونََ 
كِِتَاَبٌٌ   ( تعالي:  الآية٣٠١.وقوله  النحل:من   سورة 
لَّ�صِّتَْْ آيَاَتُهُُُ قُرُْْآنًاً عََرََبِِيًّاّ لِِقَوَْْمٍٍ يَعَْْلَمَُُونََ ٺ چ ) سورة  فُ
فصلت: الآية ٣(. وقوله تعالي: چ وََلَوَْْ جََعَلَْْنَاَهُُ قُرُْْآنًاً 
وََعََرََبِِيٌّّ  أَأََعَْْجََمِِيٌّّ  آيَاَتُهُُُ  لَّ�صِّتَْْ  فُ لَوَْْالَا  لَقََاَلُوُا  أَعَْْجََمِِيًّاّ 
قُلُْْ هُُوََ لِِذِِّلَّينََ آمََنُوُا هُُدًًى وََشِِفَاَءٌٌ وََاذِِّلَّينََ الَا يُؤُْْمِِنُوُنََ 
يُنَُاَدََوْْنََ  أُوُلَئَِِكََ  عََمًًى  عََلَيَْْهِِمْْ  وََهُُوََ  وََقْْرٌٌ  آذَاَنِِهِِمْْ  فِِي 
بَعَِِيدٍٍ( )سورة فصلت، الآية 44(. وقوله  مََكََانٍٍ  مِِنْْ 
ثُلُُثَُيَِِ  مِِنْْ  أَدَْْنَىَ  تَقَُوُمُُ  أَكََّنَّ  يَعَْْلَمَُُ  رََكََّبَّ  إِِّنَّ   ( تعالي: 
 ُ وََ�اللَّهُ مََعَكَََ  اذِِّلَّينََ  مِِنََ  وََطََائِِفَةٌٌَ  وََثُلُُثَُهَُُ  وََنِِصْْفَهَُُ  اليّْْلَّلِِ 
رُُّ�دِّ اليّْْلَّلََ وََالهََّنَّارََ عََلِِمََ أَنَْْ لَنَْْ تُحُْْصُُوهُُ فَتََاَبََ عََلَيَْْكُُمْْ  يُقَُ



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
44

فَاَقْْرََءُُوا مََا تَيََرََّسَّ مِِنََ الْْقُرُْْآنِِ عََلِِمََ أَنَْْ سََيَكَُُونُُ مِِنْْكُُمْْ 
رَْْضِِ يَبَْْتَغَُوُنََ مِِنْْ  مََرْْضََى وََآخََرُُونََ يَضَْْرِِبُوُنََ فِيِ ا�لْأَ
ِ فَاَقْْرََءُُوا مََا  ِ وََآخََرُُونََ يُقَُاَتِِلُوُنََ فِِي سََبِِيلِِ اللَّهِ� فَضَْْلِِ اللَّهِ�
وََأَقَْْرِِضُُوا  كََاةََ  الّزَّ وََآتُوُا  ةَالَاّصََّ   ال وََأَقَِِيمُُوا  مِِنْْهُُ  تَيََرََّسَّ 
نَْْفُسُِِكُُمْْ مِِنْْ خََيْْرٍٍ تَجَِِدُُوهُُ  مُُّ�دِّوا �لِأَ َ قَرَْْضًًا حََسََنًاً وََمََا تُقَُ �اللَّهَ
إِِّنَّ   َ وََاسْْتَغَْْفِِرُُوا �اللَّهَ أَجَْْرًًا  وََأَعَْْظََمََ  خََيْْرًًا  هُُوََ   ِ عِِنْْدََ اللَّهِ�

َ غََفُوُرٌٌ رََحِِيمٌٌ ( )سورة المزمل، الآية 20(.  �اللَّهَ
منها:  كثيرة  بأحاديث  استدلوا  كما   3/3/4
يَقَُوُلُُ:  عنه،  الله  رضي  الخََطََّابِِ  بْْنََ  عُُمََر  حديث 
سََمِِعْْتُُ هِِشََامََ بْْنََ حََكِِيمِِ بْْنِِ حِِزََامٍٍ، يَقَْْرََأُُ سُُورََةََ الفُرُْْقَاَنِِ 
الله  صلى   ِ �اللَّهِ رََسُُولُُ  وََكََانََ  أَقَْْرََؤُُهََا،  مََا  غََيْْرِِ  عََلَىَ 
ثُمََُّ  عََلَيَْْهِِ،  أَعَْْجََلََ  أَنَْْ  وََكِِدْْتُُ  أَقَْْرََأَنَِِيهََا،  وسلم  عليه 
بِِهِِ  فَجَِِئْتُُْ  بِِرِِدَاَئِِهِِ،  لَبََّبَْْتُهُُُ  ثُمََُّ  انْْصََرََفََ،  حََتَّىَ  أَمَْْهََلْْتُهُُُ 
ِ صلى الله عليه وسلم، فَقَُلُْْتُُ: إِِنِّ�ِي سََمِِعْْتُُ  رََسُُولََ �اللَّهِ
هََذَاَ يَقَْْرََأُُ عََلَىَ غََيْْرِِ مََا أَقَْْرََأْتَْنَِِيهََا، فَقََاَلََ لِِي: أَ»رَْْسِِلْْهُُ«، 
أُنُْْزِِلَتَْْ«، ثُمََُّ  ثُمََُّ قَاَلََ لَهَُُ: »اقْْرََأْْ«، فَقََرَََأََ، قَاَلََ: هََ»كََذَاَ 
إِِنََّ  أُنُْْزِِلَتَْْ  هََ»كََذَاَ  فَقََاَلََ:  فَقََرَََأْتُُْ،  »اقْْرََأْْ«،  لِِي:  قَاَلََ 
مََا  مِِنْْهُُ  فَاَقْْرََءُُوا  أَحَْْرُُفٍٍ،  سََبْْعَةَِِ  عََلَىَ  أُنُْْزِِلََ  القُرُْْآنََ 
كتاب:   :2001 حجر،  ابن  عليه،  متفق   ( تَيََسَََّرََ« 
فِِي  بَعَْْضِِهِِمْْ  الخُُصُُومِِ  بَاَبُُ كََلاَمَِِ  الخصومات، باب: 
كتاب:   :1929 النووي،   ،)2419( رقم:  بَعَْْضٍٍ، 
سََبْْعَةَِِ  عََلَىَ  الْْقُرُْْآنََ  أَنَََّ  بَيََاَنِِ  بَاَبُُ  المسافرين،  صلاة 
الشافعية(. وما  أَحَْْرُُفٍٍ،، رقم: )818(، واستدل به 
 – النبي  أن  رافع  بن  رفاعة  عن  داوود  أبو  رواه 
ةِالَاِ  صلى الله عليه وسلم – قال: إِ»ِذَاَ قُمُْْتََ إِِلَىَ الصََّ
كََبِّ�ِرْْ فَإَِنِْْ كََانََ مََعَكَََ قُرُْْآنٌٌ  ُ، ثُمََُّ  كََمََا أَمَََرََكََ اللَّهُ� فَتََوَََضََّأْْ 
لْْهُُ وََكََبِّ�ِرْْهُُ  َ وََهََلِّ�ِ فَاَقْْرََأْهُُْ وََإِِنْْ لَمَْْ يَكَُُنْْ مََعَكَََ قُرُْْآنٌٌ فَاَحْْمََدِِ �اللَّهَ
)الخطيب، 1932: 714/2(، رقم: )1469((. وما 
رواه أبو داوود قال: » جاء رجل إلي النبي – صلى 
الله عليه وسلم – فقال: إني لا أستطيع أن آخذ شيئا 
من القرآن، فعلمني ما يجزيني منه، فقال: قل سبحان 
الله والحمد لله ولا اله إلا الله والله أكبر ولا حول ولا 
وقوله  الحنابلة(.  به  )استدل  الحديث  بالله..  إلا  قوة 
ةٌالَاٌ الَا يَقَْْرََأُُ فِِيهََا  صلى الله عليه وسلم: الَا» تُجُْْزِِئُُ صََ
بِِفَاَتِِحََةِِ الْْكِِتَاَبِِ« )قمحاوي، 1984: 248/38( رقم 
أن  أوفي  أبي  بن  عبدالله  عن  روي  )480((.وما 
رجلاًً سأل النبي- صلى الله عليه وسلم - فقال إِِنِّ�ِي الَا 
أَسَْْتَطَِِيعُُ أَنَْْ آخُُذََ مِِنََ الْْقُرُْْآنِِ شََيْْئًاً فَعََلَِّ�ِمْْنِِي مََا يُجُْْزِِئُنُِِي 

إِِلَهَََ  وََالَا   ،ِ �� لِلَّهِ وََالْْحََمْْدُُ   ،ِ �اللَّهِ سُُبْْحََانََ  قُلُْْ:   « قَاَلََ:  مِِنْْهُُ، 
 ِ ِ الْْعَلَِِيِّ� ُ أَكَْْبَرَُُ، وََالَا حََوْْلََ وََالَا قُوََُّةََ إِِالَّا بِِا�للَّهِ ُ، وََاللَّهُ� إِِالَّا اللَّهُ�

الْْعَظَِِيمِِ«... الحديث.
كثيرة  أخري  بأدلة  كذلك  واستدلوا   4/3/4  
منها:   )832( رقم:   ،220/33  :1984 )قمحاوي، 
فالقرآن هو  قرآنا؛  ليست  القرآن  معاني  ترجمة  إن 
ما ثبت بالنقل المتواتر المستفيض، وليست الترجمة 
 – مثلا   - أتي  من  تختلف،  اللغات  وطبيعة  هذا 
بترجمة شعر امرئ القيس لا يكون – قد أتي بشعر 
. وإن  الشافعية والحنابلة(  به  القيس )استدل  امرئ 
به  )استدل  الصلاة  في  المعجز شرط  النص  قراءة 
الصلاة  جواز  عدم  قياس  وإن  والحنابلة(.  المالكية 
بالترجمة علي عدم جواز الصلاة بالتفسير )استدل 
ولا  بيقين،  الذمة  في  الصلاة  وإن  الشافعية(.  به 
بجواز  القائلون  ويعتمد  بالقرآن.  إلا  الذمة  تبرأ 
القرآن علي قول  الصلاة بشيء من ترجمة معاني 
بجواز   – عنه  رجع  أنه  رُُوي  الذي   – حنيفة  أبي 
الصلاة بشيء من ترجمة معاني القرآن، للقادر علي 
العربية والعاجز عنها – وهو ما سنفصل القول فيه 
قول  علي  وكذلك   – البحث  من  الثاني  الجزء  في 
صاحبيه – وهو ما قال به كثير من الفقهاء الأحناف 
– من جواز الصلاة بشيء من ترجمة معاني القرآن 
 – تفصيلات  وثمة  العربية،  عن   – فقط  للعاجز– 
داخل المذهب الحنفي – فيم إذا كان المقروء قصة 
تنزيها.  أو  ذِِكْْرا  المقروء  كان  أو  نهيا،  أو  أمرا  أو 
وحدهم  وهم   – قديما   – الحنفية  فقهاء  حاول  وقد 
أن   – الترجمة  من  بشيء  الصلاة  بجواز  القائلون 
يجدوا أدلة تسند قول مذهبهم في هذا بقوله تعالى: ) 
لِِّوَّينََ ( چ الشعراء: ١٩٦. وكذلك   وََإِِهُّنَُّ لَفَِِي زُُبُرُِِ ا�لْأَ
وُلَىَ .صُُحُُفِِ  بقوله تعالى: ) إِِّنَّ هََذَاَ لَفَِِي الصُّّحُُفِِ ا�لْأُ
إِِبْْرََاهِِيمََ وََمُُوسََى ( سورة الأعلى: الآيتان 18، 19. 
الفارسي– رضي الله  المروي عن سلمان  وبالخبر 
الفاتحة لبعض أهل الفرس. وبأن  عنه – وترجمته 
كون العربية لا قرآنا ينفي أن غيرها يكون قرآنا، 
وأن قراءة العربية ما وجبت لأنها تسمي قرآنا، بل 

لكونها دليلا علي ما هو القرآن. 
5/3/4 صرح فقهاء الشافعية والحنابلة– وهم 
الصلاة  جواز  بعدم  القائل  المذاهب  جمهور  ضمن 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
45

تجوز  لا  بأنه   – القرآن  معاني  ترجمة  من  بشيء 
ترجمة معاني القرآن – كذلك – في غير الصلاة، 

وتلك نقطة تفيدنا في المسألة. 

5/ الخاتمة:
5/ 1 نتائج البحث:

ترجمة  من  بشيء  الصلاة  جواز  عدم  نرى   
العربية  عن  العاجز  وعلي  الكريم،  القرآن  معاني 
والتكبير  والتحميد  والتهليل  التسبيح  إلى  يلجأ  أن 
حتى يقدر علي العربية، وما قيل من ترجمة سلمان 
بغير  قول  الفاتحة  لمعاني  الفارسي رضي الله عنه 
دليل وقد ثبت رجوع الإمام أبي حنيفة عن رأيه – 
القرآن  معاني  بترجمة  الصلاة  بجواز  في حياته – 
والعاجز  العربية  علي  للقادر  الفارسية  إلى  الكريم 

عنها بشهادة ثقات. 

5/ 2 المصادر والمراجع:
أحكام   .)1984( قمحاوي،  الصادق  محمد   )1
التراث  إحياء  دار  تحقيق،  )الجصاص(،  القرآن، 

العربي، بيروت، لبنان، سنة 1405ه. 
2( على محمد البجاوي، تحقيق، أحكام القرآن 

)ابن العربي(، طبعة دار الفكر العربي. د.ت.
3( محمد فريد وجدى، )1936(. الأدلة العملية 
اللغات  إلى  الكريم  القرآن  على جواز ترجمة معانى 
الأجنبية، )ملحق الجزء الثاني من مجلة الأزهر سنة 
1355هـ، عدد صفر(، طبعة المعاهد الدينية 1355ه 

)79صفحة(.
في  الأزهر   .)1983( شاكر  محمد  أحمد   )4
للكتاب  العامة  المصرية  الهيئة  طبعة  الألفي  عيده 

1403هـ . 
النصر  عامرمكتبة  عبداللطيف  الدكتور   )5

بالزقازيق، )1996(. أصول الفقه الإسلامي مصر.
 .)2002( مخلوف،  حسنين  محمد  الشيخ   )6
الطبعة  للملايين،  العلم  دار  )الزركلي(،  الأعلام، 

الخامسة عشر
7( إلجام العوام علي الكلام للغزالي، )1993(. 

طبعة دار الفكر اللبناني - بيروت - الطبعة الأولي.
بحث   .)1932( المراغي  مصطفى  محمد   )8

المراغي  نشر  وأحكامها،  الكريم  القرآن  ترجمة  في 
في  والأهرام  الأسبوعية  السياسة  صفحات  على 
أبريل، وأعاد نشره – بعد توليه مشيخة الأزهر للمرة 
الثانية سنة 1936م، في المجلد السابع، الجزء الثاني، 

صفر 1355هـ 1936م.
شرح  الرائق  البحر  المصري،  نجيم  ابن   )9
كنز الدقائق: )وفي آخره: تكملة البحر الرائق لمحمد 
بن حسين بن علي الطوري الحنفي القادري )ت بعد 
1138(ه، وبالحاشية: منحة الخالق لابن عابدين، دار 

الكتاب الإسلامي، الطبعة: الثانية – )د.ت(.
الله  عبد  بن  بهادر  بن  محمد  الدين  بدر   )10
الزركشي، )1994(. البحر المحيط في أصول الفقه: 
)الزركشي(،)دار الكتبي، الطبعة: الأولى، 1414هـ

11( الكاساني الحنفي، )1986(. بدائع الصنائع 
الطبعة:  العلمية،  الكتب  دار  الشرائع،  ترتيب  في 

الثانية، 1406هـ.
12( بيان للناس من الأزهر الشريف، الناشر: 

دار الفاروق للاستثمارات الثقافية ش.م.م. 
تاريخ   .)2002( معروف،  عواد  بشار   )13
بغداد، الخطيب البغدادي ت د، دار الغرب الإسلامي 

بيروت، ط1، 1422ه . 
 .)1991( أبيات،  عبدالوهاب  بن  محمد   )14
تحريم كتابة القرآن بحروف غير العربية أعجمية أو 

لاتينية، ط دار الكتاب، المغرب، ط2، 1411هـ.
15( محمد الههياوى، )1936(. ترجمة القرآن 
غرض للسياسة وفتنة في الدين، طبعة سنة 1355هـ 

 .)1963( الحجوي،  الحسن  بن  محمد   )16
ترجمة القرآن الكريم، مجلة الأزهر، المجلد 7، ج3، 

ربيع الأول 1355ه.
ترجمة   .)1926( رضا،  رشيد  محمد   )17
تفسير  المفاسد ومنافاة الإسلام،  فيها من  القرآن وما 

المنار، ط المنار - مصر - ط 1 سنة 1344ه. 
تهذيب   .)1984( العسقلاني،  حجر  ابن   )18
الأولى  الطبعة  لبنان،  بيروت،  الفكر،  دار  التهذيب، 

)1404(ه.
19( محمود شلتوت، )1936(. ترجمة القرآن 
ص-123  الأزهر،  مجلة  فيها،  العلماء  ونصوص 

134، صفر 1355هـ.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
46

20( جريدة الأخبار المصرية. 
21( جريدة المقطم.

الشرح  على  الدسوقي  حاشية  ابن عرفة،   )22
الكبير، دار الفكر، د:ط، د:ن.

المحتاج  نهاية  مع  الشبراملسي،  حاشية   )23
للرملي.

مع  الكرلاني  الدين  لجلال  الكفاية  حاشية   )24
شرح فتح القدير.

حجة   .)1932( المطيعي،  بخيت  محمد   )25
كتابته  وحكم  القرآن  حقيقة  بيان  في  خليقته  على  الله 
وترجمته. )طبعة المطبعة اليوسفية - مصر- الطبعة 

الأولى، سنة 1350هـ. 64 صفحة(، 
الأحداث  )1936(. حدث  سليمان،  26( محمد 
القاهرة،  القرآن،  ترجمة  على  الإقدام  الاسلام  في 

جريدة مصر الحرة 1355 هـ. 
دراسة   .)1978( مهنا،  إبراهيم  أحمد  د.   )27
حول ترجمة القرآن الكريم، طبعة مطبوعات الشعب 

)200 صفحة(.
دراسة   .)1980( إسماعيل،  شعبان  د.   )28
)مدخل(  الإسلامية  والعلوم  والسنة  الكريم  القرآن 

طبعة دار الأنصار، القاهرة، د. ت.
الذخيرة   .)1994( أعرابي،  سعيد   )29
بيروت.   - الإسلامي  الغرب  دار  طبعة  )القرافي(، 

أربعة عشر مجلدا.
في  الذخيرة    .)1979( عباس،  إحسان   )30
الدار  الناشر:  بسام(،  )ابن  الجزيرة،  أهل  محاسن 

العربية للكتاب، ليبيا – تونس
31( محمد حسنين مخلوف، )1936(. رسالة 
في حكم ترجمة القرآن الكريم وقراءاته وكتابته بغير 
اللغة العربية،  ص10، وهى أربع مقالات، الأولى: 
في بيان ما يطلق عليه اسم القرآن، وكلام الله القديم، 
قراءته،  وأركان  القرآن  تجويد  حكم  في  والثانية: 
العثماني،  بالخط  وكتابته  القرآن  جمع  في  والثالثة: 
وقراءته  وكتابته  القرآن  ترجمة  حكم  في  والرابعة: 
بغير العربية. وقد بدأ كتابتها في شهر رجب 1340ه 
- 1922م. ونشرت هذه المقالة في 5شوال 1343ه - 
الواقعة. ومطبوعة:  أثيرت  28إبريل 1925م. حيث 

مطبعة مطر بمصر، د:ن، د:ط، د:ت.

ابن عابدين، )1992(.  المعروفة بحاشية   )32
رد المحتار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار 
)المتوفى:  النعمان,  حنيفة  أبي  الإمام  مذهب  فقه  في 

1352(ه، دار الفكر-بيروت، ط2، 1412ه. 
الألباني،  الشيخ  أحاديثه  على  حكم   )33
الكتاب  دار   ,) داود  )أبو  داود:  أبي  سنن   .)1863(

العربي، بيروت، لبنان.
34( د/ عبدالغفار سليمان البنداري, )1991(. 
سنن النسائي الكبرى: سيد كسروي حسن, دار الكتب 

العلمية, لبنان, ط1 )1411(ه، )143/2( . 
35( وبهامشه حاشية علي العدوي، )1889(. 
شرح الخرشي علي مختصر خليل: ) حاشية الخرشي 
(: شرح أبي عبد الله محمد الخرشي على المختصر 
الجليل للإمام أبي الضياء سيدي خليل، ط الجمالية، 

الطبعة الأولى، 1307هـ .
النووي،  مسلم  صحيح  بشرح  المنهاج   )36
المصرية  المطبعة  مسلم:  صحيح  شرح   .)1929(

بالأزهر، ط1، 1347هـ.
شرح  الواحد،  عبد  محمد بن  الدين  كمال   )37

فتح القدير: بن الهمام : دار الفكر، بيروت.
38( صحيح ابن خزيمة ت د. محمد مصطفى 
)1390ه-  لبنان  الإسلامي,  المكتب  الأعظمي, 

1970م( .
العناية شرح الهداية، محمد بن محمد بن   )39
محمود، أكمل الدين أبي عبد الله ابن الشيخ شمس الدين 
ابن الشيخ جمال الدين الرومي البابرتي )المتوفى سنة 

786هـ(، الناشر: دار الفكر, بيروت )د.ت(.
40( فتاوي قاضيخان، طبعة المطبعة الأميرية 

ببولاق، سنة 1131 هـ- هامش الفتاوي الهندية.
البخاري:  صحيح  بشرح  الباري  فتح   )41
ط1،  القاهرة،  للطباعة،  مصر  دار  حجر،  ابن 

1421هـ/2001م.
42( الفقه الإسلامي وأدلته، د. وهبه الزحيلي، 

ط دار الفكر، د:ت .
43( دراسات لأسلوب القرآن الكريم، د. محمد 
عبدالخالق عضيمة، طبعة دار الحديث القاهرة د.ت 

44( مباحث في علوم القرآن، د. مناع القطان، 
 ،1413 ط1،  الرياض،  والتوزيع،  للنشر  المعارف 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
47

1992 م . 
45( في علم الدلالة: دراسة تطبيقية في شرح 
الأنباري، د.عبد الكريم جبل،، دار المعرفة الجامعية 

- طنطا 1997م.
 3 ط  ابادى،  الفيروز  المحيط  القاموس   )46
للمطبعة الأميرية الهيئة المصرية العامة للكتاب، سنة 

1397هـ = 1977م. 
القرآن  ترجمة  حكم  في  السديد  القول   )47
كذلك  )وقدمه  الشاطر  مصطفى  محمد  المجيد: 
القرآن  ترجمة  مشروع  على  الرد  رسالة  بعنوان: 
بالقاهرة  حجازي  ط  حوالى160صفحة(،  الكريم 

1355ه- 1936م، 170 صفحة، طبع سنة 1936م.
الكريم  القرآن  ترجمة  في  الفصل  القول   )48
 4( 1939م  ت  شاكر  محمد  الأعجمية.  اللغات  إلى 
مقالات بجريدة المقطم 10، 19 ابريل، 6، 22مايو 
مطبعة  ط  صفحة،،   39 كتاب.  وفي  1925م.  سنة 

النهضة، مصر، سنة 1343هـ - 1925م.
49( الكشاف في )بعض حقائق التنزيل وعيون 
الأقاويل في وجوه التأويل ( الزمخشري مطبعة دار 

المعرفة بيروت. 
البهوتي،  الإقناع،  القناع عن متن  50( كشاف 
ت: لجنة من وزارة العدل- السعودية، ط1 :1421ه، 

2000 م. 
51( الكلام في ترجمة القرآن، إبراهيم الجبالي، 
بعد، مج 3، ج1، محرم  فيما  الأزهر   - نورالإسلام 

1351هـ - 1932 م. 
محمود  الكريم،  القرآن  ترجمة  في  كلمة   )52
محرم  بعد،،  فيما  الأزهر  الإسلام،  نور  دقيقة،  أبو 

1351ه- / 1932 م. 
محمد بن  منظور  ابن  العرب:  لسان   )53
بيروت،  صادر،  دار  الإفريقي،  منظور  مكرم بن 

ط1، د:ت.
 – المعرفة  دار  السرخسي،  المبسوط:   )54

بيروت، د: ط،: 1414هـ - 1993م.
55( مباحث في علوم القرآن، د. مناع القطان، 
المعارف، الرياض، الطبعة الأولي، 1413، 1992 م 
مجلة  شلتوت.  محمود  الشيخ  فضيلة   )56
الأزهر، المجلد السابع، الجزء الثاني، صفر 1355هـ 

بداية  في  الإسلام  نور  مجلة  هي  وهي   ( 1936م 
إصدارها(

الأزهر.  مجلة  حسين.  الخضر  محمد   )57
المجلد الثاني، العدد الثاني صفر 1931 م 1350هـ

للشيرازي:  المهذب  شرح  المجموع   )58
النووي, )المتوفى سنة 676(ه، دار الفكر, بيروت, 

لبنان , سنة 1997م.
الطحاوي,  العلماء:  اختلاف  مختصر   )59
اختصار الجصاص، ت: د/ عبدالله نذير: دار البشائر 

لبنان, ط 2 )1417ه- 1996م (. 
60( مختصر مدخل إلي القرآن د. محمد عبدالله 
دراز، ترجمة وتلخيص محمد عبدالعظيم علي ط دار 

الدعوة الإسكندرية مصر، ط1 1417هـ-، 1996م 
والعلوم  والسنة  القرآن  لدراسة  المدخل   )61
الإسلامية: شعبان إسماعيل، دار الأنصار، 1400 – 

 .)354/1( ،1980
62( المدونة الإمام مالك رواية سحنون، طبعة: 

دار الفكر، )ستة أجزاء في ستة مجلدات(.
الشيخ  فضيلة  القرآن.  ترجمة  مسألة   )63
الدين  محب  السلفية،  المطبعة  ط  مصطفى صبري، 

الخطيب 1351هـ. 
محمد  د:  ت:  الطيالسي:  داود  أبي  مسند   )64
بن عبد المحسن التركي،: دار هجر – مصر، ط1، 

1419 هـ - 1999 م.
علم  دراسات  ضوء  في  اللغوية  المعاجم   )65
دار  ط  الفرج،  أبو  أحمد  محمد  د.  الحديث،  اللغة 

النهضة العربية - بيروت – ط1 سنة 1966 م.
66( المعجزة الكبرى القرآن، محمد أبو زهرة 

طبعة دار الفكر العربي، د. ث.
كحالة،  رضا  عمر  المؤلفين:  معجم   )67
بيروت،  العربي  التراث  إحياء  دار  المثنى،  مكتبة 

.)258/12(
القاهرة،  مكتبة   ،) قدامة  ابن   ( المغني:   )68

1388هـ - 1968م.
ألفاظ  معاني  معرفة  إلى  المحتاج  مغني   )69
المنهاج: الخطيب الشربيني دار الكتب العلمية، ط1، 

1415ه - 1994 م.
الدجوي،  يوسف  الشيخ  وفتاوي  مقالات   )70



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
48

تاريخ نشر في 24 يوليو، 2019 م.
في  الطعن  الفكري  الغزو  أساليب  من   )71
القرآن الكريم الدكتور محمد نبيل غنايم 2004)مجمع 

الفقه الإسلامي ( د.ت  
72( من والد إلى ولده، أحمد حافظ، مجموعة( 

ط. مطبعة الشعب، ط1، 1923 م.
عفان،  ابن  دار  ط  الشاطبي،  الموافقات:   )73

ط1: 1417ه- 1997م.
الذهبي.  أحمد  بن  محمد  الدين  شمس   )74
ميزان الاعتدال في نقد الرجال, )ت 748(ه مؤسسة 

الرسالة– دمشق، ط1، 1430ه - 2009م.
الأجنبية،  اللغات  إلى  القرآن  معانى  نقل   )75

الهداية  بدار  محاضرة  حسين،  الخضر  محمد 
 - بعد  فيما  الأزهر   - الإسلام  نور  مجلة  الإسلامية، 
المجلد الثاني، الجزء الثاني ص122 - 123، صفر 

1350ه - 1931م. 
76( نهاية المحتاج إلى شرح المنهاج: الرملي، 

دار الفكر، لبنان )1404ه - 1984م(.
المبتدي،  بداية  شرح  في  الهداية   )77
التراث  إحياء  دار  )المتوفى: 593هـ(،  المرغيناني، 

العربي - لبنان. 2015
الغزالي،  الشافعي  الإمام  فقه  في  الوجيز   )78

دار الأرقم بن أبي الأرقم،: 1418 – 1997. 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
49

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47

https://orcid.org/0000-0002-3878-3122
e-mail: nmu.zhalgas@gmail.com

ӘБУ ХАМИД ӘЛ-ҒАЗАЛИ ІЛІМІНДЕГІ
 «АҚЫЛ» МЕН «КӘШФ» МӘСЕЛЕСІ

Сандыбаев Жалгас Садуахасович
Философия ғылымдарының кандидаты,

Maksut Narikbayev University Ислам және қазақ құқығы орталығы
Астана қ., Қазақстан

مسألة »العقل« و»الكشف« في تعاليم أبو حامد الغزاليّّ
 سانديباييف جالغاس سادواخاسوفيتش

مرّشّح العلوم الفلسفيَّةَ
راسات الإسلاميَّةَ والقانون الكازاخّيّ جامعة ماكسوت ناريكباييف – مركز الدِّ�ِ

أستانا، كازاخستان

THE PROBLEM OF THE «MIND « AND « KASHF « IN THE 
TEACHINGS OF ABU HAMIDA AL-GHAZALI

Sandybaev Zhalgas Saduakhasovich
Candidate of Philosophical Sciences,

Maksut Narikbayev University Center of Islamic and Kazakh Law
Astana, Kazakhstan

ПРОБЛЕМА «РАЗУМА» И «КАШФА» В УЧЕНИИ АБУ 
ХАМИДА АЛЬ-ГАЗАЛИ

Сандыбаев Жалгас Садуахасович
Кандидат филосфских наук,

Maksut Narikbayev University Центр исламского и казахского права
г. Астана, Казахстан

Аңдатпа. Мақалада ортағасырлық мұсылман ойшылы Әбу Хамид әл-Ғазалидің ғылым 
мен танымның қайнар көзі туралы көзқарасы талданады. Ғазали ислам әлеміне, әсіресе 
сопылық дәстүрге үлкен ықпал еткен тұлға ретінде қарастырылады. Ол сопылықты ақиқатқа 
жету жолы ретінде бақылап, оны шынайы ықылас және тақуалықпен байланыстырды.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
50

Ғазали білімнің қайнар көзі ретінде алдымен Құран мен хадисті мойындады. Сонымен 
қатар ол ақыл мен түйсіктің шектеулі екенін атап өтіп, шынайы білімге жету үшин 
«кәшф» (аян, жүрекке салынатын нұр) әдісін ерекше бағалады. Ғазали философияның тек 
ақылға сүйенетін бағытын сынға алып, мутакаллимдер мен кейбір сопылардың да шектен 
шығуын атап көрсетті. Ол білімді тек ақылмен ғана өлшеуге болмайтынын, керісінше, 
ақыл мен уахидің (Құдайдан түскен аян) үйлесуі маңызды екенін дәлелдеді.

Ойшылдың бұл көзқарасы оның замандастары арасында түрлі пікірталас тудырды. 
Кейбіреулер оны адасты деп айыптаса, көпшілігі оны ислам ғылымының беделді өкілі 
ретінде танып, «Хужжатул-Ислам» (Исламның дәлелі) атағын берді. Мақалада осы 
мәселелер жан-жақты қарастырылып, Ғазалидің танымдық әдіснамасының ерекшелігі 
көрсетіледі.

Түйін сөздер: мұсылман ойшылы, Әбу Хамид әл-Ғазали, ғылым, таным, Құран, 
сопылық, ислам, мутакаллим, кәшф, ақыл, Алла.

، حول مصادر  الملخََّص: تتناول هذه المقالة آراء المفكر المسلم في العصور الوسطى، هو أبو حامد الغزالّيّ
 .ِ ِ، وخاصََّة على التَّقَليد الصُُّوفيِّ� ِ كشخصيَّةَ كان لها تأثير كبير على العالم الإسلاميِّ� العلم والمعرفة. يُنُظر إلى الغزاليِّ�

ف طريقًاً للوصول إلى الحقيقة، وربطه بالإخلاص الصََّادق والتَّقَوى. وقد اعتبر التَصّوّ
 ، ٍ للمعرفة. كما أشار إلى محدوديَّةَ العقل والإدراك الحسّيّ اعترف الغزاليُُّ بالقرآن والحديث كمصدر أساسيٍّ�
المعرفة  إلى  للوصول  القلب( كوسيلة  في  يُلُقى  الَّذَي  والنُور  )الإلهام  »الكشف«  منهج  يَّةَ  أهمِّ�ِ إبراز  إلى  دفعه  ممََّا 
الحقيقية. وقد انتقد الاتِّ�ِجاه الفلسفيََّ الَّذَي يعتمد فقط على العقل، كما سلَّطَ الضََّوء على بعض التَّجَاوزات الَّتَي وقع 
فيها المتكلِّ�ِمون وبعض الصُُّوفيَّةَ. وأكََّد أنََّ المعرفة لا يمكن أن تُقُاس بالعقل وحده، بل أنََّ التَّكَامل بين العقل والوحّيّ 

(ّيّ هو الأساس للوصول إلى الحقيقة. )الإلهام الإله
ِ هذه جدالًا واسعًاً بين معاصريه، فبينما اتَّهَمه بعضهم بالضََّلال، اعتبره الكثيرون من أبرز  أثارت آراء الغزاليِّ�
ح ملامح  علماء الإسلام وأطلقوا عليه لقب.«حجََّة الإسلا«م. تستعرض في هذه المقالة القضايا بشكل معمََّق، وتوضِّ�ِ

.ِ ِ للغزاليِّ� المنهج المعرفيِّ�
ف، الإسلام، المتكلِّ�ِمون،  ، العلم، المعرفة، القرآن، التَّصَّوّ ر مسلم، أبو حامد الغزالّيّ لكلمات المفتاحيَّةَ: مفكِّ�ِ

الكشف، العقل، الله.    

Abstract. The medieval thinker Abu Hamid al-Ghazali had a profound influence on the 
Islamic world, particularly on the Sufi tradition. Sufism was one of his main subjects of study, 
and it is through it that Ghazali became known as a prominent Muslim theologian. However, 
views on Sufism remain divided: some consider it an essential part of Islam, while others see it 
as an alien element. Ghazali emphasized that true Sufism consists of sincerity, piety, and purity 
of heart, while hypocrisy and ostentatious religiosity are alien to Islam.

One of the main questions of philosophy is the definition of sources of knowledge and 
methods of its verification. Ghazali criticized blind imitation, doubted the abilities of the mind 
alone or sensory perception, which led to the truth. According to this tradition, true knowledge 
is based on Divine revelation (wahi), as well as on «kashf» – the achievements of comprehen-
sion of truth, accessible to spiritually purified people. In his teachings, he spoke out against the 
extremes of philosophers, mutakallims and some Sufis who denied the importance of reason or, 
on the contrary, condemned only it. Ghazali became an authority in Islamic science and received 
the honorary title of «Proof of Islam» (Hujjat al-Islam).

Key words: muslim thinker, Abu Hamid al-Ghazali, science, knowledge, Koran, Sufism, 
Islam, mutakallim, kashf, mind, Allah.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
51

Аннотация. Средневековый мыслитель Абу Хамид аль-Газали оказал огромное 
влияние на исламский мир, особенно на суфийскую традицию. Суфизм был одним из 
главных тем его исследований, и благодаря ему Газали получил такие тенденции, как 
выдающийся мусульманский теолог. Однако взгляды на суфизм разделились: одни 
считают его поворотной частью ислама, другие – чуждым элементом. Газали подчеркивал, 
что истинный суфизм – это искренность, богобоязненность и чистосердечие, тогда как 
лицемерие и показная набожность чужды исламу.

Одним из главных вопросов философии является определение источников знаний и 
методов их проверки. Газали критиковал слепое подражание, сомневался в способностях 
лишь одного разума или чувственного восприятия, которые привели к истине. Согласно 
этой традиции, истинное знание основано на Божественном откровении (вахи), а также 
на «кашфе» – достижениях постижения истины, доступном духовно очищенным людям. 
В своих учениях он выступал против крайностей философов, мутакаллимов и некоторых 
суфиев, которые отрицали значение разума или, напротив, осуждали только его. Газали 
стал авторитетом в исламской науке и получил почетное звание «Доказательство ислама» 
(Худжжат аль-Ислам).

Ключевые слова: мусульманский мыслитель, Абу Хамид аль-Газали, наука, знание, 
Коран, суфизм, ислам, мутакаллим, кашф, разум, Аллах.

Кіріспе
Орта ғасыр ойшылы Әбу Хамид Ға-

залидің ислам әлеміне, соның ішінде со-
пылық мектебіне де тигізген әсері орасан 
зор. Сондай-ақ сопылық Ғазали зерттеу-
лерінің негізгі нысаны болды. Мұсылман 
теолог ойшылы сопылықтың арқасында 
танылып, тиесілі мәртебеден орын алды 
десек артық айтқан болмаймыз. Себебі 
араб-мұсылман философиясына, ахлақ 
ілімі мен әдебиет өнеріне де айтарлықтай 
ықпал жасап, өз үлесін қосқан да – осы 
сопылық. 

Солай болғанымен бірқатар ға-
лымдар сопылықты ислам іргесінен алып 
қашты, яғни сопылық дегеніміз ислам 
дініне жат дүние деген пікірді ұстанғаны 
мәлім. Екінші топтағы ғалымдар керісін-
ше сопылықтың исламмен тікелей қаты-
насының бар екенін дәлелдеумен әлек. 
Расында да, «сопылық» сөзі арнайы 
Құранда не сүннетте кездеспейді. Ешбір 
Құран аятында немесе сахабалардың 
риуаятында «сопылық – қатты құпталған 
ізгілік», яки «сопылық тыйым – салынған 

мәкруһ» деген нақты дерек жоқ (Мағния, 
1993:499). Алайда Алла және оның елшісі 
адамдарды тақуалыққа, шын сөйлеуге, 
ықыласты болуға шақырған. Ислам діні 
екіжүзділіктен, көзбояушылық пен қия-
нат жасаудан сақтандырады. Сол себепті 
шындық пен ықыластың өлшеміне сай 
келген нәрселер ислам дінінде құпталады 
да, ал көзбояушылық пен екіжүзділікке 
лайық жайттар қатты сөгіске ұшырайды. 
Бәлкім, сопылықты құптаушы ғалымдар 
осы өлшемді негізге ала отырып оны 
дәлелдеген болар.

Имам Ғазалидің адамдарға көрсеткен 
сопылығы – дұрыс және ақиқат тақуалық, 
махаббат пен ықылас. Екіжүзділер мен 
көзбояушылардың жасаған сопылығы 
болса ойдан құрастырылған және басқа-
ларды адастыру ғана (Есім, 1994:93). 
Осылайша ислам дінінде сопылықты 
бар деген пікірді ұстанушылар мен оны 
жоққа шығарған кісілердің арасындағы 
жанжалдың келісімін табуға болатын си-
яқты. Себебі кімде-кім сопылық ислам-
ның бір бөлігі деген пікірді ұстанған бол-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
52

са, онда ол адам сопылықты ықыласпен 
ұстанғандарды көрген. Ал енді сопылық 
ислам дүниесіне жат деген ойды құпта-
ушы адам болса, ол адам залымдар мен 
көзбояушылардың куәгері болған. Бір со-
пылық жайында екі жақтың адамдары екі 
түрлі пікірді ұстануы да осыдан болуы 
мүмкін.

Тақырыпты таңдауды дәйектеу 
және мақсаты мен міндеттері: «ақыл» 
мен «кәшф» – бүгінге дейін өзектілігін 
жоғалтпаған мәселелердің бірі. Әсіресе 
ғылым мен нанотехнология қарқынды 
дамыған жаһандану кезеңінде күнделікті 
әлеуметтік, діни-саяси өмірде ақыл мен 
дін немесе «кәшф» мәселелерінің маңызы 
артып отыр. Осы орайда Ғазалидің таным 
философиясындағы ақыл мен «кәшфтің» 
арақатынасын зерделеу – заман талабы. 
Ғылыми мақаланың мақсатына сәйкес 
мынадай міндеттер алға қойылды:

‒ «Худжату әл-Ислам» атанған ға-
лымның пікіріне сәйкес білімнің ақиқа-
тына жету үшін ақыл мен түйсіктің ша-
масы мен құдіретін анықтау.

‒ Ғалым алға тартатын ақыл мен 
«кәшф» айырмасы концепциясына ком-
паративистикалық талдау жасау.

Ғылыми зерттеу әдіснамасы: 
Мақалада Ғазалидің білімнің қайнар көзі 
ретінде алдымен Құран мен хадисті мой-
ындағаны кейін ақыл мен түйсіктің шек-
теулі екенін атап өтіп, шынайы білімге 
жету үшін «кәшф» (аян, жүрекке салына-
тын нұр) әдісінің ерекшелігі айтылады. 
Сондықтан да зерттеуде теологиялық 
және герменевтикалық, компаративи-
стикалық және сипаттау, саралау секілді 
ғылыми әдіс-тәсілдер қолданылады.

Негізгі бөлім
Бұрынғы және кейінгі ойшылдар-

дың арасында адамзат білімінің қайнар 
көзі мен оның себептері турасында та-

усылмас дау жалғасып келген. Бұл да-
удың мақсаты – адам пікірінің дұрыс 
немесе қате екенін айқындайтын таразы 
өлшемін белгілеу, яғни кез келген ға-
лымның айтқан пікірінің, ашқан жаңа-
лығының осы өлшемге салу арқылы 
оның дұрыс-бұрыстығын білу. Айтылған 
пікірдің қаншалықты шындықпен жана-
сатынын айқындайтын ортақ таразыны 
белгілеу. Қандай да болмасын ойды осы 
ортақ білімнің бастауымен салыстырып 
зерттеудің арқасында ғалымдардың ара-
сындағы дау-жанжалды болдырмау, оның 
алдын алу мүмкіндігі туады. Себебі егер 
күллі ғалым кез келген нәрседе сүйенетін 
білімнің ортақ қайнар көзінің не екенін 
өзара келісіп, белгілеген болса онда біраз 
мәселенің түйіні шешілер еді. Ғалымдар 
күллі пікірді осы ортақ білім өлшемінің 
таразысына салып, кейін жаңа пікір білім 
таразысына теріс келсе, онда пікірді қате 
деп терістеп, ал енді айтылған ой ортақ 
білімнің (қайнар көздің) өлшеміне сәй-
кес келсе, онда бұл жаңалық немесе пікір 
күллі ғалымдардың алдында дұрыс деп 
құпталады.

Имам Ғазали үшін осындай пікір-
лердің қате-дұрыстығын айқындайтын 
өлшем не нәрсе болды, яғни ғұлама үшін 
күллі нәрсені өлшеп көретін білімнің 
қайнар көзі не? Бұл мәселеге қатысты 
оның ой-пікірі басқа ойшылдар мен му-
такаллимдерден ерекшеленді ме? Әри-
не, Ғазали үшін ғылымның әуелгі қай-
нар көзі Құран мен хадис болғанына дау 
жоқ (әл-Ғазали, 1996:147). Бірақ біздің 
зерттеп отырған қайнар көзіміз – жалпы 
ғылым мен ғалым атауына ортақ болған 
білімнің қайнар көзі.

Имам Ғазали көп нәрсеге шек кел-
тірген, әсіресе соқыр еліктеуге қарсы 
болған. Әбу Хамид Ғазали философ-
тардың пікіріне, мутакаллимдер мен 
кейбір сопылардың ұстанған жолына 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
53

және батыния ағымының сенімдеріне 
келіспеді. Ойшылдың пікірінше, бұлар-
дың барлығы түйсік пен ақылға сүйенеді 
(Мужәһид, 1995:71). Олардың нанымы 
бойынша адам үшін ең әділ және дұрыс 
білім алудың құралы – ақыл мен түйсік 
(сезім мүшелері). Имамның пайымынша, 
бұл екеуі (ақыл мен түйсік) бірінің айтқа-
нын екіншісі теріске шығарады. Мысалы, 
көз ақиқатында көлемі үлкен жұлдызды 
шағын динардың көлеміндей етіп қана 
көреді. Ал ақыл болса оны жерден үл-
кен етіп елестетеді. Демек, бұл екі білім 
құралының бірі өтірік айтып отыр. Енде-
ше, бұл екеуінің біріне сенуге болмайды 
деді ойшыл.

Кейін, жаратушы Алла шын ықы-
ласты болған Ғазалидің жүрегіне нұр 
салды, көз жанарына ақиқат  берді.  Ол 
кісінің ақылы да, зейіні де ақиқаттан нәр 
алды. Нәтижеде, Ғазали ақыл теріске 
шығармаған нәрселерді көз және сыртқы 
түйсіктер дұрыс көреді, мысалы, көздің 
тау-тасты немесе ағашты көргені сияқты. 
Ал көз көріп, бірақ ақыл растамаған нәр-
селерді көз өтірік көреді, мысалы, жұл-
дызды бір динардың көлеміндей етіп 
көру деген тоқтамға келеді (Мотахарри, 
2004:101).

Сондай-ақ ғалым-теолог ақыл (Ал-
ладан келген) уахидың айтқан нәрсесін 
растайды деп сенуі арқылы өзі үшін 
білімнің себептерін айқындады. Түйсік 
–білімнің қайнар бастауы, бірақ барлық 
кезде емес. Егер барлық кезде ақылға 
емес тек түйсікке сүйенетін болсақ, онда 
бұл дегеніміз ғылымның түбіне балта ша-
пқанмен тең. Сол сияқты ақыл да – бел-
гілі орындарда  білімнің бастауы. Егер 
барлық кезде басшылыққа тек ақыл алы-
нып отырса, онда уахидің және діннің де 
көптеген ақиқаты аяқ асты болады деп 
өз ойын қорытты. Сондықтан да Ғазали 
күллі уақытта тек ақылға сенетін фило-

софтарды айыптады. Олардың кемшілі-
гін табуға тырысып бақты: «Әрине, 
діни философияға қарағанда философия 
құрылымы бір текті емес. Философия тек 
Аристотельдің ілімінен ғана емес Платон, 
одан кейінгі Плотин және т.б. сол сияқты 
көптеген ойшылдың пікірінен құралады. 
Имам Ғазали философияның осындай 
қайшылығын айта келіп, грек ойшылы 
Аристотельдің де кемшілігін көрсетеді» 
(Сагадеев, 1973:203).

Ғалым философтарға сын айтумен 
қатар бұл ғылымның түріне де өзінің 
үлесін қосқаны мәлім. Мысалы, мантық 
(логика) алаңында қалдырған еңбегінің 
бірі –  «Мақасуд әл-фәлсәфа». Мұның 
бірінші бөлімінде Аристотельдің логика-
сына талдау жасайды. Сол салаға қатысты 
жазған «Михаққ ән-назар фи әл-мантиқ» 
еңбегінде классик, логикадағы силло-
гизм мен танымның ерекшеліктерін ба-
яндайды. Мұнда ол мантық ілімін басқа 
білім үшін таным құралы ретінде қызмет 
атқаратынын түсіндіреді және логика-
ның фиқһ үшін де белгілі дәрежеде өл-
шем болатынын алға тартады. Сөйтіп, ол 
Ибн Синадан кейін логикаға басқа пішін 
беріп, оны діни білім үшін құрал ретінде 
көрсете білген классик атанды. Әл-Ғаза-
лидің бұл бастамасын Фахреддин әр-Рази 
жалғастырады (әл-Ғазали, 1996:78).

Әл-Ғазалидің «Мизан әл-‘амәл» 
(Амалдар өлшемі) атты еңбегіне кіріспе 
жазған Сүлеймен Дүния өз сөзінде: 
«Әл-Ғазали өз еңбектерінде философтар-
дың кейбір пікірін жатсынбаған», – де-
ген. Расында да, әл-Ғазали философияға 
сын көзбен қарағанымен дін өкілдерінің 
философияға ынталы түрде қызығула-
рына түрткі болғанына дау жоқ. Әсіре-
се сүнниттік ғалымдар тарапынан өте 
қарқынды түрде зерттеу қолға алынған. 
Әл-Ғазали философияны сынап, оған 
қарсы бола отырып, философияға зор қы-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
54

змет көрсеткен деп жазады Машани (Ма-
шани, 1994:89). 

Сол сияқты ғалым-теолог мутакал-
лимдерді де сынға алып, сопылардың да 
бір тобына шағым айтты.

Мутакаллимдер – исламдағы 
«Кәлам» ағымының өкілдері. Мутакал-
лимдер де перипатетик ойшылдары си-
яқты рационалды дәлелдерге сүйенуді 
дұрыс көреді, бірақ философтар мутакал-
лимдердің философиясын «дәлелдеу да-
налығы» емес, «диалектикалық даналық» 
деп таниды (Сагадеев, 1973:91). Сон-
дай-ақ мутакаллим философқа қарағанда 
өзін исламды қорғау үшін «міндеттелген 
философ» деп есептейді. Философ алдын 
ала қандай пікірді дәлелдеу керектігін 
білмей алдындағы мақсаты әуелі белгісіз 
болып, кейін анықталуы керек болған 
мәселеге байланысты көздеулі мақсаты 
белгілі болса, мутакаллимнің мақсаты 
әуел бастан анық, ол – дінді қорғау (Сан-
дыбаев, 2021:23).

Ғазалидің сопыларға сын айту себеп-
терінің бірі, сопылар ақыл мен түйсікті 
пайдаланбай өздерін белгілі жағдайда 
ақыл мен түйсікке теріс келетін жайттар-
дың куәгері боламыз деп сенді. Сөйтіп, 
ол ақиқатты тану үшін ақылдың маңы-
зын жоққа шығармады және уахиге де 
өз үлесін беріп, оған сенімін білдірді. 
Уахи саналы ақылдың арқасында адам-
ды дұрыс және тура жолға алып бара-
ды. Ақыл – уахидің тәлімі мен үкімдерін 
зерттеп үйрететін құрал деді Ғазали (Сан-
дыбаев, 2025:82).

Орта ғасыр ойшылы ақылды күллі 
ақиқаттың шешуші кілті, тіпті уахидың 
да шындығымен сырын ашатын аспап 
деп сенетін адамдардың пікіріне қосыл-
мады. Кейбір кісілер Ғазали жайында: 
«Ғазали өз ақылын өзі теріске шығарады. 
Ол батинилер мен философтарды сынға 
алған кезде үнемі ақыл логикасына сүй-

ене отырып дәлел келтіретінін байқа-
майды. Сөйтіп отырып ақылды теріске 
шығарады», – деп қате пікір айтады. Бұл 
пікірді қате деуімізге негіз, Ғазали жалпы 
ақыл атауына қарсы емес, бәлкім, білім 
алып ақиқатты танудың жалғыз құралы 
– ақыл деген пікірді ұстанған адамдарды 
ғана құптамайды. Ол кісі философияға 
қарсы болған кезінде тек «барлық нәр-
сені ақылмен шешеді, ақылға сүйенеді» 
деген ғылымға ғана қарсы шыққан бола-
тын (Сандыбаев, 2021:102).

Әбу Хамид әл-Ғазали үшін уахиден 
соң білімнің келесі әрі маңызды құра-
лы – «кәшф». Араб тілінде «кәшф» сөзі 
(ашу, аян беру, тап болу) деген ұғымдар-
ды білдіреді. Бұл қасиетке ие болу үшін 
адамға түйсік пен ақыл жеткіліксіз. Бұл 
екеуі бар болғаны «кәшф» үшін кіріспе 
және әзірлік қана саналады. Имамның ай-
тып отырған «кәшфі» – көптеген білімнің 
кілті, бірақ  бұл сөздің ұғымы  күнделікті 
арабтардың «кәшф» сөзін естіген уақыт-
та түсінетін ұғымынан да ауқымдырақ. 
Бұлай дейтініміз адамдар әуелі кез кел-
ген нәрсені естіген кезде тек өздері көр-
ген-білген нәрселерді ғана ойлаумен 
шектеледі. Одан әрісін елестетуге шама-
лары жетпейді. Өзгеден көргенге және 
өзі сезгенді біліп қана қойып бұдан әрі-
ге аса алмайды. Адам көрмеген, басынан 
кешірмеген нәрселерге үнемі күмәнмен 
қарайды.

Соның салдары болар Ғазалидің ай-
тқан «кәшф» ұғымына қатысты көптеген 
сын да айтылды, айып та тағылды. Бұлар-
дың бірі оны адасушы, ойдан құрасты-
рушы деп айыптаса, өзінің замандаста-
ры Ғазали діннен шықты деп қол қойды. 
Алайда ғалымдардың басым бөлігі Ғаза-
лиді ғылымды нақтылайтын, дәйектейтін 
нағыз имам (көшбасшы), ахлақ пен дін 
мәселелерінде мұсылмандар үшін ислам-
ның дәлелі деп таныды. Нәтижеде имам 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
55

Ғазали «Худжату исләм» (Исламның 
дәлелі) деген есіммен аталды. Ғалым-
ды қорғаштап, көп күшін жұмсаған ой-
шылдардың бірі – «Кітаптар» еңбегінің 
авторы, танымал иран философы, Мұха-
мед ибн Ибраһим әш-Ширази. Ғазалидің 
тұлғасы өскен сайын оның төңірегіндегі 
тартыстар да, оның жазған еңбектері де 
ғалымдар мен шәкірттердің арасында 
кеңінен етек алды (әл-Бухари, 1998:57).

Сонымен, ислам ғұламасы білімнің 
маңызды көзі «кәшф» деп нені айтты? 
Не үшін Ғазали осы ұғымның арқасында 
сопылардың санатынан саналды? Әлде 
«кәшф» дегеніміз «пәленше ұлы түгенше 
былай деп айтты» деген сияқты Алла мен 
адамның арасындағы болған байланыс, 
Алланың айтуымен келген хабар ма, бәл-
кім, Ғазалидің «кәшф» дегені Әбу Язид 
әл-Бастамиге қатысты айтылған «адам-
ның Алламен бірігу» құбылысы ма, яки 
болмаса Хәлләждің айтқан «Алланың 
адаммен және күллі мақұлқатпен бірік-
кен сәті» ме?

Ислам ғалымының айтуынша, 
«кәшф» дегені – адам жүрегіне Алла та-
рапынан салынған нұр, бірақ бұл нұрды 
өзіміз білетін нұрға ұқсатпауымыз қажет. 
Әйтпесе «кәшфтің» нұрын күнделікті 
нұрмен шатастырып алуымыз мүмкін. 
Мысалы, суды су арқылы айтып түсіндір-
ген сияқты «кәшфті» нұр арқылы түсін-
діру дегеніміз  нұрды «кәшф» арқылы 
түсіндіргенмен тең.

Жоғарыда «кәшф» сөзінің араб тілін-
дегі мағыналарын айтып кеткен едік, енді 
«кәшф» сөзінің келесі бір мағынасы – 
(жасырын тұрған нәрсенің бетіндегі жа-
буын алу, ашу) деген сөз.

Сопылардың айтуынша, со-
пылықтағы «кәшфті» тек оны басынан 
кешірген адам ғана түсінеді, басқа адам 
білмейді. Ғазалидің айтқан «кәшфі» мен 
«нұр» деген сөздері – адамның өзі көрген 

және сезіп тұрған нәрсесін ізгі жүректің 
оны құптауы, оған куәгер болуы. Ол нәр-
сені көріп және сезіп тұрған зат – айқын 
көз немесе анық көз «а`йнуль иақин». Ал 
енді жаман жүректің берген куәлігі мен 
растауы арсыз, пасық адамның берген 
куәлігімен тең. Мұндай адамның берген 
куәлік сөзін, пікірін негізге алмайды, 
теріске шығарады (Үлкен, 1967:117).

Бұл жерде мынадай заңды сұрақ 
туындайды: күмән мен күнәға душар 
болған күнәһар жүрек осы сияқты ақиқат-
ты көруі мүмкін бе? Ол үшін жүрек жа-
мандықтың алдан да, арттан да жолын жа-
уып тастайтын ғылымға ие болуы қажет 
пе? Мұндай сұрақтарға кесіп жауап беру 
өте қиын, бірақ біздің анық білетініміз 
жүрек «кәшф» қалпына әзір болған кез-
де бұл құбылыстың орындалуы, заттарды 
тануы қиынға соқпайды. Ал ақыл болса, 
«кәшфтен» ешқандай қиындық көрмейді, 
себебі жүрек өзі көрген, білген нәрсесін 
анықтап (растап) немесе терістеп оты-
рады. Ізгі жүрек дыбысты дұрыс жеткі-
зетін радио сияқты. Радио тыңдаушының 
құлағына айтылған сөздер мен сөйлем-
дерді, дыбыстарды жеткізуші ғана. Радио 
– дыбысты өзгертпей сол қалпында беріп 
отыратын құрал немесе суретке түсіргіш 
құралын алайық. Бұл құрал атыраптағы 
табиғат көрінісін көріп тұрған бейнесінде 
түсіреді. Демек, радионың суретке түсір-
гіш құралының бізге жеткізген мәлімет-
тері мен бейнелері сол қалпында дұрыс 
жетеді. Яки болмаса бұл құрал-аспап-
тардың ақауы болса, онда бізге жеткен 
мәтіметтерде де кемшілік бар. Дәл сол 
сияқты таза, пәк адам да белгілі оқиғаны, 
құбылысты, хабарды көріп, біліп тұрған 
қалпында жеткізуі әбден мүмкін (Мағ-
ния, 1993:325).

Расында да, әл-Ғазали «Китаб әл-ма-
хабба уаш-ауқ уар-риза» (Махаббат, 
құштарлық және ризашылық) атты тракта-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
56

тында егер махаббат танымы тек бес сезім 
мүшесімен ғана шектелер болса, Алла 
тағала бес сезім мүшесімен танылмайтын 
заттарды көрсетуі лазым болар еді деген 
пікірін паш етеді (Сандыбаев, 2021:78).

Жүрек көзі сыртқы көзден артық. Сол 
сияқты ақыл арқылы танылған көркем 
мағыналар көзбен көретін сыртқы бейне-
лердің сұлулығынан жоғары. Таныммен 
келген жүректегі ләззат, көзбен көріп, 
туған ләззаттан толық әрі кемел екеніне 
күмән жоқ, адамдарға дұрыс ақыл мен 
болмыста бұған деген тартылыс басым 
келеді. Бұл кезде адамның негізгі бол-
мысы мен оған тән ақыл, нұр, жүрек, рух 
сияқты қасиеттермен берілетін алтыншы 
сезім мүшесі жоқ саналарды деген пікірді 
алға тартқан.

 
Қорытынды
Енді қорыта келе Ғазалидің ғылым 

алатын негізгі аспабының бірі болған 
«кәшфті» қазақшалап айтар болсақ, 
«жүрекпен көру, жүрек пердесінің 
ашылуы» десек болады. Имам Әли ибн 
Әбу Толиб айтқандай: Егер менің көз 
пердем көтерілсе де иманым бұдан әрі 
аспайды... яғни бұл кісінің Аллаға деген 
иманының кәмілдігі сонша оның бұдан 
артық толуы мүмкін емес.

Имам Ғазали – тәлім алып, тәлім бе-
руді қатты құптаған әрі ғалымдарға құр-
мет қылған кісі. Кейбір сопылық ағымда-
рындағы сияқты «Алладан сұрасаң Алла 
саған береді» деп еңбек қылмай қол қусы-
рып отырмады. Бұған мысал ретінде ға-
лымның араб тіліндегі «Діни ілімдердің 
қайта тірілуі» атты еңбегінің «Білім үй-
ретудің артықшылығы» атты бабынан 
үзінділерді тікелей қазақ тіліне аударып, 
мысал үшін келтіруді жөн көрдік. Себебі 
имамның ғылымға деген жігерін, ізденім-
паздығын осы мысалдар арқылы айқын 
көруге болады:

Алланың елшісі (с.ғ.с.) білім иесі, ға-
лым жайында: «Алла тағала нәбилерден 
шындықты адамдарға жасырмай жеткі-
зулері үшін уәде алғаны сияқты ғалым 
адамнан да (білген ғылымын басқаларға 
үйрету) уәдесін алмайынша білім бер-
мейді», – деген /13, 43/. Басқаша айтқан-
да, үйренуші ғалым білім алып, ижтһад 
қылып жатқан кезде алған білімін басқа-
ларға үйретемін деп Аллаға уәде бер-
ген болып саналады. Егер ғалым өзінің 
бойындағы ғылымды сақтаймын дейтін 
болса, онда ол басқаларды үйретуі қажет. 
Пайғамбар (с.ғ.с.): «Рас, Ұлы мәртебелі 
Алла адамдарға білім берген соң оны сол 
қалпында тартып алмайды, бәлкім, ғұла-
маның бақилық болуы арқылы ғылымды 
да кері алып отырады. Әрбір ғалым дү-
ниеден озған сайын онымен бірге ғылым-
ның да бір бөлігі кете барады. Осылайша, 
тек надан адамдар қалмақ. Олардан бір 
нәрсе туралы сұрайтын болса, олар біл-
мей жауап береді. Нәтижеде, өзі де ада-
сады, өзгені де адастырады», – деп хабар 
берген. Келесі хадисте: «Кімде-кім бір 
ғылымды біліп, кейін оны басқалардан 
жасырса, Алла ақырет күні оның ауызы-
на оттан жасалған ауыздық кигізеді», – 
деген (Сандыбаев, 2025:235).

Сондай-ақ Ғазалидің ғылымды үй-
реніп, оны басқаларға тарату міндеті қан-
шалықты маңызды болғанын өзінің бел-
гілі шығармасында келтірген. Оны Мұғаз 
ибн Жәбәл есімді сахабаның тағылым 
беру мен үйрену турасында айтқан мына-
дай пікірімен жеткізеді. Бұл жерде Мұғаз 
ғылымға нақты анықтама берген. «Ғылым 
үйреніңіздер! Рас, Алла үшін ғылым үйре-
ну – тақуалық. Оны талап ету – құлшылық. 
Ғылымды оқу – тәсбих айту (Алланы зікір 
ету), ғылымды іздеу – жиһад (күрес), 
ғылымды білмейтін адамға үйрету – садақа 
беру, ғылымды оған лайық адамға беру – 
Аллаға жақындау» (әл-Ғазали, 1996:201).



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
57

Расында да, Ғазалиге сәйкес ғылым 
– жалғыздық кезде жаныңдағы серігің, 
достықта берік жолдасың, қуаныш пен 
қайғыда ортағың (куәгерің), қиын қыста-
уда демеушің, жат жерде жүрген уақыт-
та қасыңдағы бауырың, жәннат жолына 
жетелейтін шамшырақ. Алла оның арқа-
сында қауымдарды биікке көтеріп, игі 
іс жолында басқаларды соңынан ертетін 
басшы, дұрыс жолды көрсетуші мырза 
етеді (әл-Ғазали, 1987:184).

Сөйтіп, Ғазали бес түйсіктен бөлек 
жүрек арқылы келген ғылым – ізгілік 

үшін дәлел, олардың тарихынан сыр шер-
теді, қимыл әрекетін көрсетеді; періште-
лер оның досы болуға ынтызар. Сон-
дықтан олар оны өз қанатымен сипайды. 
Оған әрбір ылғал мен құрғақ заты тіпті 
өзендегі жайында, жердегі жыртқыш пен 
басқа да нығметтер және аспан мен аспан 
жұлдыздары ол үшін жарылқау тілейді  
деген ойды алға тартады.

Әдебиеттер

1.	 Әбу Хамид Мұхаммед ибн Мухаммед әл-Ғазали. (1996). Ихия’у ‘улум әд-дин. – 
Мысыр: Дар әл-Иман, – Т. 3. – 584 б. 

2.	 Әбу Хамид Мұхаммед ибн Мұхаммед әл-Ғазали. (1976). Әт-Тибри әл-Масбук фи 
насихат әл-мулук. – Каһира: Мактабату әл-ильм, – 352 б.

3.	 Әбу Хамид Мұхаммед ибн Мұхаммед әл-Ғазали. (1987). Мизан әл-Ағмәл. – Да-
маск: Әл-Иақин, – 250 б.

4.	 Әбу Хамид Мұхаммед ибн Мұхаммед әл-Ғазали. (1996). Ихия’у ‘улум әд-дин. – 
Мысыр: Дар әл-Иман, – Т. 3. – 525 б.

5.	 Есім, Ғ. (1994). Фәлсафа тарихы: оқулық-хрестоматия. – Алматы,  – 278 б. 
6.	 Имам Әбу Хамид Мұхамед ибн Мұхамед әл-Ғазали. (1996). Ихия`у улум әд-дин. 

– Кайр: Мактабату әл-иман. – 1-том. – 325 б.
7.	 Мағния, М. Ж. (1993). Фәлсафат исламия. – Бейрут – Любнан; Дар әл-Жауад, – 

402 б. 
8.	 Машани, А. (1994). Фараби және Абай. – Алматы: Қазақстан, – 188 б. 
9.	 Мотахарри, М. (2004). Философия и Калам. – Алматы: Ғылым,  – 378 б. 
10.	 Мужәһид, Х. Т. (1995). Мин Фараби илә Абдулла. – Стамбул, – 355 б.
11.	 Мұхаммад әл-Бухари Сахих әл-Бухари. (1998). – Кайр: Ан-Нур, – Т. ІІІ. – 465 б.  
12.	 Сагадеев, А.В. (1973). Ибн Рушд. – М.: Мысль, – 275 б. 
13.	 Сандыбаев, Ж.С. (2021). Орта ғасыр шығыс философиясындағы басқару мәдени-

етінің адамгершілік негіздері: монография. – Алматы: Қазақ университеті, – 134 б.
14.	 Сандыбаев, Ж.С. (2025). Әбу Хамид әл-Ғазалидің «ахлақ» ілімі. – Алматы: «Асыл 

ЖК» баспасы, – 240 б.
15.	 Үлкен, З. (1967). Ислам философиясы. – Анкара: Хикмет, – Т. II. – 322 б. 

References

1.	 Esim, G. (1994). Falsafa tarihi: okulik hristomatya. – Almaty,  – 278 b.
2.	 Magnya, M. J. (1993). Falsafat Islamya. – Bayrut-Lubnan: Dar al-jauad, – 402 b.
3.	 Mashani, A. (1994). Farabi zhane Abay. – Almaty: Kazakhistan, – 188 b.
4.	 Motaharri, M. (2004). Filosofya i Kalam (Philosophy and Kalam). – Almaty: Gylym, 

– 378 b.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
58

5.	 Muhammad al-Buhari Sahih al-Buhari (Sahih al-Bukhari). (1998). – Kairo: An-Nur, – 
Т. ІІІ. – 465 b.

6.	 Muhammad al-Gazali. (1976). At-Tibry al-Masbuq fi nasyhat al-Muluk. – Kairo: 
Maktubat al-Ilm, – 352 b.

7.	 Muhammad al-Gazali. (1987). Mizan al-Agmal. – Damask: Al-Yaqin, – 250 b.
8.	 Muhammad al-Gazali. (1996). Ihya-u Ulum ad-din. – Kahiro: Al-Iman, – Т. 1. – 325 b.
9.	 Muhammad al-Gazali. (1996). Ihya-u Ulum ad-din. – Kahiro: Al-Iman, – T. 3. – 584 b.
10.	 Muhammad al-Gazali. (1996). Ihya-u Ulum ad-din. – Kahiro: Al-Iman, – T. 2. – 452 b.
11.	 Mujahid H. T. (1995). Min Farabi ila Abdulla. – Istambul,  –  355 b.
12.	 Sagadeev, А.V. (1973). Ibn Rushd (Ibn Rushd). – M.: Mysl`, – 275 b.
13.	 Sandybayev, Zh. (2021). Ortagasyr shygys fılosofiyasındagi basqaru madeniyetinin 

adamgershilik negizderi: monografiya. – Almaty: Kazak universitety, – 134 b.
14.	 Sandybayev, Zh. (2025). Abu Hamid al-Gazalidin «ahalaq» ilimi.  – Almaty: Asil ZhK,  

– 240 b.
15.	 Ulken, Z. (1967). Islam Felsefesi. (The Philosophy of Islam) – Ankara: Hikmet, – Т. 

II. – 322 b.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
59

ҒТАМР/ SRSTI/ ГРНТИ 21.15.47

https://orcid.org/0009-0009-0014-6337
e-mail: ismail-seitbekov@mail.ru

МҰХАММЕД ПАЙҒАМБАРДЫҢ ДҮНИЕ САЛУЫНА 
ҚАТЫСТЫ ДЕРЕКТЕРГЕ ҒЫЛЫМИ ТАЛДАУ

Сейтбеков Смайыл
ҚМДБ-ның Стратегиялық даму және талдау бөлімінің меңгерушісі 

تحليل علمي للروايات المتعلقة بوفاة النبي محمد )صلى الله عليه وسلم(  
إسماعيل سيتبكوف  

 QMDB رئيس قسم التنمية الاستراتيجية والتحليل في الإدارة الدينية لمسلمي كازاخستان

SCIENTIFIC ANALYSIS OF DATA RELATED TO THE 
BIRTH OF THE PROPHET MUHAMMAD

Seitbekov Smail
Head of the Department of Strategic Development and Analysis of the QMDB 

НАУЧНЫЙ АНАЛИЗ ДАННЫХ, СВЯЗАННЫХ С 
РОЖДЕНИЕМ ПРОРОКА МУХАММАДА

Сейтбеков Смаил
Начальник управления стратегического развития и анализа ДУМК 

Аңдатпа: Мұхаммед пайғамбардың (с.а.у.) дүниеден өтуін мұсылман қоғамы ауыр 
қабылдады. Оның соңғы сәті жайында тарихи кітаптарда арнайы тақырыптармен баян-
далған. Бұл мақалада Мұхаммед пайғамбардың қазасы жайында мәлімет бере отырып, 
жуындыру, кебіндеу, қабірін қазу мен жаназасын оқуға қатысты тың деректер ұсынылады.  
Сондай-ақ Әбу Бәкірдің стратегиялық ойлау қабілетіне де талдау жасалады. Мұхаммед 
пайғамбардың дүниеге келуіне қатысты мәліметтер бар болғанымен оның қайтыс болуы-
на қатысты ақпараттар аз. Бұл еңбек осы олқылықтың орнын толтыруға арналған. Мақа-
лада Мұхаммед пайғамбардың соңғы күндері сарапталады. Сондай-ақ ғылыми талданып, 
негізгі ой тұжырымдалады. 

Түйін сөздер: Мұхаммед пайғамбар, соңғы өсиет, жаназа, кебіндеу.   

ِ. لحظاته الأخيرة  الجدِّ�ِ من قبل المجتمع الإسلاميِّ� ِ محمََّد )ص( على محمل  النَّبَيِّ� لقد أخذت وفاة  الملخََّص: 
م  م معلومات عن وفاة النِّ�ِبي محمََّد، نقدِّ�ِ موصوفة في الكتب التَّاَريخيَّةَ بموضوعات خاصََّة. وفي هذا المقال الَّذَي يقدِّ�ِ



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
60

 .ِ معطيات جديدة عن غسله وتكفينه وحفر قبره و جنازته.  كما يتمُُّ تحليل قدرة أبي بكر على التَّفَكير الاستراتيجيِّ�
على الرََّغم من وجود معلومات عن ولادة النِّ�ِبي محمََّد، إالَّا أنََّ المعلومات حول وفاته قليلة. ويهدف هذا العمل إلى 

سدِّ�ِ هذه الفجوة، كما يحلِّ�ِل المقال الأيَّاَم الأخيرة للنِّ�ِبي محمََّد. تحليالًا علميًّاً.
الكلمات المفتاحيَّةَ: الّنّبيُُّ محمََّد، المرض، الوصية، الجنازة ، الدفن. 

Abstract: The Muslim community took the death of the Prophet Muhammad (peace and 
blessings of Allah be upon him) seriously. His last moments are described in historical books 
on special topics. In this article, while providing information about the death of the Prophet 
Muhammad, we provide new information about ablution, shrouding, digging his grave and 
reading his funeral.  Abu Bakr’s ability to think strategically is also analyzed. Although there is 
information about the birth of the Prophet Muhammad, there is little information about his death. 
This work aims to fill this gap. The article analyzes the last days of the Prophet Muhammad. It is 
also scientifically analyzed and the main idea is formulated.

Key words: Prophet Muhammad, funeral, burial.

Аннотация: Мусульманская община серьезно восприняла смерть Пророка Мухам-
мада (мир ему и благословение Аллаха). Его последние минуты описаны в исторических 
книгах на специальные темы. В этой статье, предоставляя информацию о смерти Пророка 
Мухаммеда, мы приводим новые данные о омовении, облачении в саван, рытье его мо-
гилы и чтении его похорон.  Также анализируется способность Абу Бакра мыслить стра-
тегически. Хотя есть сведения о рождении Пророка Мухаммеда, сведений о его смерти 
мало. Данная работа призвана восполнить этот пробел. В статье анализируются последние 
дни Пророка Мухаммеда. Также он научно проанализирован и сформулирована основная 
идея.

Ключевые слова: Пророк Мухаммад, завещание, похороны, погребение.

Кіріспе
Адамзаттың өмірі шектеулі екендігі 

Құранда былай баяндалады: «Әрбір жан 
иесі өлімді татушы. Сосын Бізге қайта-
сыңдар» («Анкабут» сүресі, 57-аят). 

Пайғамбарлықтың соңғы уақытын-
да қажылық парыз болады. Мұхаммед 
(с.а.у.) өмірінде бір рет қажылық пары-
зын өтеп, 4 рет умра жасаған (Şentürk, 
2001: 178). Қажылық сапар кезінде мына 
аят түсіп, пайғамбарлық мерзімінің та-
яғанын білдірді: «Бүгін діндеріңді кемел-
дендірдім. Сендерге арнаған нығметімді 
тамамдадым. Сендердің діндеріңнің 
ислам болуын қоштадым» («Маида» 
сүресі, 3-аят). Ол сондай-ақ сахабалары-
на: «Қажылықтың ережелерін менен үй-
реніп алыңдар. Бәлкім осы қажылықтан 
кейін қажылық жасай алмауым мүмкін», 

– дейді (Муслим, Хаж 51).  Осы қажылық 
сапары барысында барша мұсылманға 
өсиет айтты. Бұл оқиға тарихта «қоштасу 
қажылығы» немесе «қоштасу құтпасы» 
деп те аталады (Şentürk, 2001: 178).

«Наср» сүресінің түсуі – һижраның 
10-жылы рамазан айында Жәбірейіл 
періштемен Құранды екі рет қайталауы. 
Сондай-ақ соңғы жылында иғтикафта 20 
күн болуы, қайтыс болған сахабалары-
ның қабірлеріне зиярат етіп, дұға жасауы  
Мұхаммед пайғамбардың соңғы күн-
дерінің белгісі болатын (Apak, 2016).

Тарихи тұлғалар өзінен кейін мол 
мұра мен тың деректер қалдырып кет-
се, Мұхаммед пайғамбар діндарлықтан 
бөлек, мұсылман қоғамы үшін харизма-
тикалық тұлға болуымен ерекшеленеді. 
Себебі мұсылман қоғамының қалыпта-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
61

суы мен дамуы, сондай-ақ жаңа ережелер 
жүйесін іске асыруы Мұхаммед пайғам-
бардың өзінен басталады. Араб түбе-
гіндегі сенім жүйесіне қатысты пайда 
болған діни жаңашылдық қоғамдық ре-
зонансты тудырды. Бұл үдеріс дұрыс қа-
тынас құру мен стратегиялық әрекет ету-
ді талап етті. Құранда баяндалған «ұлы 
мінезге ие болу» сипаты өзіне жүктелген 
миссияны толық атқаруға көмектесті. 
Діни – тарихи маңызды, қоғамға рефор-
ма енгізген, әлемдік діннің көшбасшысы 
саналатын тұлғаның қазасы да ғылыми 
талдауды қажет етеді. 

Тақырыпты таңдауды дәйектеу 
және мақсат-міндеттері

Адамзаттың өлшеулі өмірінде өлім-
мен бетпе-бет келуін ешкім жоққа шыға-
ра алмайды. Тегіне, ұлты мен жынысына, 
сондай-ақ сенім жүйесіне қарамастан 
адамзаттың ақырғы нүктесі Жаратушыға 
есеп беруі болмақ. Ислам құндылықтар 
жүйесінде Мұхаммед пайғамбардың өмір 
жолы барша мұсылманға үлгі. Соның 
негізінде құлшылықтар реттеліп, дін тек 
ғибадат қана емес өмір сүрудің формасы-
на айналды. Алайда пайғамбардың соңғы 
сәттері туралы кітаптарда жазылғанмен, 
ғылыми талдау жасап, тұжырымдама 
ұсыну жоқтың қасы. Мақалада аят-хади-
стерді баяндаумен қатар, объективті қо-
рытынды жасалады. 	  

Ғылыми-зерттеу әдіснамасы
Мақалада пайғамбардың қайтыс бо-

лар алдындағы күйі мен қазасына талдау 
жасалады. Зерттеу жұмысының әдісна-
малық негізіне жүйелі-құрылымдық, та-
рихи-салыстырмалы талдау, анализ, гер-
меневтикалық және феноменологиялық 
тәсілдер қолданылады.

Негізгі бөлім
Мұхаммед пайғамбар (с.а.у.) дүние 

салардан бұрын қабірлерді зиярат етіп, 

дұға жасайды. Сахаба Әбу Мууайһиба 
өз естелігінде: «Мен Бақи қауымы үшін 
кешірім тілеуге бұйырылдым. Менімен 
бірге жүр», – деді. Онда: «Уа, қабір ие-
лері, сендерге сәлем болсын. Адамдар-
дың ішінде болған жағдайға қарағанда 
осы жер сендер үшін мүбарак болмақ», 
– деді. «Ей, Мууайһиба! Маған дүние қа-
зыналарының кілттерін алу немесе Раб-
быма қауышып, жәннатқа бару арасында 
таңдау берілді», – деді. Мен: «Әке шешем 
сен үшін пида болсын. Дүние қазынала-
рының кілттерін алыңыз және осында 
мәңгі қалуды таңдаңыз. Сосын жәннатты 
аласыз», – дедім. 

Пайғамбар (с.а.у.): «Жоқ, ант етемін. 
Мен Раббыма қауышу мен жәннатты 
таңдадым», – деді (Keskin, 2017: 389-390).

Діни құндылықтар мен эсхотологи-
яның негізгі тұсы жоғарыдағы риуаятта 
келтірілген. Діндар тұлғаның негізгі пор-
треті арқылы сенімді практикада ұштасты-
рудың маңыздылығын байқауға болады. 

Мұхаммед пайғамбар (с.а.у.) мешітке 
келген жамағат үшін намазда имамдыққа 
өзі шығатын. Алайда соңғы күндерінде 
сырқатының күшеюіне байланысты Әбу 
Бәкірге (р.а.) имам болуды бұйырған 
(Canan, 1994: 179-180).

Жағдайы тәуір болған бір күні «Уа, 
адамдар! Араларыңнан кететін уақыт 
таяды. Мен өз міндетімді толық орында-
дым. Егер сіздерге мал-мүлікпен немесе 
дене жарақатымен зиян тигізсем қазір 
менен ақысын алсын. Ешкім пайғамбар 
ренжіп қалады, сол үшін ақымды ала ал-
мадым деп ойламасын. Біліңдер! Ренжу 
мен айыптау жаратылысымда жоқ. Мен 
біреудің ақысын арқалаған күйі Алла-
ның құзырына барғым келмейді», – дейді 
(Kesîr, 1994: 398-399). 

Сондай-ақ  осы насихаты барысында 
мәдиналық ансар қауымына демеу беру 
және көмектесу керектігі жайында: «Уа, 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
62

мұһажирлер! Ансарлармен жақсы мәміле-
де болуларыңды өсиет етемін. Өйткені 
мұсылмандардың саны көбейгенімен, ан-
сарлардың саны артқан жоқ. Олар – менің 
сырласым. Сендерге жақсылық жасаса, 
сендер де жақсылық жасаңдар. Жамандық 
жасағандарын кешіріңдер», – деді. Екін-
ші бір риуаятта: «Сендерге ансарлардың 
қадірін білуді өсиет етемін. Өйткені олар 
көзімнің нұры. Ансарлар өз міндетін то-
лық атқарды. Әлбетте, жақсылықтың қай-
ырымын алады. Қазір мұсылмандардың 
саны көбейді. Сондықтан ансарлар та-
мақтағы тұз секілді еленбей қалды. Сен-
дерден кім оларды басқарса, жақсылық я 
жамандық көргенде, жақсылығын қабыл 
алып, жамандығын кешірсін» (Хайламаз, 
Тобашев, 2020: 859).

Әлеуметтік-саяси, діни ахуалдың 
күрделі кезеңінде материалдық және 
психологиялық көмек көрсеткен медина-
лық тұрғындар мұхажирлер үшін маңы-
зды болды. Өйткені олар қоныс аудару 
мен жаңа климаттық ортаға бейімделуде 
біршама физиологиялық қиындықтарға 
ұшырады. Алайда рухани үндестік пен 
мүдделердің тоғысуы мәселелерді еңсе-
руге алып келді. Сондықтан Мұхаммед 
пайғамбар ансарлар көрсеткен жақ-
сылықты ұмытпауды насихаттады.  

Бұдан бөлек Мұхаммед пайғамбар 
(с.а.у.) 3 нәрсені өсиет етеді. Абдулла ибн 
Аббастан (р.а.) риуаят бойынша бұл өси-
ет мыналар: «Менен кейін мүшриктерді 
араб түбегінен шығарыңдар. Келетін ел-
шілерге мен жасағандай құрмет көрсетің-
дер. Ал үшінші өсиетті Абдулла ибн Аб-
бас ұмытып қалғанын айтады» (Sofuoğlu, 
1987: 423-424).

Пайғамбар (с.а.у.) сахабаларына өси-
ет айтқандай отбасы мүшелеріне де бы-
лай дейді: 

«Уа, Алла Елшісінің қызы Фатима! 
Уа, Алла Елшісінің апасы Сафия! Алла 

құзырында өздеріңді құтқара алатын ізгі 
амалдар жасаңдар. Өйткені мен сендерді 
Алланың азабынан құтқара алмаймын.

Уа, Абдулмутталибұлы Аббас! Уа, 
Мұхаммедқызы Фатима! Сендерді Алла 
құзырында есепке тартылудан құтқара 
алмаймын. Өздеріңді соған қарап дайын-
даңдар» (Algül, 1991:77).

Әлемдік діндердің басым бөлігінде 
кездесетін жаннат пен тозақ, ақырзаман 
түсініктері ислам дінінде маңызды фор-
маға ие. Мұхаммед пайғамбардың отба-
сына айтылған ескертуі – барлық мұсыл-
манға арналған үндеу. 

Осы оқиғадан соң пайғамбардың 
қызуы жиі көтеріліп, уақыт өткен сай-
ын сырқаты асқынады. Сахабалары Али 
(р.а.) мен Аббас (р.а.) екеуі қолтығынан 
көтеріп, жұбайы Айшаның (р.а.) үйіне 
әкеледі. Ол қайтыс болғанға дейін сонда 
қалады. Мұхаммед пайғамбар 63 жасын-
да қайтыс болды.

Оның қазасын сахабалар ауыр қа-
былдағаны туралы деректер сира кітап-
тарында айтылған. Ислам тарихында 
Мұхаммед пайғамбардан кейінгі үлгілі 
тұлға – Әбу Бәкір. Оның харизматикалық 
қасиеті мен стратегиялық ойлау жүйесі 
осы ситуациядан алып шыққан болатын:

 «Уа, халайық, сендерден кім Мұ-
хаммедке (с.а.у.) табынған болса, біліп 
қойсын, ол қайтыс болды. Кім Аллаға 
құлшылық еткен болса,  Алла еш өлмей-
ді, мәңгі тірі», – деп мына аятты оқиды:

«Мұхаммед тек бір елші ғана. Одан 
бұрын да талай пайғамбар өтті. Егер ол 
өлсе, не өлтірілсе, артқа шегінесіңдер ме? 
Кімде-кім артқа шегінсе, Аллаға зәредей 
де зиян бере алмайды. Алла шүкіршілік 
етушілерді сый-сияпатқа бөлейді» (3. 
«Али Имран» сүресі, 144-аят).

Сахабалар осы аятты естіген кезде 
таңырқап, бұл аятты бұрын естімеген 
жандай күй кешеді. Әбу Бәкірдің дәл осы 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
63

аятта оқуы оның тапқырлығы мен қиын 
жағдайдан шығу жолы болатын. Омар 
(р.а): «Аллаға ант етемін, осы аятты есті-
генде аяғым дірілдеп, отыра қалдым. 
Әбу Бәкір (р.а.) сол аятты оқығанда ғана, 
Алла Елшісінің қайтыс болғанына көзім 
жетті», – дейді.

Хазірет Әбу Бәкір (р.а.) сөзін ары қа-
рай жалғастырып: «Алла тағала пайғам-
барымызға былай деген деп мына аяттар-
ды оқыды: 

«(Уа, пайғамбар) Шын мәнінде сен 
де өлесің һәм олар да өледі» («Зумәр» 
сүресі, 30-аят).

 «Оның дидарынан басқа әрбір нәр-
се жойылады. Үкім ету Оған тән әрі Оған 
қайтасыңдар» («Қасас» сүресі, 88 аят).

«Оның (жердің) үстіндегінің бәрі 
жойылады. Тек ұлылық пен жомарт-
тықтың Иесі Раббыңның дидары ғана 
мәңгі бақи қалады» («Рахман» сүресі, 26-
27 аят).

«Әрбір жан өлімнің дәмін татады. 
Қиямет күні сыйларыңды молынан ала-
сыңдар» («Али Имран» сүресі, 185-аят).

Ол осы аяттарды оқыған соң былай 
деді: «Шындығында Алла иләһи дінді 
жербетіне жайып, Алланың әмірін ор-
натқанға дейін және иләһи хабарды жет-
кізіп, Алла жолында соғысқанға дейін 
Мұхаммедке өмір берді. Содан кейін жа-
нын алды. Сендерді жарты жолда қалды-
рды. Алла әркімнің Раббысы, Алла тірі, 
өлмейді. Кім Мұхаммедке табынған бол-
са, оны құдай дәрежесіне көтерген болса, 
ол адамның құдайы жоқ енді. 

Уа, адамдар. Аллаға қарсы келуден 
сақтаныңдар. Оның дініне жабысыңдар. 
Раббыларыңа тәуекел етіңдер. Себебі 
Алланың діні құлаған жоқ, аяқта тұр. Ал-
ланың сөзі толық. Алла өз дініне жәрдем 
еткенге жәрдемші болады және дінін қу-
атты ететін болады. Алланың кітабы ара-
мызда, ол кітап – нұр әрі шипа. Сол кітап-

тың себебімен Алла тағала Мұхаммедті 
тура жолға салды. Ол кітапта Алланың 
халал еткені мен харам еткені жазылған. 

Ант етемін, Алланың жаратқанда-
рынан кімде-кім бізге шабуыл жасайтын 
болса, берілмейміз. Алланың қылышта-
ры қынынан шығарылды. Бұдан кейін 
бұл қылыштарды қолымыздан түсірмей-
міз. Бізге қарсы келгендерге дәл Алланың 
Елшісі жасағандай жиһадқа шығамыз. 
Ешкім шектен шығып, зұлымдыққа бар-
масын. Әйтпесе өз-өзіне қарсы келген 
болады».

Хазірет Әбу Бәкірдің (р.а.) осы сөзі-
нен кейін мұһажирлер мен ансарлар 
бірігіп, Алла Елшісінің жанына барады 
(İbnü’l-Esîr, 2019: 417-419).

Жоғарыда айтылғандай, Әбу Бәкір – 
стратег, сондай-ақ ситуацияға бейімделе 
отырып, орынды сөйлейтін тұлға. Оның 
ораторлық қабілеті пайғамбардың қаза-
сын қабылдауға итермеледі.

Мұхаммед пайғамбардың (с.а.у.) 
денесін Али (р.а.) жуындырған. Себебі 
«Мен қайтыс болғанда мені сен жуын-
дыр», – деп өсиет еткен болатын. Ол үшін 
Құбадағы «Ғарс» құдығының суы қол-
данылды. Пайғамбар (с.а.у.) құдықтың 
суынан үнемі ішіп тұратын және құдық 
жайында: «Ғарс құдығы – қандай әдемі 
құдық. Ол – жәннат бұлақтарының бірі. 
Суы да – сулардың ең әдемісі», – деген. 
Али (р.а.) жуындыру барысында қолына 
мата орап, көйлегінің сыртынан тек өзі 
ғана жуды (İbn-i Hişam, 2006: 420-42).

Пайғамбардың жұбайы Айша (р.а.) 
оның кебіні жайында: «Алла Елшісі Йе-
меннің Сахулия кентінде жасалған үш 
ақ түсті матамен кебінделді» (Ахмад ибн 
Ханбал риуаяты). Ал Абдулла ибн Абба-
стың (р.а.) айтуы бойынша: «Алла Елшісі 
үш матаға оралып кебінделді. Қайтыс 
болған кезде үстіндегі киімі шешілме-
гендіктен сол күйі қалды. Сонымен қатар 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
64

Нажранда тігілген киімі де үстінде еді» 
(Türkiye Diyanet Vakfı, 2020: 443-444).

Сахабалар арасында жерлеу мәселе-
сіне қатысты пікір алуандығы да кезде-
сті. Бірі Бақи зиратына, екіншісі мешітке 
жерлеу керектігін айтса, үшінші топ мін-
бердің қасына жерлеу туралы ұсыныс та-
стаған болатын. 

Сонда Әбу Бәкір (р.а.) пайғамбардан 
естіген сөзін айтып, «Алла тағала әрбір 
пайғамбарды жерленетін жерінде рухын 
алады», мәселеге нүкте қойды. Оның 
қайтыс болған жері, яғни төсегінің орны-
на жерлейміз деді. Барша сахабалар ха-
диске қарсы келмей, қайтыс болған Айша 
(р.а.) бөлмесіне, өзінің төсегінің орнына 
жерлеуді қолдады.

Осы тұста да сахаба Әбу Бәкір (р.а.) 
жерлеу рәсімін дауға ұластырмай, бейбіт 
шешкен болатын. 

Барлық тарихи деректе пайғамбар-
дың (с.а.у.) жаназа намазын имамсыз 
жеке-жеке оқылғаны айтылады. Бұл 
жайында ғалымдар арасында ижмағ (бір 
ауыздан келісім) бар. Ал жаназа намазын 
әуелі кімдер оқығаны жайында бірнеше 
риуаят бар. Бір риуаят бойынша жаназа 
намазын әуелі періштелер оқыған соң 
кезегімен Хашимұлдарының ер кісілері, 
олардан кейін әулеттің әйел кісілері, 
сосын әулеттің ер балалары жаназа на-
мазын оқыған. Келушілер Айша (р.а.) 
бөлмесіне бір есіктен сыйғанынша ішке 
кіріп, имамсыз әркім жеке жаназа нама-
зын оқып, екінші есіктен шығып отыра-
ды.  Содан кейін хазірет Әбу Бәкір (р.а.) 
мен Омар (р.а.) қастарында мухажир мен 
ансарлық сахабалар болып бөлмеге сый-
ғанынша кіріп, сапқа тұрып жаназа нама-
зын оқыды. 

Имамсыз және жамағатсыз жана-
за намазын оқу тарихта тек Мұхаммед 
пайғамбарға (с.а.у.) ғана тән амал болып 
қалды.

Мұхаммед пайғамбардың (с.а.у.) қа-
засы меккеліктерді де шарасыздық пен 
уайымға душар етті. Себебі пайғамбар-
дың өлімі кей жандардың ислам дінінен 
бас тарту қаупін туғызды. Сухайл ибн 
Амр (р.а.) Қағбаның қасына барып, мек-
келіктерге: «Уа, Мекке халқы! Ең соңғы 
мұсылман болып, ең бірінші діннен 
шыққан адам болып қалмаңдар. Алла бұл 
істі пайғамбардың (с.а.у.) үйреткеніндей 
тамамдайтын болады. Мен оның осы 
жерде жалғыз өзі тұрып былай дегенін 
естідім: «Менімен бірге ләиләһә иллал-
лаһ деп айтыңдар. Барлық араб сендерге 
бас игеніндей араб еместер де сендерге 
салық төлейтін болады. Кисра (Парсы) 
мен Қайсардың (Византия) қазыналары 
Алла жолында жұмсалатын болады». Ал-
лаға ант етемін, бұдан кейін де айтылған 
қалған істер міндетті түрде жүзеге аса-
ды». 

Мекке халқының ислам дінін 
кешірек қабылдағанын ескерсек, діннен 
шығу қауіпінің жоғары болғанын бай-
қаймыз. Материалдық немесе әлеуметтік 
себептермен жаңа сенімді, таухид ілімін 
қабылдағандар үшін пайғамбардың қа-
засы діннен бас тартуға түрткі болды. 
Сондай-ақ ислам дінінің географиялық 
таралу жылдамдығына байланысты өзге 
ұлттардың әдет-ғұрыптарымен синкрет-
телуі де дінге жаңа форма берді. Мұның 
барлығы пайғамбардың қазасынан соң 
орын алған табиғи процестер.

Қорытынды
Әлемдік діндердің бірі ислам діні 

екені белгілі. Мұсылман қоғамы үшін 
Мұхаммед пайғамбардың орны ерекше. 
Оның өмірбаны көпке үлгі. Пайғамбарға 
қатысты еңбектер жазылғанымен ғылы-
ми талдаулар аз. Пайғамбарлық тек Алла-
ның қалауы. Бұл тұрғыда адам баласына 
таңдау берілмеген. Ислами сенім жүйесі 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
65

бойынша Мұхаммедтің (с.а.у) келуімен 
пайғамбарлық тоқтады. Себебі Құранда: 
«Ол Алланың елшісі және соңғы пайғам-
бар», – делінген (Ахзаб, 40-аят).

Қазақ соңғы түйенің жүгі ауыр дейді. 
Пайғамбарлық та дәл осылай ауыр міндет 
болуымен қатар, жауапкершілігі мол, ер-
кінен тыс таңдау. 

Барлық дінге тән жаннат пен тозақ, 
ақырзаманның келуі, есеп беру секілді 
діни сенімдер – исламға да тән құбылыс. 
Пайғамбардың қазасы мен оның дайын-
далуы, ондағы маңызды ритуалдар мен 
діни элементтерге ғылыми талдау – қазір-
гі кездегі өзекті мәселе. Себебі Мұхам-
мед пайғамбардың (с.а.у) өмірі мен өлімі 
халықтың көз алдында болған. Соңғы 
елші ретінде әрбір іс-әрекеті маңызды 
саналады. Соның негізінде сүннет пай-
да болды. Жаңа ғасырға қадам бассақ та 
жан тапсыру, кебіндеу, жаназа мен жер-
леу рәсімдері адамзатқа ортақ. Мақалада 
пайғамбардың соңғы кезеңдерін баяндау-
мен қатар, рационалды қырынан көрсету-
ге тырыстық. Оның соңғы сәтіне қатысты 

мәліметтер сенімді дереккөздерден ғана 
алынды.

Қажылықтың парыз болуы мен Ра-
мазан айында Құранды екі рет хатым 
етуі, Бақи зиратына жиі баруы секіл-
ді әрекеттер соңғы сағаттарынан хабар 
берді. Өзінен кейін дінді берік ұстану 
керектігін ескертті. Пайғамбар «қоштасу 
қажылығында» аманатқа қиянат жасамау, 
мал-дүниені адал табу, әйелдер мен ба-
лаларды қорғау, өсімнен сақтану, бауыр-
малдық секілді маңызды пунктер айтыл-
ды. Бұл тақырып осы күнге дейін өзінің 
өзектілігін жоймады. 

Сондай-ақ Әбу Бәкірдің өміріне де 
қысқаша талдау жасалды. Себебі пай-
ғамбар қайтыс болғанда мына мәселелер 
туындады. Пайғамбардың қазасының 
ақиқаттығы, оны жуындыру мен жер-
леу мәселесі туралы сахабалар арасында 
дау туындағанда стратегиялық тұрғы-
да нақты жауап берген жалғыз сахаба 
болатын. Оның тапқырлығы мен терең 
білімінің нәтижесінде сахабалар арасын-
да пікір қайшылығы болмады.

Әдебиеттер

1.	 Algül, H. (1991). İslam tarihi. Gonca баспасы. – İstanbul. 2 т. 
2.	 Apak, A, (2016). İslam Tarihi. 1 том. Hz. Muhammed dönemi.  – İstanbul. 
3.	 Apak, A. (2016). Anahtarlarıyla İslam Tarihi (Hz. Muhammed (s.a.v.) dönemi). Ensar 

баспасы. – İstanbul.
4.	 Canan, İ. (1994). Hadis Ansiklopedisi. Akçağ yayınevi, – İstanbul. 12 т. Lütfü Şen-

türk. Örnek vaazlar-1.
5.	 İbn Kesîr. (1994). El-Bidaye Ve’n-Nihaye Büyük İslam Tarihi. 5 т.
6.	 İbn Kesîr. (2017). El-Bidaye Ve’n-Nihaye Büyük İslam Tarihi. Түрік тіліне аударған: 

Mehmet Keskin. Çağrı Yayınları. – İstanbul. 5 т. 
7.	 İbn-i Hişam. (2006). İslam Tarihi Siret-i İbn-i Hişam tercemesi. 4 т.
8.	  İbnü’l-Esîr. (2019). İslam Tarihi el-Kâmil fî’t-Tarih. Ravza yayınları. – İstanbul. 2т 
9.	 Sofuoğlu, М. (1987).  Sahih Buhari ve Tercemesi. 64-Kitabu’l-Mağazi. 
10.	Şentürk, L. (2001). Örnek vaazlar-1. Diyanet işler başkanlığı yayınlar. Ankara. 
11.	 Türkiye Diyanet Vakfı. (2020). İslam Ansiklopedisi. – Ankara. 30 т.
12.	Хайламаз, Р. Тобашев, Ғ. (2020). Жүрек төрінен орын алған теңдессіз тұлға 

Мұхаммед. 859 б.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
66

References

1.	 Algül, H. (1991). Islamic History. Gonca Publishing. – Istanbul. Vol. 2.
2.	 Apak, A. (2016). Islamic History. Vol. 1: The Era of Prophet Muhammad. – Istanbul.
3.	 Apak, A. (2016). Islamic History with Its Keys (The Era of Prophet Muhammad 

[peace be upon him]). Ensar Publishing. – Istanbul.
4.	 Canan, I. (1994). Hadith Encyclopedia. Akçağ Publishing House. – Istanbul. Vol. 12.
5.	 Lütfi Şentürk. Sample Sermons – 1.
6.	 Ibn Kathir. (1994). Al-Bidaya wa’n-Nihaya: The Great Islamic History. Vol. 5.
7.	 Ibn Kathir. (2017). Al-Bidaya wa’n-Nihaya: The Great Islamic History. Translated 

into Turkish by Mehmet Keskin. Çağrı Publishing. – Istanbul. Vol. 5.
8.	 Ibn Hisham. (2006). Islamic History: Biography of Ibn Hisham (Sīrah Translation). 

Vol. 4.
9.	 Ibn al-Athir. (2019). Al-Kamil fi’t-Tarikh: Complete Islamic History. Ravza Publish-

ing. – Istanbul. Vol. 2.
10.	Sofuoğlu, M. (1987). Sahih al-Bukhari and Its Translation. 64 – Book of Military Ex-

peditions (Kitabu’l-Maghazi).
11.	 Şentürk, L. (2001). Sample Sermons – 1. Presidency of Religious Affairs Publications. 

Ankara.
12.	Turkish Religious Foundation (Türkiye Diyanet Vakfı). (2020). Islamic Encyclopedia. 

– Ankara. Vol. 30.
13.	Khaylamaz, R., & Tobashev, G. (2020). Muhammad – The Unique Figure Who Holds 

a Place in the Heart. 859 pages



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
67

ҒТАМР/ SRSTI/ ГРНТИ 21.15.47     
   

https://orcid.org/0000-0003-3910-8222
е-mail: mukhitdinov.rashid@gmail.com
https://orcid.org/0009-0006-4721-2993 

е-mail: saparbek.zh14@mail.ru 

ИСТИХСАН – ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУ ӘДІСІ

Мухитдинов Рашид Сражович
Филология ғылымдарының кандидаты,
Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті 

университеті, Алматы қ, Қазақстан

Жұмағали Сапарбек Қайратұлы
Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті 

университеті,
Алматы қ, Қазақстан

الاستحسان باعتباره مصدر من مصادر الدراسات الإسلامية

رشيد محي الدينوف
دكتور في علوم الفيلالوجية والعلوم الإسلامية 
الجامعة المصريَّةَ للثَّقَافة الإسلاميَّةَ نور مبارك

ألماتي، كازاخستان

جمعة علي ساباربيك 
الجامعة المصريَّةَ للثَّقَافة الإسلاميَّةَ نور مبارك

ألماتي، كازاخستان

ISTIHSAN – METHOD OF PRINCIPES ISLAMIC STUDIES

Mukhitdinov Rashid Srajovich
Candidate of Philological Sciences

Egyptian University of Islamic culture 
Nur-Mubarak, Almaty, Kazakhstan

Zhumagali SaparbeK Kairatuly
Egyptian University of Islamic culture 

Nur-Mubarak
Almaty, Kazakhstan

ИСТИХСАН – МЕТОД ИЗУЧЕНИЯ ИСЛАМОВЕДЕНИЯ

Мухитдинов Рашид Сражович
Кандидат филологических наук,

Египетский университет исламской 
культуры 

Нур-Мубарака, 
Алматы, Казахстан

Жұмағали Сапарбек Қайратұлы
Магистрант,

Египетский университет исламской  
культуры 

Нур-Мубарака,
Алматы, Казахстан

Аңдатпа. Истихсан – ислам құқығындағы ғибадат, муғамалат (сауда-саттық), 
отбасы және қоғамдық мәселелер сияқты фиқһтың басқа да тақырыптарында кең 
қолданылатын шариғи дәлел. Қоғамның алға жылжуы және ғылым мен техниканың 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
68

дамуына байланысты туындаған жаңа мәселелердің түйінін шешу құралы, әдісі. Ол усул 
әл-фиқһ ғылымының зерттеу нысанына, қатыстыратын тақырыбына жатады. Сонымен 
қатар шариғат мақсаттарын іске асыруда Құран мен сүннетке негізделе отырып истихсан 
әдісінің атқаратын рөлі өте жоғары. Истихсанның тәжірибелік қолданысы түсінікті болуы 
үшін күніміздегі жаңа мәселелерден мысалдар келтірілді. 

Мақалада истихсанды діни үкім шығаруда басшылыққа алу мәселесіне қатысты 
ғалымдардың, мәзһаб имамдарының пікірлеріне талдау жасалды. Олардың арасында пікір 
алшақтығы орын алған тұстары анықталып, дәлелдері мен ғылыми уәждері сараланды.  
Көптеген ғұламаның истихсан дәлеліне берген анықтамаларын салыстыру, олардың берген 
анықтамаларындағы ортақ ойды тауып, истихсанның усул әл-фиқһ іліміндегі дәлелдік 
қуатын анықтау мақаланың бір мақсаты болды. Мақалада әртүрлі мәзһаб ғұламаларының 
истихсанға қатысты терминдік анықтамалары жинақталған. Сонымен қатар белгілі бір 
терминдік анықтама имам Әбу Ханифаға тиесілі емес екендігін зерттеу барысында 
анықталды. Зерттеу нәтижесінде мәзһабтардың истихсан дәлеліне берілген анықтамалар 
мен түсініктемелерді талдау арқылы, мәзһаб арасындағы келіспеушіліктердің тілдік 
тұрғыда ғана орын алғандығы тұжырымдалды. Нәтижесінде ғалымдардың истихсан дәлелі 
шеңберінде болған келіспеушілік жоқ екендігі және исхтихсан әдісімен барлық мәзһаб 
ғалымдарының фиқһи практикалық мәселелерді шешуде қолданғандығы анықталды. 

Түйін сөздер: Құран, сүннет, мәзһаб, истихсан, шариғи, дәлел, мужтаһид, үкім. 

في  الإسلامية  الشريعة  في  واسع  نطاق  على  وطريقة  أداة  يستخدم  دليل شرعي  هو  الاستحسان  الملخص: 
العبادات والمعاملات والأحوال الشخصية وغيرها من الأبواب الفقهية ولحل المشكلات الجديدة الناشئة فيما يتعلق 
بتنمية المجتمع وتطور العلوم والتكنولوجيا. ويدخل موضوع الاستحسان في علم أصول الفقه. وفي الوقت نفسه فإن 
دور الاستحسان المبني على الكتاب والسنة مهم جداًً في تحقيق مقاصد الشريعة. يتم تقديم أمثلة من المشاكل الحديثة 

لفهم المعنى العملي للاستحسان .
وندرس في المقالة آراء الأئمة والعلماء في مسألة الاستحسان باعتباره مرشدا في إصدار الأحكام الدينية. ويتم 
تحديد الخلافات بينهم، والتمييز بين حججهم ومبرراتهم العلمية. وكان من أهداف المقالة مقارنة التعريفات العديدة 
للاستحسان، وإيجاد نقاط الاتصال بين تعريفاتهم، وكذلك تحديد قيمة الاستحسان في أصول الفقه. وتلخص المقالة 
تحليل  وبعد  الدراسة،  نتيجة  وفي  المذاهب.  مختلف  من  العلماء  عند  بالاستحسان  المتعلقة  المصطلحات  تعريفات 
التعريفات والشروحات المقدمة لإثبات الاستحسان توصلت إلى أن الخلاف بين الطوائف لم يقع إلا على المستوى 
اللغوي أو اللفظي. وبناء على ذلك ثبت أنه لا يوجد خلاف بين العلماء في إطار جدلية الاستحسان، وأن طريقة 

الاستحسان يستخدمها العلماء من جميع المذاهب في حل المسائل الفقهية والعملية.
الكلمات المفتاحية: القرآن، السنة، المذهب، الاستحسان، الشريعة، الأدلة، المجتهد، الحكم.

Abstract. Istihsan is a proof of Shariah widely used in Islamic law in matters of worship, 
muhamalat (trade), family and other matters of fiqh. A tool, a method for solving new problems 
arising in connection with the development of society and the development of science and tech-
nology. It refers to the object of study, the complex subject of the science of usul al-fiqh. At the 
same time, the role of istihsan, based on the Koran and Sunnah, is very important in realizing 
the goals of Sharia. To understand the practical meaning of istihsan, examples from modern 
problems are given.

The article analyzes the opinions of scholars and religious imams on the issue of istihsan 
as a guide in making religious judgments. The disagreements between them are identified, their 
arguments and scientific justifications are differentiated. One of the goals of the article was to 
compare the definitions given by many scholars with the evidence of istikhsan, to find points 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
69

of contact between their definitions, and also to determine the evidentiary value of istikhsan in 
usul al-fiqh. The article summarizes the definitions of terms related to istikhsan by scholars of 
different sects. In addition, the study found that the definition of a certain term does not belong 
to Imam Abu Hanifa. As a result of the study, having analyzed the definitions and explanations 
given to prove the istikhsan of the sects, it was concluded that disagreements between the sects 
took place only at the linguistic level. As a result, it was established that there was no disagree-
ment among scholars within the framework of the argumentation of istihsan, and that the method 
of istihsan was used by scholars of all sects in solving fiqh and practical problems.

Keywords: Koran, Sunnah, madhhab, istikhsan, Sharia, evidence, mujtahid, verdict.

Аннотация. Истихсан – это доказательство шариата, широко используемое в 
исламском праве в вопросах богослужения, мухамалата (торговли), семьи и других 
вопросах фикха. Он - инструмент, метод решения новых задач, возникающих в связи 
с развитием общества и развитием науки и техники, который относится к объекту 
исследования, сложному предмету науки усуль аль-фикх. При этом роль истихсана, 
основанного на Коране и Сунне, важна в реализации целей шариата. Чтобы понять 
практический смысл истихсана, приводятся примеры из современных вопросов.

В статье анализируются мнения ученых и религиозных имамов по вопросу истихсана 
как руководства при вынесении религиозных суждений. Определены разногласия между 
ними, дифференцированы их аргументы и научные обоснования. Одной из целей статьи 
было сравнить определения, данные многими учёными, с доказательствами истихсана, 
найти точки соприкосновения их определений, а также определить доказательную силу 
истихсана в усул аль-фикхе. В статье обобщены определения терминов, связанных с 
истихсаном, учеными разных сект. Кроме того, в ходе исследования было установлено, что 
определение определенного термина не принадлежит Имаму Абу Ханифе. В результате 
исследования, проанализировав определения и пояснения, данные в доказательство 
истихсана сект, был сделан вывод, что разногласия между сектами имели место только на 
языковом уровне. В результате было установлено, что среди ученых не было разногласий 
в рамках аргументации истихсана, и что метод истихсана использовался учеными всех 
сект при решении фикха и практических проблем.

Ключевые слова: Коран, Сунна, мазхаб, истихсан, шариат, доказательства, 
муджтахид, приговор.

КІРІСПЕ
Исламтану ғылымының өзге 

ғылымдар секілді өзіне тән зерттеу 
әдіс-тәсілдері бар. Исламтанулық зертте-
улердің басты тірегі Құран кәрім мен Мұ-
хаммед пайғамбардың хадистері болған-
дықтан, ғалымдар бұл екеуіне мәтін 
ретінде қараған және діни үкімдерді 
шығаруда осы екеуіне негізделген өзге 
де діни үкімдердің дәлелдерін шығарған. 
Сондай дәлелдердің бірі – истихсан.

Тақырыпты талдауды дәйектеу
Діни үкімдерді Құран мен сүннеттен 

және осы екеуінен бастау алатын басқа да 
дәлелдерді зерттейтін исламтану ғылы-
мының бір саласы – усул әл-фиқһ. Діни 
үкімдерге негіз болатын шарғи дәлел-
дерге қатысты ғалымдардың ұстанымда-
ры екі түрлі. Бір топ дәлелді ғалымдар-
дың барлығы бір ауыздан дәлел ретінде 
қабылдап, оларды діни үкім шығаруда 
басшылыққа алатын болса, екінші бір 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
70

дәлелдерді ғалымдардың барлығы бір-
дей дәлел ретінде қабылдай бермейді. 
Алғашқы топқа Құран, сүннет, ижмағ 
және қияс жататын болса, истихсан, ма-
салих мурсала, әдет-ғұрып, сахабаның 
сөзі, истисхаб, сәдду әз-зариға, шарғ 
мән қабләнә (бізге дейінгілердің шариға-
ты) секілді дәлел көздерін ғалымдардың 
барлығы бірдей діни үкім шығаруда бас-
шылыққа ала бермейді. Бұл мақалада осы 
ғалымдардың барлығы бірдей негізге ала 
бермейтін дәлелдердің бірі – истихсан ту-
ралы зерттеу жүргізіледі.

Ұсынылып отырған мақаланың мақ-
саты усул әл-фиқһ ғылымындағы шарғи 
дәлел истихсанды исламтанулық талдау, 
ғалымдардың көзқарастарын салыстыру 
арқылы ғылыми зерттеу әдістерінің бірі 
ретінде таныстыру.

Осы мақсатқа жету жолында келесі 
міндеттерді шешуді жөн көрдік: истих-
сан сөзінің этимологиясын ашу, истихсан 
ұғымының діни анықтамасын талдау, ға-
лымдардың дәлелдерін келтіру, истихсан 
арқылы бекітілген үкімдерді мысалға 
келтіру арқылы оның зерттеу әдіс екенді-
гін дәлелдеу.

Зерттеу нысаны: усул әл-фиқһ 
ғылымындағы истихсан дәлелі.

Ғылыми зерттеу әдіснамасы
Бұл мақалада истихсан сөзінің мәнін 

ашу мақсатында этимологиялық зерт-
теу жүрзілді. Ол үшін араб тіліндегі 
тарихи және түсіндірме сөздіктерге жү-
гініп, диахронды және синхронды әді-
стерді қолдану арқылы истихсан сөзінің 
мәні ашылды. Анықтамалардың айыр-
машылы-ғын көрсету үшін салыстыр-
малы әдіс қолданылды. Ғалымдардың 
пікірлерін талдауда сипаттау, жинақтау 
әдістері қолданылды.

Зерттеу нәтижелері және талқылама
«Истихсан» (استحسان) сөзі – араб 

тілінде حسن «хасан» деген түбірден استفعل 
уазнында жасалған туынды сөз. Ол жақ-
сы деп санау, жақсы деп табу, мақұлдау; 
орынды деп санау, лайықты деп табу де-
ген мағыналарды береді (Палтөре, Ы., 
Жүсіпбеков, Ж. 2016: 163). Истихсан-
ның лексикалық мағынасы мен термин-
дік мағынасының арасында ұқсастық, 
жақындық бар. 

Истихсанды алғашқылардың бірі 
болып имам Әбу Ханифа ғылыми айна-
лымға енгізген. Сонымен қатар басқа 
мәзһабтың кейбір ғалымдары да истих-
санды дәлел ретінде қабылдаған. Алай-
да ханафи мәзһабында фиқһ мәселе-
лерді шешеуде истихсан кең қолданыста 
болған. Ханафи ғалымдары истихсанды 
ғибадат, муғамалат (сауда-саттық қаты-
настары) сияқты салаларда жиі қолданға-
нын көре аламыз.

Мұсылмандардың пікірінше, ислам 
шариғаты ақыр заманға дейін жалғаса-
тын, күллі адамзатты және туындайтын 
мәселелерді қамтиды. Сондықтан бұл ша-
риғаттың зерттеу әдіс-тәсілдері заманмен 
бірге пайда болып отыратын мәселелерді 
зерттейтін ғылыми әдістермен қамтама-
сыз етілуі тиіс. Солардың ішінде заман 
ағысымен пайда болған жаңа техноло-
гиялар, сауда-саттық түрлері, жаңа аху-
алдар тағы басқа алуан түрлі туындаған 
мәселелер бар. Мысалы, картамен төлем 
жасау, аударымдар, биткойн, крипто-
валюта, құнды қағаз сияқты сауданың 
жаңа түрлері. Алайда орта ғасырларда 
болмаған бұл мәселердің үкімі классика-
лық исламның құқықтық нормативтерін-
де тура жауабы жоқ. Осы орайда олар-
дың үкімін тауып, дұрыс-бұрыстығын 
анықтау негізгі (Құран мен сүннет) және 
тармақты (Құран мен сүннеттен бастау 
алатын) дәлелдерге жүгіну арқылы іске 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
71

асады. Истихсан – осы туындаған жаңа 
мәселелердің түйінін шешетін таптыр-
мас әдістердің, дәлелдердің бірі. Фиқһ 
ғалымдары діни тақырыпты зерттеуде, 
қарастырылып отырған мәселені шешу-
де Құран, сүннет, ижмағта табыл-маған 
жағдайда қияспен үкім жасау әдісін қол-
данады. Бірақ қиястан қуаттырақ дәлел 
табылған жағдайда және қияс бойынша 
үкім ету қиындық тудырғанда қиясты 
тәрк етіп истихсанмен үкім етіледі. Өйт-
кені ислам шариғатының басты ұстаны-
мының бірі – адамға жеңілдік жасау. Сол 
себепті шариғи мақсаттарды іске асыру 
абзал.   

Негізгі бөлім
Қазақстан мұсылмандарының ша-

риғат нормаларында ұстанатын мектеп 
– ханафи мәзһабы. Ханафи мәзһабының 
мол мұрасын зерттеудің арқасында біз 
шариғаттың негізгі мақсаттарын дұрыс 
түсінуге және оны дұрыс атқаруға мүм-
кіндік алып отырмыз. Бұл мақсаттарға 
жетуде әрбір ғалым қандай да бір дәлел-
дерге сүйену арқылы іске асырған. Осы 
тұста мужтаһид мустақил (дәлелге негіз-
деліп үкім мен қағида орнатудағы дербес 
ғалым) дәрежесіне жеткен Әбу Ханифа 
және ханафи ғалымдары құқықтық мәсе-
лерді қарастыру барысында истихсан әді-
стемесін қолданған. Истихсанға Құран-
нан және сүннеттен, сахабалардың ісі 
мен сөзінен жалпы негіз табуға болады. 
Мысалы: 

Алла Тағала: «Олар – сөзге құлақ 
асатын һәм (өздеріне айтылған) сөздің ең 
жақсысын ғана жадына түйіп, соны ғана 
басшылыққа алатындар» (Зумәр, 18). 
Тағы басқа бір аятында: «Раббыларыңнан 
өздеріңе түскеннің ең жақсысын бас-
шылыққа (яғни Құран Кәрім) алыңдар» 
(Зумәр, 55), – деп айтқан. Яғни бұл аят-
тарда ой жүгірту арқылы жақсы деп түй-

генді негізге алу туралы айтылуда.
Абдулла ибн Масғудтан жеткен ха-

дисте Пайғамбарымыз (оған Алланың са-
лауаты мен сәлемі болсын): «Мұсылман-
дар жақсы деп есептеген нәрсе Алланың 
алдында жақсы, мұсылмандар жаман деп 
көрген нәрсе Алланың алдында жаман», 
– деген (ibn Hanbal, 1993: 84).

Усул әл-фиқһ ғалымдары истих-
санға: «Жасырын қияс (қияс хафи) 
дәлеліне сүйенуімен анық қиястан (қияс 
жали) басым болуы» немесе «Жалпы 
негізден яки жалпы қағидадан белгілі 
бір мәселенің дәлелі болуымен ерекше-
ленуі», – деп бірнеше анықтама берген 
(al-Zuhaili, 1982: 21). Яғни жасырын қияс 
деген – истихсан, ал анық қияс – қияс 
тәсілі. Сағдуддин әт-Тафтазани: «Ол қияс 
жәлимен (анық қияс) салғастыра қолда-
нылады және қиястан күшті болған кезде 
истихсанмен амал етіледі. Ол әсармен не 
ижмағпен яки зәрулікпен немесе қияс ха-
фимен (жасырын қияс) іске асады», – деп 
анықтап берген (at-Taftazani, 2009: 172).

Егер белгілі бір мәселеде қияспен 
алынатын үкімінің белігілі бір жағдайда 
қуаты әлсіз болса онда жасырын қиястың 
үкімі қиястан басым түсіп үкім сонымен 
бекітіледі. Мұнда оның негізі истихсан 
(жасырын қияс) дәлелі шариғат мақсат-
тарына (мақасид аш-шариға) сай болған-
дықтан да басымдық соған беріледі.

Ибн әл-Араби әл-Мәлики истих-
санға: «Дәлелдің талап етіп тұрғанын 
кейбір талаптарындағы оған қарсы ке-
летін нәрсе болғандықтан, ерекшелік 
және рұқсат жолымен тастау», – деген 
анықтама берген. Одан кейін оны: ғұрып 
үшін дәлелді тастау; маслаха үшін дәлел-
ді тастау; ижмағ үшін дәлелді тастау, 
жаратылысқа кеңдік, жеңілдік үшін мар-
дымсыз жағдайда дәлелді тастау секілді 
түрлерге бөлген (al-Shatibi, 2002: 207-
208).



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
72

 Жоғарыда айтылған анықтамадан 
истихсанның оймен шариғат бекіту емес 
екені, әуейілікпен айтылған сөз де емес 
екені көрінеді. Өйткені истихсан – дәлел-
дің талап етіп тұрғанын истисна (ерек-
шелік) және жеңілдік үшін кейбір та-
лаптарындағы оған қарсы келетін нәрсе 
болғандықтан тастау. Олай болса, белгілі 
бір дәлелді тәрк ету әуейілік үшін емес, 
кейде оған қарсы келетін одан күштірек 
дәлел үшін болады. Бұл дәлел ижмағ яки 
ғұрып не маслаха мурсала немесе ша-
риғат настары (Құран мен сүннет) оның 
кесімділігіне куә болған ауыртпалықты 
кетіру қағидасы болуы мүмкін. 

Егер ғамды (жалпылықты) білдіретін 
настан (Құран мен сүннеттен) не қиястан 
алынған дәлелге жоғарыдағы аталған 
дәлелдердің бірі қайшы келетін болса, ол 
ғам келген дәлелді тахсис (жалқы) етеді 
де, онымен қияс жасау тасталады. Бұл 
бір-біріне қарама-қайшы дәлелдердің 
арасында таржих жасау әдісі, яғни таңдау 
жасау қағидасын іс жүзінде қолдану бо-
лып саналады.

Осы екі анықтамадан истихсанның 
настардан (Құран мен сүннет) артық не 
олардан тыс нәрсе емес екенін көреміз. 
Керісінше, ол настардың қияс, маслаха, 
ауыртпалық пен машақатты жеңілдету 
қағидасы, белгілі бір маслаханы көзде-
ген ғұрып, осылардың біріне сүйенген 
ижмағтың негізіндегі түсінігімен дәлел 
келтіру болып саналады.

Осыдан мужтаһид имамдардың 
ешқайсысы ижтиһадтың бұл түрін, оған 
бұл атауды бермесе де, оны теріске 
шығармайтыны анықталады.

Алғаш рет истихсан сөзін имам Әбу 
Ханифа тілге тиек еткендігіне қатысты 
деректер келген. Көп жерде Әбу Хани-
фа истихсанды қияс сөзімен бірге қол-
данды. Мысалы: «Қияс осыны білдіреді, 
бірақ истихсанмен осылай» немесе басқа 

сөзінде: «Бұл мәселені біз қияс үкіміне 
қайшы болған истихсанмен үкім етеміз» 
(al-Sulaihim, 2004: 9), – деп айтқан.

Әбу Ханифа мен оның шәкірттері 
қияс пен истихсанның нақты қағидала-
рын айқындап қоймаған. Алайда кейбір 
еңбектерінің тақырыбында истихсанның 
жалпы болмысының ишараттарын тілге 
тиек еткенін аңғарамыз. Бұған негізделе 
отыра имам Шафиғи мен Ибн Хазм Абу 
Ханифаның истихсанды ашық баян етпе-
геніне байланысты оны теріске шығарған 
(ash-Shafi, 2006: 503).

Имам Шафиғиден кейін усул ілімінің 
негізі салынған уақытта, сол дәуірде ха-
нафи ғалымдары мен басқа да ғалымдар-
дың басым бөлігі истихсан дәлелінің 
анықтамасы мен шарттарына сай амал 
еткеніне қарамастан, ханафи ғалымдары 
шафиғилердің инстихсан дәлеліне бағыт-
талған сынды байқады. Осы жерде Имам 
Әбу Ханифа айтқан истихсан сөзінің бір-
неше мағынасы бар. 

Біріншісі: «Мужтаһидтің ақылында 
пайда болған (инқадаһа), алайда тілмен 
айтып жеткізу немесе түсіндіріп жетікізу 
қиын болған дәлел».

Бұл анықтаманы қабыл ету мен тәрк 
етуге қатысты ғалымдардың арасында 
өзара келіспеушілік орын алған. Оның 
себебі «пайда болған», яғни (инқадаһа) 
сөзінің төңірегінде. Әл-Ғазали, Ибн Қу-
дама және әл-Байдауи секілді ғалымдар 
жоғары-да берілген анықтамадағы инқи-
даһ сөзін «күмән, жалған ой» деп түсін-
дірілуі себепті оны тәрк етсе, әл-Әмиди 
(al-Amidi, 1984: 211) мен Ибн Хажб (abi 
Bakr al-Asfahani, 1986: 220) инқидаһ сөзін 
«анық болды, айқындалды» деп түсіндіре 
келе, оны дәлел тұрғысынан қабыл еткен. 

Олай болса, жоғарыда келтірілген 
әл-Әмиди мен Ибн Хажбтың сөздеріне 
сүйене келе истихсан «Мужтаһид ғалым-
ның ойланып толғанудан кейін ғалымның 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
73

оны түсіндіріп жеткізе алмауына қара-
мастан, ақылында мағынасы анықталып 
оған қоса нақты дұрыстығы бекітілген 
шариғи үкімге дәлел». Бұл анықтамаға 
сай истихсанның мағынасы қабылданып, 
дәлел деп табылады.

Екіншісі Әбу Ханифаның истихсанға 
берген анықтамасы – ол «мужтаһид ғалым 
ақылында дұрыс деп шешкен дәлел» (al-
Gazali, 1994: 274). Алайда бұл анықтама 
қайтарылған және Әбу Ханифаға телінуі 
дұрыс емес деп айтқан. Әл-Ғазали: «Ис-
лам үмбеті шариғи дәлелдерге сүйенбей, 
тек құғақ ақылға сүйенген ақылды теріс 
екендігіне бірауыздан келіскен», – деп 
айтқан (al-Gazali, 1994: 275). 

Әбу әл-Хасан әл-Кархидің пікірінше, 
истихсан дегеніміз – бір үкімді одан ба-
сым болған үкімге сүйене отырып бірін-
шісін тастау. Егер екінші үкім назарды 
талап ететіндей дәлел-дәйектілігі болма-
са онда әуелгі үкім бекітілген болар еді. 

Әбу Бәкір ал-Жассас: «Қиясты та-
стау арқылы одан әуелгі болған дәлелге 
сүйену», – деген (al-Jassas, 1999).

Әбу Зайд әд-Дабуси: «Қиясты та-
стап, адамдардың жағдайына сай келген 
дәлелеге сүйену», – деген (al-Basri, 1983: 
145).

Ислам шариғаты үкім шығару кезін-
де белгілі шариғи дәлелдерге негізделген. 
Ғалымдардың үкім шығару барысын-
да дәлел болуы тарапынан бірауыздан 
келісім бар дәлелдер; Құран, сүннет, 
ижмағ, қияс болса, бірауыздан келіспе-
ген, яғни өзара дәлелділігіне қатысты та-
ласы бар дәлелдер; истихсан, истисхаб, 
маслаха мурсала, садду аз-зарайғ, ғұрып 
секілді т.б. дәлелдерге сүйенген. Дінде 
Құран және сүннет мәтіндік дәлелге жат-
са, ал ижмағ, қияс, истихсан және т.б. қи-
сынды ақылға сүйене отырып, өздерінің 
дәлелдік күшін көрсетеді. Яғни ижмағ 
Құран және сүннете үкімі табылмаған бір 

мәселенің үкіміне сол ғасырдағы ғұлама-
лардың бір ауыздан келісуі, қияс – үкімі 
жоқ мәселені үкімі бар мәселемен салы-
стыра отырып үкім шығару әдісі, истих-
сан қажеттілік немесе зәрулік жағдайда 
шариғаттағы жалпы қағидадан шеттеп, 
жасырын дәлел негізінде үкім шығару. 
Бұлардың барлығы наста дәлелі бол-
маған мәселеде ақылды қолдану яки на-
стың мәніне үңілу арқылы жүзеге асады 
(Кеңшілік, Кайрбеков, Окан, 2020).    

Жумһур (көпшілік) ғалымдар ара-
сында истихсан – шариғи күші бар дәлел. 
Кейде истихсанды қияс хафи деп те атай-
ды. Алайда истихсанның мағынасы қияс 
хафиден кеңірек. «Барлық қияс хафи 
– истихсан, бірақ истихсан қияс хафи 
емес. Өйткені истихсанды қияс хафиден 
де басқа жерлерде қолданылады» (at-
Taftazani, 2009: 182-183).

Истихсан қияс не настың (аят не ха-
дис) жалпы мағынасы саналатын шариғи 
дәлелдің қарсы тарапындағы шариғи 
дәлелмен амал етуге қайтатын болса, 
онда ол фақиһта дауласуға болмайтын 
шариғи дәлел саналады. Себебі дәлел-
дер өзара қарама-қайшы болып қалған 
жағдайда, осы қарама-қайшылықты 
кетіріп, оларды келістіру міндеттілігі, 
имамдар арасында пікір қайшылығын 
тудырмайды. Ол тахсис (жекелеу) және 
тақид (шектеу) арқылы іске асады. Өй-
ткені шариғат дәлелдері бір-бірін тақид 
жасайды (шектейді) және бірін-бірі тах-
сис етеді (жалқылайды).

Егер истихсанның дәлелі ижмағ бол-
са, ол (яғни ижмағ) ғамның (жалпының) 
мухассисі (жалқылаушысы) немесе қи-
ястан ерекшелеп алушысы болады. Ал 
егер истихсанның дәлелі маслаха мурсала 
болса (оған рафғ әл-хараж бен ғұрып та 
жатады), ғамның (жалпының) мухассисі 
(жалқылау-шысы) немесе қиястан ерек-
шелеп алушысы осы маслаханың бас-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
74

шылыққа алатын дәлелдері болады. Яғни 
өзі секілдіге куә болуында саналатын 
настар (аяттар мен хадистер). Жоғарыда 
маслаханың бірнеше нас (аяттар мен ха-
дистердің) пен дәлелдер жиынтығының 
мағынасын дәлелге келтіру екендігі ай-
тылған.

Имам Шафиғи «әр-Рисала» атты ең-
бе-гінде истихсанды теріске шығарған 
және оны оймен шариғат бекіту және әу-
ейілікпен сөз айту деп есептеген. Алайда 
«әл-Умм» мен «әр-Рисала» кітаптарын-
да жазғанда-рының жиынтығында және 
одан кейінгі шафиғи усулилерінің шарх-
тарында оның (Шафиғидің) истихсанды 
«дәлелсіз айтыл-ған сөз» деген мағынада 
қолданғанын түсінеміз.    

Кімде-кім ойдан қандай-да бір үкімді 
дұрыс деп пайымдау арқылы және оны 
қуаттайтын ешбір дәлелсіз заңдастыруды 
қаласа, ондай дәлел шариғат тарапынан 
тасталады. Осы тұста истихсан, ғұлама-
лар арасында талас-тартыс алаңы емес. 
Бірақ дәлелге негізделген истихсанмен 
үкім бекіту шариғи тараптан дұрыс. Мы-
салы, ғалымдарымыз бір адам моншаға 
кіріп қалағанынша су, жарық, құрал-жаб-
дық-тарды қолдануы қияс бойынша бол-
майды. Өйткені бірінші тараптан беріл-
ген сомасы белгілі болса, екінші тараптан 
қолданылып жатқан заттары белігісіз, 
олай болса бір тараптан алатын немесе 
беретін заты белгісіздік болса онда ол 
қарым-қатынас түрі рұқсат емес. Алайда 
ғалымдар мұндай келісім түрін истихсан 
әдісі бойынша рұқсат берген. Осы тұста 
Шафиғидің өзінің кейбір фиқһи мәсе-
лелерінде истихсанға жүгінгенін мына 
сөздерінен аңғарамыз: «Ажырасу кезінде 
ажырасушы әйелге отыз дирһам берілу 
керектігін истихсан (дұрыс деп) көрдім», 
– деген сөзі, Аллаһ тағаланың: «Күйеу-
ле-рімен ажырасқан әйелдерге де тиісті 
(яғни үш етеккір, иддат мерзімінде не-

гізгі қажеттіліктерін өтеуге жететіндей) 
мөлшерде берілетін нәпақа бар» сөзін-
де әйелдің тиісті мөлшері қанша екені 
Құранда, сүннетте, ижмағта және қияста 
да жоқ (at-Taftazani, 2009: 183). Осылай-
ша, имам Шафиғи истихсан дәлелімен 
үкім шығарғанын аңғарамыз.   

Жоғарыда ханафилер мен мәлики-
лерден келтіргеніміздей, истихсанның 
шариғи дәлелдермен амал ету екендігі 
анық көрініп тұр, ондаймен Шафиғи де 
амал етеді, Құран мен сүннеттің ғам (жал-
пы) келгенін тахсис жасайды (жалқылай-
ды). Имам Шафиғиге имам Әбу Ханифа 
мен Мәликтегі истихсан түсінігі дұрыс 
нақыл етілмеуі мүмкін. 

Жоғарыда келтірілген ғұламалар-
дың берген анықтамалары мен түсіндір-
ме-лерінен истихсан дәлелінің шариғи 
дәлел-дік күші бар дәлел екенін аңғара 
аламыз. Имам Шафиғи меңзеген истих-
сан – әуейілікпен, ойдан шығарылған 
және ешбір дәлелге негізделмеген сөз 
деп түсіндірсе, Әбу Ханифаның истихсан 
тәсіліне берген түсініктемесінде оның 
дәлелге сүйенген, қуаттылығы бар дәлел 
деп айқындаған. Сонымен қатар имам 
Әбу Ханифаның үкім шығаруда фиқһи 
практикада ешқашан ойдан тоқып, еш 
дәлелге сүйенбей үкім шығармағаны, ал 
әрбір берген үкімі – дәлелге сүйенген, 
ақылға үйлесімді үкім. Бұдан Шафиғи 
мен Әбу Ханифа истихсан тәсілін, белгілі 
бір дәлелге сүйенсе қуатты дәлел деп қа-
былдаған. 

Истихсанның түрлері:
1. Наспен (Құран, сүннет) истихсан 

жасау
Белігілі бір насқа негізделе отырып 

жалпы қағидағы үкімнен тыс үкімге жү-
гіну. Мысалы, ораза кезінде бір нәрсені 
ұмытып кетіп, ішіп не жеп қойған адам-
ның оразасының дұрыс саналуы. Оған 
Алла елшісінің (Алланың игілігі мен 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
75

сәлемі болсын): «Кімде-кім ораза кезінде 
ұмытып жеп не ішіп қойса, расында, оны 
Алла тамақтандырды және сусындандыр-
ды», – деген хадисі дәлел (al-Buhari, 2020: 
579). Қағида мағынасындағы қияс ішке 
барған әр нәрсемен оразаның бұзылуын 
міндеттейді. Бірақ Әбу Ханифа ұмытып 
кетіп, дәм татып қойған адам туралы: 
«Адамдардың сөзі болмағанда ол қаза-
сын өтейді дер едім», – деген (al-Sarahsi, 
1989: 65). Ол бұл сөзі арқылы «Оразаңды 
толықтыр. Расында, сені Аллаһ тамақтан-
дырды және сусындандырды» деген ха-
дисті меңзеп отыр. Екінші бір риуаятта: 
«Риуаят болмағанда қияспен айтар едім», 
– деп келген (ibn Mansur, 2005: 339-440).

Бұл – шариғат настарынан истинбат 
арқылы алынған ғам (жалпы) қағидалары 
немесе усулдарға қайшы келген настарға 
(аяттар мен хадистер) қатысты нәрсе. 
Егер нас (аят не хадис) оларға (ғам (жал-
пы) қағидалары немесе усулдарға) қай-
шы келетін болса, ханафилер қосымша 
насты (жузи нас) алуды «истихсан» деп 
атайды. 

Іс жүзінде барлық имам усул мен 
қағидаларға қайшы келген қосымша на-
спен (жекелеген аят не хадис) амал етеді. 
Алайда олар оны «истихсан» деп атамай-
ды (ash-Shafi, 2006: 549). Тек «бұл нас 
қағидаға қайшы» немесе «онда ұстана-
тын қиясқа қайшы, бірақ оған қияс жа-
салмайды» деген сөзбен шектеледі.

2. Ижмағпен истихсан жасау
Ижмағпен истихсан – мужтаһид-

тің белгілі бір мәселеде негізгі қағидаға 
қарсы үкім беру немесе бір халықтың 
арасында кең қолданысқа енген және 
адамдардың оған деген қажеттілігіне 
қарай ғалымдардың сол әдеттенген істі 
теріске шығармай, үндемеуі негізінде 
рұқсат беруі. Мысалы: ғұламалардың ис-
тиснағ сауда-саттық түріне рұқсат беру-
лері. Истиснағ – адам (тапсырыс беруші) 

мен зауыт немесе фабрика арасындағы 
бір тауарды өндіруге, алдын ала төлем 
жасау арқылы жүзеге асатын келісім-
шарт. Қияс дәлелі бойынша жоқ затқа 
келісім шарт жасалмайды. Яғни тапсы-
рыс беруші төлем жасалғаннан кейін зат-
ты қолға алуы қажет. Бірақ зауыт тауарды 
әлі жасап шыққан жоқ. Осы жағдайда 
тауарды өндіруші (зауыт) тапсырыс бе-
рушінің нақты тауарды алатындығы-
на сенімді болуы үшін одан алдын ала 
төлем алады. Бұл жағдайда шариғатағы 
негізгі қағидаға сүйене отырып истис-
нағ саудасына тыйым салынса, шариғат 
мақсаттарына сай, яғни адам-дардың 
күн көрісі қиындап кетуіне алдын алып   
және көпшілктің осы сауда түріне әдет-
тенгені себепті ижмағпен истихсан жасау 
арқылы рұқсат етілген. Міне, бұл жерде 
қияс дәлелімен амал етілмей, ижмағпен, 
истихсанымен амал жасалып жатыр.

Әбу Ханифа бұл жайында: «Истис-
нағ саудасы қиясқа қайшы болса да, ис-
тихсан жасау арқылы рұқсат берілді», 
– деген. Яғни қиясқа қайшы дегенде сау-
дадағы сұраныс пен ұсыныстың бір мез-
гілде сәйкес келмейтінін меңзеген еді. Ал 
истихсан бойынша рұқсат етілді дегенде 
жалпы қағидадан бас тартып, ғұлама-
лардың ижмағына сүйенгені (Әділбаев, 
Әділбаева, 2014: 200-201).

3. Ғұрыппен истихсан жасау
Ғұрыппен истихсан – негізгі қиясқа 

жүгінбей, одан қуатты болған жергілікті 
орныққан дағдыларының себеп болуы 
немесе қиясқа не жалпы ережеге қай-
шы болған, жергілікті адамдардың бір 
іске дағдылануы. Мысалы, күніміздегі 
баршаға ортақ болған моншаларды пай-
далану қияс дәлелі бойынша тыйым са-
лынған. Өйткені төленетін ақша белгілі 
бола тұра, моншаға төлеп кірген адамның 
қолданатын су, жарық және болу уақыты 
белгісіз. Қияс бойынша екі жақ тараптың 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
76

алуы мен беруі белгілі болуы шарт. Алай-
да адамдардың бұл қарым-қатынас түріне 
әдеттенгені, моншаға адамның қажеттілі-
гі және мұндай қарым-қатынас түрі дауға 
ұласпайтыны нақты болған себепті рұқ-
сат етілген.

4. Зәрулікпен истихсан жасау
Зәрулікпен истихсан жасау – жал-

пы қағиданы немесе қиясты тәрк ету 
арқылы, зәру қажеттіліктің болуына бай-
ланысты истихсанмен амал ету немесе 
жалпы қағидадан тыс болған зәру қажет-
тілік негізінде жүзеге асыру. Мысалы: 
жалпы ереже бойынша көлемі жағынан 
үлкен құдық немесе хауызға түскен нәжіс 
(ластық) қияс бойынша толық немесе 
көп бөлігі шығарылса да, нәжіс су болып 
қала береді. Бірақ машақатты кетіру, жа-
раты-лысқа кеңшілік жасау мақсатында 
және адамдарға зәру түрде оған деген 
қажет-тілігінің болуы себепті белгілі бір 
мөлшерде шығарылғаннан кейін су таза-
рады деген үкім беріліп, суды колдануға 
рафғ әл-хараж (ауыртпалықты кетіру) 
қағидасы бойынша рұқсат етіледі.

Ал құдықтың тазаланбауы адамдар-
ды қатты машақатқа қалдырады, құл-
шылық-тары мен тіршіліктерінде осы 
суды қолданудағы аса зәрулікке кедер-
гісін келтіреді. Сондықтан ханафилер 
құдық белгілі мөлшердегі шелекті құю-
мен тазаланады деп шешкен. Олар: «Бұл 
пәтуаның сәнады қияс емес, истихсан», 
– деген (al-Sarahsi, 1989: 90).

5. Хафи (жасырын) қияспен истих-
сан жасау

Ол екі қиястың қарама-қайшы келіп 
қалғанында кездеседі. Бұл жағдайда 
таңдау қиясқа негіз болған илланың 
әсер ету күштілігіне қарай жасалады. 
Егер фақиһтардың алдында екі асылдың 
(негіздің) біріне қайтаруға болатын бір 
мәселе тұрса, әсер етуші илласымен ол 
мәселеде сай келетін асылға негізделген 
қиясты таңдайды.

Ғалымдар оған жыртқыш құстардың 
қалдық суын (су’р) мысал ретінде кел-
тірген. Ол жыртқыш құстарды еті жеуге 
жарамсыз болғандығы үшін жыртқыш 
аңдар қияс жасау арқылы болады. Мұн-
дағы қияс айқын. Бірақ фақиһ мәселеге 
терең қарайтын болса, еттің нәжіс бо-
луы, желінбейтіндігі нәжістің өзіне ғана 
әсер етуші сипат емес, оған қосылатын 
басқа да нәрсе үшін екенін байқайды. 
Ол – нәжіс етпен байланысты сілекейдің 
суға түсуі. Міне, әсер етуші сипат – осы. 
Жыртқыш аңдардың еті ғана емес, нәжіс 
етпен байланысты сілекейдің сумен ара-
ласуы да – нәжіс. Бұл илла жыртқыш 
құстарда болмайды. Олар нәжіс болға-
нымен, олардың нәжістігі сумен аралас-
пайды. Себебі олар ауыздарымен емес, 
сілекейі жоқ тұмсықтарымен су ішеді. 
Оған қияс жасауға келмейтіндіктен, біз 
оны халал асылына (негізіне) қайтара-
мыз.

6. Маслахамен истихсан жасау.
Маслахамен истихсан – жалпы қағи-

дадан ерекшеленіп шыққан шариғи мүд-
де сүйене отыра амал ету. Мысалы: Бану 
Һашим (Һашим әулеті) зекет беру қияс 
дәлелі бойынша тыйылған. Оған Мұхам-
мед пайғамбарымыздың (Алланың игілі-
гі мен сәлемі болсын) өзі тыйым салғаны 
хадистермен жеткен. Алайда оларға де-
ген қамқорлық негізінде және олардың 
азайып, жоғалып кетуінен сақтану мақса-
тында Әбу Ханифа Һашим әулетіне зекет 
беруді рұқсат ектен. Бұл жерде жалпы 
қағидадан бас тартып, маслахамен истих-
сан іске асады.

Негізгі қағида бойынша, ұста неме-
се шеберге жасауға әкелінген заттардың 
дайындау барысында құнды заттарға 
зияны келген жағдайда ұста немесе ше-
бер оған жауапты болмауы қажет. Бірақ 
ол заттың шеберханада болған уақытта 
келушілердің мүлкіне белгілі бір себеп-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
77

термен залал келуі, адамдардың оларға 
деген сенімділігінің төмендеуіне алып 
келеді. Осыған байланысты ұста неме-
се шеберге әкелінген затты дайындаған 
уақытта, дәл сол уақытта ұста немесе 
шебердің жауапкершілігінде деген үкім 
берілді. Себебі ұста немесе шебер жауап-
ты болмаған жағдайда зардап шегушілер 
саны артып, адамның мүлкін қорғау мақ-
саты жүзеге аспайды. Бұл жағдайда да 
маслахамен истихсанға негізделіп жалпы 
қағидадан бас тартылды. 

Қорыта келе, истихсан – жеке-да-
ра дәлел емес, ол нас (Құран, сүннет), 
ижмағ, қияс, әдет-ғұрып және маслаха 
сынды жалпы қағиданы ерекшелеп, ай-
рықша берілген үкімінің дәлелдік атауы. 
Жалпы қағидадан ерекшеленіп шыққан 

дәлел, жоғарыда аталған дәлелдерге не-
гізделген жағдайда қуатты болатындығы 
тұжырымдалды. Сонымен қатар жоғары-
да аталған қуатты дәлелдердің біріне не-
гізделген истихсанмен амал ету, шариғат 
шеңберіне шықпай және адамға қиындық 
тудырмай өзара қарым-қатынас түрлерін 
іске асатыны сөзсіз.  

Мақалада жүргізілген салыстырма-
лы талдаудың нәтижесінде ғұламалардың 
истихсан дәлеліне қатысты келіспеушілік, 
олардың истихсан терминін әркелкі 
түсінулерімен байланысты. Истихсанды 
ойдан тоқылған жалған ой деп түсінген 
ғалымдар, нәтижесінде истихсан деген 
терминді қолданбағандарына қарамастан 
негізігі истисхан тәсілін фиқһи тәжірибе-
де жүзеге асырғандығын аңғарамыз.  

Әдебиеттер

Әділбаев, А. Әділбаева, Ш. (2014). Әбу Ханифа және Ханафи мазһабы. Алматы: Көк-
жиек. – 400 б.

Кеңшілік, Т. Кайрбеков, Н. Окан, С. (2020). Истихсан методологиясының үкім шыға-
рудағы рөлі. Нұр–Сұлтан қ.: Тарих ғылымдары. Философия. Дінтану сериясы. № 3 – 132 б.

Палтөре, Ы., Жүсіпбеков, Ж. (2016). Арабша-қазақша сөздік. – Алматы: Нұр-Мүбәрәк 
баспасы. – 918 б.

أبو اسحاق إبراهيم بن موسى بن محمد الشاطبي. )2002(. الموافقات في أصول الشريعة. بيروت: دار المعرفة. ج. 4.
أبو بكر أحمد بن علي الرازي الجصاص. )1999(. اصول في الفصو. بيروت: دار الكتب العلمية. ص: 1056.

أبو حامد محمد ابن محمد الغزالي. المستصفى. )1994(. دار الاحياء التراث العربي. ج. 1. ص: 858.
أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل. )1993(. مسند الإمام احمد ابن حنبل. بيروت: مؤسسة الرسالة. ج. 6. ص: 

2.   .433
أبو عبد الله محمد بن إسماعيل البخارِِي. )2020(. صحيح البخاري. بيروت: مؤسسة الرسالة الناشرون. ص: 1904. 

حديث: 1933. 
أحمد بن عبد الرحيم بن الشهيد وجيه الدين بن معظم بن منصور. )2005(. حجة الله البالغة. . بيروت: دار الجيل. ج. 

1 . ص: 359 
سعد الدين بن عمر التفتازاني. )2009(. شرح التلويح على التوضيح. بيروت: المكتبة العصرية. ج. 2. ص: 493. 

علي بن محمد الآمدي. )1984(. الإحكام في اصول الاحكام. . بيروت: دار الكتاب العربي. ج. 6.
محمد بن أحمد بن أبي سهل السرخسي. )1989(. المبسوط . بيروت: دار المعرفة. ج. 3 . ص: 220. 
محمد بن أحمد بن أبي سهل السرخسي. )1989(. المبسوط. بيروت: دار المعرفة. ج. 1 . ص: 256.

محمد بن إدريس الشافعي. )2006(. الرسالة. بيروت: دار الكتب العلمية. ص: 788.  



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
78

محمد بن علي بن الطيب أبو الحسين البصري. )1983(. المعتمد. بيروت: دار الكتب العلمية. ج. 10.  
محمد علي محمد الصليهم. )2004(. الاستدلال بالاستحسان في مسائل العبادات عند الحنفية. الرياض : جامعة الملك 

سعود. ص: 172.
ابن  مختصر  شرح  المختصر  بيان   .)1986( الأصفهاني.  بكر  أبي  بن  محمد  بن  أحمد  بن  الرحمن  عبد  بن  محمود 

الحاجب.  مكة المكرمة: جامعة أم القرى.
 وهبة الزهيلي. )1982(. أصول الفقه الإسلامي. دمشق: دار الفكر. ج. 2. ص: 496

References

1.	 Abu Abdulla Ahmad ibn Muhammad ibn Hanbal. (1993). Musnad imam Ahmad ibn Hanbal 
(The support of Imam Ahmad ibn Hanbal). – Beirut: Al-muassasatu al-risala, – Vol.6 –P. 433.

2.	 Abu Abdulla Muhammad ibn Ismail al-Buhari. (2020). Sahih al-Buhari (authentics 
Bukhari). Beirut: Muassasa al-rusala nashirun. – P. 1904. Hadis : 1933.

3.	 Abu Bakr Ahmad ibn Ali al-razi al-Jassas. (1999). Al-fusul fi al-usul (The solution in the 
fundamentals). – Bairut: Dar al-kutub al-ilmiat. 

4.	 Abu Hamid Muhammad ibn Muhammad al-Gazali. (1994). Al-Mustasfa (Choice). Egypt: 
Dar ihya al-turas al-arabi. Vol.1 – P. 858.

5.	 Abu Ishak Ibrahim ibn Musa ibn Muhammad al-Shatibi. (2002). Al-Muafakaat fi usul alsh-
Shariati (Compliance in the fundamentals of Sharia Al-Shatibi). – Beirut: Dar al-Marifat, Vol.4 

6.	 Adilbaev, A. Adilbaeva, Sh. (2014). Abu Hanifa zhane Hanafi mazhaby (Abu Hanifa and 
the Hanafi Madhhab). Almaty: Kokzhiek. – P. 400. 

7.	 Ahmad ibn Abd ar-Rahim ibn al-shahid Uajih al-din ibn Muzam ibn Mansur, (2005). Hujjat 
Allahi al-baligat (A huge proof of Allah). – Beirut: Dar al-jil. Vol.1. – P. 359.

8.	 Ali ibn Muhammad al-Amidi. (1984). Al-Ihkam fi usul al-Ahkam (Strengthening the 
foundations of the decree). Beirut: Dar al-Kitab al-arabi. Vol. 4. 

9.	 Kenshilik, T. Kairbekov, N. Okan, S. (2020). Istihsan metodologyasynyn ukim shygaru roly 
(The role of the istikhsan methodology in the decree). Master of Arts thesis. Nur-Sultan: Historical 
sciences. Philosophy.Religion Series. № 3 – P.132.

10.	 Muhammad Ali Muhammad al-Sulaihim. (2004). Al-istidlal bil-istihsan fi masail al-ibadat 
inda al-hanafia. (Risala Magistir). Ar-Riyad:  Gamiat al-malak sugud. – P. 172.

11.	 Muhammad ibn Abdurrahman ibn Ahmad ibn Muhammad ibn abi Bakr al-Asfahani. 
(1986). Bayan al-muhtasar sharh Muhtasar ibn Hajib (Abbreviated of ibn Hajib). Makkah: Jamie 
um al-Kura. 

12.	 Muhammad ibn Ahmad ibn abi Sahl al-Sarahsi. (1989). Al-mabsut (Expanded). – Beirut: 
Dar al-Maarifat. –  Vol.1 – P.256. 

13.	 Muhammad ibn Ahmad ibn Аbi Sahl al-Sarahsi. (1989). Al-mabsut (Expanded). – Beirut: 
Dar al-Marifat. – Vol. 3 – P. 220.

14.	 Muhammad ibn Ali ibn al-Taiib Abu al-Husain al-Basri. (1983). Al-Mutamad (Support). – 
Bairut: Dar al-kutub al-ilmiat. Vol.10 

15.	 Muhammad ibn Idris ash-Shafi. (2006). Ar-Risala (Letter). – Beirut: Dar al-Kutub al-
ilmiya. – P. 788.. 

16.	 Paltore, Y., Zhusupbekov, Zh. (2016). Arabsha-qazaqsha sozdik (Arabic-Kazakh 
dictionary). – Almaty: Nur-Mubarak  baspasi. – 918 b.

17.	 Sa’du ad-din Masgud ibn Umar at-Taftazani. (2009). Sharh at-taluih ala at-taudih 
(Explanation the concept of explanation). – Beirut: Maktaba al-‘asriat. Vol.2 – P. 423.

18.	 Uahbatu al-Zuhaili. (1982). Usul al-fiqh al-islami (Fundamentals of Islamic jurisprudence). 
– Damask: Dar al-fikr. – Vol.2 – P. 496.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
79

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47 
                                       

https://orcid.org/0000-0002-5330-9437     
e-mail: azamat.jamashev@mail.ru

https://orcid.org/0009-0000-08751-4503
e-mail: Kalibekbirzhan1990@gmail.com

МЕШІТ ИМАМЫ ЖӘНЕ ОНЫҢ ҚОҒАМНЫҢ 
ТҰРАҚТЫЛЫҒЫ МЕН ДАМУЫНДАҒЫ ЫҚПАЛЫ

Жамашев Азамат Шутбаевич
Философия ғылымдарының кандидаты, 

доцент
Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті 

университеті
Алматы қ., Қазақстан

Қалибек Біржан
Исламтану мамандығының 

магистранты, 
Нұр-мүбарак Египет ислам мәдениеті 

университеті, 
Алматы қ., Қазақстан

إمام المسجد وتأثيره على استقرار المجتمع وتنميته

 أزمات شوتبايفيتش جاماشيف
 أستاذ مشارك في علوم الفلسفة 

الجامعة المصريَّةَ للثَّقَافة الإسلاميَّةَ نور مبارك
ألماتي، كازاخستان

 بيرجان كاليبيك
راسات الإسلاميَّةَ  طالب ماجستير في تخصُُّص الدِّ�ِ
الجامعة المصريَّةَ للثَّقَافة الإسلاميَّةَ نور مبارك

ألماتي، كازاخستان

THE MOSQUE IMAM AND HIS INFLUENCE ON THE 
STABILITY AND DEVELOPMENT OF SOCIETY

Azzamat Shutbaevich Zhamashev 
PhD in Philosophy, Associate Professor 
Egyptian University of Islamic Culture 

Nur-Mubarak
Almaty, Kazakhstan

Birzhan Kalibek 
Master’s Student in Islamic Studies 

Egyptian University of Islamic Culture 
Nur-Mubarak

Almaty, Kazakhstan

ИМАМ МЕЧЕТИ И ЕГО ВЛИЯНИЕ НА СТАБИЛЬНОСТЬ 
И РАЗВИТИЕ ОБЩЕСТВА

Жамашев Азамат Шутбаевич 
Кандидат философских наук, доцент 
Египетский университет исламской 

культуры «Нур-Мубарак» 
г. Алматы, Казахстан

Калибек Биржан
Магистрант по специальности «Исла-
моведение» Египетский университет 
исламской культуры «Нур-Мубарак»

 г. Алматы, Казахстан



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
80

Аңдатпа. Тілдік тұрғыдан алып қарағанда имам «өзіне ерілетін тұлға» деген 
мағынаны білдіреді (Әл-Жәуһәри, 1987: 5-1865). Ислам тарихында халыққа бағыт-бағдар 
беріп, оларды басқарып отыратын адамдар имам деп аталған. Алла елшісі (с.а.с.) соңынан 
ерген мұсылмандардың имамы болды. Діни және дүниелік тіршілікке қатысты барлық 
жұмыстардың жауаптысы  Алла елшісі (с.а.с.) өзі болды. Алла елшісі (с.а.с.) дүниеден 
өткеннен кейін келген халифалар да үммет үшін имам болып есептелді (Sabri, 2002: 178). 
Яғни ол замандарда имам мемлекеттің барлық тыныс-тіршілігіне, тіпті діни амалдары үшін 
де жауапты басшы болатын. Ал күнімізде имам сөзі дін саласындағы қызмет атқаратын 
кадрларға қолданылатын бір термин халіне келгендігін көреміз. Демек имам дегеніміз 
біздің елімізде мешітте жұмыс атқаратын дін қызметкер болып табылады. Олай болса осы 
мақаламызда имамның қызметіне және оның қызметі арқылы қоғамның тұрақтылығы мен 
дамуындағы орны мен маңызын кішігірім тақырыптарға бөліп айқындайтын боламыз.

Түйін сөздер: Имам, халифа, басшы, үммет, мешіт.

مون  ِ الملخََّص: الإمام لغةًً هو »الشََّخص الَّذَي يُقُتدى به«. وفي تاريخ الإسلام يُطُلق على الأشخاص الَّذَين يقوِّ�
النَّاَس ويهدونهم اسم الأئمة. وأصبح رسول الله )صلى الله عليه وسلم( إمامًًا لمن تبعه من المسلمين. وكان رسول الله 
ينيَّةَ والدُّنُيويَّةَ. والخلفاء الَّذَين جاءوا بعد وفاة  )صلى الله عليه وسلم( مسؤوالًا عن جميع الأعمال المتعلِّ�ِقة بالحياة الدِّ�ِ
رسول الله )صلى الله عليه وسلم( كانوا يعدُّوُن أيضا أئمََّة الأمََّة؛ أي أنََّ الإمام في تلك الأوقات كان هو القائد المسؤول 
ينيَّةَ. واليوم نرى أنََّ كلمة الإمام أصبحت مصطلحًًا يطلق على العاملين  عن حياة الدَّوَلة كّلّها، حتَّىَ الممارسات الدِّ�ِ
يَّةَ عمل  د في هذه المقالة مكانة وأهمِّ�ِ ِ. فالإمام هو رجل دين يعمل في مسجد في بلادنا. ولذلك سنحدِّ�ِ ينيِّ� في المجال الدِّ�ِ

ره من خلال عمله، وسنُبُيِّ�ِنه في هذا المقال. الإمام واستقرار المجتمع وتطّوّ
الكلمات المفتاحيَّةَ: الإمام، الخليفة، القائد، المجتمع، المسجد.

Abstract. From a linguistic perspective, the term imam means «a person who is followed». 
Historically in Islam, individuals who guided and led the community were referred to as imams. 
The Messenger of Allah (peace be upon him) served as the imam for the Muslims who followed 
him, overseeing both their religious and worldly affairs. Following his passing, the caliphs who 
succeeded him were also regarded as imams of the ummah, embodying leadership that extended 
to all aspects of state governance and religious life. In contemporary times, however, the term 
imam has evolved to denote religious personnel, primarily clerics who serve in mosques. In our 
society, an imam is typically viewed as a religious leader responsible for mosque-related duties. 
This article aims to analyze the multifaceted role of the imam by breaking it down into kay 
aspects, highlighting its significance in fostering social stability and contributing to the develop-
ment of society. 

Keywords: Imam, caliph, leader, ummah, mosque.

Аннотация. С лингвистической точки зрения слова имам означает «человек, за 
которым следуют». В истории ислама имамами называли людей, которые направляли 
общину и вели её за собой. Посланник Аллаха (мир ему и благословение Аллаха) был 
имамом для мусульман, последовавших за ним, и отвечал за все вопросы, связанные как с 
религиозной, так и с мирской жизнью. Халифы, которые пришли после смерти Посланника 
Аллаха (мир ему и благословение Аллаха), также считались имамами уммы. То есть в 
то время имам был руководителем, ответственным за все аспекты жизни государства, 
включая религиозные обряды. Сегодня мы наблюдаем, что слово имам стало термином, 
обозначающим религиозных служителей, работающих в области религии. Таким образом, 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
81

имам – это священнослужитель, выполняющий свои обязанности в мечети в нашей стране. 
В данной статье мы определим место и значение деятельности имама, а также её роль в 
укреплении стабильности и развитии общества, разбив её на отдельные аспекты. 

Ключевые слова. Имам, халиф, лидер, община, мечеть.

КІРІСПЕ
Еш күмәнсіз әр салада өзінің жұмы-

старын жақсы көріп істейтін, өмірін сол 
салаға арнаған майталман мамандар бар. 
Дегенмен сол мамандардың арасында дін 
саласына жауапты имамдардың жөні бір 
бөлек. Өйткені халықпен етене жақын 
араласып, адамдардың дүниелік және 
ақыреттік мәселелерін реттейтін, әрі 
қоғамды жақсы жаққа қарай өзгертуде 
айтарлықтай ықпалы бар топтың мешіт 
имамдары екені сөзсіз. Араб тілінде 
«алдында тұру, басшылық ету, намазда 
жамағатқа имам болу» деген мағынаны 
білдіретін (َََّأَم ) етістігінен туындайтын 
имам сөзі термин ретінде «жамағатпен 
оқылатын намазды өткізетін кісіге» ай-
тылады. Сондай-ақ «мемлекет басшысы, 
халифа» деген мағынаны да білдіреді.  
IX ғасырдың орталарында Андалусия 
елінде мемлекет басшысы мен намазды 
өткізетін имамның ара-жігін ажырату 
үшін екіншісіне (الصلاة صاحب  ) «намаз өт�)
кізетін имам» деп айтыла бастаған (Sabri, 
2000: 178).

Кез-келген мұсылман адам ислам 
дінін тереңінен түсіне алмайтындығы 
мәлім. Осы себепті қоғамда белгілі 
адамдардың дін саласындағы арнайы 
маман ретінде жетілуі тиіс. Алла Таға-
ла осы ақиқатты нұсқап, құран аятында 
былайша баяндайды: «(Уа, мүміндер!) 
Араларыңда (ел-жұртты) ізгілікке 
шақырып, жақсылықты бұйыратын 
һәм жамандықтан тыятын бір қауым 
болсын. Міне, солар – (екі дүниеде де) 
азаптан құтылып, мақсат-мұратына 
жеткендер» (Әкімханов, 2015: 104-5). 
Демек Алла Тағала мұсылмандардың 

ішінде оларға көшбасшы болатын, бірлік 
пен татулықты қамтамасыз ететін, жақ-
сылыққа шақырып, жамандақтан қайта-
ратын, адамдарды исламға шақыратын 
бір әлеуметтік бақылаушы механизмнің 
болуын талап етеді. Бұл талап орындал-
маған жағдайда сол қоғамдағы барлық 
мұсылмандар жауапқа тартылатындығы 
ортаға шығады (Hayreddin, 2006: 1-646). 
Тақырыптың өзектілігін осы тұрғы-
дан алып қарап, сол механизмнің қыз-
метін атқарып жүрген күніміздегі мешіт 
имамдарының қоғамның тұрақтылығы 
мен дамуындағы ықпалын анықтайтын 
боламыз.

Тақырыпты таңдауды дәйектеу 
және мақсат-міндеттері

Халықты жақсылыққа шақырып, жа-
мандықтан қайтаратын, сондай-ақ Ал-
ланың хақ дінін халыққа насихаттап 
жүрген мешіт имамдары туралы зерттеу 
жұмыстары ақырындап жарыққа шыға 
бастады. Мысалы «Қазақстандағы имам 
имиджі»  (Наурзалиев, 2022), «Нажмуд-
дин ән-Нәсәфи және оның имамдық мәсе-
лесіндегі концепциясы»  (Жамашев, 2022), 
«Заманауи имамдардың қоғамдағы орны»  
(Жамашев, 2024) секілді мақалалар мен 
диссертациялық жұмыстарды атап айтуға 
болады. Сонымен қатар шетелдік зертте-
ушілердің күніміздегі мешіт имамдары 
туралы жан-жақты зерттеп жазған: «Türk 
toplumunda imam imajı: İstanbul örneği»   
(Ahmet, 2008), «İmamın gözünden imamlık 
mesleğinin toplumsal statüsü»   (Habip, 
الدعوة» ,(2018 في  وأثرها  فضلها  المسجد   «إمامة 
(Әл-Ғабләни, 1993), «إمام المسجد مقوماته العلمية 
والخلقية » (Muhammad Bashar)  т.б. көпте�»
ген еңбектерді кездестіре аламыз. Қазіргі 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
82

қоғамымыздағы діни ахуал жағдайында 
ішкі тұрақтылықты және рухани тұта-
стықты сақтауда имамның ролі зор. Сон-
дықтан да осы мақаламыз арқылы мешіт 
имамдарының қызметі мен маңызы ту-
ралы зерттеу жүргізіп, имам имиджінің 
қалыптасуына үлес қосуды мақсат еттік.

 Ғылыми зерттеу әдіснамасы
Мақалада Алланың дінін насихатта-

ушы мешіт имамдарының өткені мен бү-
гініне, тарихи кезеңдердегі атқарған қыз-
меттеріне тоқталдық. Сонымен қатар дін 
насихатшысының шариғат мақсаттарын 
баяндап, ағартушылықпен айналысатын, 
халыққа тура жолды көрсететін тұлға 
екендігін негіздеуге тырыстық. Зерттеу 
жұмысының әдіснамалық негізіне тарихи 
және объективті, анализ-синтез, тарихи 
салыстырмалы талдау және феноменоло-
гоиялық тәсілдер қатар қолданылады. 

Негізгі бөлім
Мешіт имамының құлшылық мақ-

саттары мен маңыздылығын танытуы 
Мешіт имамының ең маңызды мін-

деттерінің бірі ол мешітте жамағатқа бес 
уақыт намаз бен жұма намаздары, айт на-
маздарын өткізіп, сонымен қатар басқа да 
діни жоралғыларды жүзеге асырып оты-
ру. Осы қызметі арқылы ол мешітті көр-
кейтушілердің қатарынан болып есепте-
леді.

Алла тағала құранда былай дейді: 
«Алланың мешіттерін тек Аллаға 
және ақиретке иман келтірген, намаз-
ды кемеліне жеткізіп үзбей әрі уақы-
тылы оқитын, зекетті толық беретін, 
сондай-ақ Алладан өзге ешкімнен 
именбейтін шынайы мүміндер ғана 
лайықты деңгейде көркейте алады. 
Міне, солар тура жолдан таймай, мақ-
сат-мұраттарына жетуге үміт ете ала-
ды» (Әкімханов, 2015: 9-108). 

Мешітті көркейту дегеніміз  мешіт ғи-

маратын салумен шектелмейді. Мешітті 
көркейту мешіттің жамағатқа толуымен, 
қасиетті құранның оқылуымен, Алланың 
еске алынуымен, ғылыми сабақтардың 
оқылуы секілді амалдармен көркейе тү-
спек. Мешітті көркейту деп осыны ай-
туға болады. Ал бұл айтылған амалдар-
дың ешқайсысы орындалмаса, әрі онда 
мұсылмандардың мәселелері мен қиын-
шылықтарына шариғат талаптарына сай 
түрде бағыт-бағдар беріп отыратын білік-
ті имам отырмаса, бұл зәулім сарайдың 
қандай пайдасы болмақ?! Бәлкім мешіт 
имамы өзінің міндеттерін толық қанды 
өтей алуы үшін басқа салалармен айна-
лыспай, сауда-саттық сынды кәсіп түр-
леріне кетіп қалмастан, өзін толығымен 
Алланы зікір етуге, намаздарды өткізуге, 
ғылым мен білімнің, сондай-ақ ізгіліктің 
адамдар арасында таралуына арнағаны 
жөн. Бұл ұстаным құранда былайша зікір 
етілген: «Сонымен қатар, мүміндердің 
(бір мезетте) жаппай жорыққа аттанға-
ны да орынсыз. Ендеше, әр елден (әр 
қоғамнан, әр рудан) бір топ адам қа-
лып діни ілімдерді бүге-шігесіне дейін 
терең меңгеріп, жорыққа аттанғандар 
қайтып оралғанда, жат қылықтар-
дан, күнә атаулыдан аулақ жүруі үшін 
оларды ескертуі (яғни, оларға жөн сіл-
теп, уағыз-насихат айтуы һәм шариғат 
талаптарын үйретуі) керек емес пе?!» 
(Әкімханов, 2015: 9-122).

Мұсылман адам мешітке күніне ең 
кемі бес мәрте барады. Ал бұл мешіт има-
мы үшін оларға діни тәрбиені, діни сенім 
негіздерін және шариғат мақсаттарын те-
реңінен ұғындыра алуы үшін үлкен мүм-
кіндік. Осы орайды пайдалана отырып, 
мешітке келген жамағаттың жан таза-
лығы мен тән тазалығын қалыптастыруға 
әрекет жасай алады. Сондай-ақ, адамдар 
арасындағы бауырмалдық пен сыйла-
стықтың артуына тікелей әсер ете алмақ.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
83

Кез-келген іс-әрекеттің мақсаты ай-
қындалған кезде жетуі мен жемісі де қол 
жетімді бола түспек. Сондықтан имам-
ның жамағатына жеткізуі тиіс исламдағы 
құлшылық-ғибадаттың анықтамасына 
және мақсаттарына тоқталайық.

Ғибадат деп мүкәлләфтің Аллаға 
жақындау әрі мойынсұну мақсатында 
орындайтын белгілі қалыптағы сөздер 
мен амалдардың жиынтығына айтыла-
ды. Мақасид кітаптарында: «(في  الأصل 
 Ғибадаттардағы негізгі мән (العبادات التوقيف
берілетін нәрсе оның Алла Тағала тара-
пынан бекітілгендігі» деген қағиданы 
көреміз. Яғни ғибадаттар егжей-тегжей-
лі айқын әрі белгілі. Оның бекітілуі мен 
баяндалуын құран аяттары мен Алла 
Елшісінің (с.а.с.) сүннеттерінен көре 
аламыз. Ғибадаттар ақырет күніне дей-
ін орындалуы тұрақты әрі жалғасымды 
түрде бекітілген. Оның мазмұны мен 
құрылымына өзгерістер жасауға бол-
майды. Яғни исламдағы бекітілген құл-
шылық-ғибадаттарға өзгерістер енгізіп, 
кемітуге немесе арттыруға рұхсат жоқ. 
Мысалы бес уақыт намазды алты уақыт 
етіп арттыруға, екі уақытқа қысқартуға 
немесе оның шарттары мен рукундарын 
өзгертуге немесе ауыстыруға болмайды. 
Мүкәлләфқа текқана шариғи бұйрыққа 
талап етілгендей амал ету керек. Демек 
құлшылық-ғибадаттағы Алла Тағаланың 
мақсаты құлдарының нәпсі қалауларына 
ерместен, еш өзгерту жасамастан Жара-
тушының бұйырғанындай және талап ет-
кеніндей Оған итағат етіп, құлшылық жа-
саулары. Шариғат мақсаттарына қатысты 
танымал қағиданың осы себепті бекітіл-
гендігін түсінеміз: «(لا يُعُبَدَ الشارع إلا بما شُُرع) 
Шариғат иесіне (Алла Тағалаға) тек Өзі 
бұйырғанындай құлшылық етіледі». 
 (Әл-Хадими, 2001: 166). 

Мақасит ілімінің негізін қалаушыла-
рының бірі даңқты ғалым әш-Шатиби 

өзінің әл-муафақат атты кітабында бы-
лай деп айтады: «Ғибадаттардың негізгі 
мақсаты Алла Тағалаға бағыну, Оған қа-
рай бет бұру, Оның алдында иілу, Оның 
үкімдеріне бойсұну. Сонымен қатар құл-
дың Алласын еске алып, жүрегімен және 
бүкіл дене мүшелерімен Онымен бірге 
болуы және ғапылдыққа түспестен Алла-
ның назарында екендігін сезініп, әрдай-
ым Раббысының разылығына бөленуге, 
Оған жақындататын амалдарды жасауға 
бар күш-жігерін салуы». (Әш-Шатиби, 
1997: 2-383). 

Жоғарыда айтып өткеніміздей ис-
ламдағы құлшылық-ғибадаттардың не-
гізгі мақсаты Алла Тағалаға бойсынуды 
және Оған құлдық етуді жүзеге асыру. 
Алайда бұл дегеніміз құлшылық-ғиба-
даттың игіліктер мен хикметтерді және 
басқа да пайдаларды қамтитын қосым-
ша мақсаттардан бос екенін білдір-
мейді. Жоғарыда көзделген нәрсе құл-
шылық-ғибадаттың бекітілуінің және 
тұрақтылығының Алла тарапынан екен-
дігі. Яғни оның уақыт пен мекеннің өз-
геруіне байланысты өзгеріп кетпейтінді-
гі. Өйткені адам баласы қожайынының 
тапсырмасын талап еткендей түрде орын-
дағанда ғана өзінің міндетін орындаған 
болады. Қожайын құлынан су сұрағанда, 
құлы оған бал беретін болса, ол қожай-
ынына бойсұнған болып есептелмейді. 
Өмір бойы үзіліссіз ораза ұстаған адам 
да Аллаға ең жақын немесе құлшылық 
жасаушы болып саналмайды. Себебі 
оның әрекетінің Алланың бұйрығына 
сәйкес келмеуінде жатыр. Ал ораза ғиба-
даты болса адамның бүкіл өмірі бойын-
ша ұстауға емес, белгілі уақыттарда ғана 
ұсталуға бұйырылған. Алла Тағаланың 
бұйырған уақытында және талап еткен 
түрінде оразасын ұстаған құл әуелі Алла 
Тағаланың әміріне бойсұнушы болуымен 
қатар ораза арқылы тақуалыққа қол жет-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
84

кізе алады. Жағдайы жақсы мұсылман 
ораза ұстау арқылы тұрмысы төмен, 
қарны аш адамдардың жай-күйін жақсы 
сезініп, оларға деген мәмілесінде жақсы 
жаққа қарай өзгертуі сынды көптеген 
қосымша игіліктерге жетуі мүмкін. Ша-
риғаттың осындай нәзік тұстарын мешіт-
ке келіп-кететін жамағатқа және жалпы 
халыққа айтып, жеткізу мешіт имамының 
дәріптейтін маңызды жұмысының бірі 
екені анық. Нәтижесінде халықтың діни 
сауаттылығын арттырып, құлшылықта-
рына бекем болуына әсер етеді (Әл-Ха-
дими, 2001: 167)

Мешіт имамының шариғат ілім-
дерін толық меңгеруі

Исламда оқыту мен білім берудің 
мешіттермен өте тығыз байланысы бар. 
Алла Елшісі (с.а.с.) мешітте сахабалары-
на әрі намаздарын оқытты, әрі исламның 
қағидаларын оларға түсіндіре отырып 
таблиғ жасады. Яғни Алла Елшісі (с.а.с.) 
сахабаларының мұғалімі болды. Саха-
балар мешіттің ішінде ілім мәжілістерін 
жасап, Алла Елшісінің (с.а.с) тәлімі мен 
тәрбиесін бойларына сіңірген. Сондай-ақ 
қамқоршылары жоқ, кедей сахабалардың 
тұратын, Пайғамбар мешітінің жанын-
дағы «суффа» деп аталатын оқу орнының 
салынуы мешіттің білім беру тұрғысынан 
өте жоғары деңгейге көтерілгендігінің 
көрсеткіші. Пайғамбарымыздың (с.а.с.) 
заманынан бері мешіттердің медресе 
секілді білім беру жұмыстарымен ай-
налысуы, сол «суффа» медресесіндегі 
үрдістің жалғасы екендігі сөзсіз (Ahmet, 
2016: 202).

Мешіт имамының бойында та-
былуы тиіс маңызды сипаттардың бірі – 
білімділік. Білім мен таным қабілеті дінді 
жеткізудің негізгі шарттарынан санала-
ды. Діни білім, Алла Тағаланың кітабы 
мен Пайғамбарымыздың (с.а.с.) сүннеті-

не сүйенеді. Сондықтан, ең әуелі Алла-
ның сөзі – қасиетті Құранды жетік білуі 
тиіс. Құранның сөзімен қоса, мәні мен 
мағынасын да дұрыс ұғуға тырысуы, бұл 
тұрғыда мағынасы мен тәпсірлері тура-
лы еңбектерді қарауы қажет. Бұдан бөлек 
сүйікті Мұхаммед Пайғамбарымыздың 
(с.а.с.) өмірі, хадис-шәріптері, ислам ақи-
дасы мен ислам ғылымхалы (фиқһ), араб 
тілі әрі жалпылама ислам тарихынан 
хабардар болуы қажет (Тағанұлы, 2023: 
160).

Мешіт имамы дін негіздерімен қатар 
өз ғасырындағы ғылыми жаңалықтар-
дан хабарсыз қалмауы қажет. Ғылым қа-
рыштап дамыған қазіргі таңда, адамдар 
айтылған кез-келген жайтты ақыл-ой 
елегінен өткізіп, қисынмен құпталуына 
көбірек мән береді. Сондықтан дін наси-
хатшылары танымдық деңгейде болса да, 
қазіргі заманғы ғылым мен техника сала-
сындағы жаңалықтардан хабардар болуы 
қажет. Сонымен қатар кез-келген қоғам 
үшін қажетті саналатын философия, пси-
хология, әлеуметтану, саясаттану, секілді 
ғылымдардың негіздерін игеріп, өзі бірге 
өмір сүріп отырған халықтың мәдениеті 
мен дәстүрін, өткені мен кеткенін, бүгіні 
мен болашағын, даму үрдістерін бағамдап 
отыруы шарт.  Жұртты исламға шақыру 
мәселесінде қазіргі дамыған технология 
мүмкіндіктерін де тиімді пайдалана біл-
ген жөн. Бүгінгі күні спутник жүйесі, 
телекоммуникатция, теледидар, телефон, 
әлеуметтік желі, факс пен электронды 
почта секілді жүйелер арқылы бір хабар 
қысқа уақытта әлемнің түкпір-түкпіріне 
тарауда. Кітап, журнал, мерзімді БАҚ ба-
сылымдары да дінді насихаттауда айтар-
лықтай мәнге ие. Қазіргі мешіт имамдары 
осы дамыған технология мүмкіндіктерін 
тиімді пайдалана білуі тиіс. Барлық та-
лаптарын сақтай отырып жасалған дін 
қызметкерінің жұмысы, міндетті түрде 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
85

нәтижелі болмақ. Осылайша мешіт има-
мы өзі қызмет ететін мешітін жамағаттың 
білім алатын білім ордасына айналдыра 
білуі тиіс (Тағанұлы, 2023: 164-165).

Мешіт имамының қоғамдық тәрби-
еге қосатын үлесі

Қоғамдық тәрбиемен айналысу 
мешіт имамына ең лайықты міндет. Өй-
ткені қоғамдық тәрбие сол қоғамдағы 
өмір сүріп жатқан барлық адамдар үшін 
тура жолға түсудің және бақыт пен бе-
рекенің негізгі факторларының бірі. Ал 
мешіт имамы осы мақсатқа пайдасын 
тигізуі үшін мешітті қоғамдық қызмет-
тердің яғни қайырымдылық шаралары-
ның, пақырлар мен міскіндерге жәрдем 
берілетін, ғибадаттардың өтелетін және 
білім берілетін, халықтың руханиятын 
оятып, имандылықты насихаттайтын 
кеңсеге айналдыра алуы керек. 

Ислам мәдениетінің қалыптасуын-
дағы ең маңызды фактордың мешіттер 
екені еш күмәнсіз. Мұхаммед пайғамба-
рымыздың (с.а.с.) 622 жылы Мәдинаға 
һижрет жасауымен басталған кезеңнің ең 
көп назар аудартар тұсы, қалаға бармастан 
Құбада, одан кейін Мәдинада алғашқы 
істеген ісінің мешіт тұрғызуы болды. 
Әсіресе Мәсжиду ән-Нәбәуи деп атала-
тын Мәдинадағы мешіттің айналдырған 
он жылдың ішінде тарихи оқиғаларға куә 
болғандығын көреміз. Пайғамбар мешіті 
Алла Елшісінің (с.а.с.) басшылығымен 
текқана діни мақсатта пайдаланылатын 
бір ғимарат емес, әлеуметтік, мәдени 
іс-шаралар мен сот істерінің қарала-
тын, сондай-ақ халықтың бүкіл мәселе-
лерінің талқыланатын, қажеттіліктерінің 
өтелетін орталығына айналғандығын 
көреміз. Күнімізде «дін қызметкері» деп 
аталатын мешіт имамдары сол заманнан 
бері әр кезеңде көптеген жауапты қызмет-
терді атқарып отырған (Mefail, 2014: 41). 
Мешіт имамдарының қоғамдық тәрбие-

ге қосқан үлесінің ең жарқын мысалын 
Осман империясындағы елді мекендер 
мен қалалардың қалыптасу барысынан 
көруге болады. «Осман империясы ке-
зеңінде мешіттер ауылдар мен кенттердің 
орталығына салынатын. Бір жерде бір 
ауыл немесе қалашық салынатын болса, 
әуелі ол жерге мешіт салынып, айнала-
сына үйлер мен ғимараттар қатар тізіліп 
салына бастайтын. Көп жағдайда мешіт-
тер ең биік жерге салынып, оның айна-
ласына медреселер мен білім ошақтары, 
емханалар, ұстаханалар, монша, базар 
секілді құрылыс нысандары салына-
тын. Оның айналасына жоспарлы түрде 
адамдардың тұрғылықты үйлері салына 
бастайды. Мешітке құрмет ретінде ол 
ғимараттар мен үйлердің биіктігі мешіт-
тің биіктігінен асырылмайтын (Nurullah, 
2020: 7). Мешіттер негізге алына оты-
рып салынған бұл елді-мекендер мен 
қалашықтардағы ең ненізгі адам мешіт 
имамы саналатын. Ол сол аймақтарға 
жауапты қазының өкілі саналатын. 
Имамдар өзіне қарасты елді-мекендегі 
барлық адамдарды танып, олардың әле-
уметтік жағдайларынан толықтай хабар-
дар болулары тиіс. Байлар мен кедейлер, 
үйленгендер мен бойдақтар, сырттан 
келіп кететін жолаушылар мен қонақтар 
барлығының мәліметі имамның хабар-
дар болуы тиіс міндеті болды. Халықты 
сауаттандырып, мешіт пен халық жи-
налатын орындарды үгіт-насихат жасау 
және балаларды оқыту олардың жұмысы 
болды. Сонымен қатар елді-мекендердегі 
жаңарту жұмыстары жасалатын нысан-
дар имамдардың бастамасымен жүзеге 
асатын. Мешіт, медресе, ауыз су құдықта-
рының жөндеуден өтулері, ауылға кіретін 
арық сулары, көшелердің тазалығы сын-
ды жұмыстардың барлығы имамның 
жауапкершілігінде болатын. Сондай-ақ, 
елді-мекендердегі өтетін жиналыстар-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
86

дың барлығында мешіт имамның қаты-
суымен жүзеге асатын» (Nurullah, 2020: 
9-10). Тарихи деректер ислам әлемінің 
қай түкпірінде болсын, мешіт имамдары 
халықтың ең сенімді, жанашыр жақыны-
на айналып, ауыз толтырып айтарлықтай 
қызметтер етіп келгендігімен толы. Жеке 
адамдардың өмірі, отбасылық мәселелер, 
елдің ынтымағы мен бірлігінде, Пайғам-
бар мирасы болған имамдық қызметті 
арқалаған тұлғалардың еңбегі ұшан теңіз. 

Тәуелсіздіктен кейінгі жылдары Қа-
зақстандық мұсылман жамағатының бір-
лігін сақтау, рухани иммунитетті күшей-
тіп, халықтың діни сауатын арттыруда 
ең үлкен жауапкершілік Қазақстан мұ-
сылмандары діни басқармасына түскені, 
ҚМДБ құрамындағы мешіттердегі үгіт 
жұмыстары арқылы белгілі бір деңгей-
де халықтың сенімін дұрыстауға зор ең-
бек сіңіргені белгілі. Azattyq Ruhy ақпа-
раттық сайтында Бас мүфти Наурызбай 
қажы Тағанұлы ҚМДБ-ға филиал болып 
тіркелген 2752 мешіт бар екенін айтты 
(Темірхан, 2024). Сол мешіттердегі қы-
змет қылып жатқан имамдар мен ұстаз-
дар ҚМДБ-ның жыл сайынғы жоспары 
бойынша қоғамдық тәрбиеге қатысты 
көптеген игі шараларды атқаруда. Атап 
айтсақ: «Дін мен дәстүр», «Ізгі қоғам», 
«Ихсан және насихат», «Діни оқу ағарту» 
және «Жат діни ағымдардан сақтандыру» 
бағытында халықпенен етене араласып, 
қыруар жұмыстарды жасап келеді.

Ислам қоғамының бір болуы, өзара 
ынтымақтастықта болу және қуатты бо-
луы үшін әртүрлі факторлардың әсері бо-
латыны сөзсіз. Бәлкім сол факторлардың 
ішіндегі ең маңыздысы бір қоғамда өмір 
сүріп жатқан адамдардың ұлттарына, әле-
уметтік статустарына және өмір сүру дағ-
дыларына қарай бөлінбеулері. Алла таға-
ла осы бір ақиқатты былай баяндайды: 
«Уа, адамдар! Шүбәсіз, сендерді бір ер 

мен бір әйелден жараттық. Сондай-ақ 
сендерді бір-біріңмен танысып, табы-
суларың (һәм біріңе-бірің қамқоршы 
дос болып, өзара жәрдемдесіп, тату-тәт-
ті өмір сүрулерің әрі жер бетін көркей-
тулерің) үшін сан алуан ұлыстар мен 
руларға бөлдік. Біле білсеңдер, Алла-
ның алдындағы ең ардақтыларың – 
ең тақуаларың (яғни, Аллаға тағзым 
етуде, иман келтіруде әрі мойынсұнуда 
ең алда болғандарың)! Шүбәсіз, Алла 
– Алим (барлық нәрсені, соның ішін-
де, сендердің жай-күйлеріңді һәм не 
істеп, не қойып жүргендеріңді толық 
білуші), Хабир (бәрінен толық хабар-
дар болушы)» (Әкімханов, 2015: 49-13).

Осылайша бұл қоғам бір бүтін дене 
іспеттес болмақ. Ол дененің бір ағзасы 
сырқаттанса, басқа ағзаларының да ұй-
қысы қашып, басы ауырып, онымен бір-
ге болмақ. Имам Муслим өзінің сахих 
жинағында Нуғман ибн Бәширден риуят 
қылып, Алла елшісінің былай деп айтқа-
нын жеткізеді: «Мұсылмандар бір-біріне 
бауырмалдықта, мейірімділікте, қа-
рым-қатынаста бір бүтін дене іспет-
тес. Егер оның бір ағзасы ауырса, қалға-
ны ұйқысыз және ыстығы көтерілуінде 
онымен бірге болады», – деген (Муслим, 
1955: 2586).  Демек мешіт имамының 
бүкіл амалдары осы мақсатқа негізделуі 
тиіс. Нәтижесінде ислам қоғамы басқа 
дін өкілдерінің қоғамымен байланыс ба-
рысында үнемі қуатты және берік болып 
қалмақ. Мешіт имамы ел ішінде болып 
тұратын қиыншылықтар мен бүліктер 
орын алатын өтпелі кезеңдерде адамдар-
дың сөзіне құлақ асатын, келіп жөн сұрай-
тын, бейбітшілік пен тұрақтылықтың 
жаршысына айналары ақиқат.

Ақпараттық кеңістіктегі имамның орны
Мешіт имамы көптеген ақиқаттар мен 

хабарларды мұсылман жұртшылығына 
жеткізе алады. Оның бұл ақпараттары өте 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
87

сенімді хабар болмақ. Өйткені ол ақпарат-
тар мешіт имамы тарапынан жарияланып 
отыр. Мешіт имамынан да сенімді, әрі 
өтімді болатын басқа бір ақпарат құралы 
жоқ деуге болады. Осман халифатының за-
манында орталықтан келген ресми қарар-
лар мен жолдаулар мешіт имамы арқылы 
халыққа хабарланатын (Mefail, 2014: 48). 
Себебі мұсылмандар күніне мешітке ең 
кемі бес мәрте барады. Өздері ұйып на-
маз оқитын, сөзіне құлақ асатын, сабақта-
рына қатынасып, әр түрлі әлеуметтік 
іс-шараларына бірге ортақтасып жүретін 
имамдарынан ақпараттарды жеңіл түрде 
қабылдайтын мүмкіндіктері бар. Осылай-
ша имам мен жамағаттың арасында, басқа 
қоғамда табылмайтын ерекше берік бай-
ланыстың орнайтыны сөзсіз.

2000-жылғы мәліметтерге қарағанда 
АҚШ-тағы жеке басқа қатысты қиын-
дығы бар адамдардың 39% -ы дін адамда-
рының жәрдеміне жүгінгендігі тіркелген. 
Бұл көрсеткіш психиатрлар, психологтар, 
дәрігерлер, отбасы мамандары және әлеу-
меттік білім беру мамандарынан алынған 
жәрдемнің барлығының жиынтығынан 
асып түскен. Тағы бір зерттеулерде хри-
стиан дін адамдарының уақытының 
10% -дан астамы діни үгіт-насихат пен 
кеңес беруге жұмсалатындығы тіркелген 
(Köylü, 2017: 78). Бұл көрсеткіштер Ба-
тыс әлемінде діни мамандардың кеңесіне 
жүгіну кең етек алғандығын білдіреді. 
Бұл үрдісті мұсылман қоғамынан да көре 
аламыз. Адамдардың бастарына келген 
түйткілді мәселелерді мешіт имамдары-
ның кеңесіне жүгіну арқылы шешуге ты-
рысатынын айтуға болады.

Қандай да бір оқиға орын алып, мұ-
сылман жұртшылығы хабардар болуы 

қажеттілігі туындағанда, жамағат мешіт-
ке жиналады. Мешіт имамы оларға 
мәселенің мән-жайын баяндап, олар 
үшін шариғат талаптарына сай дұрыс 
бағыт-бағдар бере алады. Осы тұрғыдан 
мешіт имамының ақпараттық кеңістікте-
гі орны мен салмағын айқын көре ала-
мыз. Имамның бұл қызметінің қоғамның 
тұрақтылығы мен бейбітшілігіне, түйт-
кілді мәселелердің уақытында шешіліп 
отыруына айтарлықтай салмағы мен 
орны бар екендігі айқындалады.

Қорытынды
Қорытындылай келе айтарымыз мешіт 

имамының қоғамдағы алатын орны ора-
сан зор. Ол өзінің қызметін исламның 
негізгі шарттары мен қағидаларына сай 
жүргізетін болса, оның қоғамның жақсы 
жаққа қарай өзгеруіне, дамып жетілуіне 
тигізер үлесі ұшан-теңіз болмақ. Оның 
негізгі қызметі тек қана мешітте атқа-
рылатын діни рәсімдер мен жоралғылар 
деп айтуға келмейді. Бұл міндеттері оның 
атқаратын қызметінің бір тармағы ғана. 
Ал оның қоғам үшін тигізер пайдалары 
мен қызметтері әртүрлі болмақ. Имам 
мұсылман қоғамы үшін шуақ шашатын 
шырақ, қоғамның дамуы мен алға қа-
рай жылжуы үшін жол нұсқайтын дана, 
бойынан ғылым мен білім тарайтын, 
тыныштық пен берекенің, бейбітшілік-
тің мәйегі болып табылады. Осы зерт-
теуімізде имамның сол қырларына кеңі-
нен тоқталып, ертеде әлемді басқарған 
мұсылман жұртының өркениеті мен мә-
дениетіне қауышуы үшін имамның ор-
нының қаншалықты маңызды екендігін 
көрсетуге тырыстық.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
88

Әдебиеттер

1. Ahmet, A. (2016/1). Tarihi süreç içinde cami ve fonksiyonlari üzerine bir deneme // Hitit 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi. – C. 15. –  Sayı 29. – S. 179-211.

2. Ahmet, H. K. (2008). «Türk toplumunda imam imajı: İstanbul örneği» Yüksek lisans 
tezi. – İstanbul.

3. Habip M. (2018). «İmamın gözünden imamlık mesleğinin toplumsal statüsü»  Yüksek 
lisans tezi.  Mersin Haziran.

4. Hayreddin, K. Sadrettin, G, Mustafa, Ç. İbrahim, K. D. (2006). Kur’an Yolu Meal ve 
Tefsiri. – Ankara: DİB Yay., – C.1. – S. 646.

5. Köylü M. (2017). Ruh sağliği ve din: Bati toplumu açisindan bir değerlendirme. – 
İstanbul: Dem Yayınları. – S. 78.

6. Mefail, H. (2014). Osmanlı Mahalle İmamlarının Performanslarına Dair // Tesam 
Akademi Dergisi. 41 б. 

7. Nurullah, A. (2020). Dini danişman ve manevi rehber olarak imamlarin mahalle yaşamina 
sağlayabileceği katki üzerine // Adiyaman üniversitesi sosyal bilimler enstitüsü dergisi.Sayı 35. 
– Ağustos.  

8. Sabri, М. K. (2000). «İmam», DİA. – İstanbul: T.D.V. Yay. – C.22.
9. Әкімханов, А.Б., Анарбаев Н.С. (2015). Құран кәрім түсіндірмелі аударма – Алма-

ты: «Көкжиек» баспасы.  – 624 б.
10. Жамашев А., Құрманалиева А.Д., Наурзалиев И. (2022). «Нажмуддин ән-Нәсәфи 

және оның имамдық мәселесіндегі концепциясы» Хабаршы. Дінтану сериясы. №1 (29) 
Әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық университеті. – Алматы. – беті 15-20 бб.

11. Жамашев, А. Қалибек, Б. (2024). «Заманауи имамдардың қоғамдағы орны» 
«Жарқын болашақ» Республикалық ғылыми-әдістемелік журнал. – Ақпан №2(2). – 15-20 б.

12. Наурзалиев. И.Н. (2022). «Қазақстандағы имам имиджі» Магистрлік диссертация. 
– Алматы.

13. Тағанұлы, Н. (2023). Ислам дағуатының негіздері мен әдістері. – Алматы: 
«Нұр-Мүбарак» баспасы.

14. Темірхан А. (2024). https://azattyq-ruhy.kz/news/67247-kazakstanda-kansha-meshit-
bar/amp

 إمام المسجد مقوماته العلمية والخلقية لدكتور سعود بن محمد البشر، الناشر: الكتاب منشور على موقع  .15
وزارة الأوقاف السعودية، المكتبة الشاملة

 الشاطبي، الموفقات ٣٨٣/٢ الناشر: دار ابن عفان الطبعة: الأولى، ٧١٤١ هـ - ٧٩٩١ م  .16
الصحاح للجوهري الناشر: دار العلم للملايين - بيروت الطبعة: الرابعة ٧٠٤١ هـ - ٧٨٩١ م  ٥٦٨١/٥	.17
 )3991 م.( )٤١٤١هجري( عبد العزيز بن محمد العبلاني	.18
 صحيح مسلم. الناشر: مطبعة عيسى البابي الحلبي وشركاه، القاهرة. عام النشر: ٤٧٣١ هـ - ٥٥٩١ م.	.19

)٦٦-)٦٨٥٢ 
   نور الدين الخادمي، علم المقاصد الشرعية ص ٦٦١، مكتبة العبيكان، ١٢٤١ه/١٠٠٢م	.20

                              
References

1. Ahmet, A. (2016/1). An Essay on the Mosque and Its Functions Throughout History. Hitit 
University Faculty of Theology Journal, Vol. 15, No. 29, pp. 179–211.

2. Ahmet, H. K. (2008). The Image of the Imam in Turkish Society: The Case of Istanbul. 
Master’s Thesis, Istanbul.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
89

3. Habip, M. (2018). The Social Status of the Profession of Imam from the Perspective of 
Imams. Master’s Thesis, Mersin, June.

4. Hayreddin, K., Sadrettin, G., Mustafa, Ç., & Ibrahim, K. D. (2006). The Path of the 
Qur’an: Translation and Commentary. Diyanet Publishing, Ankara. Vol. 1, p. 646.

5. Köylü, M. (2017). Mental Health and Religion: An Evaluation from the Perspective of 
Western Societies. Dem Publishing, Istanbul, p. 78.

6. Mefail, H. (2014). On the Performance of Ottoman Neighborhood Imams. Tesam 
Academic Journal, p. 41.

7. Nurullah, A. (2020). On the Contribution of Imams to Neighborhood Life as Religious 
Counselors and Spiritual Guides. Adiyaman University Journal of Social Sciences Institute, No. 
35, August.

8. Sabri, M. K. (2000). “Imam”, in Diyanet Islamic Encyclopedia (DİA), Vol. 22. Turkish 
Religious Foundation Publishing, Istanbul.

9. Akimkhanov, A.B., & Anarbayev, N.S. (2015). The Holy Qur’an with Explanatory 
Translation. Kokzhiek Publishing, Almaty. 624 pages.

10. Zhamashev, A., Kurmanalieva, A.D., & Naurzaliev, I. (2022). Najmuddin al-Nasafi 
and His Concept on Imamate. Bulletin. Religious Studies Series, No. 1 (29), Al-Farabi Kazakh 
National University, Almaty, pp. 15–20.

11. Zhamashev, A., & Kalibek, B. (2024). The Role of Modern Imams in Society. “Bright 
Future” National Scientific-Methodological Journal, February, No. 2(2), pp. 15–20.

12. Naurzaliev, I.N. (2022). The Image of the Imam in Kazakhstan. Master’s Thesis, Almaty.
13. Taganuly, N. (2023). Foundations and Methods of Islamic Da’wah. Nur-Mubarak 

Publishing, Almaty.
14. Temirkhan, A. (2024). How Many Mosques Are There in Kazakhstan? Retrieved from: 

https://azattyq-ruhy.kz/news/67247-kazakstanda-kansha-meshit-bar/amp
15. Saud bin Muhammad al-Bishr. The Scientific and Moral Qualities of the Mosque Imam. 

Published on the website of the Saudi Ministry of Endowments, Al-Maktaba al-Shamila.
16. Al-Shatibi. Al-Muwafaqat, Vol. 2, p. 383. Publisher: Dar Ibn Affan, 1st Edition, 1417 

AH / 1997 CE.
17. Al-Jawhari. Al-Sihah. Publisher: Dar al-Ilm lil-Malayin – Beirut, 4th Edition, 1407 AH 

/ 1987 CE, Vol. 5, p. 1865.
18. Abdul Aziz bin Muhammad al-‘Abilani. (1414 AH / 1993 CE).
19. Sahih Muslim. Publisher: Isa al-Babi al-Halabi Press and Co., Cairo, Published in 1374 

AH / 1955 CE, No. 2586 (66).
20. Nour al-Din al-Khadimi. The Science of Maqasid al-Shariah, p. 166. Obekan Library, 

1421 AH / 2001 CE.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
90

ҒТАМР/ SRSTI/ ГРНТИ 21.15.47

https://orcid.org/0000-0002-1154-4551
e-mail: uraz.baimuratov@gmail.com

ИСЛАМИ ГАРМОНИЯ НЕГІЗІНДЕ ЭТНОСТЫ САҚТАП 
КЕШЕНДІ ДАМЫТУДЫҢ ҒЫЛЫМИ ЗАҢЫН АШУ

Ораз Баймұратов
Экономика ғылымдарының докторы, профессор, 

Қазақстан Республикасы Ұлттық ғылым академиясының академигі,
Алматы қ., Қазақстан

اكتشاف قانون علمي شامل للحفاظ على الهوية العرقية وتنميتها بناءًً على 
التناغم الإسلامي

 
الأستاذ الكُدُّتور: أوراز بايموراتوف

أكاديميٌٌّ في مجمع العلوم الوطني لجمهوريَّةَ كازاخستان،
ِ والتَّمَويل مدير معهد الاقتصاد الاجتماعيِّ�

DISCOVERING A COMPREHENSIVE SCIENTIFIC LAW 
FOR PRESERVING ETHNIC IDENTITY AND ACHIEVING 

DEVELOPMENT BASED ON ISLAMIC HARMONY

Uraz Baimuratov
Doctor of Economic Sciences, Professor,

Academician of the National Academy of Sciences of the Republic of Kazakhstan,
Almaty, Kazakhstan

ОТКРЫТИЕ КОМПЛЕКСНОГО НАУЧНОГО ЗАКОНА 
СОХРАНЕНИЯ ЭТНИЧЕСКОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ И 
РАЗВИТИЯ НА ОСНОВЕ ИСЛАМСКОЙ ГАРМОНИИ

Ураз Баймуратов
Доктор экономических наук, профессор,

Академик Национальной академии наук Республики Казахстан,
г. Алматы, Казахстан



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
91

Аңдатпа: Мақалада автордың ғылыми жаңалығы атап өтілген. Сонымен бірге дүниедегі 
«үйлесім мен дисгармонияның» екі жақтылығы, бір мезгілдегі рухани және материалдық 
категориясы қарастырылады. Рухани дүниетанымға ерекше көңіл бөлінеді. Адам өмірінің 
мақсаты – Жаратушымыз белгілеген өмірді тану және  сынақтарынан сәтті өту. Бұл адамға 
мәңгілік өмір мәніне үміттенуге мүмкіндік береді.
Гармония ұғымының гуманитарлық ғылымдар үшін үлкен әдістемелік мәні бар. Жеке 
адам мен қоғам өмірінің екі формасына салыстырмалы талдау берілген. Гармонияны 
сақтаудың рөлі, оның заңдары, соның ішінде осы жаңадан ашылған заң туралы айтылады. 
Үйлесімділік – қоғамның әртүрлі саласындағы шынайы руханилық пен адамгершілікке 
негізделген іргелі байланыс, бірлік.
Гармония моделі – (D+D3) формуласы бойынша негізгі саланың қоғамның басқа үш сала-
сымен (демография, демократия және демо-экономика) жүйелі үйлесімі. Осы салалардың 
біреуінің болмауы немесе артта қалуы дисгармония мен руханилықтың жоқтығын біл-
діреді. Үйлесімділікте жеке адамның ақылға қонымды материалдық және материалдық 
емес қажеттіліктері мен тілектерінен шынайы рухани қажеттіліктердің басым болуының 
экономикалық заңы бар.
Түйін сөздер: рухани, материалдық, даму, этникалық топ, гармония, дисгармония, үлгі, 
құқық, дүниетаным, демоэтика, демография, демократия және экономика.
 
ِ للمؤلِّ�ِف. في الوقت نفسه، يتمُُّ استخدام فئة ثنائيَّةَ العالم   الملخََّص: المقال يسلِّ�ِط الضََّوء على الاكتشاف العلميِّ�

»الانسجام و التَّنَافر«، والَّتَي هي روحيَّةَ و ماديَّةَ في نفس الوقت. يتمُُّ التَّرَكيز على نظرة روحانيَّةَ للعالم.
ده خالقنا ويتمثَّلَ في اجتياز اختبارات الاعتراف بنجاح  إنََّ الغرض من حياة الإنسان في حياتنا الأرضيَّةَ يحدِّ�ِ

في الحياة الأرضيَّةَ. هذا يسمح للشََّخص أن يتأمََّل في الحياة الأبديَّةَ.
الانسجام له أهميَّةَ منهجيَّةَ كبيرة في العلوم الانسانيَّةَ. يتمُُّ تقديم تحليل مقارن لشكلين من أشكال حياة الأفراد 

والمجتمعات. دور إنقاذ الانسجام، قوانينه، بما في ذلك هذا القانون المكتشف حديثًاً.
ِ، والأبعاد، والتَّوَافق، والوحدة بين مختلف مجالات المجتمع، دون أن تفشل  الانسجام يعني الاتِّ�ِصال الأساسيِّ�
ثلاثة  مع  الرََّئيس  المجال  باعتباره  منهجيٌٌّ  مزيج  الانسجام هو  نموذج  الحقيقيَّةَ.  والأخلاق  الرُُّوحانية  أساس  على 
أو  غياب  إنََّ  )د+د3(.  لصيغة  وفقًاً  (ّيّ  يموإيكونوم والدِّ�ِ يمقراطيَّةَ،  والدِّ�ِ )الّدّيموغرافيا  المجتمع  من  أخرى  مجالات 
 . تأخُُّر أحد هذه المجالات يعني عدم الانسجام، والافتقار إلى الرُُّوحانية والفجور، وهي أمور ضارََّة بشكل خاصٍّ�ٍ
في الانسجام هناك قانون اقتصادي للارتقاء المهيمن للاحتياجات الرُُّوحيَّةَ الحقيقيَّةَ على الاحتياجات الماديَّةَ وغير 

الماديَّةَ المعقولة ورغبات الأفراد.
التنافر،  الخلاصي،  الانسجام  العرقية،  الجماعات  التنمية،  الحفظ،  المادية،  الروحية،  المفتاحيَّةَ:  الكلمات 

النموذج، القانون، النظرة العالمية، الديمو-إتيك، االديموغرافيا، الديموقراطية، الديموإيكونومي.

Annotation: The article highlights the author’s scientific discovery. At the same time, the 
category of duality of the world “harmony and disharmony”, spiritual and material at the same 
time, is introduced. Particular attention is paid to the spiritual worldview. The purpose of human 
life in our earthly life is determined by our Creator and is to successfully pass the tests for 
recognition in earthly life. This allows a person to hope for a happy eternal life.
The concept of Harmony has great methodological significance for the human sciences. A 
comparative analysis of two forms of life of the individual and society is presented. The role of 
saving Harmony, its laws, including this newly discovered law, are mentioned. Harmony means 
a fundamental connection, unity between various spheres of society, certainly based on true 
spirituality and morality.
The Harmony Model is a systematic combination of the main sphere with three other spheres of 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
92

society (demography, democracy and demo-economics) according to the formula (D+D3). The 
absence or lag of one of these spheres means disharmony and lack of spirituality. In harmony 
there is an economic law of the dominant elevation of true spiritual needs over the reasonable 
material and non-material needs and desires of the individual.
Keywords: spiritual, material, preservation, development, ethnic groups, saving Harmony, 
disharmony, model, law, worldview, demoethics, demography, democracy and demoeconomics.
 
Аннотация: В статье освещено научное открытие автора. При этом вводится категория 
дуальности мира «гармония и дисгармония», духовная и материальная одновременно. 
Особое внимание уделяется духовному мировоззрению. Цель жизни человека в нашей 
земной жизни определена нашим Создателем и состоит в том, чтобы успешно пройти 
испытания на признание в земной жизни. Это позволяет человеку надеяться на счастливую 
вечную жизнь.
Понятие Гармонии имеет большое методологическое значение для наук о человеке. 
Представлен сравнительный анализ двух форм жизни личности и общества. Упоминается 
роль спасительной Гармонии, ее законы, в том числе и этот вновь открытый закон. 
Гармония означает фундаментальную связь, единство между различными сферами 
общества, непременно основанные на истинной духовности и нравственности. 
Модель Гармонии представляет собой систематическое сочетание основной сферы с 
тремя другими сферами общества (демографией, демократией и демоэкономикой) по 
формуле (Д+Д3).  Отсутствие или отставание одной из этих сфер означает дисгармонию, 
бездуховность. В гармонии существует экономический закон доминантного возвышения 
истинных духовных потребностей над разумными материальными и нематериальными 
потребностями и желаниями личности.
Ключевые слова: духовное, материальное, развитие, этносы, спасительная гармония, 
дисгармония, модель, право, мировоззрение, демоэтика, демография, демократия и 
демоэкономика.

هذا المقال هو استمرار لأبحاث سابقة للمؤلف 
شكل  في  منطقية  نتيجة  إلى  الوصول  أجل  من 
اكتشاف قانون جديد للحافظ على الجماعات العرقية 
أساس  على  الانسجام  حفظ  خلال  من  تنميتها  و 
روحي حقيقي. لهذا السبب، يتم استخدام منشوراتنا 
المراجع  قائمة  )انظر  واسع  نطاق  على  السابقة 
  .0102 ،Baimuratov .4102 ،Baimuratov(
 ،Baimuratov  .1102  ،Nizhegorodtsev
 ،Baimuratov  .0002 ،Baimuratov .4102

).5102
تم اكتشاف القانون الجديد لأول مرة في العلم 
عند دراسة الوصايا الإلهية. لقد أدرك العلم منذ زمن 
هذا  يفتح  الواحد.  الخالق  خلقه  قد  الكون  أن  طويل 
الاستنتاج طريقاًً واسعاًً للعلماء لاكتساب فهم أعمق 
للعالم والمجتمع المحيطين، لتطوير جميع مجالات 

الحياة البشرية. الأهم بالنسبة للإنسانيات هو معرفة 
البشرية،  الحياة  الغرض من  البداية وهي أن  نقطة 
أتوا  للحياة  الناس وبأي معنى  أجلها خلق  التي من 
إلى هذا العالم، حدده الخالق في كتاب القرآن الكريم. 
تعطى الحياة الأرضية لاختبار كل شخص. والعلم 

يجب أن يسترشد بهذا الموقف.
فئة  استخدام  هو  للبداية  المنهجي  المغزى  إن 
في  الثنائيات  من  العديد  هناك  العالم.  ازدواجية 
المجتمع. انهم في كل مكان. أحدها هو ما يفهم من 
وجود  أنه  على  هذا  يومنا  حتى  القديمة  العصور 

مادي و روحي.
أهمية  له  وجودها  عدم  أو  الشخص  روحانية 
ينقسم  لذلك  دين.  بالطبع،  الروحانية،  أساسية. 
الناس في المجتمع إلى مؤمنين أو غير مؤمنين أو 
خدمة  الواحد،  بالله  الإيمان  مترددين.  أو  متشككين 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
93

عالم  يشكلون  الذين  المؤمنين  حياة  معنى  تشكل  له 
فوق  كبير  بشكل  الروحاني  يرتفع  الانسجام، حيث 
المادة. هذا هو قانون حياتهم. للأسف، لم ينتبه العديد 
من علماء العلم، الذين كانوا ماديين، إلى هذا الأم، و 

اكتفوا بالمزايا المادية للناس.
الجانب  أحادية  الاعتبار  في  أخذنا  بحثنا،  في 
للنهج المادي تجاه المجتمع، مكملاًً بدراسة روحانية 
إنه  العالم.  ازدواجية  من  ننطلق  وهكذا  الناس. 
العالم  ازدواجية  الوقت،  نفس  في  مادي  و  روحى 
هي »الانسجام – التنافر«. إذا اختار الإنسان الكمال 
بالله  الاعتراف  أي.  الحياة،  في  له  الروحي كهدف 
عال  يدخل  فإنه  لوصاياه،  ا�  طبق والحياة  الواحد 
للخيرات  الأولوية  أعطى  وإذا  باختياره،  الانسجام 
المادية، ورفعه فوق الروحانيات، فإنه يجد نفسه في 

عالم التنافر.
في الظروف الحديثة، أصبحت المهمة الملحة 
للعلماء هي دراسة ملامح و مراحلتطور الازدواجية 
الروحانية،  من  توليفاًً  دراستها  تتطلب  المدروسة، 
كأساس  الإسلامية،  العقيدة  الخصوص،  وجه  على 
على  الحديثة.  العلمية  المعرفة  مع  الإنسان  لحياة 
من  الفوقية.  النظام  تحليل  نظرية  المثال،  سبيل 
العلم  و  الدين  اعتبر  لطالما  الإسلام  أن  المعروف 
أختين توأمين )8(. إن موقف الأفراد و المجتمعات 
منهجية  أهمية  له  المادية  و  الروحانية  من  ككل 
و  الرئيسي  الهدف  هو  منهم  أي  تحديد  و  كبيرة، 
الأكثر أهمية، أي هدف حياة الشخص. كلا الطرفين 
فالخيارلا  الوقت،  في نفس  لا يمكن أن يكون هدفاًً 

مفرمنه هنا.
على النحو التالي من المعرفة الروحية، على 
هدف  فإن  الإسلامية،  العقيدة  الخصوص،  وجه 
التطور   – نفسه  هو  البداية  في  لكل شخص  الحياة 

الروحي. في سيرورة الحياة. يتم الحفاظ عليها عند 
التي تشكل أساس  المحققة،  التنشئة،  نتيجة  البعض 
الانسجام؛ بالنسبة للآخرين، على العكس من ذلك، 
يظل غير محقق و »منسي« و يتحول دور تحديد 
إلى ظروف   – المادية  السلع  استهلاك  إلى  الهدف 
الوجود البشري. مثل هذا الاستبداللهدف الحياة عن 
كما  بالضياع،  دعوا  الذين  لأولئك  تحقيقه،  طريق 
يظهر من تاريخ البشرية، يؤدي إلى عواقب و خيمة 
التي  الشعوب  لنتذكر   .)0202  ،Baimuratov(
هذه  للأسف،  الواحد.  بالخالق  الكفر  بسبب  اختفت 

العلمية تجري في عصرنا! 
الحياة   – الصغيرة  القيمة  فإن  لذلك،  نتيجة  و 
إلى  للضياع منها  أكثر  أنها  تبين  القريبة،  القصيرة 
اللانهاية )الحياة الأبدية البعيدة(. هذا هو الثمن الفلكى 
قصيرة  حياة  وراء  سعياًً  بالخالق،  الكفر  و  للجهل 
سعيدة على الأرض، و هو ما يهني بالأساس تراكم 
الثورة المادية و المال وفق مبدأ«هنا و الآن«. في 
نفس الوقت، كما يمكن فهمه من العقيدة الاسلامية، 
الأبدي،  للعذاب  طواعية  نفسه  يجهز  الضائع  فإ 
الثانية.  الحياة  في  الأبدية  السعادة  من  يحرمه  مما 
يشكل مجموع هؤلاءالمضللين و غير المؤمنين، في 

الأساس، عالماًمًن التنافر.
لذالك، من الازدواجيةالأولية »روحية-مادية« 
تتكل ثنائية مشتقة »انسجام-تنافر«. كلمة »انسجام« 
لتمييزها عن تفسيراتها الأخرى، نكتب الكلمة بين 

قوسين.
كامل  بشكل  الحقيقة  على  التعرف  يتم 
تحليل  يلي  فيما  لذلك،  الظواهر.  مع  بالمقارنة 
مقارن لشكلي حياة الأفراد و المجتمعات بشكل عام 

.)0202 ،Baimuratov(



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
94

مقارنة ميزات الازدواجية
»الانسجام و التنافر«

الازدواجية الاجتماعية و الاقتصادية أسئلة المقارنة
التنافر الانسجام
مادي.

يتم تحديد الغرض من الحياة من قبل الشخص نفسه و 
يتكون من الإثراء المادي و المتعة من وسائل الترفيه 

المختلفة.

روحي.

الإنسان  حياة  من  الغرض 
يحدده خالق واحد و يتمثل في 
بنجاح  الدين  اختبارات  اجتياز 

في الحياة الأرضية.

هذا يسمح للإنسان أن يأمل في 
الحياة الأبدية في الجنة.

1- الرؤية 
الكونية

يعني انتهاكاًً للارتباط الأساسي، و الأبعاد، و التوافق، 
و وحدة مختلف مجالات المجتمع، و غياب او عدم 

وجود أساسه الروحي و الأخلاقي.

إنه يعني الاتصال الأساسي، و 
الأبعاد، و المراسلات، و وحدة 
مختلف مجالات المجتمع، دون 
أن تفشل على أساس الروحانية 

و الأخلاق الحقيقيين.

2- تعريفات 
الفئات

الانسجام هو مزيج منهجي من الديمو-إتيك باعتباره المجال الرئيسي مع ثلاثة مجالات 
أخرى من المجتمع )الديموغرافيا، الديمقراطية، الديموإيكونومي( وفقاًً لصيغة )د+د3(

إن غياب أوتأخر أحد هذه المجالات يعنى عدم الانسجام، و الافتقار إلى الروحانية و 
الفجور.

3- نموذج

و  للاحتياجات  المدمر  الارتتفاع  قانون 
على  المادية  غير  و  الماددية  االرغبات 

الاحتياجات الروحية الحقيقية للأفراد.

لللاحتتياجات  المهيممن  السمو  قانون 
الااحتياجات  على  الحقيقية  الروحية 
و  المعقولة  اللمادية  غير  و  المادية 

رغبات الأفراد.

4 -  قوانين 
الازددواجية 
في المجتمع

قانون اللتقييد المتابدل للانسجام و اللتنافر



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
95

يعتبر غياب أو نقصان كبير في دور الدين، 
الشخص،  لحياة  هدفاًً  المادية  الأوبئة  تعتبر 
أيديولوجية الاستهلاك  إلى ظهور  أدى  مما 

اللامتناهي.

الشعار: »المال هو كل شيء«

إن تطوير التعليم و العلوم و اللغة و الثقافة 
كثيرة  نواح  الفن ضروري من  و  الأدب  و 
الملذات  تلقي  و  المادي  الإثراء  لتحقيق 

اللحظية.

هناك مخاطر كبيرة من التدهور الأخلاقي و 
الأخلاقي للفرد و العرق ككل، مما أدى إلى 
ظهور خطر زوال الحضارات و الشعوب، 
تاريخ  في  تكرارا�  و  مرارا�  كان  الذي  و 

البشرية.

الظروف  في  أيضا  يحدث  هذا  للأسف، 
الحديثة.

ما هو مسموح و ممنوع في حياة المجتمع لا 
يتوافق مع إيمان الخالق.

االمرتبطة  الأخلاق  و  الحق  الدين 
تطوير  و  لتكوين  الأاساس  تشكل  به 
الانسجام، و التحسين الروحي هو هدف  
حياة الأفراد، و الشرط الرئيسي للحافظ 

على الحضارات و تنميتها المستدامة.

في نفس الوقت  يشعر الشخص بالسعادة

و شععاره: »اللسعادة ليست بالمال، بل 
بالروحانية«.

مستوى  على  للناس  المادي  الموقف 
الاستهلاك المعتدل. تطور التعليم العلوم 
يتم  الفن،  و  الأدب  و  الثقافة  و  اللغة  و 
و  السائد  الحقيقي  الدين  مع  توليفها 

الأخلاق الرفيعة.

ما هو مباح و ممنوع في حياة المجتمع 
متوافقان تماماًً مع عقيدة الخالق.

5 – ملامح 
مجال الديمو-

إتيك

أزمات عميقة بسبب انخفاض معدل المواليد 
و الشيخوخة و انكماش الجماعات العرقية، 
و خطر زوال  الحضارة، و التي بدأ اتجاهها 
بالفعل يتزايد، و هجرة  جماعية للسكان من 
الصراعات  سياسية،   – عسكرية  مناطق 
العرقية و الطائفية، و الأزمات الاقتصادية، 

و الكوارث.

لا توجد ظواهر أزمة، و التكاثر الموسع 
و  الكافية،  الخصوبة  بسبب  للسكان 
الوفيات  و  الااعتلال  معدلات  انخفاض 
الانقطاع  لايحدث  و  السكان،  بين 
الاصطناعي للولادة، و عمليات الهجرة 
مناخية،   – طبيعية  لأسباب  ممكنة 

مرتبطة بالأسرة

6 – ملامح 
مجال 

الديموغرافيا

لا شك أن الديمقراطية هي القيمة الأساسية 
لكنها تأخذ أحيااناًً شككل  الدول،  للعديد من 
أساس  وجود  عدم  حالة  في  التساهل.ز 
روحي و أخلاقي عالٍٍ، فإن التحرر المفرط 

لطريقة الحياة و حقوق و حريات الناس

تنمية  ظروف  في  السياسية  العمليات 
من  منسجم  مزيج  الحقيقية،  الروحانية 
للمواطنين،  المسؤوليات  و  الحريات 
بين  التوافق  الممنوع،  و  المسموح 

الأعراق و الطوائف، التحديث

7 – ملامح 
مجال 

الديمقراطية



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
96

ينطوي على مخاططر  كبيرة تتعلق بتدهور 
التبغ،  تدخين  الكحول،  )إدمان  الشخصية 
إجهاض،  فسق،  قمار،  المخدرات،  إدمان 
زواج المثليين، فقدان دور الزواج و الأسرة 
الجماعات  بانقراض  مهددة  غيرها(  و 
السياسي  التحديث  حضاراتهم.  و  العرقية 
ليس له أساس روحي و أخلاقي حقيقي، و 
للفساد.  عرضة  الحكومة  و  السلطة  أجهزة 
لقد تجاوزت سياساتالهيمنة والاستيلاء على 
الأراضي الأجنبية و الصراعات العسكرية 
الديمقراطية  نشر  في  الرغبة  و  السياسية 
إلى  أدى  مما  حدودها،  العالم  دول  عبر 
ظهور نظرية و ممارسة الفوضى المحكومة 

المشحونة بالصراعات.

تشكيل دائرة مغلقة متكررة من »العدوان – 
انعكاسسه« مع عولمة الإرهاب،  و مواجهة 
التهديد  تقوية  و  للدول،  السياسية  الأنظمة 

الحقيقي للحرب العالمية الثاثلة.

للمجتمع  القوية  المؤسسات  السياسي، 
الثقافات،  بين  التواصل  تطوير  المدنى. 
توحيد  و  السلام،  و  المتابدل  التفاهم  و 
دول  مختلف  في  التقدمية  القوى  جهود 
العالمية  الحرب  تهديد  لتجنب  العالم 

الثالثة، باستخدام الأسلحة النووية

يتم استبعاد النزاعات العسكرية العدوانية 
و  الروحي  الأساس  انتصار  بسبب 

الأخلاقي العالي للدولة و المجتمع.

بناء الجسور بين الشرق و الغرب و بين 
جميع القارات.

الحوار و التعاون بين الدول.

تهيمن  لي«(  )»هذا  المفرطة  الأنانية 
تطورت  ناحية،  فمن  الأفراد.  سلوك  على 
النشاط  حرية  و  المبادرة  و  المبادرة  روح 
إلى  الميل  و  الاقتصادي«،  »الرجل  لدى 
و  الابتكار  على  التركيز  و  المخاطرة، 
هناك  أخرى،  ناحية  من  العالية.  الأرباح 
عقلانية من جانب واحد في اتخاذ القرارات 

الاقتصادية.

الاقتصادي  النشاط  يسود  نفسه،  الوقت  في 
الدين  مثل  الروحية،  القيم  أهم  على  النشط 
الأخلاقية  التربية  و  التكاثر  و  الأسرة  و 
الروابط  و  الطبيعة،  حماية  و  للشخص، 
شيخوخة  إلى  يؤدي  مما  الاجتماعية، 
الكوارث  الاجتماعي،  الاغتراب  و  السكان 

التكنولوجية.

و  لنا«(  )»هذا  الجماعي  من  مزيج 
الفرداني )»هذا لي«( بداية، والإنسانية 
في سلوك الأفراد تشكل ميزة الاقتصاد 

المنسجم.

يقترن النشاط الاقتصادي النشط بانسجام 
مع القيم الروحية، بما في ذلك أهم القيم 
البشري  التكاثر  و  الأسرة  و  الدين   –
الروابط  و  الطبعية  حماية  و  التنشئة  و 

االاجتماعية.

يتم اتخاذ القرارات الاقتصادية من قبل 
اقتصادية  عقلانية  أساس  على  الفرد 
العوامل  تأثير  مراعاة  مع  محدودة، 
الأيديولوجيا  و  )الدين  الاقتصادية  غير 
الأخلاق  و  الناس  عقلية  و  السياسة  و 
و  ثقافي  في  أي  غيرها(،  و  الثقافة  و 

روحي واسع الشكل.

8 – ملامح 
مجال



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
97

إن إنهاء النشاط الاقتصادي بحياة روحية محدودة 
المصغر  إطارالعالم  في  أساسي  بشكل  للغاية، 
للفرد، محفوف بالوحدة، و هي أزمة نفسية أخلاقية 

عميقة )اكتئاب( للفرد.

تتميز النماذج الاقتصادية الحالية بدرجة عالية من 
عدم الاستقرار و التقلب و عدم المساواة. استخدام 
الموارد  و  البشري  المال  رأس  و  الابتكارات 
و  العوامل  و  الظروف  من  غيرها  و  الطبيعية 
المواتية لتطوير المنافسة و الاحتكار غير الصحية 

في بعض الأحيان.

تحديد الهدف أحادي الجانب – الإثراء المادي، و بناء 
مجتمع استهلاكي، دور المال المتضخم حتى تحوله 
إلى سلعة و معيار للسعادة البشرية، و الاستقطاب 
من  والمناطق  الاجتماعية  للمجموعات  المفرط 
حيث الدخل بدون أساس روحي و أخلاقي، و هو 
أمر محفوف في النهاية بزوال الخماعات العرقية 
الفقر.  و  مستوياتالبطالة  ارتفاع  و  حضاراتهم،  و 
التضخم  و  الدائمة  الاقتصادية  و  المالية  الأزمات 
المضاربة  و  الاجتماعية،  الصراعات  و  المرتفع، 
التهرب  و  الدخل،  اخفاء  و  الموازي،  أعمال  و 
الخدمات  و  السلع  إنتاج  و  الرشوة،  و  الضربي، 
الكوارث  زيادة  و  البيئة  تلوث  و  بالناس،  الضارة 
البيئية، و الرغبة في الحصول على أرباح مفرطة، 
احتكار الشركات متعددة الجنسيات، و الاحتيال و 
الأهرامات المالية، و الفوائد كمرض اجتماعي، و 
الاعتماد العالي على الائتمان، و القروض بفائدة، 
ثابت  براتب  الممتلكات  و  الأراضي  استئجار  و 
بغض النظر عن النتائج الفعلية للأعمال، »فقاعات 
الحقيقي  القطاعين  بين  كبيرة  فجوة  الصابون«، 
التخلف  و خطر  السيادية  الديون  نمو  و  المالي  و 
عن السداد من قبل الحكومات و الشركات. الزيادة 
و  السلع  استهلاك  عن  الزائدة  المعيشة  تكلفة  في 
الخدمات الضارة بصحة الإنسان بالدرجة الأولى. 

البيئة  و  الأمم  جينات  مجموعة  تدمير  خطر  إن 
عن  فقط  ممكن  الأخضر«  »الاقتصاد  الطبيعية، 
طريق الإكراه بسبب التهديدات القصوى للكوارث 
الطبيعية، و هو ما لا يكفي للحفاظ على الحضارة.

اعادة  و  المستقرة،  التنمية  تضمن 
المحلي  للناتج  الموسع  الإنتاج 
الإجمالي بمعدلات كافية، و تكوين 
و تنمية اقتصاد وطني منسجم وفق 
النموذج الاقتصادي الإسلامي، و 
مم  مزيج  ذلك  في  بما  التمويل، 
بدون  قروض  مع  الاستثمارات 
فوائد، و توزيع معتدل و متفاوت 
الحكمي  التحفيز  القومي،  للدخل 
التجارية الصغيرة  لتنمية الأعمال 
نقص  و  الحجم،  المتوسطة  و 
و  التشرد،  و  الفقر  و  البطالة، 
الغذائي، و تطوير الابتكار  الأمن 
العالي بدرجة كافية، و توليد الدخل 
حصرياًً من خلال مدفوعات العمل 
و المدفوعات الاجتماعية باستثناء 
قروض  الرشوة،  موازي،  أعمال 
المضاربة  عمليات  و  بفوائد 
بالعملات الأجنبية، تأخير الأرض 
أو  الفعلي  المحصول  توزيع  مع 
)المشاركة  المنتجات  من  غيره 
الكيانات  بين  المحصول(  في 
تنمية  و  الشركاء،   – الاقتصادية 
التجارية،  الأعمال  في  الرفاهية 
ريادة الأعمال بين القطاعين العام 
و الخاص، و علاقات الشركات، و 
تطوير صناعة الحلال، و استبعاد 
الضارة بصحة  الخدمات  و  السلع 

الإنسان.

ليس  الأخضر  الاقتصاد  إنتطوير 
يضمن  مما  مدفوعاًً،  بل  قسرياًً، 

حماية موثوقة للبيئة.

المادية  الاحتياجات  معقولية  إن 
جميع  استخدام  في  الهدر  تستبعد 
أنواع الموارد، و تزيد من شيطنية 

حياة الناس.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
98

استنتاجات عامة
التنافر يدمر العالم.

في  تحدث  هي  و  التاريخ  في  حدثت  العملية  هذه 
عصرنا.

الانسجام سينقذ العالم، إنه يكتسب القوة.

على  للحفاظ  ا�ث  حدي المكتشف  العلمي  القانون 
الجماعات العرقية و تطورها المعقد من خلال حفظ 

الانسجام على أساس روحي حقيقي يعمل فيه.
• منظم من قبل المؤلف بناءً على نتائج بحثه المنشور مطبوعة )مع الإضافات(.	

تواجه الإنسانية معضلة – في السعي وراء الثروة المادية بأي ثمن )الحروب، و الإرهاب، و الفساد، 
و الأهرامات المالية و المجالات، و المضاربة، و تهريب المخضرات، و ما إلى ذالك(، تواصل المضي 
قدماًً في طريق العقلانية المجردة، و ليس على أساس روحانية و أخلاق صلبة، إذن هناك، في الجوهر، 
إنقاذ الانسجام، الذي بدأ يؤثر على حياة مليارات  سقوط في الهاوية. أو سيتجه العالم نحو التحرك نحو 

البشر على أرضنا.
الدرس واضحح – من الضروري الانتقال إلى طريق التطور الحديث للمجتمع إلى الانسجام في كل 
شيء من الفرد إلى المججتمع على أساس الروحانية و الأخلاق اللحقيقية. من الواضح أنه لا يوجد بديل 

معققول آخر.
تلخيصا لما سبق، أود أن أؤكد: الانسجام يجسد، مثل جوانب الماس و النور و الجمال، و اللطف و 
السلام، و الحب و الصداقة، أسرة سعيدة و أطفال، و الثروة الروحية و الحالة المادية، أي السعادة الأبدية 

للشخص في كلتا الحيتين. أملنا العلمي: »الانسجام سينقذ العالم«

قائمة المراجع

Baimuratov U. (2020). Dual realities of the modern world: movement into the ayss and spear 
Harmony. Student scientific-practical conference «Global instability and digital technologies: 
realities of the 21st century». – Moscow. (In print).

Baimuratov U. (2014-2015). Manifesto of Harmonious Consciousness. Crises, Cataclysms 
and Conflicts: how to Overcome the Destructive Synergy of Three «C» (New redaction) // 
Socrates Almanac, OXFORD. – C. 304-306.

Baimuratov U. (2000). National economic system. – Almaty: Gylym. – 536 p.
Baimuratov U. (2014). On the discovery of the economic law of the dominant elevation 

of spiritual needs (the role of the Islamic doctrine) / Zh-1 KazEU khabarshysy. – Bulletin of 
KazEU. –No.2(98). – P. 11-23 (1.0 pp.)

Baimuratov, U. (2010). Harmony of Society and Economy: the world paradigm. – Almaty: 
Economics, – 360 p.

Baimuratov, U. (2014). Harmony of Economy and Society The Paradigm of “D3+D”, Laws 
and Problems. – USA: Published by Xlibris, – P. 350.

Baimuratov, U. (2014). The discovery of the laws of social harmony is the result of the 
synthesis of spiritual and scientific knowledge // Reports of NAS RK. – No. 1.  – P. 123-128.

Koran and modern science/ Science, religion and human rights. – Almaty, 2007. – 240 p.
Materials of the International Round Table «Social and Economic Harmony: Paradigm, 

Laws and Problems». – Almaty:  Publishing house «Economics». – 2016. – 180 p.
Nizhegorodtsev R.M. (2011). Towards a Harmonious Economy: Global Challenges and 

Transformation of the World Paradigm (Reflections on U.B.Baimuratov’s new book Harmony of 
Society and Economy: World Paradigm) // Bullettin of economic integration. RAS. – Moscow. 
– No. 11. – P.163-166.



ДІНТАНУЛЫҚ ЗЕРТТЕУЛЕР
ДІНДЕР ТАРИХЫ, ДІН ЖӘНЕ ҚОҒАМ, ДІНИ САНА, ДІН ФИЛОСОФИЯСЫ, 

ДІНИ ПСИХОЛОГИЯ, ДІН ЖӘНЕ ҒЫЛЫМ, ДІН ЖӘНЕ МӘДЕНИЕТ, ДІН 
ЖӘНЕ МЕМЛЕКЕТ, ДІН ЖӘНЕ ДІНИ АҒЫМДАР, ДІН ЖӘНЕ КИЕЛІ  

ОРЫНДАР, ДІНИ ТАРИХИ ТҰЛҒАЛАР, ТАРИХИ КӨНЕ ЕСКЕРТКІШТЕР, ДІН 
ЖӘНЕ ҚҰЛШЫЛЫҚ, ДІНИ ТӨЗІМДІЛІК, ДІНДЕР АРАСЫНДАҒЫ  

СҰХБАТТАСТЫҚ, ДІНИ ҚАЙЫРЫМДЫЛЫҚ

بحوث في علوم الأديان
تاريخ الأديان، الدين والمجتمع، الوعي الديني، علم النفس الديني، الدين والعلوم، الدين 
والثقافة، الدين والدولة، الدين والتيارات الدينية، الدين والأماكن المقدسة، الشخصيات 

الدينية التاريخية وحياة المشاهير والأعلام الدينية، التقليد الديني التاريخي، الدين 
والعبادات، التسامح الديني، الحوار بين الأديان، الأوقاف الدينية والأعمال الخيرية 

RESEARCH IN RELIGIOUS SCIENCES
HISTORY OF RELIGIONS, RELIGION AND SOCIETY, RELIGIOUS 

CONSCIOUSNESS, RELIGIOUS PHILOSOPHY, RELIGIOUS PSYCHOLOGY, 
RELIGION AND SCIENCE, RELIGION AND CULTURE, RELIGION AND THE 

STATE, RELIGION AND RELIGIOUS CURRENTS, RELIGION AND HOLY 
PLACES, HISTORICAL RELIGIOUS FIGURES, HISTORICAL RELIGIOUS 

TRADITION, RELIGION AND WORSHIP, RELIGIOUS TOLERANCE 
INTERFAITH, DIALOGUE, RELIGIOUS ENDOWMENTS AND CHARITY

ИССЛЕДОВАНИЯ В ОБЛАСТИ  
РЕЛИГИОЗНЫХ НАУК

ИСТОРИЯ РЕЛИГИИ, РЕЛИГИЯ И ОБЩЕСТВО, РЕЛИГИОЗНОЕ  
СОЗНАНИЕ, РЕЛИГИОЗНАЯ ФИЛОСОФИЯ, РЕЛИГИОЗНАЯ ПСИХОЛО-

ГИЯ, РЕЛИГИЯ И НАУКА, РЕЛИГИЯ И КУЛЬТУРА, РЕЛИГИЯ И  
ГОСУДАРСТВО, РЕЛИГИЯ И РЕЛИГИОЗНЫЕ ТЕЧЕНИЯ, РЕЛИГИЯ И  

СВЯТЫЕ МЕСТА, ИСТОРИЧЕСКИЕ РЕЛИГИОЗНЫЕ ДЕЯТЕЛИ,  РЕЛИГИ-
ОЗНЫЕ ПАМЯТНИКИ, РЕЛИГИЯ И ПОКЛОНЕНИЕ, РЕЛИГИОЗНАЯ ТОЛЕ-

РАНТНОСТЬ, МЕЖКОНФЕССИОНАЛЬНЫЙ ДИАЛОГ, РЕЛИГИОЗНЫЕ  
ПОЖЕРТВОВАНИЯ И БЛАГОТВОРИТЕЛЬНАЯ ДЕЯТЕЛЬНОСТЬ





ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
101

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.61

https://orcid.org/0009-0002-5181-8163
e-mail: aigul.bolatovna@mail.ru

     
ҚАЗАҚСТАНДАҒЫ КЕҢЕС ДӘУІРІНДЕГІ ДІНИ, 

ТАРИХИ ЕСКЕРТКІШТЕРДІҢ ТАҒДЫРЫ

Мусағұлова Айгүл Болатқызы
Тарих ғылымдарының кандидаты, доцент

Сәтбаев атындағы  Қазақ ұлттық техникалық
зерттеу университеті,
Алматы қ., Қазақстан

ينيَّةَ والتَّاَريخيَّةَ في كازاخستان خلال الحقبة الُسُّوفيتيَّةَ مصير المعالم ال�دِِّ
موساجولوفا ايجول بولاتوفنا

مرشََّح العلوم التَّاَريخيَّةَ، أستاذ مشارك
جامعة كازاخ الوطنيَّةَ التَّقَنيَّةَ للبحوث باسم ساتبايف

ألماطى، كازاخستان

THE FATE OF RELIGIOUS AND HISTORICAL 
MONUMENTS IN KAZAKHSTAN DURING  

THE SOVIET ERA

Musagulova Aigul Bolatovna
Candidate of historical sciences, associate professor

Satbayev Kazakh national research technical university
Almaty, Kazakhstan

СУДЬБА РЕЛИГИОЗНЫХ И ИСТОРИЧЕСКИХ  
ПАМЯТНИКОВ В СОВЕТСКИЙ ПЕРИОД  

В КАЗАХСТАНЕ

Мусагулова Айгуль Болатовна 
Кандидат исторических наук, доцент, 

Казахский национальный исследовательский  
технический университет имени Сатпаева 

г. Алматы, Казахстан



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
102

Аңдатпа: VII-VIII ғасырларда ислам дінінің Орталық Азия мен Қазақстан аумағы-
на келуі халықтың рухани дамуы мен өркендеуіне тікелей байланысты болды. Исламды 
түркі мемлекеттері алғашқылардың бірі болып қабылдау, Құранды зерттеу және Қасиетті 
кітаптың құндылықтарын ұстану мемлекеттің берік іргетасын қалыптастырудың кепіліне 
айналды.

Алайда, өкінішке қарай, XIX ғасырдағы патшалық Ресейдің отарлық саясаты және 
кейінгі 70 жыл бойы біздің жерімізде үстемдік еткен коммунистік кезең ислам дінінің 
негіздерін айтарлықтай әлсіретті. Бұл кезеңде дін кеңестік биліктің қатаң әкімшілік-ко-
мандалық жүйесі тарапынан қудалауға ұшырап, нәтижесінде ислам діні өзінің ықпалын 
жоғалтып, оның тарихы халық жадынан өше жаздады.

Бүгінгі таңда бұл мәселеге шынайы көзқараспен қарап, оның қудалануының меха-
низмін ашық әрі әділ зерттеу уақыты келді. Кеңес дәуіріндегі тарихи және рухани ескерт-
кіштерді жою саясаты қоғамның рухани және интеллектуалдық деңгейінің күрт төмен-
деуіне алып келді. Большевиктік партия ислам дінін қазақ ауылдарына өз идеологиясын 
енгізуге басты кедергі ретінде қарастырып, оны «ескі дәстүр» деген желеумен қысқа 
мерзімде жоюға кірісті.

Бұл мақсатта олар тек зорлық-зомбылық әдістерін қолданды, өйткені олардың иде-
яларының жүзеге асуы мүмкін емес қиял еді. Ал исламтанушылар терең білімді, әділет 
пен адалдықты жақтаушылар ретінде әділетті қоғам үшін күресіп, большевиктер үшін тек 
бәсекелес қана емес, сонымен қатар қоғамды ұйыстырып, тәрбиелеуші күшке айналды.

Кеңестік тоталитарлық жүйе дінге қатысты ерекше қатыгездік танытып, жеке адам-
ның рухани әлеміне араласып, барлық адамгершілік қағиданы елемеді. Мешіттердің жа-
былуы, тарихи ескерткіштердің жойылуы, молдалар мен имамдардың қудаланып, физи-
калық жойылуы Қазақстандағы исламның ұйымдастырушылық және мобилизациялық 
негізін әлсіретті. Қазақтардың өмір салтының өзгеруі діни дәстүрлердің жойылып, қазақ 
халқының атеистік дүниетанымының қалыптасуына ықпал етті.

Түйін сөздер: мешіт, медресе, тыйым салу, ескішіл деп талқандау, жауынгерлік 
саясат, рухани ескерткіштер, ерекше жауыздық.

السََّابع والثَّاَمن الميلاديين  القرنين  الملخََّص: كان دخول الإسلام إلى منطقة آسيا الوسطى وكازاخستان في 
الدُّوُل  أوائل  بين  قبول الإسلام من  لقد أصبح  للسُُّكان.   ِ الثَّقَافيِّ� والازدهار   ِ الرُُّوحيِّ� ر  بالتَّطَّوّ ارتباطًًا وثيقًاً  مرتبطًًا 

التُّرُكيَّةَ، ودراسة القرآن، والتَّمَسُُّك بقيم الكتاب المقدَّسَ، ضمانًاً لتأسيس دولة ذات أسس راسخة.
ياسة الاستعماريَّةَ للإمبراطوريَّةَ الرُُّوسيَّةَ في القرن التَّاَسع عشر، وكذلك الحكم  ومع ذلك، للأسف، فإنََّ السِّ�ِ
ين  الشُُّيوعّيّ الَّذَي استمرََّ 70 سنة في أراضينا، أضعفت بشكل كبير أسس الإسلام. خلال هذه الفترة، تعرََّض الدِّ�ِ
ِ للسُُّلطة السُُّوفيتيَّةَ، ممََّا أدَّىَ إلى فقدان الإسلام لنفوذه، وكاد تاريخه أن  ِ القمعيِّ� للاضطهاد من قبل النِّ�ظِام الإداريِّ�

يُمُحى من ذاكرة النَّاَس.
أدَّتَ  اضطهاده.  آليَّةَ  وفهم  وإنصاف،  بشفافية  ودراستها  القضيَّةَ،  هذه  في  بصدق  للنَّظَر  الوقت  حان  اليوم، 
ِ للمجتمع.  ِ والفكريِّ� ياسة السُُّوفيتيَّةَ في تدمير المعالم التَّاَريخيَّةَ والرُُّوحيَّةَ إلى انخفاض حادٍّ�ٍ في المستوى الرُُّوحيِّ� السِّ�ِ
في  الكازاخيَّةَ، وشرع  القرى  في  أيديولوجيته  نشر  أمام  الرََّئيسة  العقبة  أنََّ الإسلام هو  البلشفّيّ  الحزب  وقد رأت 

القضاء عليه بسرعة بحجََّة كونه »تقاليد قديمة.«
ولهذا الغرض، لم يكن لديهم سوى أساليب العنف، حيث كانت أفكارهم مجرََّد أوهام غير قابلة للتَّنَفيذ. أمََّا علماء 
الإسلام، فقد كانوا مناصرين للعدالة والاستقامة، وقاموا بدورهم كمقاتلين من أجل مجتمع عادل، ممََّا جعلهم ليس فقط 

منافسين للبلشفيين، بل أيضًًا قوََّة موحََّدة ومربيَّةَ للمجتمع.
ين، حيث تدخََّل في العالم الرُُّوحي للأفراد، وتجاهل  أظهر النِّ�ِظام السُُّوفيتيُُّ الشُُّموليُُّ وحشيَّةَ خاصََّة تجاه الدِّ�ِ



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
103

جميع المبادئ الأخلاقيَّةَ. حيث أدَّىَ إغلاق المساجد، وتدمير المعالم التَّاَريخيَّةَ، واعتقال الأئمة والعلماء وإعدامهم 
ِ ساهم في تآكل التَّقَاليد  إلى إضعاف البنية التَّنَظيميَّةَ للإسلام في كازاخستان. كما أنََّ التَّغَّيّر في نمط الحياة الكازاخيِّ�

ينيَّةَ وتشكيل نظرة إلحاديَّةَ لدى السُُّكان الكازاخ. الدِّ�ِ
ياسة القمعيَّةَ، المعالم الرُُّوحيَّةَ.  ينيَّةَ، الحظر، الإزالة، التَّدَمير، السِّ�ِ  الكلمات المفتاحيَّةَ: المسجد، المدرسة الدِّ�ِ

Abstract: The arrival of Islam in Central Asia and Kazakhstan in VІІ-VІІІ centuries. directly 
related to spiritual development. Receiving  Islam among the first of the Turkic states, the study of 
the Koran and the use of the values ​​of the Holy Book are guaranteed to create a solid foundation 
of the state. Unfortunately colonial rule in the nineteenth century Tsarist Russia in Kazakhstan, 
as well as the Communist era, which has existed on this earth 70 years, significantly undermined 
the foundations of Islam. The first years of Soviet power to exercise caution with respect to 
the religious feelings of the population. On the one hand, the Bolsheviks promised «Working 
Muslims’ protection of their rights, on the other hand, they sought to stifle the first stirrings 
of a democratic state. Soviet overtures to the Muslim East was in stark contrast to its militant 
anti-religious policy, which took place in the following years. In the second half of the 1920s 
in the Soviet Union began a massive attack on religion. Approval by the end of the totalitarian 
system of the 1920s gave rise to an unprecedented campaign against religious organizations 
and clergy, which were seen as political objects. OGPU authorities conducted various activities 
to prevent tacit association of Muslims, on the one hand, through religious organizations, and 
on the other, the clergy and the political consolidation of national intelligence. The Bolsheviks 
took the decision on the registration and de-registration of religious associations, the opening 
and closing of mosques, supervising the observance of the legislation on cults. This procedure 
resulted in the limitation and denial of their civil rights, started rough administrative control over 
all religious activities of the country. Islam has suffered more than other religions because the 
government conducted a grand experiment to replace the Arabic alphabet from the beginning 
of the Latin alphabet, and then to Cyrillic. The reform of the alphabet caused tremendous 
damage to the authority of Islam, has undermined the foundations of the spiritual and moral 
values ​​of Muslim society. Suppressed any form resistance. Ban Muslim religious organizations, 
harassment and physical destruction of the mullahs and imams, closing mosques undermined 
organiztsionno-mobilization base of Islam in Kazakhstan. The changed life of Kazakhs helped 
erosion of religious traditions and the formation of an atheistic worldview Kazakh population.

Keywords: mosque, madrasa, prohibition, destruction under the pretext of being outdated, 
repressive policy, spiritual monuments, exceptional cruelty.

Аннотация: Приход Ислама на территорию Средней Азии и Казахстана в VІІ-VІІІ 
вв. непосредственно связан с духовным развитием.  Принятие Ислама одним из первых 
среди тюркских государств, изучение Корана и использование ценностей Священной 
книги стали гарантией создания прочного фундамента государства. К сожалению коло-
ниальное правление в ХІХ в. царской России в Казахстане, а также коммунистическая 
эпоха, существовавшая на нашей земле 70 лет значительно подорвала устои ислама. В те-
чение семидесяти лет религия была преследуема командно-административной системой 
Советской власти, впоследствии притеснения она чуть не утратила почву, а ее история 
чуть не стерлась в людской памяти. Настало время взглянуть правде в глаза, подойти к 
данному вопросу открыто и честно, то есть изучить механизм ее преследования. Истре-
бительская политика исторических и духовных памятников в советский период привел 
к резкому уменьшению духовного и интелектуального уровня общества. Признавая ис-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
104

ламскую религию главным препятствием на пути внедрения своей идеологии в казахские 
аулы, большевисткая партия под предлогом старых традиций приступила к ее ликвидации 
в короткие сроки. При этом у них не было других методов борьбы, кроме метода насилия, 
потому что все их идеи были лишь неосуществимой фантазией. А исламоведы как глубоко 
образованные сторонники справедливости и верности, борцы за справедливое общество 
являлись для большевиков не только конкурентами, но и сыграли сплачивающую и воспи-
тывающую роль в жизни общества. Советская тоталитарная система в отношении рели-
гии проявляла свою особую дерзость, вмешательство в духовный мир личности, игнори-
рование всех нравственных принципов. Закрытие мусульманских мечетей и уничтожение 
исторических памятников,  преследование и физическое уничтожение мулл и имамов, 
подорвали организционно-мобилизационную базу ислама в Казахстане. Изменившийся 
образ жизни казахов способствовал размыванию религиозных традиций и формированию 
атеистического мировозрения казахского населения.

Ключевые слова: Мечеть, медресе, запрет, разрушение под предлогом устаревших 
традиций, воинственная политика, духовные памятники, особая жестокость.

Қазақстан тарихының «ақтаңдақ» 
беттерінің бірі Кеңес өкіметінің  
тарихына, дініне, діліне, тіліне қарсы 
жүргізген саясаты болды.

Жалған интернационалдық қағи-
далармен қаруланған әміршіл жүйе өз 
саясатын жүргізуге лайықты, оны қол-
дап-қолпаштайтын жасанды идеология-
ның қызметіне сүйенді. Әсіресе ұлттың 
табиғи болмысын еріксіз өзгертетін, оны 
біртіндеп білдірмей аздырып-тоздыра-
тын саяси идеологияның күшімен халық 
санасына улы сына қағылды. Осы саяси 
жүйе кеңес дәуірінде қазақтарға ұлттық 
салт-дәстүр жолымен өмір сүруге тыйым 
салып, кедергі жасады. Ғасырлар бойы 
өміріне рухани азық етіп келген мұсыл-
мандарды дінінен аластау мақсатында  
Қазақстанның тарихи-мәдени мұрасына, 
ұлттық бірлік нышаны ретінде қоғамдық 
өмірде ерекше маңызға ие киелі орында-
рына, халық арасында ерекше құрметке 
ие мәдени мұра ескерткіштеріне қиянат 
жасала бастады. Қазақ КСРкезінде тари-
хи және мәдени ескерткіштерді қорғау 
жайында жүргізген шаралар тек   Ресей-
ге қатысты болғандықтан автономиялық 

немесе одақтық республикаларға қатысы 
болмады.  

Мәдени мұра ескерткіштері – мәде-
ни жерлеу және ғұрыптық-мемориалдық 
құрылымдар мегалиттік ғимараттар (мең-
гірлер – «алыптас», «дәутас», «бағаната», 
«сымтас», «қорғантас», «қанаттас», «қо-
тантас», «бесіктас», т.б.), тас қорымдар, 
тас қорғандар, тас ғибадатханалар (мұна-
ра және киіз үй тәрізді) «дың», «үйтас», 
т.б. болса, исламның діни сәулеті – мешіт-
тер, медреселер, мұнаралар, әулиелер 
мазары, кесене, сағатам, қоршаулар еді. 
Азаматтық сәулет өнері – ортағасырлық 
моншалар, тұрғын үйлер, тұрғын үй-ком-
муналдық кешендер, әртүрлі гидротех-
никалық құрылыстармен (кәріз, сардоба, 
түрлі арық арналары және т.б.) бар еді, 
әртүрлі діни нанымдардың діни ғимарат-
тары, тарихи оқиғалардың есте қалатын 
орындары, сондай-ақ табиғаттың көрікті 
жерлері де болды. Қазақ жерінде сәулет  
өнері VІІ –VІІІ ғасырлардың өзінде-ақ 
керемет дамып, көптеген шаһармен оты-
рықшы елді мекеннің болғанына тарих 
куә. Оңтүстік өңірлерде қалалар моңғол 
шапқыншылығына дейін де, онан кейін 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
105

де қарыштап өскен. Тараз, Отырар, Түр-
кістан, Сауран, Сұнақ, Құмкент секілді 
белгілі қалалардан басқа «Алтын төбе», 
«Құйрықты төбе», «Қара төбе», «Ақ 
төбе», «Қауған төбе», Абыз төбе» деген 
ескі шаһарлардың орнындағы төбелердің 
құпиясы әлі ашылмастан, «Әулие орын-
дар», «Сансыз бап», «Отыз баб», «Түмен 
баб» деген ұғымдарымен белгілі.  Ерте-
дегі қазақ жеріндегі ірі қалалар Тараз, 
Түркістан, Отырар, Сайрам (бұрынғы 
Испиджаб) Х – ХV ғ. салынған әулие 
күмбездер ондап саналады. Исламның 
мемлекеттік  дін ретінде орныға бастаған 
кезінен бастап мешіттер мемлекеттің ба-
сты ғимараттары ретінде сәнді кескінде-
мемен, мозаикалық керамикамен, бедер 
суреттермен, ағаш және ғаныш ойма су-
реттермен безендірілген еді.

Осы тарихи және діни сәулет өнер ны-
сандары,   маңызды тарихи оқиғалармен 
тығыз байланысқан тарихи құндылыққа 
толы нысандар кеңестік дәуірде қарқын-
дап жойыла бастады. Мысалы, 1917 жылы 
дінмен күрес саясатына дейін дейін Қа-
зақстанда 26 000 мешіт болса, 1943 жылғы 
құжатта солардан 19 мешіт қалған (1711- 
қ., 2-т.,13-іс: 99 п.). Кеңес өкіметінің «аса 
маңызды шарасы» бос қалған мешіттер 
мен шіркеулерді бұзып, оларды қамбаға, 
ауылшаруашылығы техникасын сақтай-
тын гаражға, атқораға, дүкенге, шеберха-
наға айналуына әкеліп соқтырды.  

Кеңестік идеологияның коммунист 
көсемдері Қазақстанда кең көлемде, ай-
наладағыларға жария түрде көрініп жүр-
ген діни қалдықтардың бірі «Әулие жер-
лерге» табыну салты болып тұр. «Әулие» 
деп аталатын жерлер мен мекендер тари-
хи көнелігімен, жай қарағанда алғашқы-
да түсініксіз сырларымен адамға сұс 
келтіреді деген идеологияны қаруланып, 
коммунистік-атеистік саяси ұстанымды 
негізге алды. 

Дүниеден хандар да, батырлар да, 
көрегендер де, киелі адамдар да өткен. 
Халық әулие тұтқандарын олардың көзі 
тірісінде-ақ мойындап, дүние салғаннан 
кейін қастерлеген. Әулие адам деп бар-
лық жиған-тергенін  кембағалдар мен 
жетім-жесірлерге үлестіріп, халық үшін 
жанын пида ететін адамдарды атаған. 
Былайша айтқанда, жүрегі пәк, ойы мен 
пиғылы таза, ниеті ақ адамдар болған. 
Олардың атын қастерлеп, басына қай-
ғы-қасірет түскенде, ауруынан жазыла 
алмағанда, перзентке зар болғанда сый-
ынған, рухымен желеп-жебеуін тіле-
ген. Соғылған зәулім күмбездер, түрлі 
құрылыстар, минерал сулы бұлақтар, газ 
шығып жатқандықтан дыбысы естілетін 
жерлер, тағы басқа табиғат құбылыстары-
на баға бере келе коммунистік идеологи-
яның негізін қалаушылар: –«Діндарлар-
дың өтірік аңызына ілесіп, толып жатқан 
«аталардың» басына барып түнеушілерді 
біз діннен, «әулие мәрхәмәтінен» аршып, 
арашалап алуымыз керек, осы мағына-
да дінге қарсы күрес, «әулие аталарды», 
түрлі надандықты мақтауға қарсы күрес 
ең игілікті, ең құрметті жұмыс болуы ке-
рек», – деді (Дастанов, 1967). Алғашқы-
лардың бірі болып 1917 жылы Тараз-
дағы Хамрақұл ата мешіті (1883 жылы 
салынған), Әбдіқадыр мешіті қира-
тылды. Мұсылмандар құдайға құл-
шылық ететін қасиетті орын – мешіт-
терді жою осылай басталды. 1936 жылы 
Қожа Ахмет Яссауи кесенесіндегі қазан 
Ленинградтағы эрмитажға жөнелтілген. 
Қазанның диаметрі 12,5 метр, биіктігі 1,7 
метр, салмағы 2 тонна болған. Қазанның 
сыртқы жақтауын айналдыра Құранның 
тоғызыншы сүресінің 19-аяты жазылған. 
Төменгі жағында қазанды жасаған та-
бриздік ұста Абдел Азиз ибн Сарвареддин 
делінген. Құлпытас яшмадан жасалған, 
Ақсақ Темір сыйлаған шамдардың бірін 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
106

Ленинградқа, екіншісін кесенені басқа-
рушылардың бірі Париждің музейіне ұр-
лап сатқан. Ал 1956 жылы Қожа Ахмет 
Яссауидың тасбиығы деген тауықтың 
жұмыртқасындай тас зат та жоғалып ке-
теді.   Қожа Ахмет Яссауи кесенесіндегі 
кітапхананың екі қабаты да түрлі діни 
кітапқа иін тіресіп тұрған, біразы 1950 
жылдарға дейін сақталып келген, бірақ 
бақылаудың жоқтығынан кім көрінгеннің 
қолында кеткен. Іске асқандарын сатып 
пайдаланған. Түрлі түсті майда керами-
кадан құрастырылған, алтын жалатқан 
михрабы көзге бірден түсіп тұрған, бетін-
де Алланың сипатын баяндайтын Құран-
ның Бақара сүресіндегі Аятүл Күрсі 
кілемге салған өрнегі болған. Бұл мешіт-
те бейсенбі күндері түнімен отырып, 
ғұламалар мен дәруіштер «Жәһр» оқуға, 
яғни дауыстап зікір салып мінәжат ету-
ге 1962 жылға дейін рұқсат етілген. Құ-
дықханадағы 10 метрден шығып тұрған 
су 1952 жылы кесенені қалпына келтіру 
жұмысы жүргізілгенде пайдаланылған, 
бірақ шығыр арқылы тартылғандықтан, 
құдықтың керенелері опырылып құлап, 
құдықтың түбі көміліп, 1961 жылдан 
бастап суы тартылып қалған.               

Қазақстанда тарихи және мәдени 
ескерткіштері жайында жүргізген шаралар 
тұңғыш рет 1947 жылдың 23 қыркүйектегі 
№833 үкімет қаулысы бойынша «Ескерт-
кіштерді қорғау» Қазақ КСР Министрлер 
Кеңесінің қаулысымен Қазақ КСР Мини-
стрлер Кеңесі жанындағы сәулет істері 
басқармасының қарамағына берілді.  Бір 
жылдан кейін 1948 жылы 14 қазанда Қа-
зақ КСР-і Министрлер Кеңесінің «Ескерт-
кіштерді қорғау және сақтау шаралары 
туралы» қаулысы шығып, Қазақ КСР-і 
«Сәулет және археология ескерткіштерін 
сақтау» туралы заңы күшіне еніп, Арыстан 
баб, Абдул Азиз баб, Ысқақ баб, Ибраһим 
ата, Қожа Ахмет Яссауи, Айша бибі, Ба-

баджа хатун    материалдық ескерткіштер 
деп танылады (1711 қ., 1- т., 2- іс: 4 п.). Дәл 
осы жылы  1947 жылғы 30 қараша, № 482   
«секретно» (құпия)  қаулысы бойынша, 
дінге сенушілердің «қасиетті орындарға» 
(бұлақтар, үңгірлер, мазарлар) барып түне-
уіне тыйым салынып, ол жерлерді жаппай 
жабу орын ала бастайды. Гурьев облысын-
дағы  Қызыл-Қоға ауданындағы – әулиелі 
жерлер «Матен-қожа», «Шұбар атты Ма-
лым қожа», Жилокин ауданындағы «Бащ» 
қорымдарының жанынан шығып жатқан 
«емдік қасиеті бар суларға» бару тоқта-
тылған. Ескі уақытта ол жерлерге психи-
калық ауруы барлар, ревматик аурулар, 
сал аурулар барып тұрғанына қарамастан, 
кеңес өкіметі бұл жерлерді жаба бастай-
ды. Осы қаулы бойынша Көкшетауда Жа-
ман теңіз – тау,  Келеров ауданында «Кұл-
сары әулие» қорымы қазір көрінбей тұр 
десе, келесі сенушілердің мінәжат ететін 
мазары «Тұнғазы – әулие» қорымы Чаг-
линка арығының бойында жермен-жексен 
болып тұр, Павлодар облысындағы «Иса-
хан хазірет» қорғаны  қорғалмай, қирап 
жоқ болып кету алдында тұр, ол жерлерге 
ешкім бара алмайды деп көрсетеді   Қазақ 
КСР Министрлер Кеңесі жанындағы Діни 
істер жөніндегі Кеңестің өкілетті қызмет-
кері Н. Сабитов (1711-қ., 1-т., 23 іс: 116 п.).  

Дегенмен Сайрамда 1948 жылы Гар 
(жер асты пещерасында) Хасту-Хизыр 
мінбері мен мазары, араб жаулаушысы 
Падша Малик ата, оның баласы Мура-А-
ли баб, Абдулғазиз баб мазары, Қарашаш 
ана, Ибраһим ата, Қаз Хусаин мазары, 
Калям  баб мазары, Ходжан Тали маза-
ры, Манкентте Джалал  баб, Шымкент-
те «Қошқар ата», т.б. сақталған (1711-қ., 
1-т., 23 іс: 116 п.).    

1948 жылдың 6 ақпанындағы №27 
(2315) Павлодар қаласы «Қызыл Ту» га-
зетінде Павлодар облысы бойынша Бая-
науыл ауданы Жамбыл атындағы колхозда 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
107

«Қызыл тау», екіншісі Баян тауын-
дағы «Жаман аула», Куйбышев ауданы 
«Аққөл» совхозындағы «Исахан хазрет» 
жерлерінің де сенушілерден тазарғаны 
жазылған. 1949 жылғы дерек бойынша 
Жамбыл облысындағы «Мерке əулие» 
мазары жойылса, «Қара төбе», «Шашты 
əулие» əлі де болса сенушілердің зиярат 
орны болып тұр  деп көрсетілген (1711 қ., 
1- т., 2- іс: 155 п.).   

Алматы облысындағы «қасиетті 
орын» Жамбыл ауданындағы Жангел-
ді елді мекеніне жақын жердегі «Ара-
сан-Қорасан», Шелек ауданындағы 
«Аяқ-Қалқан», Қаскелең ауданындағы 
Пригородный көкөніс-сүт кеңшары-
ның территориясындағы бұлақ болған. 
«Арасан-Қорасан» Жангелді ауылынан 
5-6 шақырым жерде кішкене арығы бар 
сайда орналасқан, бұл жерден 2 бұлақ 
көзі  ашылған). Арасан-Қорасанға бару 
1930 жылы тоқтаған, бірақ 1947 жылы 
Уәкіл Н. Сабитов бұл жерге бару қай-
та жандана бастағанын,  2 құдықтың 
біреуінен суық су, біреуінен +27° жылы 
су ағып тұрған. 1944-1945 жылдары 
бұлақ басына «кезбе молда» Адходжа-
ев Сақтаған (1711 қ., 1 т., 26-іс: 49 п.) 
орналасып, осы жерге қоныстанғанын 
мәлімдейді. 1951 жылы бұл жердің суы 
зерттеліп, ешқандай да емдік қасиеті бол-
маған   деген тұжырым жасайды. Сөйтіп, 
Жамбыл аудандық партия комитеті мен 
Жангелді ауылдық кеңесінің шешімімен 
«Арасан-Қорасан» жабылып келушілер-
ге тыйым салынған. Қаскелең ауданын-
дағы Пригородный көкеніс сүт кеңша-
рының территориясындағы бұлақ суы 
1957 жылы зерттеліп, оның емдік қасиеті 
дәлелденбегендіктен ұжымшарлар жерді 
айдап, дақылдар сеуіп тастаған.          

1949 жылы Қазақ КСР Министрлер 
Кеңесі жанындағы Дін істері жөніндегі 
уәкілдіктің аға инспекторы Шәкен Гали-

хайдаровтың мәліметі бойынша Жамбыл 
облысындағы мына кесенелер: 1. «Әулие 
ата» – Қарахан баба мазары (1949 жылы 
тіркелген), 2. «Тектұрмас мазары» (1949 
жылы тіркелген), 3. Сыпатай батыр ма-
зары (1949 жылы тіркелген), 4. «Шашты 
әулие». 5. «Мерке әулие», (30 май 1949 
жылы тіркелген) деп көрсетілгенмен, 
«Тектұрмас әулие», «Әулие ата» (ол жер-
де облыстық музей орналасқан) басында 
құран оқуға тыйым салынып, «Мерке әу-
лие» мазары жойылған (1711 қ., 2-т., 81 
іс: 14 бет.). Ал Ақтөбеден 30 шақырым 
жерде «Бекқұл аулы» мазары тұрған, 
оны Есет батырдың сауытшысы деп 
санаған, 1949 жылы ол жер жойылған. 
Міне, осылайша, тек қасиетті орын ғана 
емес, тарихи ескерткіш саналатын көпте-
ген мазарлар әпербақан коммунистердің 
талқандауына ұшырап, елдің рухы ма-
заққа айналды.

1958 жылғы 28 қарашадағы КОКП 
Орталық комитеті Президиумының    
жаңа тағы бір қаулысында «Әулие жерлер 
деп аталатын орындарға баруды тоқтату 
шаралары туралы» шешім қабылданып, 
бұл шараның астарында қалған мешіт-
терді жою жатты. Қазақстанда тіркелген 
26 «қасиетті орынның» 1959 жылы 13-і 
жабылған, оның ішінде 1958 жылы Қы-
зылорда облысындағы қасиетті орындар 
– «Арыстанбай әулие», «Қожан қожа», 
«Адам ата», «Қуандық  әулие», «Сараман 
қожа», «Базар  қожа» мазарларына бару 
тоқтатылды. Ал «Сығанақ», «Қорқыт», 
«Ақтас», «Оқшы ата», «Қора Сайын», 
«Бегім ана» мазарлары облыстық еңбек-
шілер депутаттарының шешімімен ре-
спубликалық дәрежедегі мәдениет және 
тарихи орындар қатарына енгізіліп, оған 
діни рәсімдер орны ретінде пайдалануға 
тыйым салынды (708 қ., 34-т.,1651-іс:194 
п.). Одан басқа  «Есабыз ата», «Асан 
ата», «Ғайып ата», «Қыш ата», «Босбол 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
108

би» сияқты ұлылар  халық зердесінен 
жойыла бастады. Бір ғана Шиелі жерінің 
өзінде бұдан бөлек тағы да қаншама қа-
сиетті орын болғаны белгілі. Айталық, 
«Бестам», «Жүніс әулие», «Бақты ата», 
«Қабыл ата» кесенелері, бертін келе бой 
көтерген «Қызыл там», «Жөлек», «Бәй-
геқұм» тағы басқа орындар ата-бабамы-
здың қолымен тұрғызылған, ұрпақтан 
ұрпаққа сақталып келе жатқан қасиетті 
жерлері болғаны белгілі. Осының бәрін-
де қазақ тарихы бар,  ата-бабамыздың та-
рихы бар жерлер қараусыз қалды.

Ал Оңтүстік Қазақстан облысындағы 
1958 жылғы тізім бойынша 16 «қасиет-
ті мазардың» 1960 жылы 14-і жабылған. 
Олар: Қожа Ахмет Яссауи (1397 ж.), 
Арыстан  баб, Исмаил ата, Ибраһим ата 
(ХІІ ғасырда салынған), Қарашаш  ана 
екеуінен Қожа Ахмет  Яссауи туған), Құ-
сайын қазы, Мұралы  баб (ХІІ ғ.), Хазір, 
Хожжали талі, Ұзын ата, Асық ата, Баба 
дербіш, Қошқар ата, Үкаша ата  қорымы 
жабылып, 1964 жылы бір де-біреуі қал-
маған. 

Ал 1960 жылғы дерек бойынша 23 
мазар «киелі жер» деп анықталған. Оның 
он төрті Оңтүстік Қазақстан облысында, 
алтауы Жамбыл облысында болған.  «Әу-
лие жерлер» тіркелген және тіркелмеген 
болып бөлінген. 1962 жылы тізім бой-
ынша Жамбыл облысындағы тіркелген 
кесененлер: Әулие ата – Қарахан баба ма-
зары,  Шамансұр кесенесі, Айша  бибі ма-
зары, Бабаджа хатун мазары, Тектұрмас 
мазары, Сыпатай батыр мазарлары ғана 
қалған. Ежелгі Сайрамда 400-ге жуық 
«әулиелердің» кесенелері, күмбездері, 
мазарлары болған. Олардың кейбіреу-
лерін трактормен талқандап, кірпіштерін  
шошқа қора салуға таратып әкеткен. Пав-
лодар облысы бойынша қасиетті деп са-
налатын «суы шипалы» бұлақтар Баяна-
уылдағы «Қызылтау» және «Жаманаула» 

деген жерлерге бару тоқтатылған. 1960 
жылы Гурьевтегі «әулиелі жер» болып 
саналған «Сары  Өзек» өзенінің бойын-
дағы аты жоқ мола, Доссор мұнай кенті-
нен 12 шақырым жердегі «Байбақты» 
қорғаны, Индер өзенінің бойындағы 
«Қыз әулие» қорғандарына түнеу тоқта-
май тұрғандығы туралы  тізім Орталық 
комитетке хабарланып отырса, Шевченко 
ауданындағы «Саназар» мазарына 4 ма-
шинамен барып бір күнде 6 қой сойып, 
150 сенуші үй тұрғызған әрекетін Құлан 
ауылдық кеңесінің шешімімен қатаң жа-
залаған (1711қ.,1-т.,110- іс: 9п.).  Батыс 
Қазақстан өлкелік Дін істері жөніндегі 
Уәкіл Ж. Ирғалиев Ақтөбе облысы бой-
ынша 1941 жылға дейінгі «әулие жерлер-
ге» түнеу 1962 жылы біржолата жойылды 
деп есеп берген. 1960 жылдың  25 жел-
тоқсанындағы дерек бойынша  Гурьев 
облысындағы  «Әулие жерлер»  –  1. 
«Сар-Өзек» 1947 жылдары 500-600 адам 
барып тұрған, 2. «Байбақты» мазары 1950 
жылдары 100-150 адам барып тұрған, 
3. «Қызыл әулие» мазарына 1917 жылға 
дейін 1000-ға жуық адам барып тұрған.  

1952 жылы Қожа Ахмет Яссауи 
кесенесі Қазақ КСР Мәдениет министр-
лігінің қарамағына өтіп, қайта қалпына 
келтіру жұмыстары толық аяқталған соң 
тарихи атеизм музейі, дін тарихының 
мұражайы, әдебиеттер мен экспонаттар 
жинау орнына айналдырылып, ал жер-
гілікті басшылар маңына баруға жүрегі 
дауаламайтындай дәрежеге жетті. Қарау-
сыз қалғандықтан кесененің ішіндегі көп 
бұйым «қолды» болып, кейбір жәдігер-
лер талан-таражға түсті (1711 қ.,1-т.,111-
іс: 75 п.).

Бір замандары қазақ халқының Шор-
танбай, Мәшһүр Жүсіп, Шәді, Молда 
Мұса тәрізді көрнекті ақын, ғұламалары 
оқыған Қарнақ мешіті мен медресесінің 
жұрнағы да қалмады. Шәуілдір ауда-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
109

нындағы ірі тарихи орын «Арыстан баб» 
мазары (1860 жылы салынған) атеист 
үйіне айналып, жанынан «қызыл отау» 
тігіліп, онда атеистік кітапхана жұмыс 
істеген. «Арыстан баб» мешітінің сол 
кездердегі имамы Айтмұханбет Белгі-
байұлының кеңестік кезеңнің қатыгез 
қарекеттерінің құқайын көре жүріп қира-
тылуынан сақтап қалғандардың бірі бол-
ды, Сайрамдағы «Ибраһим ата», «Абдул 
Азиз баба» мазарларына бару жасырын 
түрде жүргізіліп, осы мазарлардың кілтін 
ұстап, келушілерге жағдай жасап оты-
рған шырақшылар Асанхан (Хасанхан) 
Мансұров  пен Төрехан Үсенходжаевтың 
(Төре Хұсанқожаев – көрсоқыр қари)  
арқасында сақталып қалған (1711 қ.,1-т., 
116-іс: 32 п.). Жамбыл облысы бойын-
ша «Әулие Қарахан баба», «Шамансұр», 
«Бабаджа хатун», «Тектұрмас» және 
«Сыпатай батыр» мазарларына баруға 
тыйым салынған.   Қаратаудың теріскей-
індегі «Баба  ата» мешітін коммунистер 
әуелі астық қоймасы, кейіннен мал қо-
расы, ақырында шөп қорасы болсын 
деп ұйғарған. Ал Теріскей медресесінің 
құжыралары қиратылып, оның қышын 
әркімдер талап кеткен.  

Халықтың рухани санасының тіре-
гі, көненің көзі, өркениеттің ізі, тарихи 
ескерткіштерді жою, әсіресе Алматы, 
Жезқазған, Қызылорда, Маңғышлақ, Тал-
дықорған облыстарында жүргізілген. Бір 
ғана Алматы облысында мемлекет қара-
мағына алынбаған 635 ескерткіш болды. 
Жетісу өңіріндегі ортағасырлық Талғар 
қаласының орнына су тазартатын стан-
ция салынып ірі қоқыс төгетін орынға ай-
налған. Шамалған ауылынан 3 шақырым 
жерде орналасқан 10 сақ қорғанын бұзып 
егістікке айналдырған. Қопа Балхаш жо-
лын салу барысында Алматы облысын-
дағы жалғыз  қола дәуірінің қорғаны 
жойылды. Кеген ауданындағы Төрткөл, 

Қызылқайрат, Шелек ауданындағы Ше-
лек қалашықтарының орны жойылды. 
Ал Талдықорған облысындағы ежелгі 
петроглифтері бар бірнеше ескерткішті 
сындырып, Еңбекші селосындағы  бөгет-
ті салған. Сарқанд жолының бойындағы 
Қызыл  ағаш ауылының жанындағы б.з.д. 
VІІ-V ғасырларға жататын сақ дәуірінің 
қорғаны бульдозермен тапталған. Қой-
лық қаласының қалдықтары бұзылып, 
Маңғышлақта бұрынғы  қабір-мазарлар-
дың орны бұзылып, жаңа қорғандар са-
лынды. Ақтөбе облысы Мартөк ауданын-
да Сармат дәуіріне жататын Ногорненск 
қорғаны тоналған. Жезқазған облысы 
Шет ауданындағы екі сақ қорғанын су 
қоймасына айналдырған. Қожа Ахмет 
Яссауи мазары төңірегіндегі мәдени қа-
бат дүңгіршектер салу үшін тазартылған. 
Шолақ  қорған, Рабиа Сұлтан  бегім  ма-
зары, Әулие Құмшық ата, Әлқожа  ата 
сарайлары, Сайрам мешіті, Сордоба 
Мирзо-Рабат мешіттері жойылған. Қызы-
лорда облыстары бойынша Көккесене қа-
лашығы, Жүніс  әулие, Бегім  ана мұнара-
сы, Қарағанды облысы бойынша Қызыл  
кент сарайы жойылды (Әбдіраман, 2005). 
Жамбыл қалалық еңбекшілер депутат-
тары кеңесінің шешімімен «Тектұрмас» 
мазары бұзылып жермен-жексен етілген 
(1711 қ.,1-т.,128-іс: 288 б.).  Ал Жамбыл 
облыстық комитетінің шешімімен «Ай-
шабибі», «Бабаджахатун» мазарлары 
Ақкөл колхозына шаруашылыққа пай-
далануға берілсе, Мерке ауданындағы 
«Сыпатай батыр» мазарына келушілерді 
тоқтату үшін «комсомол жастар» күзеті 
қойылған  (708 қ., 73-т., 108-іс: 3 п.).  

Діни орындарды жабу, қирату 
салдарынан көптеген тарихи-мәдени 
ескерткіштер жойылып, осы  жағдайға  
байланысты академик тарихшы М.Қ. Қо-
зыбаев: «Кеңес өкіметі өз азаматтарына 
дін мен ождан бостандығын жариялай 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
110

отырып, атеистік саясатты өршіте түсті. 
Бұл жолда барлық моральдық нормамен 
адамдардың құқығы аяусыз тапталға-
ны мәлім. Оған барлық ауылдық жерде 
мешіттердің жаппай тартып алынып, 
қиратылуы, кей жерлерде мәдени-ағарту 
орындарына беріледі-міс деп жабылған 
мешіттердің астық қоймаларына немесе 
мал қамайтын қораларға айналуы толық 
дәлел бола алады» (Қозыбаев, 1998).  

Осы жылдары Қожа Ахмет Ясса-
уи кесенесінен басқа да ескерткіштер 
қираудың аз алдында тұрды. «Арыстан 
баб» мазарының бір жағы шөге бастаған. 
Сайрамдағы ескі ескерткіштер жойы-
ла бастаған, Сыр бойындағы кішігірім 
ескерткіштердің көбі мемелекет қарауы-
на алынбаған.  «Киелі жер» 1963 жылғы 
дерек бойынша Гурьев облысында қала-
дан 14 км жердегі «Сары Өзек» Доссор-
дан 12 км жердегі «Байбақты» қорымы, 
«Матен қожа», «Сұлтан Уаис», «Басшы» 
қорымдары болып, оған Б. Масқарбаев, К. 
Бисембаев шырақшы қызметін атқарған. 
1963 жылы Ақтөбе, Орал облысындағы 
киелі жерлер түгел жабылды деген есеп 
берілген (708 қ., 73-т., 108-іс: 5 п.). 1963 
жылы Жамбыл облысында «киелі орын-
дар» Әулие ата – Қарахан, Шамансұр, 
Айша  бибі, Бабаджа хатун, Тектұрмас, 
Сыпатай батыр басына түнде түнеушілер 
көбейсе (708 қ., 73-т., 108-іс: 3 п.), Гурьев   
облыстық еңбекшілер кеңесінің Атқару 
комитеті атына Гурьев облысы бойынша 
1965 жылы «Байбақты», «Мажен қожа», 
«Сұлтан Уайс» сияқты киелі жерлерге 
бару тоқтатылды  деп дін істері жөніндегі 
облыстық уәкіл Ш. Тоғаниязов есеп бер-
ген  (708 қ., 34-т.,1651-іс:18 п.).

 1965 жылы тамыз айында Алматы 
облысы Жаманты ущельесіндегі «Ара-
сан» суына   1962 жылы 12. 04. № 257 
Қазақ КСР Дін істері жөніндегі уәкілі бо-
лып сайланған Құлымбетов Камал, Алма-

ты облыстық дін істері жөніндегі уәкіл Р. 
Шаймарданов келіп, ондағы судың түбін-
де сынап жатқанына қарамастан, бірнеше 
минералды қоспалардан тұратынын көре 
тұра «ешқандай қасиеті жоқ» деген үкім 
шығарып, емге келушілерге тыйым сала-
ды (708 қ., 34-т.,1651-іс: 20 п.).     

1975 жылы Шымкент облысы Түр-
кістан ауданында «Үкәша ата» бейіті-
не әйелдер ұзақ уақыт бала сұрап түнеп 
жүргені, Торғайда ХІХ ғасырдың аяғында 
ұста   Айтмағамбет тұрғызған «Сарыбас 
қажы» мешіті, ұлтазаттық қозғалыстық 
басқару орталығы болған және оның тұ-
сында қару-жарақ соққан ұстахана болға-
нын,  жанында «Ыссық ата» орнын әулие 
деп сыйынып келгені, Гурьев облысында 
Индер көлінің балшығы мен тұзының 
шипалық қасиеті бар деушілік те діни 
нанымға сенуден туған делінеді. 1975 
жылы Маңғыстау облысындағы «Шопан  
ата» дейтін жерге малдың індеті болмай-
тын орын ретінде табынып, сыйынатын 
орындар болған. 

Қабірлердің сыртын жаңартуға, ал 
мазарлардың кейбіреуінің құрылысы 
жоғары сәулеттік стильде салынғаны 
олардың тарихи ескерткіш екені, оны 
сақтау мәселесі қаралмады. КОКП Ор-
талық комитеті үгіт-насихат бөліміне 
Жезқазған қаласының бас сәулетшісі К.О. 
Тұрлыбаев  ресми құжат жолдап, онда 
Жезқазғандағы мазарлардың кейбіреуінің 
құрылысы архитектуралық  мазмұны 
жағынан сапасы жоғары өнер туындысы 
түрінде қаланғаны, оларды сақтау керек-
тігін жазады. 1973 жылдан бастап мешіт-
терді жөндеу жұмысы мен қайтадан ашу 
мәселесі де көтеріле бастады. Мешіт-
тердің есеп шотындағы игерілмей қалған 
қаражатты (ол 1972 жылмен салысты-
рғанда 90.223-ке өскен) жаңа мешіттерді 
салуға жұмсау керектігі мәселе болып 
қойылғанмен оған рұқсат берілмеген не-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
111

месе мешіттерді жөндеп мұражайлар етіп 
қайтадан реттеу қарастырылған. Мыса-
лы: «Әулие Қарахан ата» мазарының ор-
нында Жамбыл облыстық тарихи-өлкелік 
мұражай орналастырылды, Қожа Ахмет 
Иассауи кесенесі тарихи мұражай болып 
құрылды. Дегенмен кейбір жерлердегі 
мешіт пен медреселерді қалпына келтіру 
жұмысы аяқталған жоқ.  

КСРО дін істері жөніндегі Кеңестің 
төрағасы В.А. Кураедов сайланғалы 
Кеңестер одағында біршама оң өзгері-
стер болған сияқты, КСРО-дағы көпте-
ген ескерткіш тізімге алынып, жөнделе 
бастады. Қазақ КСР Мәдениет Министр-
лігі ескі ескерткіштердің бұзылу кесірі-
нен болған шығындарды жариялай 
бастады, мысалы, 1980 жылғы есеп 
бойынша 724 тарихи, мәдени ескерт-
кіштерді тізімдеп мемлекет қарамағы-
на алған.  Осы кезде 25000 тарихи, діни 
ескерткіштердің 2297-сі мемлекеттің 
қарамағына алынды. Қазақстандағы 
діни ұйымдар осы жылы тарихи, мә-
дени ескерткіштерді қорғау қорына 1 
миллионнан астам ақша аударған.   

Кеңес дәуірі осылай халықты 70 
жыл бойы атеизмге тәрбиелеп, құдайға 
қарсы қоғамның идеологиясымен суа-
рып, замандастарымыздың және олар-
дан тараған ұрпақтарымызды өз дінінен 
бездіріп жіберсе де, халықтың жүрек 
түкпірінде жатқан рухани азығы – иман-
дылықты өшіре алмады, еліміз тәуел-
сіздік алған соң, халықтың діни наным- 
сеніміне еркін жол ашылды. Бүгінгі 

таңда халықтың тіршілігін қамтамасыз 
етудің жалпы мемлекеттік шаруашылық 
міндеттерінің тұжырымдамалық шешім-
дерімен қатар, қазақ елінің тарихи және 
мәдени ескерткіштерін сақтау (қорғау, 
сақтау), қалпына келтіру және пайдалану 
аса маңызды міндет. Бұл – ғылыми  қол-
данбалы бағыттың түзде шоғырланған 
археология және мемориалдық (күмбезді 
кесене және т.б.) ескерткіштерінің тағ-
дырын шешуі үшін аса маңызды ғылы-
ми-тәжірибелік бағыт. Қазіргі уақытта 
ескерткіштерді қорғау және қалпына 
келтіру жөніндегі ғылыми үйлестіру ор-
талығын құрудың өзектілігі туралы   күн 
тәртібінен түспей келеді. Тәуелсіз мем-
лекетіміздің рухани мәдениетінің ұлттық 
құндылығы, ата-баба мұрасы болып са-
налатын көне ескерткіштерге қамқорлық 
жасаудың жаңа нақты ұстанымдарын 
қалыптастыру қажет. Қазақстан Респу-
бликасы Конституциясының 37-бабында 
«Қазақстан Республикасының азамат-
тары тарихи және мәдени мұралардың 
сақталуына қамқорлық жасауға, тарихи 
пен мәдениет ескерткіштерін қорғауға 
міндетті» деп айтылған. Халқымыздың 
көзге көрініп тұрған, тарихқа, ғылымға 
ұшан теңіз жаңалық қосатын мұндай қол-
да бар қазыналардың шын сырын ашып, 
жете зерттеу жұмысын кейінге ысыра 
бермей, жедел шешу керек. Бағалы мұра-
ларымызды қалтқысыз сақтап, бағалай 
білуіміз керек.

                          

Әдебиеттер

1.	 ҚРОМА 1711- қ., 2-т.,13-іс: 99 п.
2.	 Дастанов О. «Әулиелі» жерлер туралы шындық. – Алматы: «Қазақстан» баспа-

сы,  1967. – 22 б. 
3.	  ҚРОМА 1711 қ., 1- т., 2- іс: 4 п.
4.	  ҚРОМА 1711-қ., 1-т., 23 іс: 116 п.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
112

5.	  ҚРОМА 1711-қ., 1-т., 23 іс: 116 п.
6.	  ҚРОМА 1711 қ., 1- т., 2- іс: 155 п.
7.	  ҚРОМА 1711 қ., 1 т., 26-іс: 49 п.
8.	  ҚРОМА 1711 қ., 2-т., 81 іс: 14 бет.
9.	  ҚРПМ 708 қ., 34-т.,1651-іс:194 п.
10.	   ҚРОМА 1711қ.,1-т.,110- іс: 9п.
11.	  ҚРОМА 1711 қ.,1-т.,111-іс: 75 п.
12.	  ҚРОМА 1711 қ.,1-т., 116-іс: 32 п.
13.	  Әбдіраман Ө. Есабыз әулие. – Алматы, 2005.  – 39-40 б. 
14.	   ҚРОМА 1711 қ.,1-т.,128-іс: 288 б.
15.	  ҚРПМ 708 қ., 73-т., 108-іс: 3 п.
16.	  Қозыбаев М.Қ. Тарих зердесі (екінші кітап). – Алматы,1998. – 225-226 б. 
17.	  ҚРПМ 708 қ., 73-т., 108-іс: 5 п.
18.	  ҚРПМ 708 қ., 73-т., 108-іс: 3 п.
19.	  ҚРПМ 708 қ., 34-т.,1651-іс:18 п.
20.	  ҚРПМ 708 қ., 34-т.,1651-іс: 20 п.

References

1.	 Abdiraman, O. (2005). Yesabyz Aulie. Almaty. – pp. 39–40.
2.	 Central State Archive of the Republic of Kazakhstan (CSARK), Fund 708, Inventory 

34, File 1651, Page 194.
3.	 CSARK, Fund 708, Inventory 34, File 1651, Page 18.
4.	 CSARK, Fund 708, Inventory 34, File 1651, Page 20.
5.	 CSARK, Fund 708, Inventory 73, File 108, Page 3.
6.	 CSARK, Fund 708, Inventory 73, File 108, Page 3.
7.	 CSARK, Fund 708, Inventory 73, File 108, Page 5.
8.	 Dastanov, O. (1967). The Truth About “Sacred” Places. Almaty: Kazakhstan 

Publishing House. – 22 pages.
9.	 Kozybayev, M.Q. (1998). The Memory of History. Vol. 2. Almaty. – pp. 225–226.
10.	NARK, Fund 1711, Inventory 1, File 110, Page 9.
11.	 NARK, Fund 1711, Inventory 1, File 111, Page 75.
12.	NARK, Fund 1711, Inventory 1, File 116, Page 32.
13.	NARK, Fund 1711, Inventory 1, File 128, Page 288.
14.	NARK, Fund 1711, Inventory 1, File 2, Page 155.
15.	NARK, Fund 1711, Inventory 1, File 2, Page 4.
16.	NARK, Fund 1711, Inventory 1, File 23, Page 116.
17.	NARK, Fund 1711, Inventory 1, File 23, Page 116.
18.	NARK, Fund 1711, Inventory 1, File 26, Page 49.
19.	NARK, Fund 1711, Inventory 2, File 81, Page 14.
20.	National Archive of the Republic of Kazakhstan (NARK), Fund 1711, Inventory 2, 

File 13, Page 99.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
113

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47

https://orcid.org/0000-0002-7346-0126, e-mail: murat919@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-1951-5867, e-mail: kalmakhanyerzhan@gmail.com

https://orcid.org/0000-0003-2551-9629, e-mail: seyfettinersahin@gmail.com

АҚЫТ ҮЛІМЖІҰЛЫНЫҢ «АҚЫРЕТ» ҰҒЫМЫНА 
ҚАТЫСТЫ ТЕОЛОГИЯЛЫҚ КӨЗҚАРАСЫ

Мұратхан Махмет 
Аға оқытушы, магистр,
Нұр-Мүбарак Египет 

ислам мәдениеті 
университеті,

Алматы қ., Қазақстан

Қалмахан Ержан 
PhD, қауымдастырылған

профессор,
Нұр-Мүбарак Египет ислам 

мәдениеті университеті,
Алматы қ., Қазақстан 

Сейфеттин Ершахин
Доктор, профессор,

Анкара университеті, 
Түркия 

آراء أقيط أوليمجي أولي اللاهوتية حول مفهوم الحياة الآخرة
مرادخان محمود

ماجستير
الجامعة المصريَّةَ للثَّقَافة 

الإسلاميَّةَ نور مبارك
ألماتي، كازاخستان

قالماخان إيرجان
أستاذ مشارك

الجامعة المصريَّةَ للثَّقَافة 
الإسلاميَّةَ نور مبارك
ألماتي، كازاخستان

سيف الدين إيرشاهين
أستاذ دكتور

جامعة أنقرة، تركيا

THEOLOGICAL VIEWS OF AKYT ULIMZHIULY ON THE 
CONCEPT OF «THE AFTERLIFE»

Muratkhan Mahmet 
Senior Lecturer, Master
Egyptian University of 

Islamic Culture  
Nur-Mubarak

Almaty, Kazakhstan

Kalmakhan Yerzhan 
PhD, Associate Professor.

Egyptian University of 
Islamic Culture  
Nur-Mubarak

Almaty, Kazakhstan

Seyfettin Ershahin
Doctor, Professor

Ankara University, 
Türkiye. 

ТЕОЛОГИЧЕСКИЕ ВЗГЛЯДЫ АКЫТА УЛИМЖИУЛЫ НА 
«ПОНЯТИЕ ЗАГРОБНОЙ ЖИЗНИ»

Мұратхан Махмет 
Старший преподаватель, 

магистр
Египетский университет 

исламской культуры  
Нур-Мубарак

г. Алматы, Казахстан

Қалмахан Ержан 
PhD, ассоциированный 

профессор
Египетский университет 

исламской культуры  
Нур-Мубарак

г. Алматы, Казахстан

Сейфеттин Ершахин
Доктор, профессор

Университет Анкара, 
Турция  



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
114

Аңдатпа: Мақалада қазақ руханиятының көрнекті өкілі – Ақыт Үлімжіұлының 
ақырет ұғымына қатысты теологиялық көзқарасы қарастырылады. Ақыт Үлімжіұлы – 
діни-ағарту бағытындағы шығармаларымен танымал болған ақын, ойшыл және діни 
ағартушы. Оның мұраларында исламдық дүниетаным мен ұлттық құндылықтар үндестігі 
көрініс тапқан. Ақын шығармаларындағы ақыретке байланысты ой-толғамдар ислам 
теологиясы қағидатына негізделіп, адамның өмірлік мақсаты мен рухани ізденісін терең 
түсіндіруге бағытталған.

Мақалада ақынның өлеңдеріндегі ақырет ұғымы мен оның діни-рухани 
құндылықтарға негізделген философиялық көзқарастары талданады. Сондай-ақ оның 
шығармашылығының исламдық ілім мен қазақ халқының дәстүрлі дүниетанымымен 
байланысы көрсетіледі. Зерттеу барысында мәтіндік талдау және теологиялық салыстыру 
әдістері қолданылып, ақын мұрасының бүгінгі заман үшін өзектілігі мен маңыздылығы 
анықталады.

Түйін сөздер: ислам, ақырет, этика, жұмақ.

الملخََّص:  يتناول البحث الآراء اللاهوتية حول مفهوم الحياة الآخرة، والَّتَي تنعكس في أعمال ممثِّ�ِل بارز 
ر ومربِّ�ِي عاّمّ، تميَّزَت أعماله  للروحانيَّةَ الكازاخيَّةَ، أقيط أوليمجان أولي. يُعُرف أقيط أوليمجان أولي بأنَّهَ شاعر ومفكِّ�ِ
. يجمع إرثه بشكل متناغم بين النَّظَرة الإسلاميَّةَ للعالم والقيم الوطنيَّةَ. تستند أفكار الشََّاعر  ينّيّ والتَّعَليمّيّ بتوجُُّهها الدِّ�ِ
، وتهدف إلى فهم عميق لأهداف الحياة والمساعي  هوت الإسلامّيّ حول الحياة الآخرة إلى المبادئ الأساسيَّةَ لعلم الالَّا
الرُُّوحيَّةَ للإنسان. يحلِّ�ِل المقال الأفكار حول الحياة الآخرة في قصائد المؤلِّ�ِف، فضالًا عن آرائه الفلسفيَّةَ القائمة على 
ينيَّةَ والرُُّوحية. يتمُُّ إيلاء اهتمام خاّصّ لارتباط عمله بالتَّعَاليم الإسلاميَّةَ والنَّظَرة العالميَّةَ التَّقَليديَّةَ للشََّعب  القيم الدِّ�ِ
يَّةَ إرث  ِ والمقارنة اللاهوتية، ممََّا يسمح لنا بتحديد مدى أهمِّ�ِ راسة أساليب التَّحَليل النَّصَيِّ� ِ. تستخدم الدِّ�ِ الكازاخستانيِّ�

الشََّاعر في العصر الحديث.
الكلمات المفتاحيَّةَ: الإسلام، الأخيرة، الأخلاق، الجنَّةَ.

Abstract: The article examines theological views on the concept of the afterlife, reflected 
in the works of a prominent representative of Kazakh spirituality, Akita Ulimzhiuly. Akita 
Ulimzhiuly is known as a poet, thinker and public educator, whose works were distinguished 
by their religious and educational direction. His legacy harmoniously combines the Islamic 
worldview and national values. The poet’s thoughts on the afterlife are based on the key principles 
of Islamic theology and are aimed at a deep understanding of the life goals and spiritual quests 
of man. The article analyzes the ideas about the afterlife in the author’s poems, as well as his 
philosophical views based on religious and spiritual values. Particular attention is paid to the 
connection of his work with Islamic teachings and the traditional worldview of the Kazakh 
people. The study uses methods of textual analysis and theological comparison, which allows us 
to identify the relevance and significance of the poet’s legacy for modern times. 

Key words: islam, akhiret, ethics, paradise.

Аннотация: В статье рассматриваются теологические взгляды на понятие загробной 
жизни, отражённые в творчестве видного представителя казахской духовности Акыта 
Улимжиулы. Акыта Улимжиулы известен как поэт, мыслитель и народный просветитель, 
чьи произведения отличались религиозно-просветительским направлением. В его 
наследии гармонично сочетаются исламское мировоззрение и национальные ценности. 
Мысли поэта о загробной жизни основаны на ключевых принципах исламской теологии 
и направлены на глубокое понимание жизненных целей и духовных поисков человека.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
115

В статье проводится анализ представлений о загробной жизни в стихах автора, 
а также его философских взглядов, основанных на религиозно-духовных ценностях. 
Особое внимание уделено связи его творчества с исламским учением и традиционным 
мировоззрением казахского народа. В ходе исследования применяются методы текстового 
анализа и теологического сравнения, что позволяет выявить актуальность и значимость 
наследия поэта для современности.

Ключевые слова: ислам, ахирет, этика, рай.

КІРІСПЕ
Ақырет күніне иман ету – ислам 

дініндегі иманның бесінші шарты. Ақы-
рет күніне сенбеген адам ислам діні-
нен шығады. Себебі бұл сенім Құран 
мен хадистерде нақты айтылады және 
мұсылман негізіне жататын маңызды 
тұжырымдардың бірі саналады. Алла та-
рапынан «Ақырет» атты арнайы сүренің 
түсірілуі де бұл ұғымның дін үшін қанша-
лықты маңызды екенін көрсетеді. Қаси-
етті Құранда: «Бірақ кім Аллаға, ақырет 
күніне, періштелерге, кітаптарға, пай-
ғамбарларға иман келтірсе және жақын-
дарына, жетімдерге, міскіндерге, жолда 
қалғандарға, қайыршыларға және құл 
азат етуге жақсы көре отырып, мал сарып 
қылса әрі намазды толық орындап зекет 
берсе, өзара байласқан уәдесін орында-
ушы, таршылықта, қиыншылықта және 
соғыс кезінде сабыр етуші болса, міне, 
солар – шыншылдар әрі солар тақуалар» 
(Әкімханов, Анарбаев, 2018: 2/177), – деп 
баяндалады. Қасиетті Құран Кәрімде 110 
жерде баяндаған ақырет атауы сөздікте 
«діни наным бойынша адамның өлгеннен 
кейін қайта тірілетін, мәңгілік қалып, Ал-
ланың алдында, ақырет, о дүниеде есеп 
беретін жері» деген мағынаны білдіреді. 
Демек, ақырет сөзі – дүниелік өмірден 
кейін басталып, мәңгі жалғасатын екінші 
өмір.

Ақырет – Исрафил періштенің 
бірінші рет сүр үрлеуінен басталып, жұ-
мақтықтардың жұмаққа, тозақтықтардың 

тозаққа кіруіне дейінгі аралықты қамти-
тын уақыт кезеңі.

Басқаша айтқанда, адамдар ақырет-
те қайта тіріліп және мәңгі жалғасатын 
уақытты ақырет деген. Бұл уақытты 
Құран мүминдер Жаратушысына қа-
уышатындықтан «қауышу күні», күллі 
мақлұқат бір жерге жиналатындықтан 
«жиналу күні» деген.

Тақырыпты талдауды дәйектеу 
және мақсат-міндеттері

Құдайдың бар екенін мойындайтын 
діндер мен ойлау жүйелерінің барлығын-
да дерлік, оның ішінде қарабайыр тай-
паларда да ақырет өміріне сену болға-
нымен, өлгеннен кейінгі бұл өмірдің 
табиғаты мен сипаттамасы туралы әртүр-
лі көзқарас қабылданған. 

Ақырет өміріне сену – барлық 
илаһи дінде бар және барлық пайғамбар 
растаған қағида. Бұл сенім Алланың бар 
болуы мен бірлігін толықтыру ретінде 
Құран Кәрімнің көптеген аятында баян-
далған. Ақырет өміріне иман келтіру мен 
Аллаға иман келтіру арасында тікелей 
және берік байланыс бар. Сондықтан да 
ақыретті жоққа шығару – оны жаратқан 
және адамзатқа оның бар екендігін хабар-
лаған Алланы жоққа шығару деген сөз.

Ақыретке иман келтірген адам дүние 
тіршілігінде өлшеулі және тұрақты әре-
кет етеді. Ол өшпенділік, қызғаныш және 
жек көру сияқты эмоцияларды азайтып, 
кешірімділік және төзімділік сезімдерін 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
116

жақсартады. Сондай-ақ өзімен, отба-
сымен, қоршаған ортамен және қоғаммен 
тату өмір сүреді. 

Ақыртке сенім мәселесі тассауф әде-
биетінің негізгі бір саласы ретінде бар-
лық мұсылман ақындары мен ойшылда-
рының еңбегінде көрініс тапқан. Қазақ 
әдебиетіндегі ақырет түсінігінде Алла-
ның әділдігі мен пендесіне деген аса мей-
ірімділігі кеңінен жырланған. Қазақ діни 
дастандары мен эпостарында ақырет – 
пәни өмірдің жалғасы және адам ғұмы-
рындағы ақиқаттың соңғы кезеңі деп си-
патталған. Бұл көрініс – ақын, ағартушы 
А. Үлімжіұлы шығармаларына да тән құ-
былыс. Сол себепті бұл мақаланың негіз-
гі мақсаты  Ақыт Үлімжіұлының ақырет 
ұғымына қатысты теологиялық көзқара-
сын саралау, міндеті  ақырет ұғымының 
терминдік және шариғи мағынасын ашу 
және А. Үлімжіұлының ақыртке сенім ту-
ралы ұстанымын кешенді зерттеу болып 
саналады.

Ғылыми зерттеу әдіснамасы
Мақалада зерттеу жұмысы жүйелі 

түрде орындалып, мәтіндік талдау әдісі, 
салыстырмалы талдау әдісі, тарихи әдіс, 
философиялық талдау әдісі, мәнмәтіндік 
талдау әдісі қатарлы бірнеше ғылыми 
әдістер қолданылды. 

Зерттеу әдістерінің кешенді қолда-
нылуы Ақыт Үлімжіұлының теологи-
ялық көзқарасының мәнін ашуға, оның 
шығармашылық мұрасын заманауи 
ғылыми тұрғыдан түсіндіруге мүмкіндік 
берді.

Негізгі бөлім
Ақырет сөзі араб тілінен аударғанда 

«ең соңғы» деген ұғымды білдіріп, адам 
баласының о дүниедегі ең соңғы тұрақтап 
қалатын мекені дегенді аңғартады. 
Ата-бабаларымыз бұл сөзді осы мағына-

сында түсініп, бұл дүниені «қамшының 
сабындай», «бес күндік», «жалған дүние» 
деп, бұл дүниенің өткінші, алдамшы дү-
ние екендігін айтқан. Құран аяттарында 
ақырет сөзі әртүрлі атаулармен беріліп, 
маңыздылығы айшықтала түскен:

- Яумил бағс – қайта тірілу күні (Рум 
сүресі, 56-аят); 

- Яумил хурус – пайда болған күн 
(Каһф сүресі, 41-аят);

- Яумил жем – жиналу күні (Шура 
сүресі, 7-аят);

- Яумил хулд – мәңгі болатын күн 
(Каһф сүресі, 34-аят);

- Яумил азифе – жақындап келе 
жатқан күн (Му’мин сүресі, 39-аят);

- Яумил хасре – өкініш күні (Мәриям 
сүресі, 39-аят);

- Әл-қария – ұлы оқиға (Хаққа сүресі, 
4-аят). 

Ислам ақидасындағы ақырет күні-
не иман мәселесі о дүниеге қатыстының 
барлығын, атап айтқанда, хашыр, есеп 
күні, сират, жәннат және тозақты қамти-
ды.

Қазақ әдебиетінің тарихында «кіта-
би ақындар» деген атпен танылған сөз 
зергерлерінің шығармаларында ақырет 
сеніміне қатысты тұжырымдар нақты 
Құран аяттары арқылы тәпсірленген. Со-
лардың басты өкілі – біз сөз етіп отырған 
Ақыт Үлімжіұлы.

Ақыт араб, парсы тілін жетік білуі 
нәтижесінде сол кезде айтылған мәнді 
ойларды өзінше өрістетіп, қазақ әдеби-
етінде басқа ешкімге ұқсамайтын өзіндік 
арна қалыптастырды. Ол әдебиетке деген 
ислам әсерін кең түсініп, оны өз шығар-
маларында жан-жақты көрсете білді. Ол 
қажылыққа барған сапарында сол кездегі 
мұсылман әлемінің бай қазынасымен те-
рең танысып, содан түйген ойларын қағаз 
бетіне түсірді.

Ақыт Үлімжіұлы ақырет жайын-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
117

да 1908 жылы, яғни өзінің 40 жасында 
Құран аяттары мен хадистер негізінде 
«Қиямет ахуалы» өлеңін жазады. Өлең 
Қазанда, ағайынды Каримовтар баспа-
сында басылған. Жалпы 20 беттен тұра-
ды. Аталған өлеңде ақыреттегі мүміндер 
мен мүнәпиқтардың жағдайы туралы ба-
яндалады. Өлеңде эмоциялық көңіл күй-
ден гөрі, қиямет күнінің қандай сипатта 
болатыны басымырақ сараланған. 

Ақыт өлеңнің басында кіріспе ретін-
де бұл өмірдің мәні туралы:

Дүниеден өлшем дәмі түгесілсе,
Ілгері жан баспайды жалғыз қадам.
Айдаған түмен малды бай болсаң да,
Бойыңа жапсырарың жалғыз мата 

(Қарымсақов, 2014: 2) , –

деп бұл өмірдің сынақ алаңы екендігі 
туралы философиялық тұжырым ұсынса, 
қасиетті Құран Кәрімде: «Біліңдер! Шын 
мәнінде дүние тіршілігі бір ойын, ермек, 
сән және өзара мақтанысу, сондай-ақ 
малдарды, балаларды көбейту ғана. Бұ-
ның мысалы, өсірген өсімдігі кәпірлерді 
таңырқатқан жаңбыр сияқты. Сосын қу-
рап, сап-сары болғанын көресің. Содан 
кейін үгінді болады. Ақыретте қатты азап 
әрі Алладан жарылқау, ризалық бар. Не-
гізінде дүние тіршілігі –бір алданыштың 
ғана нәрсесі» (Әкімханов, Анарбаев, 
2018: 57/20), – деп баяндалады.

Өтіпті Абыл, Қабыл, Хазырет Шис,
Тозақ бар жеті тамұқ қайнаған пеш, –

 деп тозақтың жайынан хабар береді. 
Ақынның «жеті тамұқ» дегені – тозақтың 
жеті есімі. Бұл туралы Құранда келесі-
дей баяндалады: «Тозақтың жеті қақпасы 
бар. Әр қақпаға олардан бір бөлегі айы-
рылады» (1, 15:44). Құранда тозақ жайлы 
жеті есім қолданылған. Олар:

1. Жәһәннам – бұл сөз Құранның 
жетпіс жеті аятында баяндалған.

2. Саъир – шыжыған от әрі жалын 
(Мүлк сүресі 5-аят).

3. Лаза – тұмансыз, қызыл от (Мәа-
риж сүресі 15-аят).

4. Сақар – от (Мүддәсир 27-аят).
5. Хауия – түскендердің көбі кері 

қайтпайтын құй (Қария сүресі 9-11 аят).
6. Хутама – қыздырылған от (Һумәза 

сүресі 4-аят).
7. Жахим – ерекше жалын, қабат-қа-

бат жалындаған от деген мағыналарға ке-
леді (Мәида сүресі 10-аят). 

Адам баласына өлімнің ерте ме, кеш 
пе бір келері ақиқат. Құран Кәрімде: «Әр-
кім өлімнің дәмін татады. Сендерді сынап, 
жаман-жақсы күйге саламыз. Сондай-ақ 
бізге қайтарыласыңдар», – деп анық ба-
яндалған (Әкімханов, Анарбаев, 2018: 
21/35). Алайда адамның өліммен, өлімнің 
дәмін татуымен іс аяқталмайды. Өйткені 
өлімнің дәмін тату істің жаңа басталға-
нын, яғни Алланың алдына қайтарылу-
дың басталғанын білдіреді. Алла тағала 
дүниеде әрбір адамды жақсылық-жаман-
дық, молшылық-жоқшылық, қуаныш-жұ-
баныш және саулық-сырқат дегендей 
өмірдің әрқилы кезеңдерімен сынаққа 
тартады. Мұны Ақыт:

Бисмилла сөз бастайын жақсы гептен,
Атамыз Адам, Ыдырыс өтіп кеткен.
Болғанда тумақ-сүннат, өлмек-парыз,
Бұл өмір қағидасы бізге жеткен.

Анадан туған адам ақыр өлер,
Кетерін қай күн кешіп Алла білер.
Өлшеулі әр бәндәнің бір күні бар,
Өлшеусіз жаратқан жоқ паруәдигәр,
  – деп тұжырымдайды.
Жалпы, адамның иманына, құл-

шылығына кері әсерін тигізетін әуелі 
адамның өз нәпсісі, жалқаулық, тәкап-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
118

парлық, дүние-мүлік, қуаныш-жұбаныш, 
шайтан, жолдастары, өмір сүріп отырған 
қоғамындағы, қоршаған ортасындағы 
кейбір сорақы қылықтар сияқты әртүрлі 
іштен және сырттан келетін қауіп-қатер 
кездеседі. Сондықтан адам өзін рухани 
жағынан қорғайтын бір қорған табуы ке-
рек. Осылардан алыс болуға шақырған 
Ақыт:

Дүние, ақырет қамын бірдей же деп,
Нәсихат ұшбу сөзім көңіл ашқан,

 – деп айта келіп, пайғамбарымыз-
дың: «Бұл өмір ана әлемнің егіні, не ек-
сең соны орасың», – деген хадисімен үн-
дестік танытады.

Өтемей қияметте жүк көтерме,
Алланың әмір қылған парызы бес.
Сұм нәпсі ақыретте қатты дұшпан,
Жалғанда ерік бермей тамағын кес 

(Қарымсақов, 2014: 2), –

деп Ақыт адам баласына берілген 
дүниелік сән-салтанаттардың, нығмет-
тердің өткінші екенін, нағыз бақыттың, 
нағыз нығметтің ақыретте жәннатта бо-
латынын пайымдайды. Құранда адам ба-
ласына былай ескертіледі: «Адам баласы 
үшін әйелдер, балалар, алтын, күмістен 
жиналған қазыналар, сәнделген аттар, 
малдар және егіндерді қызыға сүю әдемі 
көрсетілді. Бірақ олар –дүние тіршілі-
гінің сәні. Негізінде орынның жақсысы 
Алланың қасында» (Әкімханов, Анарба-
ев, 2018: 3/14).

Қасиетті Құран Кәрімде: «Әй мүмін-
дер! Өздеріңді әрі үй-іштеріңді отыны 
адамдар мен тастардан болған оттан 
қорғаңдар», – деп баяндалса, (Әкімханов, 
Анарбаев, 2018: 66/6) Алла Елшісі (с.а.с) 
бір хадисінде: «Баланы жеті жасқа келген 

кезден бастап намаз оқуға үйретіңдер. 
Он жасына келген кезде оқымаса жаза-
лаңдар», – дегені айтылады (Сүлеймен, 
1981: Салә 26). Ал Ақыт өзін және жақын-
дарын тек Аллаға мойынсұнып, Алланың 
тыйымдарынан тиылып, парыздарын 
орындағанда ғана қияметтегі азаптан 
құтылуға болатынын ашық айтады:

Құдайға құлшылықтың жөні осылай,
Балаңды жеті жастан намазға жық.
Сапары ақыреттің ұзақ дейді,
Азықты күн бұрыннан даярлап шық. 

(Қарымсақов, 2014: 2)

Ақыретке сенімдегі маңызды бір 
түйін – хашыр күніне сену. Хашыр сөзінің 
сөздік мағынасы «бір жерге жиналу» де-
ген ұғымды білдіреді. Ал шариғатта Алла 
тағаланың адамдарды есепке тарту үшін 
Исрафил періштенің екінші рет сүр үрле-
уімен қайта тіріліп, бір жерге жиналуды 
білдіреді. Адамдар жиналатын сол жер 
махшар немесе ғарасат майданы делінеді. 

Жиналар ғарасатқа жанның бәрі,
Пенделер неше түрлі жас пен кәрі.
Ғаламды он сегіз мың бір жияды,
Жаратқан құдіретімен пәруары (Қа-

рымсақов, 2014: 9), –

 деп Ақыт ғарасат майданын сурет-
тей келіп, пайғамбарымыздың: «Ол күні 
құдіреті шексіз Алла тағала адамдарды 
бұл жерге жинап алып: «Мәлик (күллі ға-
ламның иесі) менмін! Дәйян (ғамалдар-
дың қарымын, бағасын беруші де) мен-
мін!» – деп бұйырады», – деген хадисті 
еске алады (Әл-Мунзири, 2013: Тәухид, 
32, 562).

Адамдардың ақыретте мүмін атанып 
және мәңгілік бақытқа, уәде етілген тір-
шілікке (жәннатқа) жетуінің негізі бұл 
дүниеде иманы кәміл болуына байланы-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
119

сты. Құран мен хадистен ерте сусындаған 
Ақыт бұл туралы:

Жалғанда жан қуатын тұрған шақта,
Алланы ойдан шығармай, ойыңызға ал, –

 деп ескертеді.
Амал дәптер таратылып, адамдар 

дәптерін қолына алып дүниеде істеген 
бүкіл жақсы-жаман іс-әрекетін көріп та-
нысқаннан кейін Алла тағала тарапынан 
сұраққа тартылып есеп жасалады. 

Сол күнде ерік берер заман қайда,
Періште не қылдың деп сұрап тұрар.

Қиямет күні адамдардың күнәсі мен 
сауабы Мизанда өлшенеді. Мизан сөзі 
«таразы» деген мағынаны білдіреді. Ми-
зан – ақыретте есеп сұрақтан кейін әр-
кімнің амалы тартылып өлшенетін Алла 
тағаланың әділет таразысы. Таразыда са-
уабы, жақсылығы ауыр тартқандар жән-
натқа кіреді, ал күнәсі, жамандығы ауыр 
тартқандар жәһәннамға кетеді. Жәһән-
намға кеткендерден мүмін болғандар 
істеген жамандығы мен күнәсінің жаза-
сын тартқаннан кейін жәннатқа кіретінді-
гі риуаяттарда білдірілген. Мизан жайлы 
Құранда былай баяндалады: 

«Біз қиямет күні әділет таразысын 
құрамыз. Ешкімге ешбір әділетсіздік 
жасалмайды. Кішкене бір сауабы, жақ-
сылығы болса да, соншалық кішкене бір 
күнәсі, жамандығы болса да таразыға қо-
ямыз. Барлық адамнан есеп сұрауға күш 
құдіретіміз жетеді»  (Әкімханов, Анарба-
ев, 2018: 21/47).

Ұжымаққа байлық емес, момын барар,
Момын жай байлық емес, иман табар.
Кімде-кім құлшылығын үзбей қылса,
Сол кісі ақыретте жұмақ барар.

Адамзат ең жақсысы сабыр қылса,
Тәубә қылып, тіршілікте момындармен,
Сауапты жақсы істерді көбірек қылса 

(Қарымсақов, 2014: 24).

Адам баласы ақыретте есеп-сұрақтан 
кейін жәннатқа баруы үшін сират деп ата-
латын жол немесе көпірден өтеді. Сират 
көпірінде қойылатын  иман, намаз, ораза, 
қажылық, зекет, құл ақысы және ғұсылға 
қатысты сұрақтарға жауап бергендер 
көпірден өтеді.

Филология ғылымдарының кандида-
ты Рашид Мұхитдинов сират көпірі тура-
лы төмендегідей ақпарат береді: «Қиямет 
күні тозақтың үстінде құрылатын қылдан 
жіңішке,  қылыштан өткір, жабысқақ іл-
мек тікенектері бар, тайғанақ көпір. Ол 
көпірден мүмін-мұсылмандар аман өтеді, 
ал кәпірлер өте алмай тозаққа құлай-
ды. «Сират» сөзі араб тілінде «көпір», 
«өткел», «жол» деген мағынаны береді» 
(Мухитдинов, 2018: 211).

Ал ақын Ақыт Үлімжіұлы өлеңінде 
сират көпірін пайғамбар хадисімен рухани 
үндестік танытып, былайша сипаттайды:

Сираттың көпірі ұзын үш мың жылдық.
Болмайды жуандығы жалғыз қылдық.
Қылдан тішке, қылыштан өткір болар,
Адамзат ақыл таппай болар мұңлық.
Күнә жүгі аз кісі тез өтеді.
Өтеді пайғамбарлар желдей есіп,
Кәпірге жалын шығар тозақ өсіп.
Әулие анық мүмін өтер кезде,
Болады бәсеңірек жалын өшік.
Өтеді кейбір адам аттай шауып,
Ақыры жетпіс мың жылда өтіп болар, 
Күнәсі көп надан мен кәпір жаулар,
Жығылып ғазап отқа кетіп болар.

Ақырет күні мүмін мұсылмандарға 
азаптан құтылуға шапағат жасалаты-
ны айтылады. Шапағат – күнәсі болған 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
120

мүміндердің күнәларының кешірілуі, 
күнәсі болмағандардың одан да жоғары 
дәрежеге жетуі үшін періштелер, пай-
ғамбарлар және Алла тарапынан жоғары 
дәрежедегілердің Алла тағалаға жалба-
рынып дұға жасаулары дегенді білдіреді.

Ақыт Үлімжіұлы ақырет күнінде 
пайғамбарымыздың (с.ғ.с.) Алланың қа-
лауымен өз үмбетіне шапағатшы бола-
тындығын, «өзге пайғамбарлардың өз 
басыма бір қиыншылық болмасын деп 
жылап тұрған кезінде, тек Мұхаммед 
пайғамбардың (с.ғ.с.) ғана «үмбетім» деп 
жылайтынын» айта келіп:

Алланың әмірін бұзбай өтсек,
Пайғамбар шапағатшы болар бізге, –
 – деп түйіндейді.
«Қиямет ахуалы» өлеңінде пайғам-

барымыздың тек өзі ғана Алланың қала-
уымен шапағатшы болуымен қатар, төрт 
саңлақ сахабаны үмбетін азаптан құтқа-
руға жіберетіндігі баяндалған (Қарым-
сақов, 2014: 16-17).

Алла тағалаға шынайы иман еткен, 
игі іс жасаған мүміндердің дүниедегі 
амалдарының сыйы ретінде ақыретте 
мәңгілік қалатын, әртүрлі нығметке, ри-
зыққа толы сәулетті ерекше ғажайып бір 
орын – жәннатқа кіреді. Бірақ жәннаттың 
ішінде дәрежелері, өзгеше есімдері бар. 
Бұл туралы Ақыт:

Жаралған дін күткенге сегіз ұжымақ,
Болама біле тұра көңіл бұзбақ (Қа-

рымсақов, 2014: 22), –
деп сипаттайды. Мұндағы сегіз ұжы-

мақ (жұмақ) дегені – Құран Кәрімде ба-
яндалған жәннаттың есімдері. Олар:

1. Жәннәтүл-Мә’уә –  шәһид болған-
дар мен мүміндердің тұрағы (Нәжм 
сүресі, 15-аят);

2. Жәннәтүл-Ғадн – тұрақ және мәң-
гілік жәннаты (Рағд сүресі, 23-аят);

3. Мақадус-Сыдқ – шындық мекені 
(Қамар сүресі, 55-аят);

4. Фирдаус – әр нәрсені қамтыған 
жәннат бақшасы (Кәһф сүресі, 107-аят);

5. Дарұс-Сәлем – сәлеметті мекен 
(Юнус сүресі, 25-аят);

6. Дарұл-Мұқамә – мәңгілік тұрақ, 
мәңгілік үй (Фатыр сүресі, 35-аят);

7. Жәннатүн-Нағим – нығметтерге 
толы жәннат (Тур сүресі, 17-аят);

8. Мақамүл-Әмин – сенімді мақам, 
сенімді орын (Духан сүресі, 51-аят). 

Ақыт Үлімжіұлының «Қиямет аху-
алы» өлеңінде тозақтағы кәпірлер мен 
надандардың аянышты халі мен жән-
наттағы тақуа, мүмін мұсылмандардың 
бақытты өмірі Құран аяттары мен ха-
дис-шарифтерде баяндаулар негізінде 
кеңінен көрініс тапқан.

«Қиямет ахуалы» өлеңінің соңын-
дағы бір өзекті мәселе – Руятуллаһ мәсе-
лесі. Бұл – Алла тағаланың ақыретте 
пенделерге көрінуі (Ән-Нәсәфи, Әбу 
Маймун, 2014: 125). Сонымен бірге бұл 
– әһли сунна уәл жамағат пен мұғтази-
литтер арасындағы талас-тартыстың көзі 
болған мәселе. Әһли сунна уәл жамағат 
Алла тағаланың ақыретте пенделеріне 
қандай да бір пішінге немесе бағыт пен 
арақашықтыққа тиесілі болмаған күйде 
көрінетіндігіне сенеді. Ал мұғтазилиттер 
бұл мәселені үзілді-кесілді жоққа шыға-
рады.

Ақырет күні Алла тағаланың көрі-
нетіндігі туралы Құранда көптеген аят 
бар. Мысалы, «Қиямет күні кейбір жүз-
дер қуаныштан бал-бұл жайнайды, Ра-
ббысынан көз алмайды» (Әкімханов, 
Анарбаев, 2018: 75/22-23).

Әһли сунна уәл жамағаттың, атап 
айтқанда, имам Әбу Ханифа  мен имам 
әл-Матуридидің жолын ұстанушы Ақыт 
Үлімжіұлы ақыретте Алла тағаланың 
пендесіне көрінетіндігін және адам бала-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
121

сында болатын нағыз қуаныш пен бақыт-
тың сол кезде көрініс табатындығына 
шексіз сенеді және оны былайша сипат-
тайды:

Жұмаққа кіріп дәрәжаң толғаннан соң,
Хақ дидарын көрген соң шатта-

ныңдар.
Ақыретте ең қызық дидар көрмек,
Дидар көрсең балқиды бойың сергіп.
Қызықтың одан басқа бәрі бекер,
Білгенге басқа қызық бәрі де ермек 

(Қарымсақов, 2014: 21).

Ақыт адам баласының ақыретте 
азап тартуына душар болатын себептерді 
қысқаша былай деп түйіндейді:

1. Сараңдық. Адам мінезінің нашар 
қасиетінің бірі. Әр кезде өмір сүрген ұлы 
ғұламалар мұндай жиренішті – қаттылық, 
қараулық, қарабайлық сияқты әдеттер-
ден жұртшылықты, әсіресе жасөспірімді 
сақтандырып отырған. Әлішер Науаи: 
сараң – пайғамбардың жиені болса да, 
пейішке бармайды десе,  Ақыт сараңдық 
туралы:

Аз мысал ақыреттен қылдым баян,
Бәндәнің қылған ісі Аллаға аян.
Зекет бермей өсірген төрт түлік мал,
Сол болар қияметте жылан-шаян, – 

деп баяндайды. Ақыттың бұл көзқа-
расы қасиетті Құран Кәрімнің: «Бүкіл 
қорлаушы, өсекшіге нендей өкініш! Сон-
дай мал жиып, оны санағандарға. Негізі-
нен, малы өзін мəңгі жасатады деп ойлай-
ды. Олай емес, əлбетте, ол «Хұтамаға» 
тасталады», – деген аятымен ұштасып 
жатқанын байқауға болады (Әкімханов, 
Анарбаев, 2018: 104/1-4).

2. Қанағатсыздық. Қазақ халқы қа-
нағат пен шүкірлікке аса мән берген. «Қа-
нағат қарын тойғызар, қанағатсыз жалғыз 

атын сойғызар» деуі – соның айғағы. 
Ақын, ойшыл Абай Құнанбайұлы:

3.	   
 Талап еңбек, терең ой,
Қанағат, рахым ойлап қой,
Бес асыл іс көнсеңіз, –

 деп қанағатты «бес асыл істің» бірі-
не жатқызса, Ақыт Үлімжіұлы қанағат-
сыздыққа арыдан тоқтала келіп: 

Қылыңдар кедей болсаң оған шүкір,
Түңіліп, шүкірсізден жерге түкір.
Ақыретте ғазапқа душар болар,
Құдайға разы болмай қылған күпір,

 – деп философиялық ой түйіндейді.
Бұл мәселе Құран Кәрімде: «Егер 

шүкір етсеңдер, арттыра беремін. Ал егер 
қарсы келсеңдер, азабым тым қатты», – 
деп әмір етілген (Әкімханов, Анарбаев, 
2018: 14/7).

4. Дүниеқұмарлық. Алла тағаланың 
сүймейтін және мұсылмандардың бойын-
да болуын да қаламайтын ұнамсыз қаси-
еттердің бірі – дүниеқұмарлық. Алланың 
разылығын табу және ақыретте амал дәп-
тердің оңынан берілуін қалайтын әрбір 
мұсылманды осы жаман індеттен алыс 
болуға шақырған Ақыт «Жәннатқа бай-
лық емес, момын, тақуа адамның бараты-
нын» ескерте келіп, былай дейді:

Малы азырақ, көңіл орта болса, 
Құдаймен алысады ендігі жан.
Бай болам деп тентіреп жүргенінде,
Іліп алып кетеді жетіп ажал.

5. Өктемдік. Абдуллаһ ибн Омар 
(р.а.) риуаят еткен хадисте пайғамбар 
(с.ғ.с.): «Кім нақақтан (біреудің) жерінің 
бір бөлігін алса, Қиямет күні жердің 
жетінші қабатына жұтылады», – деген. 
Ақыт ақырет күні азапқа ұшырайтын 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
122

адам баласының бірі осылар деп баян-
дайды:

Періште оны мағлұм қылған дейді,
Мұның өзі би болып тұрған дейді.
Момынға күші жетпес зорлық 

қылып,
Әмірін түзу айтпай бұрған дейді.

6. Зинақорлық. Зинақорлық – мүмін-
нің сипаты емес. Оны жасаған адам жа-
заға жолығады, қияметте де қатты азапта-
лады. Бұл жайында Құдай тағала қасиетті 
Құранда:

«Олар (мүміндер) Алламен бірге 
басқа құдай шақырмайды, хұқтары бол-
маса Алла тыйымына қарсы кісі өлтір-
мейді әрі зинақорлыққа да бармайды. Ал 
кім соларды істесе, ол жазаға жолыға-
ды. Қиямет күні оған деген азап еселе-
не түседі де, ол сонда қор болған күйде 
мәңгілікке қалады» (Әкімханов, Анарба-
ев, 2018: 25/68-69). Қияметтегі зинақор-
лардың жазасы туралы Ақыт былай деп 
суреттейді:

Періште айғай салып баян қылар,
Бұл нысапсыз бәндә деп зинақұмар.
Зинасы көп тәубесіз болғаны үшін,
Оны апарып тозаққа бірақ тығар.

7. Маскүнемдік. Ислам діні елге та-
рай бастағаннан-ақ, арақ-шарапқа бір-
те-бірте тыйым салынып, ең бірінші, 
ішімдіктің пайдасынан зиянының көпті-
гі халыққа түсіндірілді. Шарап ішетін-
дердің намаз оқуына тыйым салынды. 
Арақтан тыйылу туралы Құранда көп-
теген аят  бар. Халықты имандылыққа, 

тазалыққа шақырушы тұлғалардың ізін 
жалғастырушы Ақыт Үлімжіұлы арақ 
ішушінің алдында үлкен азап күтіп тұрға-
нын: 

8.	
Ішінде жеті тозақ азап көрер,
Бұл өзі арақ ішкен надан дейді, – 

 деп баяндайды.
Ақыт қажы Үлімжіұлы мұсылман 

баласын ақыретте ауыр азапқа душар 
ететін жаман індеттерді ғана баяндап 
қоймайды. Сонымен бірге одан құтылу-
дың шариғи жолын да көрсетеді. Бұған 
мысал ретінде Ақыт қажының «Мұса 
пайғамбардың мойындауы» атты өлеңін 
келтіре аламыз:

Құдайдың дұшпанымен жақын болма,
Күпір болып иманды дінің жойма.
Аллаға ғаси, қас болса пайғамбарға,
Тозақтан құтылмайсың ақыр жолда.

Қорыта айтқанда, Ақыт Үлімжұлы 
– Қытайдағы Алтай қазақтары арасынан 
шыққан халықты имандылыққа, таза-
лыққа, турашылдыққа шақырған ұлы 
тұлға. Қазақ тарихында алғаш болып, 
қияметтегі ахуалды өлең түрінде хатқа 
түсіріп, халық арасына таратқан кемеңгер 
ақын. Ақыреттегі жағдайлардың Құран 
аяттары мен хадис шарифтерге сәйкес 
жырлануы – Ақыттың дін ғұламасы екен-
дігінің нақты айғағы.

Бұл мақала ҚР ҒжЖБМ Ғылым 
комитеті қаржыландыратын

(Грант № BR24993035) ғылыми 
жоба аясында дайындалды.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
123

Әдебиеттер

1.	 Әбу Дәуіт Сүлеймен. (1981). Әс-Сүнән. – Стамбул. 
2.	 Әкімханов, А., Анарбаев, Н. (2018). Құран Кәрім қазақша түсіндірмелі аударма / 

Ауд.:– Алматы,  – 624 б.
3.	 Әл-Мунзири. (2013). Мұхтасар Сахих Муслим. 2 томдық / Ауд. Қ. Спатай. – 

Алматы. –2-том.  – 780 б. 
4.	 Ән-Нәсәфи, (2014). Әбу Маймун ибн Мұхаммед. Бахрул Кәлам. Дарул фатх. – 265 б.
5.	 Қарымсақов, А.Ү. (2014). Ақыт Үлімжіұлы шығармалары. 4-том. Шыңжаң халық 

баспасы, – 610 б.
6.	 Мухитдинов, Р.С. (2018). Қазақ тіліндегі ислам діні сөздерінің қолданылу тарихы: 

монография. 7-том. – Астана: «Рухани құндылықтарды қолдау қоры» корпоративтік қоры. 
–260 б.

References

1.	 Abu Dawud Sulaiman. (1981). As-Sunan. – Istanbul.
2.	 Akimkhanov, A., & Anarbayev, N. (2018). The Noble Qur’an: Explanatory Transla-

tion into Kazakh. – Almaty. – 624 pages.
3.	 Al-Mundhiri. (2013). Mukhtasar Sahih Muslim (Abridged Version of Sahih Muslim). 

Translated by K. Spatay. – Almaty. Vol. 2. – 780 pages.
4.	 An-Nasafi, Abu Maymun ibn Muhammad. (2014). Bahr al-Kalam (The Ocean of The-

ology). Dar al-Fath. – 265 pages.
5.	 Mukhitdinov, R.S. (2018). The Historical Usage of Islamic Terms in the Kazakh Lan-

guage: A Monograph. Vol. 7. – Astana: Corporate Fund «Support for Spiritual Values». – 260 
pages.

6.	 Qarymsaqov, A.Ü. (2014). Collected Works of Akhyt Ülimzhiyuly. Vol. 4. Xinjiang 
People’s Publishing. – 610 pages.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
124

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.61

https://orcid.org/0000-0002-7764-6577
Samet_05@mail.ru

https://orcid.org/0009-0009-7508-8549
bah-89@mail.ru

ОСМАН ХАЛИФАТЫ ЖӘНЕ ДІНИ ТОЛЕРАНТТЫЛЫҚ
Оқан Самет

PhD, Нұр-Мүбарак Египет ислам 
мәдениеті университеті 
Алматы қ., Қазақстан 

Амиреев Бахтияр
Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті 

университетінің магистранты
Алматы қ., Қазақстан 

ينيّّ الخلافة العثمانيَّةَ والتَّسَامح ال�دِِّ
أوكان صامت

دكتور
الجامعة المصرية للثَّقَافة الإسلاميَّةَ نور مبارك، 

ألماتي، كازاخستان

أميريف بختيار
ماجستير

الجامعة المصرية للثَّقَافة الإسلاميَّةَ نور مبارك، 
ألماتي، كازاخستان 

THE OTTOMAN CALIPHATE AND  
RELIGIOUS TOLERANCE

Okan Samet
PhD

 Egyptian University of Islamic culture 
Nur-Mubarak

Almaty, Kazakhstan

Amireev Bakhtiyar
Master’s student

 Egyptian University of Islamic culture 
Nur-Mubarak

Almaty, Kazakhstan

ОСМАНСКИЙ ХАЛИФАТ И РЕЛИГИОЗНАЯ 
ТОЛЕРАНТНОСТЬ

Окан Самет
PhD

Египетский университет исламской 
культуры Нур-Мубарак
г. Алматы, Казахстан

Амиреев Бахтияр
Магистрант Египетского университета 

исламской культуры Нур-Мубарак
г. Алматы, Казахстан

Аңдатпа: Бұл мақалада Осман халифатының VI ғасырлық тарихи кезеңіндегі 
діни толеранттылық үлгісікөрсетіледі. Осман халифаты саясаты шариғат талабына 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
125

сай өзге дін өкілдеріне төзе отырып, бейбітшіліктің жарқын үлгісін көрсете білгендігі 
тарихи фактілерге негізделе салыстырмалы талданады. Өзге дін өкілдеріне көрсетілген 
толеранттылық халифаттың территориясы кеңеюі нәтижесінде «Дәрус-сұлух» (яғни 
қазіргі зайырлылық жүйені) жүйесін бірізге түсірді. Демек, әлемдік зайырлы жүйенің 
моделін көрсете білгендігі айқындалады.   

Түйін сөздер: Османлы халифаты, ислам тарихы, толеранттылық, өзге дін 
өкілдері, зайырлылық.

ِ في الفترة التَّاَريخيَّةَ للخلافة العثمانيَّةَ في مدَّةَ  ينيِّ� الملخََّص: في هذا المقال يتمُُّ الكشف عن نموذج التَّسَامح الدِّ�ِ
تَّةَ؛ فحقيقة أنََّ الخلافة العثمانيَّةَ استطاعت أن تظهر نموذجًًا مشرقًاً للسََّلام من خلال التسامح مع ممثِّ�ِلي  القرون السِّ�ِ
يانات الأخرى وفقًاً لمقتضيات الشََّريعة في سياسة الخلافة العثمانيَّةَ يتمُُّ تحليلها بناءًً على الحقائق التَّاَريخيَّةَ. ونتيجة  الدِّ�ِ
يانات الأخرى إلى توّقّف نظام دار الصُُّلح اي )النِّ�ِظام  لتوسيع أراضي الخلافة، أدَّىَ التَّسَامح الَّذَي ظهر مع ممثِّ�ِلي الدِّ�ِ

. العلمانّيّ الحديث(؛ ولذلك فمن الواضح أنَّهَ استطاع أن يبيِّ�ِن نموذج النِّ�ِظام العلمانّيّ العالمّيّ
يانات الأخرى، العلمانيَّةَ. ، التَّسَامح، ممثِّ�ِلي الدِّ�ِ الكلمات المفتاحيَّةَ: الخلافة العثمانيَّةَ، التَّاَريخ الإسلامّيّ

Abstract: This article highlights the model of religious tolerance during the six-century 
historical period of the Ottoman Caliphate. The article comparatively analyzes historical facts, 
showcasing how the Ottoman Caliphate exemplified peace by adhering to Sharia principles and 
demonstrating tolerance toward followers of other religions in its policies. The tolerance extend-
ed to other religious communities contributed to systematizing the Dar al-Sulh (modern secular 
system) as the Caliphate’s territory expanded. Thus, it is emphasized that the Ottoman Caliphate 
successfully provided a model for the global secular system.

Keywords: Ottoman Caliphate, Islamic history, tolerance, followers of other religions, 
secularism.

Аннотация: В данной статье раскрывается модель религиозной толерантности 
в исторический период Османского халифата VI века. На основе исторических фактов 
анализируется тот факт, что Османский халифат смог показать яркий пример миролюбия, 
проявив толерантность к представителям других религий в соответствии с требованиями 
шариата в политике Османского халифата. В результате расширения территории халифата 
толерантность, проявленная к представителям других религий, сделала систему Дарус-
Сулух (современная светская система). Поэтому, он смог продемонстрировать модель 
мировой светской системы.

Ключевые слова: Османский халифат, исламская история, толерантность, 
представители других религий, секуляризм.

Кіріспе. 
Ұлы Осман  мемлекеті – 1299-1383 

жылдары Османлы бейлігі, ал  1383-
1922 жылдары Османлы сұлтандығы деп 
аталды. Мемлекет  XV-XVII  ғасырларда 
үш құрлыққа (Еуропа, Азия, Африка) 
жайылып, оңтүстік-шығыс Еуропа, Таяу 

Шығыс және Солтүстік Африканың басым 
бөлігін биледі. Батыстағы  Марокконың 
Атлант  жағалауынан шығыстағы  Парсы 
шығанағы жағалауына дейін, солтүстікте-
гі Украинадан оңтүстіктегі Сомариға дей-
інгі аймақты қамтыды (3). Мұсылман 
және түркі ислам мемлекеттік басқару-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
126

ды бір арнаға түсіріп, білім-ғылымның, 
өнеркәсіптің, мәдениет пен өркениеттің 
шарықтап, дамуына үлкен үлес қосты. 
Әрі Осман халифаты алты ғасырлық 
тарихи билік сахнасында әртүрлі дін 
өкіліне мұсылмандармен тең бейбіт өмір 
сүріп, толерантты қоғам қалыптастыру-
дың жарқын үлгісін көрсете білді.

Зерттеу нысаны. Османлы халифа-
ты үлгісінде ислам дінінің өзге дін өкіл-
деріне қатысты ұстанымын ашып көрсету.

Ғылыми зерттеу әдіснамасы
Мақаламызда исламдағы толерант-

тылық үлгісін тарихи талдау және са-
раптаумен қатар логикалық ой қорыту, 
жалпы діни салыстырмалы әдіс пайдала-
нылады. Негізгі принципі – тарихилық, 
объективтілік, ұлттық және жалпыадам-
заттық  құндылықтар мен тарихи-мәдени 
үдерістерді айқындау, діни әлеуметтану-
лық деректерге талдау жасап қорытын-
дылау.   

Зерттеу нәтижелері және талқылама 
1453 жылы Шығыс Рим империя-

сының бас қаласы – Константинополь 
шаһары османдық патша Фатих Сұлтан 
тарапынан басып алынғаннан кейін им-
периялық келбетімен таныла бастады. 
Дәл осы жеңістен кейін патшалық «Дев-
лет Аалий Усманииа», яғни «Ұлы Осман 
мемлекеті» деген атау алды. Былайша 
айтқанда, православ христиандарының 
рухани орталығы болып танылған Кон-
стантинополь шаһарын мұсылмандар-
дың иеленуі  Осман империясын Еуро-
паға қуатты, бәсекелесуге тұрарлық күш 
ретінде мойындатқызды. Осман династи-
ясы жерінің ең кеңейген кезеңінде шығы-
сында Еуропадағы Вена қаласына, ба-
тысында Бағдадқа, солтүстігінде Каспий 
жағалауына, ал оңтүстігінде Африканың 

солтүстігіндегі елдерге дейін созылған, 5 
млн 200 мың шаршы шақырымды алып 
жатқан әлемнің ең үлкен мемлекеті са-
налды (4). Ал Өмер Лұтфу Баркан, Сұл-
тан Сүлейманның (1520-1566) кезеңінде 
халқының саны шамамен 12 миллион бо-
лып, оның ішінде мұсылмандар 58%-ды, 
христиандар 41%-ды,  яһудилер 54%-ды  
құраған. Содан үш ғасырдан кейін де көп 
өзгерістің болмағанын айтады (Иазыжы, 
2000: 526). Ғасырлар бойы бір тудың 
астында аралас-құралас өмір сүрген ұлт-
тардың дініне, салт-дәстүріне әлімжеттік 
көрсетпей, заңдары зайырлылық формат-
та іске асқанын көруге болады.

Негізгі бөлім
Исламда «Cенімдегі еркіндік» мәсе-

лесі ислам құқығының іргетасы болып, 
өзге дін өкілдеріне қатысты құқықтық 
мәселелерге осы қағидаға сай шешім 
шығарылады. Осы негізде әрқандай бір 
жеке тұлғаның өмірі, отбасы, намысы 
және діні қорғалады. 

Ислам мемлекеті сол елде өмір сүр-
ген өзге дін өкілдерінің, дүние-мүлік-
терінің амандығына кепілдік беріп, 
соның қарымжысы ретінде экономика-
лық жағдайы барларға жизияны (салық 
төлеуді) міндеттесе, қараушысы жоқ 
егде тартқан қарт кісілерге, балаларға, 
кедейлерге, жұмыссыз, созылмалы ауру 
және соқыр жандардан жизия алынбаған 
(Хамидулла, 1963: 185). Сонымен қа-
тар мұсылман еліне кірген адамдардың 
амандығы да қарастырылған. Бұл түрдегі 
жандар – мустәмән (амандығына кепілдік 
берілген жандар). Тіпті, өзге дін өкілдері 
мал-жанының амандығы жайлы статусқа 
келісімшартсыз мұсылман елдеріне кір-
ген дін өкілдері де кірген. Мысалы, Мұ-
хаммед пайғамбар (саллаллаһу әлейһи 
уә сәллам) және төрт халифа кезеңінде 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
127

Мәдина қаласына өзге дін өкілдерінің 
кіріп-шығуына шектеу қойылмаған. 

Классик ислам фақиһтері әлемдік 
басқару жүйесін негізінен «Дәрул-ис-
лам» және «Дәрул-харб» деп екіге бөліп 
қарастырған. «Дәрул-харб» дегеніміз – 
мұсылмандарға қарсы соғыс ашқан, ис-
ламға ашық қарсы саяси жүйені ұстанған 
елдерге берілген терминдік атау. Ислам 
территориясы кеңеюі нәтижесінде әлем-
де «Дәрус-сұлух» (қазіргі зайырлылық 
жүйе) жүйесі қалыптасты. Осман хали-
фаты кезеңіндегі билік те осы «Дәрус-
сұлух» жүйесін ұстанғанына әртүрлі дін 
өкілдерінің бір тудың астында өмір сүруі 
тарихи айғақ болмақ.

Осман халифаты «Шәрғи шәриф» 
және «Қануни мүниф» құқықтық заңда-
ры Құран және сүннет аясында бекітіліп, 
ислам халифаларымен «Сұлух» (бейбіт 
келісім) жасасқан өзге дін өкілдері «Зим-
ми» статусына кірген. Сондай-ақ Осман 
халифаты кезеңіндегі өзге дін өкілдері-
не қатысты заңдардың әрбір халифа та-
рапынан жаңаланып отырғанын көруге 
болады. Ислам шариғатының құқықтық 
принциптеріне сай әрбір халифа кезеңін-
де ата заңның толықтырылып отыруы 
өз халқына деген позициясының дұрыс, 
мұсылман мен мұсылман еместерді 
бөліп-жармай бірдей қарайтынын халқы 
біліп, алаңсыз өмір сүруін қамтамасыз 
ету еді. 

1460 жылдардағы «Метрополит 
заңнамасы» атты келісімшартта Осман 
халифаты билік жүргізген елдің халқы-
ның дінді таңдау сенім бостандығына, 
құлшылықтарын шіркеулерінде еркін 
жасай берулеріне, дүние-мүліктерін 
иеліктерінде қалдырып, бас амандықта-
ры үшін алынатын жылдық жизияларын 
төлеп тұруларына келісілген. А. Жевдет 
Паша Ыстанбұл қаласы мұсылмандар-
дың қоластына өткеннен кейін Осман-

лы мемлекетінің халифалары сол елдің 
халқымен бейбіт келісімшарт жасап, ис-
лам құқықтық негіздеріне сәйкес земми-
лердің сенім еркіндігі мен ұстанған дін-
деріне тыйым салмау және өз тілдерінде 
сөйлеп, әдет-ғұрыпын сақтау сынды көп-
теген кеңшілік көрсетілді дейді (Кена-
ноғлу, 2009: 108).

Ислам – сенім еркіндігі мен адам 
құқығын қорғауды бәрінен жоғары қо-
ятын дін. Мемлекеттік конституциялық 
заңы ислам құқықтық принциптеріне не-
гізделген Осман халифатында төзімділік 
идеологиясының өте жоғары болғаны 
белгілі. Оған тарихи деректерден бірер 
мысал беріп өтелік. Ыстанбұл қаласын 
қол астына қаратқан Фатих Сұлтан Мех-
мет сол күні мынадай үкім шығарады: 
«Бүгіннен бастап, бұл елімізде қай тілде 
сөйлеп, қандай дінді ұстану әркімнің өз 
еркінде. Ешқайсыңды құл етпейміз. Өз 
тілдеріңде сөйлеп, діндеріңді сақтауға 
толық құқылысыңдар» (2). Фатих Сұлтан 
Мехмет кезінде әрбір мешіттің жанында 
бір-бір шіркеу болғаны тарихи деректер-
де кездеседі. Осылайша, діндердің бір-
лігі берік болған. Сонымен қатар Фатих 
Сұлтан Ыстанбұлды алып, Ортодокс па-
триархының орны бос екендігін білген 
кезде дереу христиандарға жаңа діни бас-
шы сайлауына бұйрық береді. Христиан 
халқы, шіркеу басшылары бәрі жиналып, 
Георгий (Kortesios) – «Геннадий» деген 
атпен жаңа діни басшы сайлайды. Осы-
лайша, Геннадий түріктің қол астындағы 
алғашқы Ыстанбұл дін басшысы болады. 
Осыдан кейін Фатих христианның жаңа 
дін басшысын өзіне қонақ етіп шақы-
рады. Оны қарсы алуға өзінің ақсақал 
уәзірлерін жіберіп, ресми және салтанат-
ты түрде қарсы алады. Ол келген кезде 
Фатих орнынан тұрып, оған қарай жүріп 
оның қолынан ұстап қасына отырғызады. 
Онымен ұзақ уақыт сұхбаттасқан Фатих 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
128

оған «Ұлт басы» деген лауазым ұсынып, 
елдегі барлық дін өкілінің ісіне араласа 
алатын билік береді. Сосын қайтарда өзі 
сарайдың қақпасына дейін шығарып са-
лып, сол жерде ақбоз атқа мінгізіп, шір-
кеуге дейін салтанатты түрде жеткізуге 
уәзірлеріне әмір береді (7).   

Осман халифатының билік құрған 
кезеңінде де, кейін Түрік Республикасы 
болып құрылған уақытта да өзге ұлттар-
ды нәсіліне, дініне, діліне бөліп қарама-
ды. Түріктердің бойындағы бұл қасиет 
Орталық Азиядан келіп сіңген. Біздің 
тарихи тамырымыз бен мәдениетіміздің 
ошағы – осы Орталық Азия. Олар ғасыр-
лар бойы арабтармен, гректермен, босни-
ялықтармен, күрдтермен, армяндармен, 
сербтермен, шеркездермен, ноғайлармен, 
еврейлермен, албандармен, мажарлармен, 
поляктармен, болгарлармен, Қазан және 
Қырым татарларымен де бір шаңырақтың 
астында бейбіт өмір сүре білді. Сонымен 
қатар аталмыш ұлттардың ұлттық мәдени-
еттерінің тоғысуынан Анадолы мәдениеті 
қалыптасты.  Держава болған қандай да 
мемлекетті алсаңыз, олар өзіне қарасты 
жерлерді міндетті түрде еуропаланды-
рған, я болмаса орыстандырған. Бұл – 
факт. Отар елдердің өз тілін, дінін, ділін 
жоғалту үшін екі ұрпағы ауысса жеткілік-
ті саналды. Ал бес жүз жыл бойы Осман 
империясында өмір сүрген қаншама ұлт 
өз мәдениетін сақтап қана қоймай, өз тіл-
дерін ұрпақтан-ұрпаққа жеткізе білген. 
Егер сол кезде түріктер өзіне қарасты бар-
лық жерді түрікше сөйлетіп, ислам дінін 
мәжбүрлеп қабылдатқызған болса, қазір 
Еуропаның жартысынан көбі түрік тілін-
де сөйлейтін мұсылмандарға айналар еді. 
Бес ғасыр деген – өте ауқымды уақыт. Бұл 
аралықта қайсы бір халықтың өз тілі мен 
мәдениетін сақтап қалуы мүмкін де емес. 
Түріктер толеранттық саясат жүргізді. Бұл 
басқа халықтардың бағы да шығар (5).  

Фатих Сұлтан Мехметтің кезеңінде 
мынандай бір оқиға болады. Фатих Сұл-
тан Мехмет әскері Сербия шекарасына 
келген уақытта Осман мемлекеті мен 
Венгрия мемлекетінің арасында қалған 
Сербия елі екі жағындағы екі елдің біріне 
қосылуға мәжбүр болады. Сол кезде сер-
биялықтар христиан дінінің православ-
тық бағытын, венгриялықтар христиан 
дінінің католиктік бағытын ұстанатын. 
Екі алып елдің арасында қалған Сербия 
каролі Георгий Бранкович Венгрия ка-
ролі Жон Хунядиға хат жолдап: «Венгри-
ялықтар түріктерді жеңсе, сербиялықтар 
ұстанған православтық мәзһаб жайлы 
қандай кеңшілік бересіз?» – дейді. Сонда 
Венгрияның каролі Жон Хуняди: «Вен-
грияның әр шетінде католик шіркеуі са-
лынады. Православтық шіркеулер құла-
тылады», – дейді. Бұл жауаптан кейін 
Сербия каролі алғашқы сұрағын Фатих 
Сұлтан Мехметке де қояды. Сұлтан Мех-
меттен: «Әрбір мешіттің қасынан бір 
шіркеу салынады», – деп жауап береді. 
Бұл жауаптан кейін Сербия каролі хри-
стиан дінін ұстанатын Венгрия еліне қо-
сылмай, мұсылман елі Осман халифаты-
на қосылады (Акгундуз, 2000: 7). 

1463 жылында Фатих Сұлтан Мех-
меттің басшылығы кезінде Босна Херсек 
елі Осман халифатының қол астына өтеді. 
Сонда олардың бас амандығы мен дүни-
е-мүлкінің талан-таражға салынып кет-
пеуі үшін кепілдік еткен Осман халифа-
тының кең саясаты мен әділ басшылығы 
аясында өзге дін өкілдері құлшылықта-
рын еркін жасап, бейбіт қоғамда өмір 
сүріп келді. Уақыт өте келе олардың көбі 
ислам дінін қабыл етіп, мұсылман бола-
ды (Акгундуз, 2000: 5).

Фатих Сұлтан Мехмет хан 1478 
жылы 4 сәуірде Босна Херсек діни қыз-
меткеріне: «Мен, хан Сұлтан Мехметпін. 
Босна рахибтеріне мынаны ескертемін: 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
129

«Шіркеулеріңде еркін құлшылықтарың-
ды жасап, осы елде еркін өмір сүріңдер. 
Сендер маған қарсы шықпайынша, Ал-
лаға және Пайғамбарға, Құран Кәрімге 
және қолымдағы қылышыма ант ете оты-
рып, жандарыңның, малдарың және шір-
кеулеріңнің амандығына кепіл боламын» 
(Йгітоглу, 2013: 22), – деп, халқы өз іші-
нен бөлінбейінше, басшы ретінде халқын 
бөліп қарамайтынын айтады.

Осындай дінаралық үнқатысу Ос-
манлы тарихының соңына дейін жалға-
сты. Османлылар тек христиандарға ғана 
емес, сондай-ақ яһуди дінінің өкілдеріне 
де осындай көзбен қарады. Мысалы, бір-
де Испанияда өмір сүрген яһудилер сол 
елдің королі Фердинандтан қатты қы-
сым көреді. Тіпті, Фердинанд олардың 
көзін жоймақ болады. Міне, осы кезде 
шалғайдағы Османлы елінің сол кездегі 
сұлтаны II Баязит оның бұл ісін кінәлап, 
дереу заң шығарып, Испанияда өмір сүр-
ген барлық яһуди діні өкілдерін Ыстан-
бұлға көшіртіп алып, оларға қаланың ең 
шұрайлы жерлеріне орын беріп, барлық 
құқығын сақтайды (7).

Ислам өзге дін өкілдерінің ғибадат-
ханасы болған синаголар мен шіркеу-
лерге ерекше құрмет көрсетеді. Қасиетті 
Құранда: «Ол мүміндер: «Раббымыз – 
Алла», – деп, айтқаны үшін нахақтан-на-
хақ атамекендерінен қуылды. Егер Алла 
кей адамдардың кесір-кесапатын енді 
бір адамдар арқылы қорғамағанда ғи-
бадатханалар, шіркеулер, синагогалар 
және ішінде Алланың аты көбірек зікір 
етілетін мешіттер түгелдей бұзылып ке-
тер еді. Кім Алланың дініне қолұшын 
берсе, Алла да оған сөзсіз жәрдем етеді. 
Шүбәсіз Алла тым күшті һәм бәрінен 
үстем» (Хаж сүресі, 40-аят), – деп, ғиба-
датханалардың сақталуын бір құқықтық 
міндет қылған. Бұл талаптар Осман хали-
фалығы кезеңінде де іске асырылып, өзге 

дін өкілдерінің ғибадатханалары бұзыл-
май, құлшылық жасауларына мүмкіндік 
берілген.

Ориенталист кейбір зерттеушілер 
XVI-XVII  ғасырларда өзге дін өкіл-
дерінің шіркеулері және синагогалары-
ның мешітке айналдырылуын Осман 
халифатының өзге дін өкілдеріне көр-
сеткен үстемдігі, әділетсіздігі ретінде 
көрсетеді. Тарихи деректерге сүйенсек, 
Осман халифатының қол астына өткен 
елдердегі кейбір шіркеулер мен синаго-
галар мешітке өзгертілген. Алайда өзге 
дін өкілдеріне тән кейбір ғибадат үй-
лердің мешітке өзгертілуінің де өзіндік 
себептері бар. Мысалы, бұрын мешіт 
болып шіркеуге айналған. Кейін қайта-
дан мешітке өзгертілді. Мешіттерге ха-
лықтың симай тарылып кетуімен қатар, 
кейбір бос қалған шіркеулерді мемлекет 
сатып алып, мешітке өзгертеді. Өйткені 
өзге дін өкілдерінің ғибадат үйлерінің 
құрылысы мықты болған. Міне, осындай 
себептер тыңнан мешіт салуды қажет ет-
педі. Әрі кейбір шіркеулер мемлекеттік 
заңға бағынбай, өз алдына билігін жүргі-
зе алатын құқыққа ие болды (Кенаноғлу, 
2009: 130). 

Османлы халифатының Сұлтаны 
II Махмұд 1837 жылы Шумну жерінде 
өткізген мәжілісте: «Сіздер, римдік, ар-
мениялық және яһудилер – барлықта-
рыңыз мұсылмандар сияқты Алланың 
құлы және менің қармағымдасыздар. 
Діндеріңіз әртүрлі. Сіздердің амандықта-
рыңыз үшін алынатын салықты төлеңіз-
дер. Сондай-ақ барлығыңыз мемлекет 
заңдарының және әкімшілік басқарудың 
қорғауындасыз» (6), – десе, Жан де Теве-
нот 1655-1656 жылдары Османлы мемле-
кеті қалаларын аралап шыққаннан кейін: 
«...Түріктер әркімнің өз ұстанған діні 
бойынша еркін құлшылық ету мүмкінді-
гін берді. Күнделікті ішіп-жеген тамақта-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
130

рына да бір тыйым салынбады. Хз. Иса-
ның әйкелінде көп кезіктіруге болады» 
(Йылдыз, 1978: 221), – деген. 

Әділдікті ту еткен Осман халифаты 
зиммилердің мазарларына (зираттарына) 
дейін мемлекет тарапынан қорғалған. 
Мысалы, 1583, 1584, 1586 жылдары 
шыққан заңдарда өзге дін өкілдерінің 
мазарлығын қиратқандарға арнайы жаза 
берілетіндігі және де зиммилердің жа-
назасына қатысты мәселелер де заңда 
қамтылғаны айтылады (Караташ, 2006: 
283). Мысалы, 1182 жылы Емір Кара-
жағұлы христиандардың «крест» белгісі-
не қарсы қылмыс жасағаны үшін Ахлат 
Шах тарапынан жазаға тартылады (Ай-
дуз, 2011: 121). Міне, бұдан Осман хали-
фаты мен өзге дін өкілдерінің құқықтық 
қарым-қатынасының ретке келуінде 
Ханафи мәзһабының көрнекті ғалымы 
имам Әбу Юсуфтың «Хараж» атты еңбе-
гі басты қайнаркөз саналды деуге әбден 
болады. Өйткені «Хараж» еңбегінде өзге 
дін өкілдері жайлы кең тоқтала келіп, 
олардың діни сенімдеріне қатысты нәр-
селерге құрмет көрсетумен қатар жизия 
салығының тек еңбек етуге жарамды ер 
кісілерден ғана алынатынын да айтады.

Ислам тарихына үңілер болсақ, Мұ-
хаммед пайғамбардың және төрт халифа-
ның кезеңінен бастап кейінгі мұсылман 
халифаттары дәуірінде де өзге дін өкіл-
дерінің министрлік және әкімшілік сын-
ды мемлекеттік әртүрлі салаларда қызмет 
еткенін көреміз. Имам Мәуерди, Шафиғи 
және Фарра, мұсылман халифалары хаз-
реті Мұхаммедтің (Оған Алланың сәлемі 
мен игілігі болсын) өзге дін өкілі болған 
Амр ибн Умаийе әд-Дамириді Хабаш-
станға елші етіп жібергенін дәлел қылып, 
бір елде өмір сүрген өзге дін өкілдерін 
мемлекеттік қызметтерде істетті. Тіпті, 
министр тағайындауды да дұрыс санаған-
дарын айтады (Hamidullah, 1957: 137-139).     

Бұл үрдіс Осман халифаты кезеңінде 
де жалғасын тапқанына кейбір басшы-
лардың аты жеріне яки ұлтына қосылып 
айтылғанынан да көруге болады. Мыса-
лы, Руми Мехмед Паша, Херсекзаде Ах-
мед Паша, Ермени Сүлейман Паша, Жи-
галазаде Синан Паша, Дукагіноглу Ахмед 
Паша және Сиявуш Паша, т.б. (Кырмызы, 
2002: 296).

Осман халифатының 1838 жылы 
«Мәжлисул уәләя әхкамул адлия» (Әділ 
үкім шығаратын маслихат отырысы) 
мүшелерін бекіткен кезде Дадиан, Дузи-
ан және Вогориди отбасыларынан бірер 
кісіні және бір еврей кәсіпкерді бірге 
сайлады. «Мәжлисул уәләя» атын 1868 
жылы «Шурайы Даулет» (Жоғары кеңес) 
деп өзгертеді. Кеңесте отыз сегіз кісі 
мүше болып, оның он бірі өзге дін өкіл-
дерінен болған (Кырмызы, 2002, 302). 

Бұл кеңес мүшелерінің әрбірі, өз 
дініндегілердің өкілі саналатын. Өз кезе-
гінде ел іші бірлігі мен көршілес Еуропа 
одақтастығымен де жақсы қарым-қаты-
наста болуға жұмыс істейтін еді. Осман 
халифаты өзге дін өкілдерін мемлекет-
тің кез келген саласына қызметке алған-
дықтан, олар мемлекет құпиялығын 
жақсы білді. Өз кезегінде мұны кейбір 
тарихшылар Осман халифаты құлауының 
бірден-бір себебі ретінде қарастырады. 
Әйтсе де  «Әділдік пен толеранттылық – 
ислам халифаттарының мызғымас тірегі 
болуы» адамзат өміріне жақсы әсерін ти-
гізгені шындық.

Қорыта айтар болсақ, ислам діні 
адамзаттың бір-біріне құрмет көрсете 
отырып, бейбіт өмір сүруінің, дінара-
лық және ұлтаралық татулықтың нығая 
түсуінің алғышартын ұсынады. Соның 
жарқын үлгісін Османлы халифаты ке-
зеңіндегі өзге дін өкілдерімен жүргізген 
саясаты мен оларға көрсетілген әлеумет-
танулық құқықтарының мұсылмандар-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
131

мен тең қаралғанынан көруге болады. 
Алайда бүгінде терроризм және экстре-
мизм сияқты ұғымдардың ислам дінімен 

байланысты көрсетілуі тарихи шындыққа 
жанаспайды десек болады. 

Әдебиеттер

1.	  Hamidullah, M. (1957). Introduction to Islam, Publications of Centre Culture 
Islamique. – Paris. –  S. 137-139.

2.	 http://adyrna.kz/akhmet-alyaz-anadolydan-ankara-a-dejin/
3.	 http://boz.kz/article/82617171308714.html
4.	 http://old.muftyat.kz/kz/article/view?id=835
5.	 http://www.elarna.com/m/koru_kk.php?tur=15&id=129759
6.	  http://www.yeniumit.com.tr/konular/detay/osmanli-dunyasinda-gayri-muslimler
7.	 https://egemen.kz/2011/?p=301144
8.	  Айдуз, Д. (2011). Тарих бойынжа дінлерарасы диалог. – Ізмир: «Ышык» бас-

пасы. – 272 б.
9.	 Акгундуз, А. (2000). Османлы девлетінде хошгөрунің хуқұқи темеллері. – 

Ытанбұл: Шубат. 
10.	Иазыжы, Н. (2000). Османлыларда бір арада иашама тежрубесі және діни му-

самаха үзеріне базы дегерлендірмелер. – Анкара: Ұлусларарасы Ауропа бірлігі Шура-
сы II, Д/Б иайынлары. –  526 б.

11.	 Йгітоглу, М. (2013). Османлы императорлугунда ислам перспектифін ғәйри 
мүслімлере еткісі, Інсан ве топлум білімлері араштырмалары дергісі. – 2-том. – 4-сан. 
– 21-38 б.

12.	Йылдыз, Н. (1978). Ауд: Thevenot Jean. 1655-1656 да Түркие  – Ыстанбұл: 
«Тержуман 1001 темел есер» баспасы. – 221 б.

13.	 Караташ, А. И. (2006). Османлы девлетінде ғайрумүслимлере танынан дін 
ве виждан хұрриеті // ТР. Ұлудағ университесі Иләһият факултесі дергісі. – 15-том. – 
1-сан. – 267-284 б. 

14.	Кенаноғлу, М. (2009). Османлы императорлугунда дінлерарасы ілішкілер (14-
20. Юзйыл), Миләл ве Нихәл. – 6 (2). – 103-164 б. 

15.	 Кырмызы, А. (2002/2) Османлы бүрокрасысінде ғайрумүслим істихдамы // 
Диуан ілмі араштырмалар дергісі. – 13. – 295-306 б.

16.	Хамидулла, М. (1963) Исламда дәвлед идаресі / Ауд. Кемал Кушку. – Ыстан-
бұл. –185 б. 

References

1.	 Akgunduz, A. (2000). The Legal Foundations of Tolerance in the Ottoman State. 
Istanbul: Şubat Publishing.

2.	 Aydüz, D. (2011). Interreligious Dialogue Throughout History. Izmir: Işık 
Publishing. – 272 pages.

3.	 Hamidullah, M. (1957). Introduction to Islam. Publications of the Centre Culture 
Islamique. Paris. – pp. 137–139.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
132

4.	 Hamidullah, M. (1963). State Governance in Islam. Translated by Kemal Kuşçu. 
Istanbul. – 185 pages.

5.	 http://adyrna.kz/akhmet-alyaz-anadolydan-ankara-a-dejin/
6.	 http://boz.kz/article/82617171308714.html
7.	 http://old.muftyat.kz/kz/article/view?id=835
8.	 http://www.elarna.com/m/koru_kk.php?tur=15&id=129759
9.	 http://www.yeniumit.com.tr/konular/detay/osmanli-dunyasinda-gayri-muslimler
10.	https://egemen.kz/2011/?p=301144
11.	Iyigitoğlu, M. (2013). The Islamic Perspective Toward Non-Muslims in the 

Ottoman Empire. Journal of Human and Social Sciences Research. Vol. 2, No. 4, pp. 
21–38.

12.	Karataş, A. I. (2006). Freedom of Religion and Conscience Granted to Non-
Muslims in the Ottoman State // Republic of Turkey Uludağ University, Faculty of 
Theology Journal. Vol. 15, No. 1, pp. 267–284.

13.	Kenanoğlu, M. (2009). Interreligious Relations in the Ottoman Empire (14th–20th 
Centuries). Milel ve Nihal, Vol. 6, No. 2, pp. 103–164.

14.	Kırmızı, A. (2002/2). Employment of Non-Muslims in the Ottoman Bureaucracy. 
Divan Journal of Interdisciplinary Studies. Vol. 13, pp. 295–306.

15.	Yıldız, N. (1978). Jean Thevenot: In Turkey in 1655–1656 (translated). Istanbul: 
Tercüman 1001 Temel Eser Publishing. – 221 pages.

16.	Yazıcı, N. (2000). The Experience of Coexistence and Religious Tolerance 
Among the Ottomans: An Evaluation. Ankara: International European Union Council II, 
Publications. – 526 pages.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
133

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.41.41
https://orcid.org/0000-0002-3801-0752

e-mail: kuranbek.aset@kaznu.kz

МҰХАММЕД ИҚБАЛДЫҢ ДІНИ  
ДҮНИЕТАНЫМЫНДАҒЫ АДАМ МӘСЕЛЕСІ

Құранбек Әсет Абайұлы
Кафедра меңгерушісі, философия 

ғылымдарының кандидаты
Әл-Фараби атындағы Қазақ Ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Жумагалиева Мейрамгуль Ерсайновна
Магистрант

Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

ينِِيَّةَِِ لِِمُُحََمََّد إِِقْْبَاَل ؤْْيَةَِِ ال�دِِّ قَضَِِيَّةَُُ الِإِنسََانِِ فِِي الُرُّ

 قُوُرََانْْبِِيك أَسَِِيت أَبََاَيُوُلِِي
 رََئِِيسُُ القِِسْْم، دُكُْْتُوُرٌٌ فِِي الفَلَْْسََفَةَ،

 الجامعة المصريَّةَ للثَّقَافة الإسلاميَّةَ
نور مبارك، ألماتي، كازاخستان

 جُُمََاغََالِِييفَاَ مِِيرََامجل يَرَْْسََايِِنُوُفْْنَاَ
 طََالِِبَةَُُ ماجِِسْْتِيِر

الجامعة المصريَّةَ للثَّقَافة الإسلاميَّةَ نور مبارك 
ألماتي، كازاخستان

THE ISSUE OF HUMAN IN THE RELIGIOUS  
WORLDVIEW OF MUHAMMAD IQBAL

Quranbek Asset Abayuly 
Head of the Department, Candidate  

of Philosophical Sciences 
Al-Farabi Kazakh National University 

Almaty, Kazakhstan

Zhumagaliyeva Meiramgul Yersayinovna 
Master’s Student 

Nur-Mubarak University of  
Islamic Culture 

Almaty, Kazakhstan

ВОПРОС ЧЕЛОВЕКА В РЕЛИГИОЗНОЙ 
МИРОВОЗЗРЕНЧЕСКОЙ СИСТЕМЕ МУХАММАДА ИКБАЛА

Куранбек Асет Абаевич 
Заведующий кафедрой, кандидат  

философских наук
 Казахский национальный университет 

имени аль-Фараби
 г. Алматы, Казахстан

Жумалиева Мейрамгуль Ерсайыновна
Магистрант 

Университет исламской культуры  
«Нур-Мубарак 

г. Алматы, Казахстан



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
134

Аңдатпа: Адамзат болмысы – Шығыс пен Батыстың ғаламдық мәдени қарым-қатынасы 
шеңберінде зерттеуге лайық маңызды құндылық. Бұл мәселелер қазіргі заманның басты 
экзистенциалды мәселесіне айналды. Адам болмысы – тарихи-логикалық және гносеологиялық 
тұрғыда философиялық ойдың ерекше моделі және тарихи-эпистемологиялық тәжірибенің 
ерекше бағыты. Біз бұл мақаламызда Мұхаммед Иқбал философиясындағы адам туралы 
идеяны жүйелеп, түсіндіреміз. Иқбал Шығыс пен Батыс мәдениетін жақындастыруға, олардың 
өзара түсіністігін арттыруға және соғыс пен адам адамды қанауға болмайтын жаңа әлемдік 
тәртіп құруға айрықша үлес қосты. Ойшылдың пікірінше, адам үшін екі түрлі туу бар. Біріншісі 
– адамның өз еркінен тыс, жылаумен басталатын алғашқы туу. Ал екіншісі – адамның өз 
таңдауымен жүзеге асатын саналы, ерікті тууы. Мұхаммед Иқбал философиясының негізінде 
адамның жоғары мәртебеге,  шығармашылық қабілет пен рухани еркіндікке ұмтылысы жатыр. 
Егер адам өзінің жеке ерекшелігінің ең жоғары дамуына қол жеткізсе, жеке тұлғаға айналады. 
Физикалық тұрғыдан алғанда рухани жағынан адам – тәуелсіз орталық, бірақ ол кемел адам 
емес. Оның Құдайдан қашықтығы неғұрлым көп болса, солғұрлым даралықты білдіреді. 
Құдайдан қашықтығы неғұрлым аз болса, солғұрлым тұлға ретінде кемел болады. 

Түйін сөздер: адам болмысы, рухани еркіндік, кемел адам, абсолюттік мен, тән мен жан, 
худи ұғымы, өлім және өлімсіздік.

الملخص: يُعُد الوجود الإنساني قيمة عظيمة تستحق الدراسة ضمن إطار التفاعلات الثقافية العالمية بين الشرق 
تاريخي-منطقي  منظور  ومن  الحديث.  العصر  في  الوجودية  المشكلات  أبرز  من  القضايا  هذه  أصبحت  وقد  والغرب. 

ومعرفي، يمثل الوجود الإنساني نموذجًًا فريدًاً للفكر الفلسفي واتجاهًًا مميزًًا في التجربة التاريخية والمعرفية.
يركز هذا العمل على منهجية تنظيم الأفكار وتفسيرها حول الإنسانية في فلسفة محمد إقبال. فقد قدم إقبال إسهامًًا 
بارزًًا في التقريب بين الثقافتين الشرقية والغربية، مما عزز التفاهم المتبادل بينهما وأسهم في إرساء نظام عالمي جديد 

خالٍٍ من الحروب واستغلال الإنسان للإنسان.
واعٍٍ  ميلاد  والثاني  بالبكاء،  ويبدأ  إرادي  غير  بشكل  يحدث  الأول  الميلاد:  من  نوعان  للإنسان  المفكر،  وبحسب 

وطوعي يتم عبر اختيار الإنسان بنفسه.
يقوم أساس فلسفة محمد إقبال على المكانة السامية للإنسان، وقدراته الإبداعية، وسعيه نحو الحرية الروحية. وعندما 
يبلغ الإنسان أعلى مراحل تطور صفاته الفردية، يصبح شخصية حقيقية. فالإنسان يُعُد مركزًًا مستقالًا جسديًاً وروحيًاً، 
. فكلما اتسعت المسافة بينهم وبين الله، تجلى تعبيرهم عن التفرد. وبالعكس، كلما اقتربوا من  ومع ذلك فهو ليس كائنًاً كامالًا

الله، ازدادوا كماالًا في الشخصية.
الروح والجسد، مفهوم  المطلقة،  الذات  الكامل،  الروحية، الإنسان  الحرية  الإنساني،  الوجود  المفتاحية:  الكلمات 

الخُُودي، الموت والخلود.

Abstract: Human existence is a significant value worthy of study within the framework of the 
global cultural interactions between the East and the West. These issues have become one of the major 
existential problems of modern times. From a historical-logical and epistemological perspective, human 
existence represents a unique model of philosophical thought and a distinct direction of historical 
and epistemological experience. This work focuses on the systematization and interpretation of ideas 
about humanity in the philosophy of Muhammad Iqbal. Iqbal made a remarkable contribution to the 
rapprochement of Eastern and Western cultures, enhancing mutual understanding between them, and 
establishing a new world order free from wars and the exploitation of man by man. According to the 
thinker, there are two types of birth for a person. The first birth occurs involuntarily and begins with 
crying. The second is a conscious and voluntary birth that takes place through a person’s own choice. 
The foundation of Muhammad Iqbal’s philosophy is the exalted status of humanity, its creative abilities, 
and its striving for spiritual freedom. When a person achieves the highest development of their individual 
qualities, they become a true personality. Physically and spiritually, a person is an independent center, yet 
they are not a perfect being. The greater the distance between them and God, the more their individuality 
is expressed. Conversely, the closer they are to God, the more perfect their personality becomes.

Keywords: human existence, spiritual freedom, perfect man, Absolute Self, soul and body, the 
concept of Khudi, death and immortality. 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
135

Аннотация: Человеческое бытие – это важная ценность, заслуживающая изучения 
в контексте глобальных культурных взаимодействий Востока и Запада. Эти вопросы 
стали одной из главных экзистенциальных проблем современности. Человеческое бытие, с 
историко-логической и гносеологической точек зрения, представляет собой уникальную 
модель философской мысли и особое направление историко-эпистемологического опыта. 
Систематизация и интерпретация идей о человеке в философии Мухаммада Икбала. Икбал 
внес выдающийся вклад в сближение культур Востока и Запада, укрепление взаимопонимания 
между ними, а также в создание нового мирового порядка, где не будет войн и эксплуатации 
человека человеком. Согласно мыслителю, для человека существуют два вида рождения. Первое 
рождение происходит помимо воли человека и начинается с плача. Второе – это осознанное, 
добровольное рождение, которое осуществляется по выбору самого человека. В основе 
философии Мухаммада Икбала лежат высший статус человека, его творческие способности 
и стремление к духовной свободе. Если человек достигает наивысшего развития своих 
индивидуальных качеств, он становится личностью. С физической и духовной точки зрения 
человек является независимым центром, однако он еще не является совершенным человеком. 
Чем больше расстояние между ним и Богом, тем более выражена его индивидуальность. И чем 
меньше это расстояние, тем более совершенной становится его личность.

Ключевые слова: человеческое бытие, духовная свобода, совершенный человек, 
Абсолютное Я, душа и тело, концепция худи, смерть и бессмертие.

Кіріспе
Адамзат болмысы – Шығыс пен Ба-

тыстың ғаламдық мәдени қарым-қатына-
сы шеңберінде зерттеуге лайық маңызды 
құндылық. Адам – жоғары ұйымдасқан 
құндылық ретінде және өркениет диа-
логында қарама-қарсы дихотомияларды 
қалыптастырушы рөлінде зерттеледі. 
Жаһандану үдерісінде адам ерекше құн-
дылық ретінде, оның еркіндігі мен жау-
апкершілігі, оған деген әділетті әрі гума-
нистік көзқарас өзекті болып қала береді. 
Ақпараттық, коммуникациялық, нано-, 
био- және генетикалық технологиялар 
адам болмысына қарама-қайшы әсер 
етуде. Мұндай жағдайда шығармашыл 
әрі интеллектуалды дамыған адамды қа-
лыптастыру өркениет арасындағы диа-
логты айқындайды. Жаһандану жағдай-
ында антропологиялық философия адам 
болмысының мәні мен оның ішкі әлемін 
зерттеуге ерекше назар аударуда. Бұл 
мәселелер қазіргі заманның басты экзи-
стенциалды мәселесіне айналды. Адам 

болмысы – тарихи-логикалық және гно-
сеологиялық тұрғыда философиялық 
ойдың ерекше моделі және тарихи-эпи-
стемологиялық тәжірибе бағыты. Ақпа-
раттық қоғамның дамуы адамның жоға-
ры технологияларды дамыта отырып, кең 
ауқымды қарым-қатынас жүйесіне енуіне 
әкеледі. Нәтижесінде, әлеуметтік болмыс 
жеке тұлғаға қойылатын талапты күшей-
тіп, сол уақытта адам өзін төмен бағалап, 
өзіне сенімсіз, жалғыздықты сезінеді. 
Ғылыми-техникалық прогресс адамзат 
кеңістігін кеңейтіп, көптеген мәселені 
шешуге мүмкіндік бергенімен, жаңа гу-
манитарлық қиындықты тудырады. Бұл 
адамзаттың стратегиялық және иннова-
циялық даму бағытын анықтайды. Осы 
орайда, Иқбалдың дүниетанымы адам-
заттың ортақ құндылығы мен мәдени ди-
алогын қалыптастыруда маңызды құрал 
болады. Еуропалық және үнді филосо-
фиясын терең меңгерген Иқбал өз фи-
лософиялық ізденісінде адамның, жеке 
тұлғаның рөлін төмендететін түрлі фило-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
136

софиялық және діни идеяларды теріске 
шығару жолында жүрді. Адам мәселесі – 
мәңгілік тақырыптың бірі. Бұл мәселе ис-
ламдағы діни-философиялық ойда да ор-
тақ орын алады. Қазіргі таңда жаһандық 
мәселелердің алдында тұрған адамзат-
тың әділетті қоғам құру және өркениетті 
сақтау жолын іздеу барысында адамның 
ішкі әлеміне, оның руханилығын жаңғы-
ртуға жиі назар аударуының арқасында 
адам философиясы ерекше маңызға ие 
болуда. Ислам – әлемдік мәдениеттің 
ажырамас бөлігі, және оның жақтаста-
рының саны көбейіп келеді. Жаңа әлемді 
құру, шынайы гуманизмге негізделген 
жаңа сананы қалыптастыру, адамға, ха-
лыққа, әртүрлі мәдениетке құрмет көр-
сету, сондай-ақ өркениет пен мәдениет, 
дін арасындағы диалог тұрғысынан ис-
ламның рухани-адамгершілік және фи-
лософиялық негізін зерттеу маңызды әрі 
өзекті болып отыр.

Тақырыпты дәйектеу
Мұхаммед Иқбалдың шығар-

машылығы, оның ішінде, әсіресе ді-
ни-философиялық мұрасы әлі де жет-
кілікті деңгейде зерттелмеген. Иқбалдың 
адам концепциясы мен худи идеясы – 
адамның өз менін (жеке даралығы мен 
болмысын) дамытуы, өзін-өзі жетілдіруі 
және әлеуметтік міндеттерді орындауы-
ның бірегей философиялық үлгісі. Оның 
инсан әл-камил (кемел адам) туралы ілімі 
әрбір адамның өмір сүруінде жоғары ру-
ханилық пен белсенділікке ұмтылысын 
көрсетеді. Иқбалдың кемел адам туралы 
ойы  – бұл тек философиялық идея ғана 
емес, әлеуметтік әділеттілік пен прогре-
ске жетуге бағытталған тұлға. Иқбалдың 
осы идеяларының заманауи Қазақстан 
үшін де өзектілігі зор. Өйткені олар аза-
маттық қоғамдағы рухани-адамгершілік 
құндылықтарды, діннің қоғамдағы рөлін 

және жеке тұлғаның рухани қалыптасуын 
зерттеуде маңызды негіз бола алады. Бұл 
зерттеудің мақсаты – Мұхаммед Иқбал 
философиясындағы адам мәселесінің 
мазмұнын ашу. Осы мақсатқа жету жо-
лында келесі міндеттер қойылды: Мұ-
хаммед Иқбалдың дүниетанымдық не-
гіздері мен шығармашылығының тарихи 
және мәдени ерекшеліктерін анықтау; 
Мұхаммед Иқбал философиясындағы 
адам туралы идеяны жүйелеу және түсін-
діру; Иқбалдың «кемел адам» туралы 
идеясының діни-философиялық және 
әлеуметтік аспектілерін талдау; Иқбал 
идеясының Қазақстандағы діни-рухани 
жаңғыру және азаматтық қоғам құрудағы 
ықпалын анықтау.

Ғылыми зерттеу әдіснамасы
Зерттеудің теориялық негізін Мұ-

хаммед Иқбалдың философиялық идея-
сы, оның еңбектерінде баяндалған адам 
табиғаты, қоғам, руханият және дін тура-
лы түсініктері құрайды. Сонымен қатар 
зерттеуде ислам философиясының клас-
сикалық еңбектері мен қазіргі заманғы 
зерттеулер, Иқбал идеясы контексінде 
талқыланған философиялық және әлеу-
меттік концепциялар қолданылды.

Әдіснамалық негіз ретінде жүйелік 
талдау, салыстырмалы зерттеу, феноме-
нологиялық және герменевтикалық тәсіл-
дер қолданылды. Бұл тәсілдер Иқбал 
идеясын түсінуге және оның діни фило-
софиясын қазіргі философиялық оймен 
салыстыруға мүмкіндік береді.

Негізгі бөлім
Мұхаммед Иқбал бүкіл мұсылман 

әлемі еуропалық державаларға отар 
болған, тоқырауға және регрессияға ұшы-
раған кезеңде өмір сүрді. Ол кезде дәстүр 
мен модернизм арасында қызу күрес бол-
ды. Иқбалдың шығармашылығын зерт-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
137

теушілер оның ойын: «Революциялық 
өзгерістер адамның жан дүниесіндегі өз-
герістерден басталады, содан кейін «ин-
дивидиум» қоғамның, қауымдастықтың, 
халықтың бір бөлігі екенін түсінген кезде 
трансформациядан өтеді», – деп түсін-
діреді (Васильева, 2019). 

Мұхаммед Иқбал 1887 жылы 8 қа-
рашада Пәкістан территориясында ор-
наласқан Сиялкот қаласында дүниеге 
келген. Отбасы туралы ақпаратқа зер 
салғанда, Иқбалдың аталары кэшмир 
брахмандары болып, ХVII  ғасырда ис-
лам дінін қабылдаған. Оның әкесі шейх 
Нұр Мұхаммедтің кәсібі – қарапайым ті-
гінші және сол кәсібінің өнімін сататын 
шағын дүкені болған. Бес баласы бар 
отбасында жағдай қиын болса да, дінге 
деген сенімі мен білімге ынтасы артып 
тұрған. Әкесі отбасы дәстүрін жалғасты-
рып, ұлына діни білім беруді армандаған, 
бірақ отбасының жақын досы, араб және 
парсы тілдерінің мұғалімі Маулауи Мир 
Хасан Иқбалға балалық кезден поэзияға 
деген сүйіспеншілігін оятты, бұл оның 
тағдырына көп мөлшерде әсер етті десе 
де болады. Мир Хасанның ұсынысымен 
Иқбал жергілікті шотландиялық миссия 
мектебіне оқуға түседі. 1895 жылы мек-
тепті және екі жылдық колледжді бітіріп, 
жастайынан ислам мәдениеті мен батыс 
мәдениетіне жақын жүреді. Колледжді 
бітіргеннен кейін Иқбал Лахордың аста-
насындағы Үкіметтік мұсылман ағыл-
шын-шығыстық колледжге түседі, кейін 
1899 жылы колледжді үздік дәрежеде 
аяқтайды. Осы уақытта ол бірнеше тілде 
– өз ана тілі – урду, араб, парсы және ағыл-
шын тілдерінде еркін сөйлейді. Мұхам-
мед Иқбал жас кезінде Алигарх қозғалы-
сының зор ықпалына душар болды, 1885 
жылы құрылған исламды қорғау қоғамы-
ның жұмысында белсенді түрде қатысты, 
ал 1900 жылдан бастап Лахордағы жыл 

сайын болатын Қоғам сессияларында өз 
өлеңдерін оқуды бастайды. Үкіметтік 
колледжді бітіргеннен кейін Иқбал білім 
беру қызметімен айналысып, Исламия 
колледжінде ағылшын тілін, Үкіметтік 
колледжде тарих, экономика және араб 
тілін оқытады. Иқбал зерттеушілерінің 
пікірінше, Үкіметтік колледждегі оқуы, 
оқытушысы Томас Арнольдпен жылы 
әрі тығыз қарым-қатынаста болуы және 
білім алуға ұмтылысы Иқбалға Еуропаға 
ауысуға себеп болды. Еуропа универси-
тетінде оқу үндістерге қымбат төленетін 
қызмет, мансаптық өсу, қоғамда құрметті 
орын алуды қамтамасыз ететін мүмкін-
діктер берді. Сонымен қатар Иқбалға Ан-
глияның колониялық саясатына әсер ету, 
халқының арманын жеткізу үшін халықа-
ралық ұйымдардың және форумдардың 
жұмысына қатысу мүмкіндігі туды.

1322/1905 жылы Мұхаммед Иқ-
бал Англияға кетіп, Кембридж универ-
ситетінің Философия және экономи-
ка бөлімінің студенті болды, оны сәтті 
бітірді. Лондонда тағы үш жыл тұрған-
нан кейін ол мұнда араб әдебиетінен 
сабақ берді және сонымен бірге заңгер 
мамандығы бойынша оқыды. Содан кей-
ін Германияға кетіп, 1325/1908 жылы 
Үндістанға оралды, ол жерде талантты 
ақын ретінде танылды. Мұнда Лахордағы 
ресми мектептердің бірінде араб әдеби-
етінің оқытушысы болды. Ол ағылшын 
отаршыл билігіне қызмет еткісі келмеген-
діктен отставкаға кетеді. Алайда Мұхам-
мед Иқбал оқытушылық қызметінен кет-
педі және мемлекеттік емес салада сабақ 
берді. Осы кезден бастап Мұхаммед Иқ-
бал Үндістанды ағылшын билігінен боса-
ту үшін отаршылдыққа қарсы қозғалысқа 
қосылды. Оның патриоттық өлеңдері 
мұсылман қозғалысына қатысушылар-
ды шабыттандырды. Ол мұсылман сол-
түстігін бөліп, онда тәуелсіз  – Пәкістан 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
138

мемлекетін құрудың жақтаушысы болды. 
1930 жылдан кейін ол бұл туралы бірне-
ше рет көпшілік алдында мәлімдеді. Ол 
өз ойын Пәкістанның болашақ президенті 
Мұхаммед Әли Джиннахқа айтады. Осы 
себепті Мұхаммед Иқбал Үнді мұсыл-
мандарының Тәуелсіздік қозғалысының 
негізін қалаушы саналады. 1932 жылы ол 
Лондонға осы мәселеге арналған конгре-
ске қатысу үшін барды. Мұхаммед Иқбал 
1938 жылы ұзаққа созылған аурудан кей-
ін қайтыс болды. Мұхаммед Иқбалдың 
философиялық көзқарасы негізінен оның 
поэзиясында, сондай-ақ кейбір мақалала-
рында көрінеді. Ол тек ислам діні бүкіл 
адамзатқа бақыт пен өркендеу әкеледі 
деп сенді. Бұл дін жоғала алмайды, өйт-
кені ол сенімді идеологиялық және этика-
лық-моральдық негіздерге сүйенген. Ол 
өз жазбаларында мұсылмандарды ислам 
мұрасын зерттеуге, Мұхаммед пайғам-
бар көрсеткен жолға оралуға шақырды. 
Мұхаммед Иқбал қоғам мен адам Құдай-
дың мұраты негізінде өмір сүруі керек 
деп сенді. Бұған қол жеткізудің негізі – 
ол адамның нәпсі құмарлығымен үнемі 
күресуін қарастырды. Ол еуропалықтар-
дың өмір салтын сынға алды, өйткені 
барлық жетістігіне қарамастан, олардың 
өркениеті руханияттан айырылған және 
тек материалдық құндылыққа негіздел-
ген. Мұхаммед Иқбал сынының объектісі 
иррационалистік философияларды теріс 
пайдаланған және мұсылман қоғамына 
теріс әсер еткен пантеистік бағыттағы 
әртүрлі сопылық секта болды. Ол оларды 
бастапқы ислам құндылықтарынан пай-
ғамбар мен сахабалардан алыстап, дін-
ге инновациялар енгізді және осылайша 
ислам әлемінің артта қалуына ықпал етті 
деп айыптады. Сонымен бірге ол діни 
қайраткерлердің догматизміне қарсы бол-
ды және мұсылмандарды қазіргі өмірдің, 
әртүрлі ғылымдар мен техниканың тала-

бына тарту қажет деп санады. Сондай-ақ 
Мұхаммед Иқбал мұсылмандар бір-бірі-
нен мемлекеттік және басқа да орындарда 
бөлінбеуі керек деп есептеді. Ол Құдай-
дың заңы аясында адамдар бақытты өмір 
сүре алатын біртұтас әлемдік мұсылман 
мемлекетін құруды армандады. Ағыл-
шын отаршылдығына және индустардың 
мұсылмандарға дұшпандық көзқарасы-
на наразылық білдіріп, оларды қорғау-
ды қамтамасыз ететін тәуелсіз мемлекет 
құру қажет деп санады. Осылайша, М. 
Иқбалдың идеясы ол қайтыс болғаннан 
кейін қалыптасқан Пәкістан мемлекетін 
құрудың бастауында болды (Иқбал).

Иқбал Шығыс пен Батыс мәдени-
етін жақындастыруға, олардың өзара 
түсіністігін арттыруға және соғыстар мен 
адамды адам қанамайтын жаңа әлемдік 
тәртіп құруға айрықша үлес қосты. Оның 
өмірі рухани құндылықтарға, махаббатқа 
және әрбір адамның ұлттық немесе діни 
тиесілігіне қарамастан, өзара құрметке 
негізделген қоғам құруды көздеген асыл 
мақсатқа арналды. 

Өз халқының перзенті, ата-баба-
ларының діни идеясын жалғастырушы 
ретінде ол бар өмірін Шығыс пен мұ-
сылман әлемінің қайта өрлеуіне арнады. 
Мұхаммед Иқбал ислам дінін жаңғырту 
арқылы рухани демократияны дамыту 
мүмкіндігін көрді, бұл демократияны ол 
ислам дінінің басты мақсатының бірі деп 
санады. Иқбал ислам діні негіздерін жаңа 
теориялық тұрғыдан қарастыруға ықпал 
етіп қана қоймай, мұсылман әлеміндегі 
бұқара халықты прогреске және лайықты 
өмір сүруге бағыттады. Сонымен қатар 
ол Құран идеясын жүзеге асыра оты-
рып, мұсылман философиясының үздік 
дәстүрін дамытты және адамзатқа жоға-
ры діни руханияттың, сондай-ақ жоғары 
адамгершілік пен гуманизмнің үлгісін 
көрсетті.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
139

Мұхаммед Иқбал философиясының 
негізінде адамның жоғары мәртебесі, 
оның шығармашылық қабілеті мен ру-
хани еркіндікке ұмтылысы жатыр. Иқ-
бал адамның Құдай жаратылысының 
ең биік үлгісі екенін және оның басты 
міндеті өзін-өзі тану, өзін-өзі жетілдіру, 
сондай-ақ қоғамдағы әлеуметтік және 
рухани рөлін орындау екенін баса айтты. 
Иқбал философиясының негізгі катего-
рияларының бірі – худи ұғымы. Бұл ұғым 
адамның өзінің ішкі мәнін, даралығын, 
еркіндігін және жеке жауапкершілігін 
ұғынуын білдіреді. Иқбалдың пікірін-
ше, адам өмірінің мәні оның худи-ін да-
мытуда, яғни жеке менін жетілдіру мен 
оны қоғам игілігі үшін қолдануда жатыр. 
Худи адамның өзіндік ерік-жігері мен 
мақсат қою арқылы әлемдегі орнын та-
буын қамтамасыз етеді. Дәл осы тұрғы-
дан қарай отырып, доктор Сейид Абдулла 
Сехл «Иқбал» атты кітабында Иқбалдың 
«мен» түсінігі туралы былай деп жазады: 
«Қарапайым сөзбен айтқанда, бұл ұғым 
өзін, яғни өзінің мәнін, болмысын немесе 
денесін сезіну немесе қабілетін білу де-
генді білдіреді. Мұнда мақсат адамның 
ата-анасының кім екенін немесе қай қа-
ладан келгенін білу емес, адамның Алла-
ның оған қандай қабілет бергенін және 
осы қабілеттен қалай пайда табуға бо-
латынын, олар арқылы өзіне, өз халқы 
мен бүкіл адамзаттың дамуы мен әл-а-
уқаты үшін не істей алатынын білуі. Мұ-
ның бәрі адамның өзін тануы және өзіне 
сенімі арқылы жүзеге асады. Иқбал осы-
ны «мен» деп атайды» (Altuntaş, 2020). 
Оның діни-философиялық ізденісі адам-
ның, жеке тұлғаның рөлін төмендететін 
әртүрлі философиялық және діни идеяны 
жоққа шығару болды. Үнді философия-
сы, мұсылман философиясы, интеллекту-
алды сопылық және Батыс философиясы 
идеясын Кант пен Фихте, Шопенгауэр 

мен Гете, Ницше және Бергсон, Иқбал-
дың шығыстанушы замандастары ретін-
де біріктіре отырып, ол жеке тұлғаның 
энергиясын әлсіретіп, адамды белсенді 
өмірден алшақтататын философиялық 
идеяны жоққа шығарды. Оның филосо-
фиясында «өмір – бұл ақиқат,  онда адам 
толық тәуелсіз орталыққа айналады. Егер 
адам өзінің жеке ерекшеліктерінің ең 
жоғары дамуына қол жеткізсе, адам жеке 
тұлғаға айналады. Физикалық тұрғыдан 
алғанда, рухани жағынан да адам – тәу-
елсіз орталық, бірақ ол кемел адам емес. 
Оның Құдайдан қашықтығы неғұрлым 
көп болса, солғұрлым даралықты біл-
діреді. Құдайдан қашықтығы неғұрлым 
аз болса, солғұрлым тұлға ретінде кемел 
болады. Нағыз тұлға өз Құдайын өз бой-
ында жетілдіреді. Ойлау тұлғасы өз жо-
лындағы барлық кедергіні жеңе отырып, 
ішкі еркіндікке қол жеткізеді. Ол ішіна-
ра еркін тұлғаға – Құдайға жақындау 
арқылы ең үлкен еркіндікке ие болады» 
(Степанянц, 2002: 32).  Осы пайымда-
улардан көрініп тұрғандай, Иқбал мұ-
сылмандық рационалды философияның 
антропологиялық дәстүрін Құранның 
адам туралы ережелеріне сүйене оты-
рып, «жердегі Құдайдың губернаторы» 
ретінде, ақыл-ойға ие жалғыз тіршілік 
иесі ретінде жалғастырды және ол өмірді 
шексіз құру және ең алдымен өзін құру 
үдерісіне «қатыса» алады. «Өнер, дін, 
этика жеке тұлға тұрғысынан қарасты-
рылуы керек» (Степанянц, 2002: 34).

Иқбалдың инсан әл-камил (кемел 
адам) туралы идеясы ислам философи-
ясының классикалық дәстүріне негізде-
леді. Бұл ұғымды алғаш рет әл-Фараби 
мен ибн Араби айтқан, ал Иқбал оны 
жаңа әлеуметтік-мәдени контексте да-
мытты. Кемел адам 

рухани және физикалық қабілетін 
үйлесімді дамытады. Әлемдегі өзінің 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
140

миссиясын анықтайды және оны жүзеге 
асыруға белсенді атсалысады. Әділет-
тілік, махаббат және қайырымдылық 
сияқты адамгершілік құндылықтарды 
өмірінің басты негізі етеді. Қоғам  және 
әлем мәселелерін шешуге қатысады, өз 
іс-әрекетімен әлеуметтік прогреске ықпал 
етеді. Иқбалдың ойлау жүйесінің не-
гізін қалаған ең маңызды элементтердің 
бірі – адамның өз потенциалын түсініп, 
оны жүзеге асыруға деген ұмтылысы. 
Иқбалдың идеал адам түсінігі көпте-
ген әлеуметтік және мәдени фактордың 
әсерінен қалыптасқан, сонымен қатар 
оның шығармаларында Құран  хабарла-
ры маңызды рөл атқарады. Адамды, оның 
мақсатын түсіндіруде ол Құранның негіз-
гі идеясын ұстанады:

1. Адам – Алланың таңдаған  
жаратылысы: «...Раббы оны таңдады, 
оның тәубесін қабыл етті және оған тура 
жол көрсетті» (Таһа сүресі, 122-аят). 
(Халифа, 1991)

2. Адам барлық қателігіне қара-
мастан, Алланың жердегі халифа-
сы және өкілі болуға тағайындалды: 
«Раббың періштелерге: «Мен жер бетін-
де бір халифа жаратамын» деген кез-
де, олар: «Онда бұзақылық жасап, қан 
төгетін біреуді жаратасың ба? Біз Сені 
мақтап, дәріптейміз әрі пәктеп тұрамыз», 
– деді. Алла: «Мен сендердің білмеген-
деріңді білемін», – деді». (Бақара сүресі, 
30-аят), «Ол сондай Алла: сендерді жер 
жүзіне орынбасар қылды»  («Фатыр» 
сүресі, 39-аят), «Біз сендерді жараттық, 
одан соң сендерге кескін-келбет бердік. 
Содан кейін періштелерге «Адамға сәжде 
етіңдер» дедік. Сонда олар сәжде етті. Тек 
(жыннан болған) Ібіліс сәжде етушілер-
ден болмады» («Ағраф» сүресі, 11-аят), 
«Расында, адам баласын ардақтадық. 
Оларды жаратқандарымыздың көбінен 
неғұрлым артық жараттық» («Исра» 

сүресі, 70-аят) (Халифа, 1991).
3. Адам өзін қауіпке тіге отырып, 

еркін жеке тұлға болу аманатын қа-
былдады: «Ақиқатында, Біз аманатты 
(дінді-махаббатты) көктер мен жерге 
және тауларға ұсындық, сонда олар оны 
міндетіне алудан бас тартып, одан (орын-
дай алмаудан) қорықты. Оны адам ба-
ласы арқалады. Өйткені ол – әділетсіз, 
тым білімсіз (жауапкерсіз еді) («Ахзаб» 
сүресі, 72-аят) (Халифа, 1991). Осы пай-
ымдаулардан ол адамның бірегейлігі ту-
ралы ғана емес, адам  өзіне ғана жауапты 
болған кезде, өз тағдырының ауыртпа-
лығын өзі көтергенде ғана ерекше тұлға 
болатыны туралы көзқарасын кеңейтеді. 
Адам өз жауапкершілігінде еркін тұлға 
ғана емес, ол тәуелсіз орталыққа, шығар-
машылық бастамаға айналады. Иқбал өз 
еңбектерінде адамның ішкі мүмкіндігін 
ашып, оған саналы болу қажет екенін 
үнемі атап көрсетеді. Оның пікірінше, 
қозғалыссыз ойлау тәсілі идеал адам болу 
жолында үлкен әсер етеді. Яғни адамның 
үздіксіз даму үдерісінде ойлау тәсілінің 
тұрақсыздығы мен жаңалыққа ұмтылуы 
маңызды рөл атқарады. Сонымен қатар  
Иқбал ғалам тұтастығының потенциал 
ретінде адамның ішіне сіңірілгенін және 
адамның Алланың шығармашылық әре-
кетіне қатысатын жалғыз тіршілік иесі 
екенін атап көрсетеді. Адам түсінігінде 
Иқбал мұсылманның екі жағын адамдық 
және имандық деп бөледі. Адамдық жағы 
– әр адамға ортақ қасиет. Ал иманды 
жағы адамның өзіне жүктелген міндетке 
сай анықталады. Осы тұрғыдан алған-
да иман – бұл Құдайдың бір құпиясы, 
әлемнің негізгі іргетасы және адамзаттың 
қажеттілігі. Иқбалдың философиялық 
ойында басты мақсат – адамның мүм-
кіндігін ашып, бір білім беру үдерісінен 
өткізіп, кемел адамға жету. Өйткені мақ-
сат – болмысты, демек, дүниені өзгерту. 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
141

Осы тұрғыда оның жобалаған динамика-
лық адамы, батылдығы мен құрбандыққа 
баруы арқылы адамдық құндылықтарды 
жоюға тырысатын дүниетанымға қар-
сы тұрып, ауруға шалдыққан қазіргі за-
ман адамына даналықпен жол көрсетеді. 
Адамды түрлі қырынан қарастырған 
ойшылымыз күшті және әлсіз адамды: 
«Күшті адам әрқашан жаңа орта (қоршау) 
жасайды. Әлсіз адам бар ортаға бейімде-
луге мәжбүр болады. Мәдениет – күшті 
адамның ой-қиялының туындысы», – деп 
сипаттайды. Ал табысты адамды: «Өз 
күшін және мүмкіндіктерін білу арқылы 
адам өз қабілетін ашып, өмірде табысы-
на кепілдік береді», – деп анықтайды. 
Иқбал ұлы адамды былай сипаттайды: 
«Оның сүйіспеншілігі терең болғандай, 
жеккөруі де терең. Алланың құлдары-
на деген ашуы да – мейірімнің бір түрі. 
Ұлы адам еліктеу арқылы тәрбиеленген 
болса да, табиғат оны өзіне тән болмыс 
ретінде қалыптастыруға бағыттайды. 
Ол, тіпті, топ ішінде де жалғыздық қа-
сиетіне ие. Мекемеде көпшілік арасында  
бәрінен бөлек тұрады. Оның ойы – күн 
сияқты жарқын, сөзі – өте қарапайым, 
бірақ мағынасы терең. Көзқарасы – 
өмір сүріп отырған дәуір көзқарасынан 
бөлек» (Tarlan, 1968).

Ойшылдың пікірінше, адам үшін 
екі түрлі туу бар. Біріншісі – адамның 
өз еркінен тыс, жылаумен басталатын 
алғашқы туу. Ал екіншісі – адамның өз 
таңдауымен жүзеге асатын саналы, ерікті 
тууы. Адам бұл екінші тууды өзінің бүкіл 
мүмкіндігі мен қабілетін толықтай түсіну 
арқылы жүзеге асырады. Екінші туу 
арқылы пайда болған болмыста үнсіздік-
ке бой алдыру немесе ішке тұйықталып, 
ойға шому жоқ; бұл – «шексіз кеңістік-
ке таралу». Адамды «шығармашылық 
әрекетке қатысушы болмыс» ретінде 
қарастырған Иқбал «Пейам-и Машрик» 

атты еңбегінде Алланың алдында адамды 
төмендегідей сөйлетеді:

Алла:  
«Жасадым әлемдерді су мен саздан, 
Татар, түрік, зәңгі шықты сенен! 
Сол саздан құйып, темірді өрдім, 
Ал қылыш пен мылтықты  
Шалғынды кесетін балтаны, 
Құс үнін өшіріп торлар жасар бұл  
				    кім?!»

Адам: 
«Түнді жасасаң сен, мен шырақ 	  
			   жақтым, 
Сазыңнан шыныдай ыдыс та қақтым! 
Сен таулар мен дала жасасаң, міне, 
Мен гүлзар, бақтар жараттым түнде. 
Тасыңнан айна құрасам егер, 
Удан бал жасау – менмін дәл бекер!»  
			   (Tarlan, 2018)

Иқбал мәдениеттің басқа бір мәде-
ниеттен қалай және қандай тұрғыда ерек-
шеленетінін түсіну үшін сол мәдениеттің 
«адам» ұғымын қалай түсінетінін зерттеу 
керек екенін атап өтеді. Мысал ретінде, 
буддизм – бұл дүниеде азаптың негізгі 
шындық екенін мойындау. Ал мақсат – 
адамды осы негізгі шындықтан құтқару. 
Бұл жерде туындайтын сұрақ мынадай: 
«Неге басқа бір жаратылыс емес, адам 
қайғыға ұшырайды? Неліктен басқа тір-
шілік иелері адам сияқты қатты қайғыр-
майды?» Себебі  адамның жеке болмысы 
мен өзіндік мені бар. Ол – өткенді еске 
алып, қазіргі уақытты ойлап, болашаққа 
жоспар құра алатын тіршілік иесі. Иқбал 
буддизмнің осы қайғыдан құтылу үшін 
өз «менінен» бас тартып, жеке болмы-
сын жоюды таңдайтынын айтады. Оның 
пікірінше, христиандық кей жағдайлар-
да сол сияқты түсінікті қабылдағандай 
көрінеді. Өйткені христиандықта күнә 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
142

негізгі шындық ретінде қабылданып, 
адам өзінің күшімен осы күнәдан құты-
ла алмайтыны айтылады. Бұл қате неме-
се толық емес түсініктің себебін ойшыл 
бізге дұрыс рух-дене түсінігінің болмауы 
деп түсіндіреді. Өйткені  христиандық, 
буддизм және ежелгі грек философия-
сы дұрыс рух-дене түсінігін қабылда-
маған. Себебі  Платон сияқты ойшылдар 
ғаламдағы сезімдер дүниесін шындық 
деп санамаған, сонымен қатар феноме-
налды дүниедегі нақты және шынайы 
білімге жетудің мүмкін еместігін айтқан. 
Шынайы шындық ретінде идея көзде-
леді. Ал дене рух үшін түрмедей сипатта-
лады. Нәтижесінде, адамды сипаттағанда 
дене ескерілмейді. Әрине, бұл рух-дене 
түсінігі кейбір ислам философтарын да 
ықпалында ұстаған. Платонның негізін 
қалаған рух-дене түсінігін қатты сынаған 
Иқбал  «Жаңа Гүлшен-и Раз» атты 
шығармасында: 
«Дене мен жан екеуі бірігіп айтылатын 
сөз, 
Оларды бөлу – қатаң түрде харам!» 
Ғаламның белгілері жанда жасырылған, 
Дененің өзі де – өмірдің бір түрі. 
«Батыс денеден жанды ажыратып, 
Дінді екіге бөлді!» (Şahin, 2018)

Ойшыл адамның кемелдікке жетуін 
рух пен дененің бір мақсатқа   қызмет 
етуімен байланыстырады. Бұл бірлік де-
ненің ішінде дамып, өздігінен кемелдену 
үшін рухтың үздіксіз дамып, барлығын 
жетілдіріп отыруы арқылы жүзеге асады. 
Жоғарыдағы өлеңде айтылғандай, Иқбал 
адамды рух пен дене ретінде біртұтас 
деп санайды. Алайда бұл тұтастық фено-
меналды әлем үшін ғана қолданылады. 
Мақсат – адамды азаптан құтқару. Осы 
жерде туындайтын сұрақ: Неге басқа тір-
шілік иесі емес, тек адам азап шегеді? 
Немесе неге басқа тіршілік иесі адам 
сияқты азап шекпейді? Себебі адамның 

жеке даралығы мен мені бар. Ол – өт-
кенді еске алып, қазіргі уақытты ойлап, 
болашаққа жоспар құра алатын тіршілік 
иесі. Иқбалдың пікірінше, буддизм осы 
аталған азаптан құтылу және одан алы-
стау үшін меннен бас тартып, жеке да-
ралықты жою жолын таңдаған. Оның 
ойынша, христиан діні кейбір жағдайда 
осы ұстанымды қабылдаған болып көрі-
неді. Себебі христиандық түсінікте күнә 
негізгі шындық ретінде қарастырылып, 
адамның бұл күнәдан өз күшімен құты-
ла алмайтыны алға тартылған. Бұл қате 
немесе толық емес түсініктердің себебі 
ретінде ойшылымыз дұрыс емес жан мен 
тән тұжырымдамасын көрсетеді. Себебі 
христиандық та, буддизм де, ежелгі грек 
философиясы да дұрыс жан-тән түсінігін 
ұстанбаған. Өйткені философия тарихы-
ның маңызды дереккөзі – Платон фило-
софиясы әлемде бар құбылыстар дүни-
есін шындық деп санамайды. Сонымен 
қатар ол феноменалды әлемде шынайы 
және дұрыс білімге жету мүмкін емес деп 
есептеген. Нағыз шындық ретінде иде-
ялар әлемі қарастырылады. Ал тән жан 
үшін түрме ретінде сипатталады. Бұл 
турасында Шәкәрім атамыздың да сөзін 
айта кетсек болады: 
Ақыл деген – өлшеусiз бiр жарық нұр, 
Сол нұрды тән қамы үшiн жан жұмсап 
жүр. 
Тағдырдың қиын, сырлы сиқырымен, 
Жан тәнге, ақыл жанға матаулы тұр.
Жан тыныштық таппайды тән қамын 
жеп, 
Тән бұзылса, тұрағым бұзылар деп. 
Ыстық, суық‚ аштықтан сақтау үшiн, 
Зұлымдық пен айланы қылады сеп, –
 дей келе, сөздерін төмендегідей аяқтай-
ды:

Олай қылмай, билесе бәрiн ақыл, 
Еш қиянат қылмаса зорлық, тақыл. 
Таза еңбекпен тағдырдан пайдаланса, 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
143

Адамды сонда адам деген мақұл (Құдай-
бердіұлы, 2008), – 

деп ақылды қараңғылықтан арылуға 
көмектесетін жарық нұрға теңейді. Осы 
жолдардан Шәкәрім философиясына тән 
«жан» және «тән» ұғымдарының қолда-
нылғанын байқаймыз. Яғни ойшыл ақын 
нұрға теңелген ақылды жанымыз тәннің 
қамы үшін жұмсайды, тәніміз сау болу 
үшін жанымыз сау болу керек, ал жаны-
мыздың саулығына ақыл мен білім қажет, 
себебі жан мен тән, жан мен ақыл бір-
бірімен тығыз байланысты деген ой ай-
тады. Осы жерде біз Шәкәрімдегі «адам 
болу» идеясын анық аңғарамыз. Ойшыл 
ақын «нағыз адам қандай адам?», «қайт-
кенде біз адам болып саналамыз?» деген 
секілді сұрақтарды қоя отырып, өзінің 
философиялық лирикасында соларға 
жауап береді. Ал Иқбалдың пікірінше, 
адам болмысы не жан, не жай ғана тән 
емес. Тәннің адамның дүнияуилығын 
білдіретінін айтқан Иқбал, сонымен бірге 
жанның тәнмен бірге бола тұра әрдайым 
шексіздікке көз тігетінін атап өтеді. Осы 
тұрғыда жан – шексіздіктің белгісі және 
ешбір шекке сыймайтындай еркін. Сон-
дықтан ол уақыт пен кеңістіктен жоға-
ры тұрады. Сонымен қатар жанның тән 
арқылы болмыс алаңына шығуы адамның 
Алла тағала тарапынан құпия жаратылға-
нын білдіреді. Сондықтан ойшылымыз 
адамның өз мүмкіндігін ашуы қажеттігін 
атап өтіп, бұл туралы «Зебур-и Аджем» 
атты шығармасында былай дейді:
«Адам, өзіңді көрсетуің керек, келді 
уақыты, 
Топырақ болса да, жұлдыз еді бәрі 
сәжде еткен! 
Сырлар еді болмыстарыңның жүректе 
жасырынған, 
Балшықтағы әлсіздігіңмен де ашылған!»

Иқбал жанның адамға жеке тұлғалық 
сипат, сондай-ақ оған тіршілік пен қозға-

лыс беретін күш екенін айтады. Тәннің 
бар болуы айқын көрініп тұрғанмен, 
жанның барлығы көзге көрінбейді және 
сезім мүшелері арқылы қабылданбайды. 
Алайда ойшылымыздың пікірінше, жан-
ның бар екендігі соншалықты айқын, оны 
бәрі мойындай алады. Адамды рухани 
тұрғыдан көтеретін нәрсе – бұл жанның 
қол жеткізген жетістігі. Сонымен қатар 
адам идеялар ықпалына ұшыраса да, бұл 
әсерді сезінетін дене емес, үнемі әсер-
леніп, азап шегетін жан екенін атап өтеді 
(Albayrak, 1998).

Ойшыл адамның шын мәнінде энер-
гия екенін айтады. Оның пікірінше, адам 
– «күш немесе әртүрлі реттеуді қамтитын 
күштердің жиынтығы, элементтердің үй-
лесімінде өзгерістер жасау мүмкіндігі бар 
тұтас құрылым». Аталған күштің ерекше 
түрде реттелуі тұлғалықты қалыптасты-
рады. Бұл жерде реттеу мен үйлесімнің 
кездейсоқ болуы Иқбал үшін маңызды 
емес. Оны қызықтыратын басты мәселе 
– біз үшін құнды саналатын осы ерекше 
үйлесімнің тұрақты түрде өмір сүруін 
жалғастыра алуы. Иқбалдың пікірінше, 
тұлғалықты құрайтын күш дұрыс жұмыс 
істеген жағдайда олардың өміршеңдігін 
сақтауы мүмкін деген тұжырымды қа-
былдайды. Ол бұл тұжырымның жүзе-
ге асуын бір мысал арқылы түсіндіреді. 
Мұндай жағдайда адамның тұлғасын 
шеңбер ретінде елестетіңіз, яғни күштің 
ерекше реттелуі нәтижесінде белгілі бір 
шеңбер пайда болады және бұл реттің 
бұзылуы шеңбердің жойылуына алып 
келеді деп түсініңіз. Ендеше, осы шең-
бердің үздіксіздігін қалай қамтамасыз 
етуге болады? Ашық айтқанда, белгілі 
бір жолмен энергия бере отырып, әрекет 
етуші күштің тұрақты жұмыс істеуін қол-
дауға болады. Сондықтан тұлғаны бұзуға 
бейім әрекеттерден аулақ болуымыз қа-
жет (Toker, 2007).



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
144

Жоғарыда айтылғандай, тұлғаға зиян 
келтіретін факторлар – әлсіздік, құлдық 
деңгейіндегі қанағатшылдық, бойсұну 
және т.б. Ал керісінше, асқақ жүректілік, 
жомарттық, батылдық және орынды мақта-
ныш – тұлғаны күшейтетін факторлар.

Менді адамның ең қымбат қазына-
сы деп санайтын ойшылымыз мендік 
сезімінің сергек болуын «жақсылық», ал 
оны басуды «жамандық» деп есептей-
ді. Сонымен қатар менді үнемі нығайту 
қажет, өйткені бұл арқылы өлімге қарсы 
күресуге болады. Себебі өлім –меннің 
ішкі күшінің ретін бұзатын құбылыс. 
Сондықтан Иқбалдың ойынша, мен-
нің мәңгілік болуы адамның өз қолын-
да және бұл ойын әртүрлі өлеңінде біл-
діреді: «Егер адамның бойында «мен» 
сергек өмір сүрсе, ол – пақыр емес, пат-
шалар патшасы. Пақырдың ұлылығы мен 
салтанаты Сұлтан Санжар мен Сұлтан 
Тұғрылдан кем түспейді».

«Егер меніңіз сергек болса, шексіз 
мұхит тобығыңыздан аспайды, сізге жол 
береді. Биік таулар аяғыңыздың астында 
жібек матасындай жайылады» (Tarlan, 
1968: 32).

«Мендігі сергек құл қылыштай өткір 
және мөлдір болады» (Tarlan, 1968: 31).

«Егер мендік – өзіне қараушы, өзіне 
сенуші, өзіне ие болушы болмыс болса, 
өлім де оны жоюға қауқарсыз» (Tarlan, 
1968: 15).

Қорытынды
Қорыта айтсақ, Мұхаммед Иқбалдың 

өмірі мен философиясының қалыптасуы-
на әсер еткен маңызды факторлардың 
бірі – оның қиын кезеңде, мәселелермен 
күресіп жатқан бір елде дүниеге келуі 
және білімін Батыста алуы. Иқбал, әри-
не, өз дәуірінің мәселелеріне бей-жай қа-
рамай, Батыстың кейбір философиясын 
ислам ілімімен ұштастырып, қоғамдағы 

қиындықты шешуге тырысты. Иқбал фи-
лософиясының орталық тұғыры – мендік  
– барлық әрекеттің негізі. Осы контек-
сте Иқбал адамға мендік санасының бар 
екенін және ол белгілі бір күштер мен 
мүмкіндіктерге ие, сонымен бірге мұңа-
яды, қуанады, ойлайды деген қасиеттерге 
ие екенін көрсетеді. Иқбал адам өз менін 
танып, оны дамытуға тырысып, Абсо-
лютті Менді тануға ұмтылуы керек деп 
санайды. Көріп тұрғанымыздай, Иқбал-
дың ой жүйесінің негізгі элементтерінің 
бірі – адам. Оның кемел адам түсінігі-
не әсер еткен көптеген әлеуметтік және 
мәдени себептермен қатар, Құранның 
хабарлары да маңызды орын алады. Со-
нымен қатар әлем  тұтастығының потен-
циалды түрде адамның ішінде болатын-
дығын, адам Алланың шығармашылық 
әрекетіне қатысатын жалғыз тіршілік 
иесі екенін және бұл тіршілік иесінің ер-
кін құрылымда екенін атап өтеді. 	
Ойшыл, жоғарыда айтылғандай, жаман-
дықтың көзі – қорқынышты, апаттың бірі 
ретінде сипатталатын құлдықты, тұлғаны 
төмендететін тіленшілікті және жалған-
дықты адам болмысының дамуына және 
қабілетінің шыңдалуына кедергі екенін 
қарастырады. Адам кемел адам деңгей-
іне жетуі үшін өмірде үнемі динамика-
лық қозғалыста болуы керек. Сондықтан 
Иқбалдың ой жүйесінде жалқаулыққа 
батқан, дүниеден қолын тартқан адам 
моделі жоқ. Оның орнына, үнемі өзінің 
мүмкіндіктерінен асып, жаңа көкжиекке 
бағыт алуға және болмыс деңгейін жеңіп, 
кемелдікке жетуге ұмтылатын адам мо-
делі бар. Иқбал бойынша адамның өлім-
сіздігі бұл әлеммен емес, ахиретпен бай-
ланысты. Мен өлімсіздікті иелену үшін 
осы дүниеде өз мендігін өзінің күтілетін 
мақсатына жеткізуі керек. Осы тұрғыда 
Иқбал дүние өмірін «берзах» деп, яғни 
өтпелі кезең ретінде қарастырады. Өмір 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
145

сынағынан сәтті өтетін «мен»  өлімсіздік-
ті иеленеді.

 Қозғалыспен жетесің өмір мәніне, 
Өмірдің заңы – жасампаздық құштар-
лығы. 

Тұр да, жаңа әлем жарат! 
Ибраһимдей отқа оран!  
 (Мұхаммед Иқбал)

Әдебиеттер
1. Albayrak А., (1998). İkbal’de dinamik insan anlayışı. 
2. Altuntaş İ.H., (2020). Muhammed İkbal düşüncesİnde merkezİ temalarin analİzİ (ego-

aşk-tanri)
3. Şahin A. M., (2018). Muhammed İkbal  «Yeni Gülşen-i Râz», İkbâl Külliyatı, ed. – 

İstanbul. – S. 216.
4. Tarlan A. N., (1968). İkbal, Darb-ı Kelîm, s. 48. Стамбул.
5. Tarlan A. N., (2018). İkbal, Şarktan Haber, (Zebur-i Acem), s.87. Стамбул.
6. Toker H., (2007). Muhammed İkbal. Yansımalar – Gençlik Notları / Çev. Kaknüs 

Yayınları. –İstanbul. – S. 28.
7. Васильева Л.А., (2019). Пригарина Н.И. «Революция» в филсоофии и поэзии Му-

хаммада Икбала (опыт когнитивно-дискурсивного анализа) // Ориенталистика. – №2 (3). 
– С. 724-751.

8. Икбал, Мухаммед https://dic.academic.ru/dic.nsf/islam/325/%D0%98%D0%BA%D0
%B1%D0%B0%D0%BB

9. Құдайбердіұлы Ш., (2008). Бірінші том. – А.  – 152 б.
10. Степанянц М.Т., (2002). Икбал Мухаммад. Реконструкция религиозной мысли в 

Исламе / Пер. с англ. предисл. и коммент.– М.: Вост. лит.
11. Халифа А., (1991). Құран Кəрімнің қазақша мағына жəне түсінігі, Құран Шəриф 

басым комбинаты, Мəдина.

References
1. Altuntaş İ.H., (2020). Analysis of Central Themes in Muhammad Iqbal’s Thought (Ego-

Love-God).
2. Albayrak A., (1998). The Concept of Dynamic Human in Iqbal’s Thought.
3. Iqbal, Muhammad [Online Source] https://dic.academic.ru/dic.nsf/islam/325/%D0%98

%D0%BA%D0%B1%D0%B0%D0%BB
4. Khalifa A., (1991). The Meaning and Interpretation of the Holy Quran in Kazakh, Quran 

Sharif Printing Complex, Medina.
5. Kudaiberdyuly Sh., (2008). Volume One. – Almaty. – 152 p.
6. Stepanyants M.T., (2002). Muhammad Iqbal. The Reconstruction of Religious Thought 

in Islam / Translated from English, Preface and Commentary. – Moscow: Vost. lit.
7. Şahin A. M., (2018). Muhammad Iqbal Yeni Gülşen-i Râz, Iqbal Külliyatı, ed. – Istanbul. 

– p. 216.
8. Tarlan A. N., (1968). Iqbal, Darb-ı Kelîm, p. 48. Istanbul.
9. Tarlan A. N., (2018). Iqbal, Şarktan Haber (Zebur-i Acem), p. 87. Istanbul.
10. Toker H., (2007). Muhammad Iqbal. Reflections – Youth Notes / Translated by Kaknüs 

Publications. – Istanbul. – p. 28.
11. Vasilyeva L.A., (2019). Prigarina N.I. “Revolution” in the Philosophy and Poetry of 

Muhammad Iqbal (Experience of Cognitive-Discursive Analysis) // Oriental Studies. – No.2 
(3). – pp. 724-751.





ТІЛ ЖӘНЕ ӘДЕБИЕТ САЛАСЫНДАҒЫ 
ЗЕРТТЕУЛЕР

ДІНИ (ИСЛАМИ) МӘТІНДЕРГЕ ТІЛДІК, СЕМАНТИКАЛЫҚ, 
МОРФОЛОГИЯЛЫҚ, СТИЛИСТИКАЛЫҚ, ГЕРМЕНЕВТИКАЛЫҚ 

ТАЛДАУЛАР, ТІЛДІК ИНТЕРПРЕТАЦИЯ, БАБАЛАР МҰРАСЫНДАҒЫ 
ТІЛДІК ДІНИ ҚАБАТ, ДІНИ ӘДЕБИЕТ ЖАНРЫ, ДІНИ САНАНЫҢ ТІЛ МЕН 

ӘДЕБИЕТТЕГІ КӨРІНІСТЕРІ

بحوث في اللغة والأدب
التحليلات اللغوية والدلالية والصرفية والأسلوبية والتأويلية للنصوص الدينية )الإسلامية(، 

التفسير اللغوي، الطبقة اللغوية الدينية في تراث الأجداد، نوع الأدب الديني، 
مظاهر الوعي الديني في اللغة والأدب

RESEARCH IN LANGUAGE AND LITERATURE
LINGUISTIC, SEMANTIC, MORPHOLOGICAL, STYLISTIC, HERMENEUTIC 
ANALYZES OF RELIGIOUS (ISLAMIC) TEXTS, LINGUISTIC INTERPRETA-

TION, LANGUAGE-RELIGIOUS LAYER IN THE HERITAGE OF ANCESTORS, 
GENRE OF RELIGIOUS LITERATURE, MANIFESTATIONS OF RELIGIOUS 

CONSCIOUSNESS IN LANGUAGE AND LITERATURE

ИССЛЕДОВАНИЯ В ОБЛАСТИ ЯЗЫКА И 
ЛИТЕРАТУРЫ

ЛИНГВИСТИЧЕСКИЙ, СЕМАНТИЧЕСКИЙ, МОРФОЛОГИЧЕСКИЙ, 
СТИЛИСТИЧЕСКИЙ И ГЕРМЕНЕВТИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ (ИСЛАМСКИХ) 

РЕЛИГИОЗНЫХ ТЕКСТОВ, ЛИНГВИСТИЧЕСКАЯ ИНТЕРПРЕТАЦИЯ, 
РЕЛИГИОЗНО-ЛИНГВИСТИЧЕСКИЙ СЛОЙ В НАСЛЕДИИ ПРЕДКОВ, 

ЖАНР РЕЛИГИОЗНОЙ ЛИТЕРАТУРЫ, ПРОЯВЛЕНИЯ РЕЛИГИОЗНОГО 
СОЗНАНИЯ В ЯЗЫКЕ И ЛИТЕРАТУРЕ





ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
149

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ  21.31.35

https://orcid.org/0000-0003-4975-8931
e-mail: a.abubakirova.work@gmail.com

ҚАСИЕТТІ МӘТІНДЕР ТАРИХЫНДАҒЫ ТІЛДІК 
ҚАҚТЫҒЫС КӨРІНІСІНЕ ДИСКУРСИВТІ ТАЛДАУ

Әбубәкірова Арайлым Есімханқызы
Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті университеті,

Алматы қ., Қазақстан 

راعات الُلُّغويَّةَ في تاريخ الُنُّصوص المقدََّسة التَّحَليل الخطابُيُّ لتجليَّاَت ال�صِِّ
أبو بكروفا أرايليم يسيمخانوفنا

الجامعة المصريَّةَ للثَّقَافة الإسلاميَّةَ نور مبارك
ألماتي، كازاخستان

ДИСКУРСИВНЫЙ АНАЛИЗ ЯЗЫКОВЫХ 
КОНФЛИКТОВ В ИСТОРИИ СВЯЩЕННЫХ ТЕКСТОВ

Абубакирова Арайлым Есимхановна
Египетский университет исламской культуры Нур-Мубарак,

Казахстан  г. Алматы,

DISCURSIVE ANALYSIS OF LANGUAGE CONFLICTS IN 
THE HISTORY OF SACRED TEXTS

Abubakirova Arailym Yesimkhanovna
Egyptian University of Islamic Culture Nur-Mubarak,

Almaty, Kazakhstan

Аңдатпа. Берілген зерттеу қасиетті мәтіндердің тарихи даму барысындағы тілдік 
қақтығыстың сипатын және олардың әлеуметтік-мәдени контекстегі рөлін анықтауға 
бағытталған. Қасиетті мәтіндердің лингвистикалық ерекшелігін дискурсивті талдау 
арқылы олардағы тілдік қақтығыс түрлерін, себептерін және салдарын анықтау жұмыстың 
мақсаты ретінде қарастырылады. 

Зерттеудің негізгі бағыттары. қасиетті мәтіндердегі көптілділік пен полисемияның 
рөлі; мәтіндердегі идеологиялық қақтығыстың тілдік көріністері; түрлі діни конфессиялар 
мәтіндеріндегі тілдік ерекшелікті салыстырмалы талдау тақырыбында өрбиді. Зерттеу 
нәтижелері қасиетті мәтіндердің лингвистикалық және мәдени тарихын тереңірек 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
150

түсінуге, сондай-ақ заманауи дінаралық қатынастағы тілдік мәселелерді шешуге ықпал 
етеді. Зерттеуде салыстырмалы-тарихи, дискурсивті және лингвистикалық талдау 
әдістері қолданылды. Зерттеу барысында қасиетті мәтіндердегі тілдік қақтығыстың 
негізгі себептері, олардың тарихи даму барысындағы өзгерістері анықталды. Сондай-
ақ мәтіндердегі тілдік құралдардың идеологиялық мақсатта қолданылуының ерекшелігі 
анықталды. Зерттеу қасиетті мәтіндерді зерттеу саласына жаңа көзқарастар ашып, 
осы бағыттағы болашақ зерттеулерге негіз бола алады. Зерттеу нәтижелері дінтану, 
лингвистика және мәдениеттану саласындағы мамандар, сондай-ақ дінаралық диалогты 
дамытуға қызығушылық танытатын жалпы ізденімпаз оқырман қауым үшін пайдалы 
болмақ.

Түйін сөздер: қасиетті мәтіндер, тілдік қақтығыс, дискурсивті талдау, салыстырмалы 
талдау.

ياق الاجتماعّيّ والثَّقَافي أثناء  راسة إلى تحديد طبيعة النِّ�ِزاعات اللُّغُوية ودورها في السِّ�ِ الملخََّص: تهدف هذه الدِّ�ِ
راسة إلى تحليل أنواع النِّ�ِزاعات اللُّغُويَّةَ وأسبابها ونتائجها من  ر التَّاَريخّيّ للنُّصُوص المقدَّسَة. كما تسعى الدِّ�ِ التَّطَّوّ

ٍ للخصائص اللُّغُويَّةَ للنُّصُوص المقدَّسَة.  خلال تحليل خطابيٍّ�
النُّصُوص  في  لالّيّ  الدِّ�ِ والتَّعَدُّدُ   ِ اللُّغُويِّ� التَّعَدد  دور  التَّاَلية:  الموضوعات  راسة  للدِّ�ِ الرََّئيسة  المحاور  تتناول 
في نصوص  اللُّغُويَّةَ  للخصائص  مقارن  تحليل  النُّصُوص؛  في  الأيديولوجيَّةَ  للنِّ�ِزاعات  اللُّغُويَّةَ  المظاهر  المقدَّسَة؛ 

ينيَّةَ المختلفة. الطََّوائف الدِّ�ِ
ِ والثَّقَافي للنُّصُوص المقدَّسَة، وكذلك في حلِّ�ِ القضايا اللُّغُويَّةَ  تساهم نتائج البحث في فهم أعمق للتَّاَريخ اللُّغُويِّ�
راسة مناهج تحليليَّةَ مقارنة، تاريخيَّةَ وخطابيَّةَ ولغويَّةَ.  في العلاقات بين الأديان في العصر الحديث. استخدمت الدِّ�ِ
راتها عبر التَّاَريخ. كما  وخلصت إلى تحديد الأسباب الرََّئيسة للنِّ�ِزاعات اللُّغُويَّةَ في النُّصُوص المقدَّسَة وتحليل تطّوّ

سلَّطَت الضََّوء على كيفيَّةَ استخدام الوسائل اللُّغُويَّةَ في النُّصُوص لأهداف أيديولوجيَّةَ.
ل أساسًًا للبحوث المستقبليَّةَ في هذا الاتِّ�ِجاه.  راسة آفاقًاً جديدة في مجال دراسة النُّصُوص المقدَّسَة وتشكِّ�ِ تفتح الدِّ�ِ
ين بتعزيز الحوار بين الأديان صين في مجالات علم الأديان واللُّغُويات والثَّقَافة، وللمهتمِّ�ِ وتعدُُّ نتائجها مفيدة للمتخصِّ�ِ

، التَّحَليل المقارن.     الكلمات المفتاحيَّةَ: النُّصُوص المقدَّسَة، النِّ�ِزاعات اللُّغُويَّةَ، التَّحَليل الخطابّيّ

Abstract. The purpose of this study is to determine the nature of language conflicts in the 
historical development of sacred texts and their role in the socio-cultural context. The purpose of 
the work is to determine the types, causes and consequences of language conflicts in sacred texts 
through a discursive analysis of linguistic features. The main areas of the study are developed 
within the framework of the following topics: the role of multilingualism and polysemy in sacred 
texts; linguistic manifestations of ideological conflicts in texts; comparative analysis of linguistic 
features in the texts of different religious denominations. The results of the study contribute to 
a deeper understanding of the linguacultural history of sacred texts, as well as to the solution of 
linguistic problems in modern interreligious relations. The study used comparative historical, 
discursive and linguistic methods of analysis. In the course of the study, the main causes of 
language conflicts in sacred texts and their changes in the course of historical development were 
determined. The features of the use of linguistic means in texts for ideological purposes were 
also determined. The study can open new perspectives in the field of sacred texts and provide 
a basis for future research in this direction. The results of the study will be useful to specialists 
in the field of religious studies, linguistics and cultural studies, as well as to a wide inquisitive 
readership interested in the development of interreligious dialogue.

Keywords: sacred texts, language conflicts, discourse analysis, comparative analysis.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
151

Аннотация. Целью данного исследования является определение природы языковых 
конфликтов в ходе исторического развития священных текстов и их роли в социокультур-
ном контексте. Цель работы – определить виды, причины и последствия языковых кон-
фликтов в священных текстах посредством дискурсивного анализа языковых особенно-
стей. Основные направления исследования развиваются в рамках следующих тем: роль 
многоязычия и многозначности в священных текстах; языковые проявления идеологи-
ческих конфликтов в текстах; сравнительный анализ языковых особенностей в текстах 
разных религиозных конфессий. Результаты исследования способствуют более глубокому 
пониманию лингвокультурной истории священных текстов, а также решению языковых 
проблем в современных межрелигиозных отношениях. В исследовании использовались 
сравнительно-исторический, дискурсивный и лингвистический методы анализа. В ходе 
исследования были определены основные причины языковых конфликтов в священных 
текстах, их изменения в ходе исторического развития. Также определены особенности ис-
пользования языковых средств в текстах в идеологических целях. Исследование может от-
крыть новые перспективы в области священных текстов и обеспечить основу для будущих 
исследований в этом направлении. Результаты исследования будут полезны специалистам 
в области религиоведения, лингвистики и культурологии, а также широкой любознатель-
ной читательской аудитории, заинтересованной в развитии межрелигиозного диалога.

Ключевые слова: священные тексты, языковые конфликты, дискурсивный анализ, 
сравнительный анализ.

Кіріспе
Тақырыптың өзектілігі және 

таңдау негіздемесі. Қасиетті мәтіндер 
– әлемдік діндердің негізі болып сана-
латын, миллиондаған адамдар үшін ру-
хани бағыт-бағдар беретін қазына. Осы 
мәтіндердің тілдік ерекшелігі мен олар-
дың тарих бойындағы өзгерістері әлі де 
толықтай зерттеуді қажет етеді. Әсіресе 
қасиетті мәтіндердің аударылуы, түсін-
дірілуі барысында туындайтын тілдік 
қақтығыс және оның салдары көптеген 
ғалымның назарын аударуда. Сол се-
бепті зерттеу тақырыбының өзектілігі 
діндер арасындағы диалог пен түсіністік-
тің қажеттілігіне байланысты. Қасиет-
ті мәтіндердің дәл мағынасын анықтау, 
олардың әртүрлі мәдениетте қабылда-
нуына әсер ететін факторларды зерттеу 
– бұл үрдістегі маңызды қадамның бірі. 
Тілдік қақтығысты талдау  қазіргі әлем-
дегі көптілділік пен мәдени көпкүйлілік 

жағдайындағы коммуникация мәселе-
леріне жаңа көзқарас ашуға мүмкіндік 
береді.

Зерттеудің мақсаты: Қасиетті 
мәтіндер тарихындағы тілдік қақтығы-
сты дискурсивті талдау арқылы олардың 
пайда болу себебін, түрін және салдарын 
анықтау. Осы мақсатқа сай мына міндет-
тер айқындалды. Қасиетті мәтіндердің 
аударылуы мен түсіндірілуі барысында 
туындайтын тілдік мәселелерді анықтау; 
дискурсивті талдау әдістерін қолдана 
отырып, қасиетті мәтіндердегі тілдік 
қақтығыстың сипатын анықтау; тілдік 
қақтығыстың діни және мәдени контек-
стегі рөлін зерттеу; қасиетті мәтіндердің 
қазіргі әлемдегі қабылдануына тілдік 
қақтығыстың әсерін бағалау.

Зерттеу жұмысын жүргізу барысын-
да мынадай әдістер қолданылды: дис-
курсивті талдау (қасиетті мәтіндердің 
тілдік ерекшелігін, олардың контексте 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
152

қолданылуын және әлеуметтік маңызын 
зерттеу үшін қолданылатын кешенді әдіс; 
салыстырмалы тілтану (әртүрлі тілдегі 
қасиетті мәтіндердің аудармалары мен 
түсіндірмелерін салыстыру арқылы олар-
дағы айырмашылықты анықтау); тәжіри-
белік лингвистика (тілдік корпустарды 
пайдаланып, қасиетті мәтіндердегі тіл-
дік құбылыстарды сандық және сапалық 
тұрғыдан талдау). Зерттеу үшін Құран, 
Інжіл, Тора сияқты әлемдік діндердің 
қасиетті мәтіндерінің түпнұсқасы мен 
олардың әртүрлі тілге аударылған нұсқа-
сы талдауға алынады. Сонымен қатар 
қасиетті мәтіндерді түсіндіруге арналған 
әртүрлі пікір  мен зерттеулерге сүйенеміз.

Бұл зерттеудің ғылыми жаңалығы 
– қасиетті мәтіндердегі тілдік қақтығы-
сты дискурсивті тұрғыдан кешенді түрде 
талдауға бағытталуында. Зерттеу нәти-
желері қасиетті мәтіндердің аударылуы 
мен түсіндірілуі барысында туындайтын 
мәселелердің теориялық және практика-
лық тұрғыдан маңыздылығын көрсетеді. 
Қасиетті мәтіндердегі тілдік қақтығы-
стың пайда болу себептері, түрлері және 
салдары туралы тұжырымдаймыз. Со-
нымен қатар қасиетті мәтіндердің қазіргі 
әлемдегі қабылдануына тілдік қақтығы-
стың әсерін бағалауға мүмкіндік беретін 
ғылыми негізделген қорытындылар 
алынды.

Зерттеу тақырыбына қатысты әде-
биеттерді талдау барысында, тілдің 
рәміздік күшін талдау мақсатында Pierre 
Bourdieu «Language as a social tool», дис-
курс пен мәнмәтінге әлеуметтік және 
когнитивтік талдау жасау үшін Teun A. 
van Dijk «Discourse analysis and social 
context», дискурс талдамасы үшін Norman 
Fairclough «Discourse analysis methods», 
дін мен сиқырдың арақатынасы туралы 
Keith Thomas «Historical development of 
religion and magic», шынайылықтың әлеу-

меттік құрылымын қарастыру үшін Peter 
L. Berger and Thomas Luckmann «Social 
construction of knowledge and reality» 
секілді еңбектер негізге алынды. 

Нәтижелер және талқылау
Кез келген жаңа діннің діңгегі бо-

латын әлем жайлы негізгі білім қасиетті 
жазбаның мазмұнын құрап, Құдай жібер-
ген елші уағыздарының мәні болады, со-
нымен қатар бұл мазмұнды жазбаша күйде 
сақтау – жеткізілетін білімнің нақтылығы 
мен дәстүр беріктігінің кепілі. Әдетте 
ілім жазбаша күйге оны жеткізуші негізгі 
адам дүниеден өткеннен кейін түсіріледі. 
Кейбір діни сенімдерде, мысалы, конфу-
цийшілдікте ілімді жеткізушінің өзі хатқа 
түсіреді. Десек те жазба діни дәстүрлер 
тарихында міндетті түрде қасиетті мәтін-
дердің дұрыстығы мен нақтылығына 
қатысты, алғашқы қайнар көзбен сәй-
кестігіне байланысты мәселелер кешені 
туындап отырады. Мұндай сұрақтар то-
бын жалпы екі бағытқа бөлсек, біріншісі 
– мәтіннің дұрыс қабылдануы, дұрыс 
жазылып алынуы, көшірілуіне қатысты 
күмәндар; екіншісі – қасиетті мәтін-
дердің жиынтығына қатысты күмәндар 
(жоғалып кеткен нұсқалары, тараулары, 
маңызды бөліктері болған жоқ па, қастан-
дық жасалған бөліктері болған жоқ па?). 
Дінге сенушілер үшін оның негізгі ақиқа-
ты мен талабы жазылған мәтіндердің 
қаншалықты маңызды екенін ескерсек, 
әрбір діни сенім өз жазбаларын тек хатқа 
түсіріп қоймай, оны барынша кодифи-
кациялауға тырысатындығын түсінеміз. 
Кодификациялау деген термин шығу тегі 
бойынша заңгерлік ғылымға жақын және 
заңдардың бірегей заңнамалық жүйе-
де келіспеушілікті жойып, бос орынды 
толтырып, ескірген ережелерді жойып 
топтастырылуын білдіреді. Ал діндер 
тарихында кодификация шіркеу басшы-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
153

лары өткізген, шіркеу мақұлдаған кон-
фессионалды кітаптар реттілігі ретінде 
түсіндіріледі, реттеудің «микро», «ма-
кро» деңгейлері де қамтылады: 1) мәтін 
құрылысының, яғни сөйлемдердің, сөз-
дердің реттілігін, дұрыстығын бекіту; 2) 
мәтіндер тізімінің, жалпы қасиетті жазба 
мазмұнының дұрыстығын бекіту. Екінші 
макро деңгейге қатысты келісімге келу 
оңайырақ, ал микро деңгейдің мәселелері 
тым күрделі, сан қырлы болуы мүмкін. 
Мысалы, «Көне өсиет» мәтіндерінің ка-
нондық тізімі біздің заманымыздың І ға-
сырында бекітілгенімен, толық мәтінінің 
канондық нұсқасын жасап шығару он 
төрт ғасырға жуық мерзімді алған. 

Діни канонға жататын мәтіндер 
уақыт өте келе танымал болып, маңызы 
арта бастайды. Қасиетті мәтіндер – олар-
ды жеткізген тұлғалар секілді адамзат та-
рихында ерекше орын алатын құбылыс. 
Қанша ғасыр бойы қазір біз білетін қаси-
етті кітаптар сансыз таралымда басылып 
шығарылуда. Ең көп аударылатын, ең көп 
сатылатын, ең жиі сыйланатын, ең көп 
оқылатын, ең көп жатталатын, ең көп 
үйретілетін, ең көп зерттелетін кітап-
тар да – осы діни кітаптар. Діни кітап-
тардағы мәтіндерден, сөз тіркестері мен 
сөйлемдерден өнер туындылары, халық 
ұстанымдары, дәстүрлері бастау алады. 
Қаншама ғасырлық тарихы бар мәтіндер 
әлі де зерттеліп, әлі де жаңалықтарға не-
гіз болуда. Себебі қаншалықты зерттел-
ген, оқылған болса да, бұл жазбалардың 
тарихында жұмбақ тұстар көп. Мысалы, 
жоғарыда аталған Көне өсиеттің Септу-
агинтаға прототип болған көне нұсқа-
сында 11 мәтін артығырақ болған. Жаңа 
өсиетте де мұндай мәселелер кездеседі. 
Қазіргі канондық кітаптарда апостолдар 
кезеңінде ауызекі таралған, бірақ қат-
ты қорғалмағандықтан, мүмкін сенімді 
болмағандықтан канондық кітаптарға 

кірмей қалған мәтіндер туралы меңзеліп 
болсын айтылады. Мұндай мәтіндер 
жиынтығынан құралған кітаптарды апо-
крифтер деп атаймыз. Осындай канондық 
кітаптарға енбеген мәтіндер мен апокри-
фтердің болуы христиан  дінінің канон-
далған мәтіндері жалғыз болмағынын, 
аяқасты осы күйінде пайда бола салмаған-
дығын көрсетеді. Қазіргі біз танитын 
діни кітаптар діннің тарихындағы шетсіз, 
шексіз ізденістер мен үлкен еңбек нәти-
жесінің тек қандай да бір сәтті оқиғалар 
жиынтығының арқасында бізге жеткен 
шағын бөлігі ғана. Ондай сәтті оқиғалар-
дың ең негізгісі – мәтіндердің канонға қо-
сылуы. Діндер тарихында қасиетті мәтін-
дердің канондық немесе канондық емес 
болуына қатысты пікірталастар ілім ор-
нығып, шарықтау шегіне жеткенде пайда 
болады. Бар ілімді реттестіріп, жүйеле-
уге тырысу иудаизмдегі раввиндер үшін 
«Заң айналасында қоршау тұрғызу» деп 
аталады. Бұл қоршауды олар, біріншіден, 
ілімді теориялық тұрғыда меңгеріп, дог-
маттарды қалыптастырып, теологияны 
құру, екіншіден, бар мәтіндерді кодифи-
кациялау арқылы тұрғызады. Мәтіннің 
канондық болу-болмауына тікелей оның 
авторының беделі әсер етеді. Оның ел-
шіге хронологиялық тұрғыда жақын бо-
луы – жазбасының дұрыстығының кепілі. 
Әрине, басқа да талаптар болады, бірақ 
автордың діни ортадағы беделі мен өмір 
сүру кезеңі үлкен маңызға ие. Христиан 
мәтіндерінің канондалуы осы критерийге 
сай жүзеге асырылған. Соның нәтижесін-
де «канондық мәтіндер», «апокрифтер», 
«терістелген кітаптар» секілді терминдер 
пайда болды. Ал ислам дінінде Қасиет-
ті мәтіннің канондалуы туралы мәселе 
болмаған. Себебі Құран жеткізілген ға-
сырында-ақ қатаң кодификациядан өтіп, 
қалыптасқан, толыққанды еңбек болған. 
Канондалу мәселесі Пайғамбардың сүн-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
154

нетіне қатысты бой көрсетті. Кез келген 
хадис жеткізгісі келген адам иснад жүй-
есіне жүгінуі керек, яғни өзінен бастап, 
осы хадисті естіген, көрген адамдар тіз-
бегін пайғамбардың өзіне не оның қа-
сында болған тұлғаға дейін жеткізе алуы 
керек және бұл тізбекте сенімсіз, күмән-
ді адамдар болмауы тиіс. Иснад жүйесі 
тек қасиетті мәтіндерді жеткізуде емес, 
мұсылман әлеміндегі діни білім беруде, 
алуда да кеңінен қолданысқа ие. Діни ор-
тадағы ғалымның дәрежесі оның білім 
алу жолындағы иснадында бар ғалымдар 
беделіне тікелей қатысты. 

Жалпы қасиетті жазбаларға негіздел-
ген мәдениеттерде белгілі бір ақпаратты 
«кім айтқаны» үлкен маңызға ие. Пифа-
гор кезеңінен бастап, пікір білдірудің 
ipse dixit (ең жоғарғының өзі айтты) де-
ген ұстанымы танымал. Діни мәтіндерді 
жеткізуде бұл принцип маңызды ақпарат-
тың үлкен көлемін ұзақ уақыт өзгеріссіз 
сақтау үшін қолданылады. Ғылыми орта-
да, ғылыми зерттеулер үшін бұл принцип 
маңызды әрі сенімді бола алмағанымен, 
діндарлар үшін «Пайғамбар айтты», «Иса 
айтты», «имам солай деді» деген секілді 
тіркестер іс-әрекеттеріне бағдар беретін 
негізгі тірек.

Діни ілімдердің қалыптасуында тек 
хронология емес, коммуникативті логика 
да бар. Бұл ілімнің таралуының логикасы 
оның жаңа елдер мен мекендерге, түрлі 
жастағы, түрлі әлеуметтік деңгейлерде-
гі адамдар арасында таралуын, ілімнің 
кеңеюі мен тереңдеуін, ішкі құрылы-
сының қалыптасуын қамтиды. Жаңа-
дан келген діни ілімнің ретсіз, тұрақсыз 
ұсыныстарының арасынан дінбасылар 
мен ерушілер мәндердің иерархиясын 
айыра бастайды. Діннің белгілі бір ілім-
дері мен қасиетті мәтіндердің белгілі бір 
тұстарының маңыздылығы, негізгі қыз-
меті жайлы түсінік қалыптаса бастайды. 

Ілімнің белгілі бір құрамдас бөліктері 
негізгі, өзгертуге келмейтін мән ретінде 
танылады. Діннің жаңа ортада таралуы 
мен мазмұндық дамуы өзара байланы-
сты. Қабылдаушы тараптың белсенділігі 
діни ілімде жаңа пікірлер мен ойлардың 
қалыптасуына себеп болады. Сонымен 
бірге ілімнің жаңа ортаға бейімделуі 
де жүзеге асады. Жаңа қоғам жаңа дін-
ді қабылдау барысында өзінің тарихы, 
дәстүрі, діліне қатысты діннің рәсімдері-
не, рәміздеріне кейбір өзгерістер енгізуі 
мүмкін. Өз кезегінде дін де сол халықтың 
мәдениетіне орасан зор әсерін тигізеді. 
Дін әкелген жаңа ілім, жаңа сұрақтар, 
жаңа мәселелер мен олардың шешімдері 
халықтың өз өмір салтын соларға қаты-
сты бейімдеп өзгертуін талап етеді. 

Конфессионалды әдебиет жанрлары-
ның қалыптасуында әртүрлі дін  арасын-
да ортақ заңдылық бар. Жанрлар құрамы 
және олардың қалыптасу кезеңдеріне 
қатысты ұқсастықтарды біле отырып, 
бір осы жанрлар қалыптасуының не-
гізгі бағыттарын бөліп көрсете аламыз: 
1) ауызекі таралған ілімнің хатқа түсуі. 
Бұл жанрлық емес, қарым-қатынас бей-
несіндегі өзгеріс және осы өзгеріс діннің 
коммуникативті құрылысына өте үлкен 
ықпалын тигізеді; 2) діни канонның қа-
лыптасуы. Канонға қосылмаған кітап-
тар мен канондық жазбалар арасында 
хронологиялық, жанрлық, тақырыптық 
қарсылық туындайды; 3) Қасиетті жазба-
дан кейінгі екінші орынды алатын және 
оған түсіндірме беретін беделді мәтін-
дер корпусының қалыптасуы. Әдетте 
бұл жазбаларға да қасиеттілік дәреже-
сі беріледі; 4) теология мен дінтану-
дың дамуы. Теология бастауын қасиетті 
жазбалардан алуы мүмкін. Себебі оның 
негізгі ұстанымдары сол жазбалардағы 
ережелер мен талаптарға негізделеді. 
Бірақ енді өзгермейтін қасиетті жазба-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
155

лармен салыстырғанда теология үнемі 
үздіксіз даму үстінде болады; 5) шіркеу 
иерархиясын қасиетті мәтіндер негізінде 
ілімнің қысқаша мазмұны – сенім рәмізі 
мен катехизис секілді құжаттар дайын-
дайды. Бұл – қалыптасқан конфессияның 
ең жауапты және бейнелеуші жанрлары. 
Осы тектес құжаттар және ең негізгі делі-
нетін 2-3 дұға сенушілердің барлығына 
белгілі сенім білдірудің ең төменгі ше-
гін қамтиды; 6) құлшылық барысында 
қолданылатын мәтіндер. Құлшылықтың 
дұрыс атқарылуына арналған арнайы 
дұғалар шағын кітапшаларда жинақтала-
ды; 7) мистикалық-эзотерикалық мәтін-
дер жиынтығы. Әрбір дінде қандай да 
бір деңгейде осындай мәтіндер кездеседі 
және оған негізделген діншілдік бағыт-
тар, ағымдар туындайды; 8) уағыз-наси-
хат барлық жазба мәтіннен бұрын пайда 
болған. Осы уағыз арқылы Құдай жібер-
ген ақиқат сенушілерге жеткізіледі. Сол 
арқылы дін адамдар санасында, қоғамда 
өмір сүре бастайды. Әр конфессияда 
уағыз-насихаттың түрлері, әдіс-тәсілдері, 
жеткізілу жолы әртүрлі болады; 9) қаси-
етті жазбаларға түсіндірме беру. Әрбір 
дін өзінің қасиетті мәтіндерін өзгеріссіз, 
ең бастапқы күйінде сақтауға тырысады 
және оларға сакрал дәрежесін береді. Сол 
себепті мәтін мәнін күнделікті адамдар 
өміріне бейімдеу үшін оны түсіндіру қа-
жет болады. Бұл түсіндірмелер жинақта-
ла келе тәпсір секілді арнайы жанрға ай-
налады; 10) қасиетті мәтіндер негізінде 
құқықтық ережелердің қалыптасуы. Кей-
бір діндердің қасиетті жазбалары нақты 
құқықтық тыйымдар мен талаптардың 
жиынтығын қамтиды. Олар өз кезегінде 
дін өмір сүріп жатқан мемлекеттің тек 
діни емес, зайырлы өміріне де, ондағы 
заңдар мен заңнамалық жүйелерге де 
өз ықпалын тигізуі мүмкін; 11) қасиетті 
мәтіндерді негізге ала отырып, тек кон-

фессионалды емес, зайырлы, аралас кей-
іптегі әдебиеттердің пайда болуы. Шірке-
улік мәселелер, тақырыптар дидактика, 
полемика, тарих, филология, т.б. салалар 
мәселелерімен біріктіріле жаңа әдеби 
жанрдың бастауы бола алады (Мечков-
ская, 1998: 86-95).

Әрбір дінде қарым-қатынастың не-
гізгі екі бағыты болады: 1) Құдайдан елші 
не кітап арқылы адамдарға бағытталған; 
2) адамдардан елші, құлшылық арқылы 
Құдайға бағытталған. Бірінші жағдай 
елші қабылдайтын, еститін ақиқаттың 
хатқа түскен күйі қасиетті жазбаларға 
және ауызша жеткізілетін уағыз-наси-
хатқа байланысты болса, екіншісі құл-
шылық, дұға, тілектерге негізделген. Осы 
екі бағыт өкілі діни коммуникацияның 
негізгі жанрлары ретінде қарастыры-
лады. Ал біз жоғарыда тоқталған өзге 
жанрлардың барлығы екінші деңгейлі 
ретінде сипаттауға келеді. Діни коммуни-
кацияның қалыптасу мен даму бағытын-
да ассимметрия болады. Ақиқат жалғыз 
Құдайдан бір немесе санаулы елшілер 
арқылы көпшілікке жеткізіледі. Оның 
таралу үдерісінде түсініспеушілік, толық 
қабылдамау, қате жеткізілу орын алуы 
мүмкін болғандықтан, қарым-қатына-
стың бұл бағыты ерекше назарға алынып, 
асқан ыждаһатпен сақталады, бақылана-
ды. Ал керісінше адамдардың Құдаймен 
қатынасы кері байланыстың айқын әрі 
нақты болмауынан қиындықтарға тап бо-
лады. Дұға етіп, құлшылық жасаған адам 
өз дұғасының, тілегінің, сұрауының жау-
абын бірден ала алмауы мүмкін. Ол тіпті 
өз құлшылығы мен дұғасы қабыл болуы 
не болмауынан да бейхабар. Сондықтан 
құлшылық ету барысында сенуші өз 
сенімінің шынайылығы мен жасап жатқан 
іс-әрекеттерінің ережелер мен талаптарға 
сай болуына аса ерекше мән береді және 
соның дұрыс болуынан үміттенеді. Сон-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
156

дықтан діни коммуникацияда негізгі екі 
психологиялық және семиотикалық ұста-
ным қалыптасқан: белгі мен таңбаларды 
еш шартсыз қабылдау және біз жоғарыда 
атаған ipse dixit ұстанымын не оның ана-
логияларын (иснад секілді) басшылыққа 
алу. Ал діни коммуникация мазмұны, 
әдістері дамуындағы ішкі логика негізгі 
қасиетті жазбаның мәнін сақтауға және 
үздіксіз кеңейіп, толысып, өзгеріп оты-
ратын сенушілер тобына толыққанды 
жеткізуге бағытталады және келесідей 
міндетті үрдістер негізінде жүзеге асады: 
1) ілімнің ішкі құрылымы қалыптасады: 
мәтіндердің белгілі бір реттілігі, иерар-
хиясы қалыптасады, ілімнің негізгі өзегі 
догматтарға айналдырылады және мін-
детті, өзгертілмейтін болып танылады. 
Діни мәннің құрылымын қалыптастыра-
тын негізгі қарама-қарсы жанрлар келе-
сідей: а) діни орында, құлшылық бары-
сында қолданылатын шығармалар және 
конфессионалды, бірақ құлшылыққа 
жарамайтын мәтіндер; ә) қасиетті деп та-
нылатын кітаптар және конфессионалды 
болғанымен қасиетті емес кітаптар; б) 
шіркеу өзгермейді деп таныған мәндер 
мен сенімге қатысты тарихи тұрғыда өз-
геріске ұшырай беруі мүмкін мәндер; 2) 
діни канонның қалыптасуы жүзеге асады; 
3) ілімнің негізгі мәнін сақтай отырып, 
кеңінен таратуға бағытталған коммуни-
кативті механизмдер қалыптастырылады: 
өсіп келе жатқан ұрпаққа ақпаратты жет-
кізу тәсілдері; жеткізу мен түсіндірудің 
танымал әдістері; 4) діни коммуникация-
ның жүзеге асырылуын бақылайтын экс-
плицитті, сыртқы механизмдер қалыпта-
стырылады: шіркеулік цензура, арнайы 
конфессионалды редакциялау, конфесси-
оналды мәтіндердің қоғамдағы айналы-
мын реттейтін арнайы ережелер. 

Қасиетті жазбаларға негізделген 
мәдениеттерде мәтіндердің белгілі бір 

иерархиясы болады. Барлық мәтіннің 
дәрежесі бірдей емес, оларды тарату мен 
пайдалануға, жеткізуге, басқа тілдер-
ге аударуға қатысты түрлі талаптар мен 
ережелер жиынтығы қалыптастырылған. 
Олардың діндарлар арасындағы беделі 
тым жоғары, таралымын есептеу мүм-
кін емес және бұл мәтіндер сол қоғам 
өмірінің басқа салаларына тікелей ықпал 
етеді. Мысал ретінде орта ғасырлардағы 
православиелік әдебиеттегі жанрлар ие-
рархиясын келтірсек: 1) конфессионалды 
әдебиет: литургиялық (құлшылық бары-
сында қолданылатын мәтіндер); канон-
дық (қасиетті жазбалар); «Псалтирь», 
«Апостол», «Евангелия», уағыз-насихат 
әдебиеті; агиография (әулиелер өмірі); 
дидактикалық әдебиеттер (катехезистер); 
2) конфессионалды-зайырлы әдебиет: 
шіркеулік-шешендік, полемикалық; 3) за-
йырлы әдебиет. 

Мирча Элиаде өз еңбектерінің бірін-
де діндер тарихын «жалпы герменевти-
ка» деп атаған болатын (Элиаде, 2000: 
14). Бұл теңеуді екі түрлі мағынада түсін-
сек болады: 1) діндер тарихын таңбалар-
ды міндетті әрі тұрақты жалпы герменев-
тикалық талдау арқылы түсінуге болады; 
2) діни саладағы тарихи үдерістің негізгі 
факторы – діни коммуникация аясындағы 
таңбалар мен таңбалар жүйесін әртүрлі 
түсіну. Герменевтикалық мәселелер діни 
коммуникацияның барлық деңгейінде 
кездеседі және оның техникалық, мето-
дологиялық негізі филологиялық сипатта 
болады. Діни коммуникация барысында 
филологиялық немесе герменевтикалық 
жұмыстың үш түрін, соған сәйкес түсіну-
ге қатысты пайда болатын діни қақтығы-
стың үш негізгі қайнарын бөліп көрсете 
аламыз: 1) мәтінді басқа тілге аудару; 
2) мәтін интерпретациясы; 3) мәтін ре-
дакциясы. Бұл үш үдеріс барысында да 
туындаған мәселелер түсінуге қатысты 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
157

болады: аудармашы мәтін тіліндегі өзі 
түсінген ақпаратты аударма тілінде жет-
кізеді, оның интерпретациясын жасаушы 
өз түсінігіне сай қосымша ақпараттар не 
сілтемелер беру арқылы мәтінді кеңей-
теді, редакциясын жасаушы мәтінге өзін-
де бар ақпараттар негізінде өзгерістер 
енгізеді. Хронологиялық тұрғыда бұл 
қызметтерден өзге әрі бұрынырақта қа-
сиетті мәтіндер корпусын қалыптасты-
ру қызметі болған. Бұл қызмет те діни 
қақтығыстың туындауына әсер еткен. 
Кейбір кітаптардың мойындалып, ка-
нонға кіруі, кейбірінің одан тысқары қа-
луы түрлі діни топтың қалыптасып, өзара 
қақтығысқа түсуіне негіз болып отырды. 
Десек те, діни канон мәселелері діннің 
қалыптасуының алғашқы ғасырларын-
да ғана болатындықтан, қазіргі кезеңде 
өзекті емес. Ал жоғарыда аталған үш не-
гізгі қызметі – нақты әрі соңғы шешімі 
жоқ тұрақты филологиялық мәселелердің 
шығу тегі.

Діни канон тарихындағы ең негіз-
гі филологиялық коллизия – қасиетті 
мәтіндер аудармасын жасау. Діни ілімді 
жаңа, өзге тілді халықтарға жеткізуші 
миссионерлер алдында екі түрлі таңдау 
болды: дінге сенушілерге қасиетті жаз-
балар тілін үйрету керек пе, әлде осы 
жазбаларды олардың өз тіліне аударып 
түсіндіру керек пе? Дінді толығымен 
түсініп, қабылдау үшін оның негізін, 
яғни мән-мағынасын қамтыған құжатын 
– қасиетті жазбасын жергілікті халықтың 
тіліне аудару ең дұрыс жол екені түсінік-
ті. Бірақ аударма жасау барысында «қаси-
етті жазба өз дәрежесін, деңгейін сақтап 
қалады ма, оның мазмұны толығымен 
жеткізіледі ме, ішіндегі мағынасы жоға-
лып кетпейді ме?» деген секілді мәселе-
лер бой көрсетеді. Ислам және иудаизм 
секілді қасиетті жазбалар беделіне не-
гізделген діндерде оларды аудару мәсе-

лесінің айқын шешімі немесе үкімі бар: 
аударма тек жазбалар мәнін шамамен 
түсіну үшін ғана жасалады және құл-
шылық барысында қолданылмайды әрі 
қасиетті мәтін ретінде танылмайды. Ал 
дәл осылай қасиетті жазба беделіне не-
гізделген христиандықта аударма мәсе-
лесі өзгеше шешілген. Ерте христиан-
дық дәуірде миссионерлер Жаңа өсиет 
кітаптарын ІІ-VII ғасырлар аралығында 
сирия, копт, эфиопия, гот, армян, грузин 
секілді тілдерге аударып, таратты. Бірақ 
дінге қатысты консервативті көзқарастар-
дың қалыптасуы, өзгеше ойлаушыларды 
қабылдамаудың бастау алуына байланы-
сты қасиетті жазбаның аудармасына да 
сақтықпен қарау үрдісі белең алды. ІХ 
ғасырда Кирилл мен Мефодийдің жазба-
ларды ескі славян тіліне аудару әрекеті 
батыстық епископат тарапынан қатты 
қарсылық көрді. Бұл қауіптенудің негізі 
де болды. Христиандықтар үшін аударма 
тек танымдық еңбек емес, қасиетті жазба-
ның өз тілдеріндегі аналогы, тіпті қасиет-
ті жазбаның нақ өзі саналып, құлшылық 
барысында қолданылады. Ал оның жер-
гілікті халық тілінде болуы ілімнің сол 
менталитетке, дәстүрге, қоғамдық заң-
дылықтарға сай дамып, өзгеруіне, жаңа 
бір бағыттарының пайда болуына себеп-
кер екенін тарих көрсетеді. Әсіресе Ре-
формация дәуірі аударма жасау үрдісінің 
өзектілігін арттыра түсті. Римнің үлкен 
қарсылығын тудырған бұл үрдіс христи-
ан  тарихында қаралы кезеңдердің бірі 
ретінде қарастырылады. Оксфордтық 
профессор Джон Уиклиф папаға тәуелсіз 
ағылшын шіркеуінің жақтаушысы болып, 
өз бастамасымен Библияны алғаш рет то-
лыққанды 1382 жылы ағылшын тіліне 
аудартып шығады. Бірақ папа Григорий 
ХІ және ағылшын епископтарының со-
боры оны даттап, тіпті өлімінен соң да 
1415 жылы еретик деп танып, сүйектерін 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
158

өртеуді талап етті. Уильям Тиндаль атты 
ағылшын шіркеу қызметкері Жаңа өси-
ет пен Мұсаның бес кітабын ағылшын 
тілінде басып шығарған. Католиктік сот 
оны тұншықтырып, өртеп жіберуге үкім 
шығарған. 

Сөздердің мағынасын түсіну-
ге қатысты діни сенімде пайда болған 
қақтығысқа мысал ретінде христиан 
дініндегі ең танымал догмат – үштік 
Құдай туралы ілімді қарастырсақ. Бұл 
ілім IV ғасырда қалыптасты және хри-
стиан сенімінің негізі әрі ең басты теоло-
гиялық мәселесі болды. Сонымен қатар 
ол құпия және ақыл деңгейінде түсіну 
мүмкін емес догмат (Белов, 1994: 108). 
Христиан іліміне сәйкес қасиетті үштік 
Құдайдың үш түрлі бейнесі: Әке Құдай, 
Бала Құдай, Қасиетті Рух. Олар жаратыл-
маған, тумаған, біртекті, бір құдайлық 
болмысқа ие және өзара тең. Ал Арий 
деген діни қызметкер Бала Құдайды Әке 
Құдай жаратқан, сондықтан ол Құдай 
емес, Құдайдың жаратқаны, бірақ құдай-
лық күшке ие, сол себепті екінші құдай 
деп атауға болады дейді. Ал Қасиетті 
Рухты Бала Құдай жаратқан, сондықтан 
ол Әке Құдайдың немересі деп аталады 
(Белов, 1994: 123). Қазіргі шіркеу ға-
лымдары Арийдің бұл теориясы Бала 
Құдайдың Әке Құдайға бағыныштылығы 
туралы мәтіндерге шектен тыс мән беріл-
геннен, яғни қасиетті мәтінді дұрыс емес 
түсіндіргеннен шыққан деп топшылай-
ды. Арийді І Ғаламдық Никей собо-
ры 325 жылы даттап, ол қудалауда қаза 
болды. Ариандыққа қарсы шешімдер ІІ 
Ғаламдық Константинополь соборын-
да да қабылданған еді. Ариандық бағыт 
VI ғасырға қарай өз салмағын, маңыз-
дылығын жоғалтқанымен, үштікті түсін-
дірудегі Батыс және Шығыс шіркеулері 
арасындағы айырмашылықтар христиан 
дініндегі  Сенім рәмізінің өзі екі түрлі 

болуына себепкер болды. Батыстық шір-
кеу филиокве түсінігін қосты: Бала Әке-
ден кіші, Қасиетті Рух Әкеден де, Бала-
дан да шығады. Бұл түсінікті Августин 
қорғады. Бұрынғы Қасиетті Рух Әкеден 
шығады деген түсінікке ол «Баладан да» 
деген сөзді қосу арқылы, Сенім рәмізі-
не осы өзгерісті енгізді. Оны 589 жылғы 
Толедо соборында бекітті. Дәл осы дог-
маттағы айырмашылық кейіннен 1054 
жылы христиан шіркеуінің батыстық 
және шығыстық болып бөлінуіне алғы-
шарт болды. Шығыстық шіркеу өкілдері 
филиоквені: «Қасиетті Рухты Әке мен Ба-
ладан төменірек деп санау арқылы Хри-
сттың өзін де төмендетуге бастайтын, 
танымның шектілігін мойындау арқылы 
адам үшін жер бетіндегі, осы дүниедегі 
мықты, еш кемшіліксіз шіркеудің қажет-
тілігін бекітіп, Рим папасы басқаратын 
иерархиялық ұйымды міндеттейтін, со-
ның нәтижесінде арғы дүниені ұмытып, 
дүниелік артықшылыққа, техника, капи-
тализм, империализм, релятивизм мен 
жойылуға ұмтылатын қоғам қалыптасты-
ратын түсінік», – деп сипаттайды (Лос-
ский, 1991: 362).

Қасиетті жазбалардың конфессио-
налды тұрғыда бекітілген ақиқаты белгілі 
бір діни мәселелердің қатаң белгіленген 
нақты түсінігін көрсетеді. Сенушілерден 
кейбір ақиқаттарға санамен, ақылмен 
емес, жүрекпен сену талап етіледі. Бірақ 
осы жазбалардың тарих толқынында өз-
геріске ұшырап отыратын түсіндірмелері 
мәтіндерді түсінудегі тарихи, адами фак-
торлардың рөлі жоғары екендігін көрсе-
теді. Мысалы, Н.А. Бердяев өзі жайлы 
«қасиетті жазбаларды сырттан, тарихтан, 
дәстүрден» қабылдай алмайтындығын 
айтатын (Бердяев, 1991: 169). Тарихи қа-
сиетті жазба рух мистикасының рәмізі 
ғана және адамзат санасы мен әлеуметтік 
орта жағдайына шектеулі болады. Еван-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
159

гелия тілдерінде де адами шектеулілік 
бар, құдайлық жарық адами қараңғыға, 
қыңырлыққа жұтылған (Бердяев, 1991: 
300). Сонымен бірге Н.А. Бердяев адами 
және тарихи шектеулілікті догматтарға 
да теліді. 

Қайта өрлеу дәуірінде пайда болып, 
дамыған кітап басу, одан кейінгі ақпарат-
тық және баспа салаларындағы ашылулар 
мен жаңа технологиялар, филологиялық 
зерттеулердің нәтижелері қасиетті мәтін-
дердегі тілдік қақтығысты шешудің жаңа, 
жеңіл әрі кең жолын, әдістерін ұсынды. 
Кітап баспасы мәтіндерді көшіруде, 
көбейтуде нақтылықтың, сенімділік-
тің болуына көмектесті. Теологиялық 
зерттеулер филологиялық әдістер мен 
құралдарды қолдану арқылы мәтіндегі 
мағыналар мен мәндерді барынша айқын 
көрсетуге, оларды маңыздылығына, қа-
былдауға, түсінуге ыңғайлы болуына қа-
рай (катехизис, суретті дін тарихы, дұға 
кітапшалары, мұсылман қорғаны секілді) 
бөліктерге жүйелеуге септігін тигізді. 
Заман тудырған мәселелеріне қарай қа-
сиетті жазбалардан табылып жатқан жа-
уаптар бұл мәтіндер герменевтикасы әлі 
де аяқталмағанын көрсетеді. Аудармасы 
да тұралап қалмайды, себебі әрбір аудар-
машы өзінше мән беріп, жаңа мағыналар 
шығара алады. Мысалы, С.С. Аверинцев 
Иисус Христостың таудағы насихатының 
«Рухы кедейлер бақытты, себебі оларда 
Аспан патшалығы бар» деген тұсын «Өз 
еркімен кедейлер немесе өз рухының 
қалауымен кедейлер» деп аударуға бола-
тындығын жазады. Мұндай аударма өз 
еркімен қиналуды «рухани өмірдің негіз-
гі сипаты» ретінде көретін осы насихат-
тың сипатымен де үндеседі. 

Өркениеттер мен жазулардың та-
рихы көне жазулар және жазудың жаңа 
жүйелері көп жағдайда діни мақсаттарға 
арналып жасалғанын көрсетеді. Ал өлі 

тілдер мен жазу дәстүрі жұтаң тілдердің 
жазба ескерткіштері, тіпті тек культтік 
мәтіндермен шектеледі. Мысалы, Пасха 
аралында табылған жазулы тақтайшалар-
да культтік және мифологиялық жырлар 
көрсетілген таңбалар бейнеленген. За-
манауи оңтүстік америкалық өркениетті 
емес халықтарда табылған идеографика-
лық жазбаның бастаулары евангелиялық 
қиссалар, католиктік катехизистер секіл-
ді жазбаларды білдіреді (Фридрих, 1979: 
192-206). Ежелгі еврей жазуы консонант-
ты, яғни тек дауыссыз дыбыстарды көр-
сететін әріптерден тұратын болған. Со-
ның нәтижесінде жазбаларды оқу қиын 
әрі сан түрлі болуы мүмкін еді. VII-VIII 
ғасырларда масореттар жазба дәстүрінің 
реформасын жасап, алдыңғы буында қан-
дай дауысты дыбыс оқылуы керек екенін 
көрсететін жол үстіне қойылатын таңба-
лар жүйесін енгізді. Бұл таңбаларды олар 
«оқудың анасы» деп атады. Еврейлер та-
рихындағы жазбалар ең көне библиялық 
дереккөзден де бұрын пайда болғанымен, 
олардың жетілуі әрі реттілікпен қолда-
нылуы осы масореттар реформасының 
нәтижесі еді (Гельб, 1982: 163).

Қасиетті жазбаларды жергілікті ха-
лықтың тіліне аудару – сол тілдің әлеу-
меттік тарихындағы ең маңызды оқиға-
лардың бірі. Бұл аударма диалекттен 
жоғары, жалпыұлттық әдеби тілдің ма-
териалдық-тілдік базасы ретінде қызмет 
ететін. Мысалы, Мартин Лютердің, Вук 
Караджичтің аудармалары, танымал алты 
томдық Кралиц Библиясы осы жазбаның 
алғашқы аудармалары болмағанымен, ау-
дармашылар беделіне, стилистикалық ар-
тықшылығына байланысты дұрыс, әдеби 
сөйлеудің, жазудың үлгісі ретінде қабыл-
данды. Қасиетті жазба ең көп оқылатын, 
ең көп жатқа айтылатын кітап болған-
дықтан, оны жергілікті халықтың тілі-
не аудару сол халықтың тілдік қоры мо-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
160

лайып, жазба дәстүрі, ауызекі әдебиеті, 
тілдік стильдері кеңінен дамуына ықпал 
етті. А.С. Пушкин Евангелиені «әрбір 
сөзі талқыланған, түсіндірілген, жердің 
барлық шетінде насихатталған, өмірде-
гі барлық жағдаятқа, әлемдегі барлық 
оқиғаға қолдануға келетін» кітап ретін-
де сипаттаған (Пушкин, 1949: 99). Хри-
стиан іліміне негізделген мәдениеттер 
тілдерінде «библеизмдер» деген сөздер 
тобы бар және олар кеңінен қолданыла-
ды. Ал жоғары күштерге қарата тіл қату 
күнделікті өмірдегі ауызекі тілдесуден 
бөлек, ерекше стильді талап еткендіктен, 
сөйлеудің арнайы кейпі қалыптастырыл-
ды. Қасиетті жазбалар мәтіндерінің ие-
рархиясы, қасиетті кітаптар иерархиясы 
тілдің стилистикалық дифференциация-
сына негіз болды. 

Көне өсиетке қарасақ, ежелгі иудей-
лер қасиетті тіл мен дүниелік тіл арасын-
да айырмашылық жасамаған. Құдайдың 
қандай да бір ерекше тілі болмау керек, 
ол адамдармен адамдар тілінде сөйле-
седі. Бірақ кейінгі иудейлер бұл тілді 
тікелей түсінуден, оны қолданудан шет 
қалды. Христиандықта да негізі әу баста 
солай болған. Кейінгі әулие әкейлер ке-
зеңі жазба тілін қасиетті дәржеге көтерді. 
Ал протестанттар жазба тілін қасиетті 
деп емес, Құдаймен қарым-қатынас құра-
лы ретінде сипаттауға көшті. Ал ислам 
дінінде Құранның тілі – қазіргі кезеңге 
дейін түсінікті әрі қолданыстағы ең таза, 
дұрыс, әдеби араб тілінің үлгісі. 

Қорытынды
Зерттеудің негізгі мақсаты  қасиетті 

мәтіндердің тарихи даму барысындағы 
тілдік қақтығыстың сипатын, себептерін 
және салдарын дискурсивті талдау әдісі 
арқылы анықтау болды. Зерттеу нәтиже-
сінде қасиетті мәтіндер  тарихындағы тіл-
дік қақтығыстың кең ауқымды көріністі 

анықталды. Бұл қақтығыс көбінесе діни, 
идеологиялық және саяси себептерге 
байланысты болды. Тілдік қақтығыстың 
негізгі көрінісіне мыналар жатады:

•	 Мәтіндерді аудару кезіндегі мәсе-
лелер: мәтін мазмұнының дәл берілуі, 
мәдени контекстің сақталуындағы  қиын-
дық.

•	 Түсіндірулер мен интерпретаци-
ялардың әртүрлілігі: мәтіндердің көпмән-
ділігі және оларды түсіндірудегі субъек-
тивті факторлардың әсері.

•	 Жаңа терминологиялардың пай-
да болуы және ескілерінің қайта қаралуы. 
Діни ілімдердің дамуына байланысты 
тілдің үздіксіз өзгеріп отыруы.

•	 Тілдік нормалардың өзгеруі: 
әлеуметтік-мәдени өзгерістерге байланы-
сты тілдік нормалардың да өзгеруі.

Зерттеу нәтижелеріне сәйкес, қасиет-
ті мәтіндер тарихындағы тілдік қақтығыс 
– тек тілдік құбылыс қана емес, сонымен 
қатар тарихи, әлеуметтік және мәдени 
үдерістердің күрделі өзара әрекеттесуінің 
көрінісі. Тілдік қақтығыс діни ілімдердің 
таралуына, жаңа діни ағымдардың пайда 
болуына және діни қауымдастық арасын-
дағы қатынасқа айтарлықтай әсер еткен.

Алынған нәтижелер келесі бағыт-
тағы зерттеулер үшін негіз бола алады: 
әртүрлі діннің қасиетті мәтіндерінде-
гі тілдік қақтығысты салыстырмалы 
талдау; қасиетті мәтіндердің аудару те-
ориясы мен практикасын зерттеу; қа-
сиетті мәтіндердің қазіргі қоғамдағы 
рөлі мен әсерін зерттеу. Бұл зерттеудің 
нәтижелері дінтану, лингвистика, әде-
биеттану және басқа да гуманитарлық 
ғылымдар саласындағы мамандар үшін 
пайдалы болуы мүмкін. Қорытындылай 
келе, бұл зерттеу қасиетті мәтіндер та-
рихындағы тілдік қақтығыстың күрделі 
және көп қырлы құбылыс екенін көрсет-
ті. Алынған нәтижелер осы саланы одан 
әрі зерттеу үшін жаңа бағыттар ашады.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
161

Әдебиеттер  
Архимандрит Алипий (Кастальский-Бороздин) и архимандрит Исайа (Белов). (1994). 

Догматическое богословие: Курс лекций: Свято-Троицкая Лавра. – 288 с. 
Бердяев, Н.А. (1991). Самопознание (Опыт философской автобиографии): Книга, 

[1949]. – 448 с.
Гельб, И.Е. (1982). Опыт изучения письма (Основы грамматологии).: Радуга. – 367 с.
Лосский, Н.О. (1991). История русской философии: Сов. писатель. – 480 с.
Мечковская, Н.Б. (1998). Язык и религия. Лекции по филологии и истории религий: 

ФАИР. – 352 с.
Пушкин, А.С. (1949). [Рец. на кн.:] Об обязанностях человека. Сочинение Сильвио 

Пеликко // Поли. собр. соч. – Т. XII. – С. 99. 
Фридрих, И. (1979). История письма: Наука, – 463 с.
Элиаде, М. (2000). Образы и символы // Элиаде М. Избранные сочинения: Миф о 

вечном возвращении. Образы и символы. Священное и мирское. – С. 14.
Berger, Peter L. and Luckmann, Thomas. (1966). Social construction of knowledge and 

reality. – London: Penguin Books. – 230 p.
Bourdieu Pierre. (1991). Language as a social tool // Polity Press. – 328 p.
Dijk Teun A. van. (2008). Discourse analysis and social context // Cambridge University 

Press. – 2008. – 384 p.
Fairclough, N. (2003). Discourse analysis methods. –  London: Routledge. – 296 p.
Keith. (1971). Historical development of religion and magic. –  London: Penguin Books. 

– 736 p.

References
Аrhimandrit Alipij (Kastal’skij-Borozdin) and arhimandrit Isaja (Belov). (1994). 

Dogmaticheskoe bogoslovie: Kurs lekcij / Svyato-Troickaya Lavra. – 288 s. [In Russian].
Berdyaev, N.A. (1991). Samopoznanie (Opyt filosofskoj avtobiografii). – M.: Kniga, 

[1949]. – 448 s. [In Russian].
Berger Peter L. and Luckmann Thomas. (1966). Social construction of knowledge and 

reality. –  London: Penguin Books. – 230 p. 
Bourdieu Pierre. (1991). Language as a social tool // Polity Press. – 328 p.
Dijk Teun A. van. (2008). Discourse analysis and social context // Cambridge University 

Press. – 384 p.
Eliade, M. (2000). Obrazy i simvoly // Eliade M. Izbrannye sochineniya: Mif o vechnom 

vozvrashchenii. Obrazy i simvoly. Svyashchennoe i mirskoe. – S. 14. [In Russian].
Fairclough, N. (2003). Discourse analysis methods. – London: Routledge. – 296 p.
Fridrih, I. (1979). Istoriya pis’ma. – Nauka. – 463 s. [In Russian].
Gel’b, I.E. (1982). Opyt izucheniya pis’ma (Osnovy grammatologii). – Raduga. – 367 s. 

[In Russian].
Keith. (1971). Historical development of religion and magic. –  London: Penguin Books. 

– 736 p.
Losskij N.O. (1991). Istoriya russkoj filosofii. Sov. pisatel’. – 480 s. [In Russian].
Mechkovskaya, N.B. (1998). Yazyk i religiya. Lekcii po filologii i istorii religij. FAIR. – 

352 s. [In Russian].
Pushkin, A.S. (1949). [Rec. na kn.:] Ob obyazannostyah cheloveka. Sochinenie Sil’vio 

Pelikko // Poli. sobr. soch. – T. XII. – S. 99. [In Russian].



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
162

 ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 10.01.09

e-mail: awadtayel21@gmail.com

ПАЙҒАМБАРДЫҢ (С.Ғ.С.) МҰСЫЛМАН ЕМЕСТЕРДІ 
ИСЛАМҒА ШАҚЫРУДАҒЫ ШЕШЕНДІГІ

PhD, Ауад Мұхаммед Ауад Тайыл
Шешендік және әдеби сын пәнінің оқытушысы,

Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті университеті,
Алматы қ., Қазақстан

بلاغة النبي في دعوته غير المسلمين إلى الإسلام
د. عوض محمد عوض طايل

مدرس البلاغة والنقد
الجامعة المصرية للثقافة الإسلامية )نور – مبارك(

ألماتي، كازاخستان

THE ELOQUENCE OF THE PROPHET (PBUH) IN 
INVITING NON-MUSLIMS TO ISLAM

PhD. Awad Muhammad Awad Tayel 
Lecturer of Rhetoric and Literary Criticism, 

Nur-Mubarak Egyptian University of Islamic Culture, 
Almaty, Kazakhstan

КРАСНОРЕЧИЕ ПРОРОКА (МИР ЕМУ) В ПРИЗЫВЕ  
НЕМУСУЛЬМАН К ИСЛАМУ

PhD, Авад Мухаммад Авад Тайил 
Преподаватель риторики и литературной критики 

Египетский университет исламской культуры Нур-Мубарак,
 г. Алматы, Казахстан

Аңдатпа: Аллаға шақыру – Исламды тарату мен оның үкімдері мен әдебін адамдарға 
жеткізудің ең маңызды құралдарының бірі екені даусыз. Бұл зерттеу Пайғамбарымыздың 
(с.ғ.с.) мұсылман еместерді Исламға шақыру барысында қолданған шешендік ерекшелік-
терін көрсетеді.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
163

Пайғамбарымыздың (с.ғ.с.) дағуаты даналыққа және көркем насихатқа негізделген. 
Ол шақырылатын адамға қарай дағуаттың лайықты әдістерін таңдаған. Мұндай әдістер 
патшаларға, халықтарға немесе жекелеген адамдарға бағытталған, мейлі олар мүшіріктер 
болсын, мейлі кітап иелері болсын, әртүрлі болып келген. Мәселен, ол Рим патшасы Гера-
клға Исламға шақыру хатын жазған. Сондай-ақ, Мұғаз ибн Жәбәлді (р.а.) Йемен халқына 
Исламға шақыру, Алланың заңдарын жеткізу және Ислам дінінің үкімдерін үйрету үшін 
жіберген. Тіпті, өз көкесі Әбу Тәліпті Исламға шақырып, оның тура жолға түсуін өмірінің 
соңғы сәтіне дейін қалаған.

Зерттеу жұмысы кіріспе, үш тарау, қорытынды және көрсеткіштерден тұрады:
Кіріспе: Бұл бөлімде тақырыптың маңыздылығы, оны таңдаудың себебі және зерттеу 

әдісі талқыланды.
Бірінші тарау: Пайғамбардың (с.ғ.с.) патшалар мен әмірлерді шақырудағы шешендігі. 

Екінші тарау: Пайғамбардың (с.ғ.с.) халықтарды (ұжымдық дағуат) шақырудағы шешендігі. 
Үшінші тарау: Пайғамбардың (с.ғ.с.) жеке адамдарды (жекелеген дағуат) шақырудағы 
шешендігі.

Түйін сөздер: Аллаға шақыру, мұсылман еместер, шешендік ерекшеліктер, шешен-
дік әдістер, патшаларға шақыру, ұжымдық дағуат, жекелеген дағуат.

للنَّاَس، وتعليمهم  أهمِّ�ِ وسائل نشر الإسلام، وتبليغه  الدَّعَوة إلى الله– عزََّ وجلََّ- من  أنََّ  لا شكََّ في  ملخص: 
ِ- صلَّىَ الله عليه وسلَّمَ- غير المسلمين إلى  مات البلاغيَّةَ لأحاديث دعوة النَّبَيِّ� أحكامه وآدابه، وهذا البحث يظهر السِّ�ِ

الإسلام. 
الدَّعَويَّةَ  الأساليب  فاختار  الحسنة،  والموعظة  بالحكمة  وسلم-  عليه  النبي- صلى الله  دعوة  اتسمت  وقد  هذا 
المناسبة للمدعوين سواء أكانوا ملوكًًا أم أقوامًًا أم أفرادًاً، مشركين أم أهل كتاب، ومن ّثّم اختلفت أساليب دعوته– 
صلَّىَ الله عليه وسلَّمَ ووسائلها باختلاف المدعوين، فقد كتب رسالة إلى هرقل ملك الرُُّوم يدعوه فيها إلى الإسلام، 
وأرسل سيدنا معاذ بن جبل- رضي الله عنه- إلى أهل اليمن يدعوهم إلى الإسلام، ويبلغهم شرع الله، ويعلمهم أحكام 

دينه، ودعا عمه أبا طالب إلى الإسلام، وحرص على هدايته إليه حتَّىَ آخر أنفاس حياته.
مة، وثلاثة مباحث، وخاتمة، وفهارس، كما يلي: وقد اقتضت طبيعة البحث أن يأتي في مقدِّ�ِ

يَّةَ الموضوع، وسبب اختياره، ومنهجه. المقدمة: تناولت فيها أهمِّ�ِ
ِ– صلَّىَ الله عليه وسلَّمَ- في دعوته الملوك والأمراء. المبحث الأول:  بلاغة النَّبَيِّ�

ِ- صلَّىَ الله عليه وسلَّمَ- في دعوته الأقوام )الدَّعَوة الجماعيَّةَ(. المبحث الثاني:  بلاغة النَّبَيِّ�

ِ- صلَّىَ الله عليه وسلَّمَ – في دعوته الأفراد )الدَّعَوة الفرديَّةَ(. المبحث الثالث:  بلاغة النَّبَيِّ�
الملوك،  دعوة  البلاغيَّةَ،  الأساليب  البلاغيَّةَ،  مات  السِّ�ِ المسلمين،  غير  الله،  إلى  الدَّعَوة  الافتتاحيَّةَ:  الكلمات 

الدَّعَوة الجماعيَّةَ، الدَّعَوة الفرديَّةَ.

Abstract: Undoubtedly, inviting people to Allah is one of the most important means of 
spreading Islam, conveying its rulings, and teaching its ethics to people. This study highlights the 
rhetorical features of the Prophet’s (PBUH) speeches in calling non-Muslims to Islam.

The Prophet’s (PBUH) approach to da’wah was characterized by wisdom and beautiful 
preaching. He selected appropriate methods tailored to the individuals being addressed, whether 
they were kings, tribes, or individuals, whether they were polytheists or People of the Book. 
Accordingly, his methods and means of da’wah varied based on the audience. For instance, he 
sent a letter to Heraclius, the Byzantine Emperor, inviting him to Islam. He also sent Mu’adh 
ibn Jabal (RA) to the people of Yemen to call them to Islam, convey the laws of Allah, and 
teach them the rulings of the religion. Furthermore, he invited his uncle, Abu Talib, to Islam and 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
164

remained keen on guiding him to the faith until his final breath.
The structure of the research consists of an introduction, three chapters, a conclusion, and 

indices:
Introduction: This section discusses the importance of the topic, the reasons for selecting 

it, and the methodology used.
Chapter One: The eloquence of the Prophet (PBUH) in calling kings and rulers to Islam. 

Chapter Two: The eloquence of the Prophet (PBUH) in collective da’wah (inviting tribes and groups). 
Chapter Three: The eloquence of the Prophet (PBUH) in individual da’wah (inviting 
individuals).

Keywords: Da’wah to Allah, non-Muslims, rhetorical features, rhetorical methods, inviting 
kings, collective da’wah, individual da’wah.

Аннотация. Несомненно, призыв к Аллаху является одним из важнейших средств 
распространения Ислама, передачи его предписаний и обучения людей его нормам и эти-
ке. В данном исследовании подчеркиваются риторические особенности речей Пророка 
(мир ему и благословение Аллаха) при призыве немусульман к Исламу.

Призыв Пророка (мир ему и благословение Аллаха) отличался мудростью и прекрас-
ным наставлением. Он выбирал подходящие методы, соответствующие уровню и особен-
ностям тех, к кому он обращался, будь то короли, племена или отдельные люди, язычники 
или люди Писания. Соответственно, его методы и средства призыва варьировались в за-
висимости от аудитории. Например, он отправил письмо императору Византии Ираклию 
с призывом принять Ислам. Также он направил Му’аза ибн Джабаля (да будет доволен им 
Аллах) к жителям Йемена, чтобы призывать их к Исламу, разъяснять им законы Аллаха и 
обучать их религиозным предписаниям. Более того, он призывал своего дядю Абу Талиба 
к Исламу и стремился наставить его на истину до самого последнего вздоха.

Структура исследования включает введение, три главы, заключение и указатели:
Введение: В этой части рассматриваются важность темы, причины её выбора и ис-

пользуемая методология.
Глава первая: Красноречие Пророка (мир ему и благословение Аллаха) в призыве 

королей и правителей.
Глава вторая: Красноречие Пророка (мир ему и благословение Аллаха) в коллектив-

ном призыве (обращение к племенам и группам).
Глава третья: Красноречие Пророка (мир ему и благословение Аллаха) в индивиду-

альном призыве (обращение к отдельным людям).
Ключевые слова: Призыв к Аллаху, немусульмане, риторические особенности, ри-

торические методы, призыв королей, коллективный призыв, индивидуальный призыв.

المقدمة
الحمد لله الذي هدانا للإسلام، وأتم علينا النعمة 
فأرسل إلينا خير الأنام سيدنا محمدًاً المبعوث رحمة 
الديان  الواحد  عبادة  إلى  فدعاهم  والجان،  للإنس 

بأفصح لسان، وأبلغ حجة وبيان.
أما بعد

الحق  الله  دين  هو  الإسلام  أن  المعلوم  فمن 

الذي ارتضاه الله –عز وجل- للبشرية جمعاء، فقد 
محمدًاً –صلى الله  نبينا  وجل-  عز  المولى-  أرسل 
أجناسهم  اختلاف  على  كافة  الناس  وسلم-إلى  عليه 
بقاع  من  بقعة  كل  في  وعاداتهم  ولغاتهم  وألوانهم 
إِِلا  أَرَْْسََلْْنَاَكََ  وََمََا   ﴿ تعالى:  لقوله  مصداقًاً  الأرض 
لا  النَّاَسِِ  أَكَْْثَرَََ  وََلَكَِِنََّ  وََنَذَِِيرًًا  بَشَِِيرًًا  لِِلنَّاَسِِ  كََافَّةًًَ 

يَعَْْلَمَُُونََ﴾، )سورة سبأ الآية )28((.  



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
165

ومن ثّمّ دعا –صلى الله عليه وسلم- الناس إلى 
عبادة الله وحده لا شريك له متدرجًًا في دعوته، فبدأ 
الحسنة،  والموعظة  بالحكمة  متسمًًا  سرًًا  بالدعوة 
ممتثالًا ما يناسب المدعوين زمانًاً ومكانًاً سيما وأنهم 

قوم يقدسون عبادة الأصنام.
ثم جهر – صلى الله عليه وسلم بالدعوة بأمر 
من ربه – عز وجل- امتثاالًا لقوله تعالى: ﴿ فَاَصْْدَعَْْ 
بِِمََا تُؤُْْمََرُُ وََأَعَْْرِِضْْ عََنِِ الْْمُُشْْرِِكِِينََ ﴾، )سورة الحجر 

الآية )94((.
ربه،  أمر  وسلم-  عليه  الله  صلى   – فامتثل 
وحرص على تبليغ ما أرسل به، ودعا الناس كافة 
إلى الإسلام دون أن يكره أحدًاً على اعتناقه، فدعا 
قريشًًا، وذهب إلى الطائف ليدعو أهلها إلى الإسلام 
موسم  واستغل  له،  شريك  لا  وحده  الله  وعبادة 
الحج في دعوة القبائل العربية إلى الإسلام، وكتب 

الرسائل إلى الملوك والأمراء.
من  يتم  التي  الوسيلة  هي  الدعوة  كانت  ولما 
خلالها نشر الإسلام، وتبليغه للناس دون إكراه على 
اعتناقه، ودون التفريق بينهم في الجنس أو اللون أو 
فأخذت  وجهى شطرها؛  وليت  غيره،  أو   ، العرق 
أفكر وأبحث حتى هداني الله إلى موضوع في هذا 
الحقل تحت عنوان:  )بلاعة النبي- صلى الله عليه 

وسلم –  في دعوته غير المسلمين إلى الإسلام(

ومن أهم ما دفعني إلى اختيار هذا الموضوع 
ما يأتي:

الإسلام  رسالة  نشر  في  الدعوة  أهمية   : أوالًا
على  وحثهم  الإسلام،  إلى  الناس  وهدية  السمحة، 
في  وتطبيقها  بأحكامه،  والالتزام  فيه،   الدخول 
حياتهم  وتستقيم  أخلاقهم،  فتسمو  الواقعية،  الحياة 
الاجتماعية والأسرية، وتتحقق لهم السعادة في الدنيا 

والآخرة،
ثانيًاً: ما اتسمت به دعوة النبي –صلى الله عليه 
غير  دعا  فقد  الإسلام،  إلى  المسلمين  غير  وسلم- 
المسلمين إلى الإسلام ورغب في دعوتهم إليه سواء 
أهل  أم  مشركين  أفرادًاً،  أم  أقوامًًا  أم  ملوكًًا  أكانوا 
كتاب، مستخدمًًا في دعوتهم إلى الإسلام الأساليب 
الدينية، فحاولت قدر  لمكانتهم ومعتقداتهم  المناسبة 

هذ  في  الواردة  الأحاديث  من  نماذج  تحليل  جهدي 
الشأن، والوقوف على لطائفها وأسرارها البلاغية؛ 

ليكون ذلك سبيالًا إلى الاستفادة منها، والعمل بها.
خطة البحث

مقدمة،  في  يأتي  أن  البحث  خطة  اقتضت 
وثلاثة مباحث، وخاتمة، وفهارس، وتوضيحها كما 

يأتي:
المقدمة: تناولت فيها أهمية الموضوع ،وسبب 

اختياره، وخطة البحث، ومنهجه. 
المبحث الأول:  بلاغة النبي –صلى الله عليه 

وسلم- في دعوته الملوك والأمراء.
المبحث الثاني:  بلاغة النبي- صلى الله عليه 

وسلم- في دعوته الأقوام )الدعوة الجماعية(
المبحث الثالث:  بلاغة النبي- صلى الله عليه 

وسلم – في دعوته الأفراد ) الدعوة الفردية(
ثم أتبعت ذلك بخاتمة أودعتها أهم نتائج البحث 
والدراسة، وأردفت ذلك كله بالمصادر والمراجع، 

وفهرس الموضوعات. 
منهج البحث:

فقد  الدراسة،  هذه  في  المتبع  المنهج  عن  أما 
التحليلي في إظهار أسرار  المنهج الوصفي  سلكت 

البيان النبوي للأحاديث متبعًاً التالي:
: جمعت الأحاديث المتعلقة بدعوة النبي-  أوالًا
صلى الله عليه وسلم- غير المسلمين ثم انتقيت منها 
– خشية الإطالة- نموذجًًا واحدًاً  يفي بالأغراض، 
ويعبر عن المقامات التي تدور حولها هذه الأحاديث

الأحاديث  لهذه  دراستي  في  اقتصرت  ثانيًاً: 
الكتب  أصح  لأنهما  الصحيحين؛  في  ورد  ما  على 
التي عنيت بسنة النبي- صلى الله عليه وسلم-، فقد 
كتاب  بعد  الكتب  أصح  أن  على  الأمة  علماء  اتفق 
الله - عز وجل- صحيح البخاري، ومن بعده صحيح 

مسلم.
الدراسة-  موطن   - الأحاديث  خرجت  ثالثًاً: 
اسم  بذكر  وذلك  الصحيحين،  من  كامالًا  تخريجًًا 
المصدر الذي ورد فيه الحديث، والكتاب، والباب، 
خرجت  وكذا  الحديث،  ورقم  والصفحة،  والجزء، 
ونسبتها  والتحليل  الشرح  خلال  الواردة  الأحاديث 
إلى  القرآنية  الآيات  إلى مصدرها، وكذلك عزوت 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
166

ورقم  السورة،  اسم  بذكر   ، كتاب هاللَّه في  مواضعها 
الآية.                 

رابعًاً: تناول الأحاديث تناوالًا بلاغيًّاً من خلال 
ويفصح  البلاغية،  أسرارها  عن  يكشف  بما  النظم 

عن قيمها التعبيرية. 

المبحث الأول: بلاغة النبي –صلى الله عليه 
وسلم- في دعوته الملوك.

من الوسائل التي اتخذها النبي- صلى الله عليه 
الملوك  إلى  الرسائل  كتابة  دعوته  تبليغ  في  وسلم- 
وذلك لدعوتهم ودعوة أقوامهم إلى توحيد الله، ومما 
جاء في مقام دعوة الملوك إلى الإسلام  مع مراعاة 
مكانتهم وعقيدتهم ما ورد عََنِِ ابْْنِِ عََبَّاَسٍٍ - رََضِِيََ 
إِِلَىَ  فِِيهِِ  مِِنْْ  سُُفْْيَاَنََ،  أَبَُوُ  حََدَّثََنَِِي  قَاَلََ:   ،- عََنْْهُُمََا   ُ اللَّهُ�
وََبَيَْْنََ  بَيَْْنِِي  كََانَتَْْ  الَّتَِِي  المُُدَّةَِِ  انْْطََلَقَْْتُُ فِِي  فِِيََّ ، قَاَلََ: 
أَنََاَ  فَبََيَْْنَاَ  قَاَلََ:  وََسََلَّمَََ -،  عََلَيَْْهِِ  - صََلَّىَ اللهُُ   ِ رََسُُولِِ �اللَّهِ
عََلَيَْْهِِ  - صََلَّىَ اللهُُ   ِ النَّبَِِيِّ� مِِنََ  بِِكِِتَاَبٍٍ  إِِذْْ جِِيءََ  بِِالشََّأْمِِْ، 
وََسََلَّمَََ - إِِلَىَ هِِرََقْْلََ، قَاَلََ: وََكََانََ دَحَْْيَةَُُ الكََلْْبِِيُُّ جََاءََ بِِهِِ 
ِ الرََّحْْمََنِِ الرََّحِِيمِِ، مِِنْْ  ... فَقََرَََأَهَُُ فَإَِذَِاَ فِِيهِِ: »  بِِسْْمِِ �اللَّهِ
الرُُّومِِ،  عََظِِيمِِ  هِِرََقْْلََ  إِِلَىَ  وََرََسُُولِِهِِ،   ِ �اللَّهِ عََبْْدِِ  مُُحََمََّدٍٍ 
أَدَْْعُُوكََ  فَإَِنِِّ�ِي  بَعَْْدُُ:  أَمَََّا  الهُُدَىَ،  اتَّبََعَََ  مََنِِ  عََلَىَ  سََلاَمٌٌَ 
أَجَْْرََكََ   ُ بِِدِِعََايَةَِِ الِإِسْْلاَمَِِ، أَسَْْلِِمْْ تَسَْْلَمَْْ، وََأَسَْْلِِمْْ يُؤُْْتِِكََ اللَّهُ�
وََ: ﴿  إِِثْمََْ الأَرَِِيسِِيِّ�ِينََ  عََلَيَْْكََ  فَإَِنََِّ  تَوَََلَّيَْْتََ،  فَإَِنِْْ  مََرََّتَيَْْنِِ، 
وََبَيَْْنَكَُُمْْ،  بَيَْْنَنََاَ  سََوََاءٍٍ  كََلِِمََةٍٍ  إِِلَىَ  تَعََاَلَوَْْا  الكِِتَاَبِِ  أَهَْْلََ  يَاَ 
َ وََلاََ نُشُْْرِِكََ بِِهِِ شََيْْئًاً، وََلاََ يَتََّخَِِذََ بَعَْْضُُنَاَ  أَالَّا نَعَْْبُدََُ إِِالَّا �اللَّهَ
ِ، فَإَِنِْْ تَوَََلَّوَْْا، فَقَُوُلُوُا اشْْهََدُوُا  بَعَْْضًًا أَرَْْبَاَبًاً مِِنْْ دُوُنِِ �اللَّهِ
)البخاري،   ،»)64 عمران:  )آل  مُُسْْلِِمُُونََ﴾  بِِأَنََّاَ 

مسلم، 1998/2004: جـ3 صـ200؛ صـ736(
       من الأساليب التي انتهجها النبي - صلى 
الله عليه وسلم - في دعوة غير المسلمين إلى الإسلام 
مكاتبة الملوك والأمراء ورؤساء القبائل، وهذا البيان 
الشريف واحد منها؛ ذلك أنه رسالة منه - صلى الله 
عليه وسلم - إلى هرقل ملك الروم يدعوه فيها إلى 
الإسلام بالموعظة الحسنة مراعيًاً عقيدته، ومكانته 
بين قومه، مما يحث الدعاة إلى الله - تعالى- على 
مراسلة حكام غير المسلمين وملوكهم في كل أرجاء 
بمبادئه  إلى الإسلام، وتعريفهم  الأرض، ودعوتهم 

بها،  يدينون  التي  عقائدهم  مراعاة  مع  وأحكامه 
بهم، » فلا  اللائقة  منازلهم  يناسب  بما  ومخاطبتهم 
المسلمين حتى  أعناق  ترتفع مسؤولية الإسلام عن 
والسفر  به،  والتبشير  إليه  الدعوة  بواجب  يقوموا 
والمدن.  والقرى  الجهات  شتى  إلى  ذلك  سبيل  في 
ألقاها رسول الله - صلى الله  التي  تلك هي الأمانة 
الذي  الواجب  هو  ذلك  و  أعناقنا،  -في  وسلم  عليه 
)البوطي،  ومكان«  كل عصر  في  عنه  محيص  لا 

)323 :2007
 - وسلم  عليه  الله  صلى   - افتتاحه  من  ويلمح 

الرسالة بالبسملة أمران:
والكتب  الرسائل  تصدير  على  الحث  أولهما: 
)النووي،  كافرًًا  إليه  المرسل  كان  وإن  بالبسملة،  

1930: جـ12 صـ107(.
ثانيهما: لفت انتباه المرسل إليه المدعو )هرقل( 
الله  باسم  يكاتبه   - وسلم  عليه  الله  صلى   - أنه  إلى 
الذي يرسل الرسل هداية ورحمة للعالمين، ويدعوه 
مما  وحده،  له  الانقياد  في  ورغبة  لأمره،  امتثاالًا 
يوقظ فهمه إلى التدبر في مغزى الدعوة، والاهتمام 

بمضمونها.
 - وسلم  عليه  الله  صلى   - النبي  ووصف 
التي  للعقيدة  مراعاة  ِ(؛  �اللَّهِ عََ)بْْدِِ  لله  بالعبودية  نفسه 
قولهم:  ببطلان  وتعريضًًا  وقومه،  هرقل  بها  يدين 
فالرسل جميعهم عباد  ابن الله،  أو  المسيح هو الله، 
الله  إلى  للدعاة  إرشاد  ذلك  وفي  )جـ1صـ79(،  لله 
الدينية،  المدعوين  عقيدة  مراعاة  على  لهم  وحض 
الحجة  تقيم  التي  المناسبة  بالأساليب  ومخاطبتهم 
إقناعهم  إلى  وصوالًا  ولين،  بلطف  بطلانها  على 

بالإسلام، واعتناقهم له.
وعبر بقوله: وََ)رََسُُولِِهِِ(؛ إشعارًًا لهرقل بأنه- 
بتكليف  إلى الإسلام  صلى الله عليه وسلم - يدعوه 
بدافع ذاتي،  فهو - صلى الله عليه  من ربه وليس 
إلى  والدعوة  بتبليغ شرعه  ربه  من  مكلف   - وسلم 
دينه، مما يحمل هرقل على قبول الدعوة والاستجابة 

لها.
كونه  من  ترقيًاً  الرسالة؛  على  العبودية  وقدم 
له، »وفي  إلى كونه رسوالًا  عبدًاً لله – عز وجل- 
اتصافه  بين  جامع  أنه  إلى  إشارة  بينهما  الجمع 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
167

بأنه  وإشعار  الرسالة،  وجمال  العبودية،  بكمال 
كامل مكمل، وأنه داع للخلق إلى العبادة التي خلقوا 
لأجلها، وإيماء إلى التعريض للنصارى في غلوهم 

في حق نبيهم« )القارئ، 2001: جـ7 صـ430(.
ووصف هِِ)رََقْْلََ( بقوله: عََ)ظِِيمِِ الرُُّومِِ(؛ تأدبًاً 
وتلطفًاً معه، ومراعاة لمنزلته بين قومه؛ تكريمًًا له، 
يعكس  مما  الإسلام،  على  له  وتأنيسًًا  لقلبه،  وتأليفًاً 
أدبه - صلى الله عليه وسلم -الجمََّ، وخلقه الرفيع في 
دعوتهم  في  وبلاغته  وفطنته،  المدعوين،  مخاطبة 
إلى الإسلام »فالبليغ حقًّاً هو الذي يحسن الملاءمة 
يقصده،  الذي  الهدف  وبين  البياني  أسلوبه  بين 
المخاطب  ووضع  فيه،  يتحدث  الذي  والموضوع 
الذي يوجه له الكلام، وحاله التي هو عليها، وسائر 
الأمور التي يمكن أن يلائمها أسلوب من الكلام، و 
جـ1   :1996 )الميداني،  آخر«  أسلوب  يلائمها  لا 

صـ70(.
وفي ذلك حث للدعاة على ملاطفة المدعوين، 
الذي  الحق  طريق  إلى  دعوتهم  في  القول  وإلانة 
شرعه الله لهم، ومخاطبتهم بما يناسب حالهم  ويلائم 
منزلتهم،  مما يحقق غرض الدعوة، ويصل بها إلى 

المقصود من أيسر طريق.
)ملك  دون  الرُُّومِِ(  بـعََ)ظِِيمِِ  الوصف  وآثر 
الروم أو أمير الروم(؛ لئلا يكون ذلك مقتضيًاً تسليم 
الملك له، وهو بحكم الدين معزول عنه، فلا ملك له 
سلطان لأحد  ولا  الإسلام،  دين  بحكم  إلا  لغيره  أو 
إلا من ولاه رسول الله- عليه الصلاة و السلام - أو 
من أذن له )الطيبي، البغوي، 1983/1997: جـ8 

صـ2693/ جـ278 12ص(.
  وبعد أن استهل النبي - صلى الله عليه وسلم 
والمرسل  المرسل  بذكر  وثنى  بالبسملة،  – رسالته 
إليه، ثلث بالسلام فقال: سََ)لاَمٌٌَ عََلَىَ مََنِِ اتَّبََعَََ الهُُدَىَ(؛ 
له  قلبه، وإشعارًًا  للطمأنينة في  وبثًّاً  لهرقل،  إيناسًًا 
كل  من  والنجاة  والأمان  السلامة  دين  الإسلام  بأن 
شر في الدنيا والآخرة؛ لعله يتدبر مضمون الرسالة، 

ويحرص على اتباع الهدى الذي يدعى إليه.
كما أن في  تنكير المسند سََ)لاَمٌٌَ( دلالة على أنه 
سلام عام، وأمان شامل من كل مكروه وسوء، ينعم 
به من اتبع سبيل الهدى، ويحتمل أن يكون التنكير 

للتعظيم والتفخيم، أي: هو سلام عظيم الشأن.
على  دلالة  من  بالاسم  التعبير  في  فضالًا عما 
ثبوت السلام ودوام الأمن والأمان لمن سلك طريق 
واقتفاء  الطريق  هذه  اتباع  على  يحفز  مما  الهدى، 

أثرها.
عََ)لَىَ(؛  الاستعلاء  بحرف  سََ)لاَمٌٌَ(  وعدي 
إلى تمكن السلام وإحاطته وهيمنته على من  إيماء 

سلك طريق الهدى.
عََ)لَىَ  بالجار والمجرور  سََ)لاَمٌٌَ(  المسند  وقيد 
مََنِِ اتَّبََعَََ الهُُدَىَ( فوجه السلام لمن اتبع الهدى دون 
أن يوجه لهرقل؛ مناسبة للمقام، فالمقام مقام دعوة 
ملك وحاكم نصراني إلى الإسلام، وترغيب له في 
واتباعه   - وسلم  عليه  الله  صلى  برسوله-  الإيمان 
فيما أمره الله به، وما نهاه الله عنه، والسلام دعاء 
بالسلامة والأمان من الآفات والنجاة من عذاب الله 
وغضبه، ورسول الله - صلى الله عليه وسلم - لا 
يدعو بالسلام والنجاة إلا لمن آمن بالله الذي يدعوه 
إليه، أو كان على شيء من الحق في معتقده، ولهذا 
لم يوجه السلام هنا لهرقل، وإنما جعله سلامًًا لمن 
بداية  بدأت  قد  الرسالة  تكون  وبهذا  الهدى،  اتبع 
من الله  تطلب  فلم  التعبير،  في  احتاطت  ثم  مؤنسة 
السلامة لمن كفروا به، و في هذا إغراء للمخاطب 
باتباع الهدى؛ ليكون من بين أهل السلام والنجاة من 
الشرور والآفات، وهي ملوحة من وجه آخر إلى أنه 
لا أمان ولا سلام ولا نجاة لمن حاد عن الهدى أو 

عاداه )أبو موسى، 2010: 461(.  
وعرف )الهُُدَىَ( دلالة على أنه لا ينعم بالسلام 
والنجاة إلا من اتبع الهدى التام المعروف، فهو هدى 
إليه في قوله -  المشار  الذي أرسل به رسله و  الله 
ِ هُُوََ الْْهُُدَىَ ﴾ )سورة البقرة:  تعالى-:﴿ قُلُْْ إِِنََّ هُُدَىَ �اللَّهِ
من  الأنعام: جزء  وسورة   ،)120( الآية  من  جزء 
أن  إلى  هرقل  لانتباه  لفت  هذا  وفي   ،))71( الآية 
ما يعتقده وما يدين به ليس هو الهدى، وإنما الهدى 
الحقيقي في دين الإسلام وهو الدين الصحيح الذي 
يدعو إليه النبي- صلى الله عليه وسلم -، مما يحثه 
على الإيمان بالنبي -صلى الله عليه وسلم - وسلوك 
طريق الدين الذي يدعو إليه؛ ليفوز بالسلامة والنجاة 

في الدنيا والآخرة.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
168

واقتبس النبي - صلى الله عليه وسلم - قوله: 
تعالى- قوله-  من  الهُُدَىَ(  اتَّبََعَََ  مََنِِ  عََلَىَ  سََ)لاَمٌٌَ 
على لسان موسى وهارون – عليهما السلام - في 
وََالسََّلامُُ   ﴿ وحده:  الله  عبادة  إلى  فرعون  دعوتهما 
الْْهُُدَىَ ﴾ )سورة طه: جزء من الآية  اتَّبََعَََ  مََنِِ  عََلَىَ 
)47((، وتكمن بلاغة النبي - صلى الله عليه وسلم 
بالجملة  تقيده  عدم  في  المقتبسة  الجملة  هذه  في   -
وسلم  عليه  الله  صلى   - بيانه  أدارها  فقد  القرآنية، 
- إدارة جديدة، صارت به مخالفة للجملة القرآنية، 
وقد  خبرية،  جملة  القرآنية  الجملة  أن  جهة  من 
ورد )السََّلامُُ( فيها معرفًاً باللام؛ لأن المراد إخبار 
المخاطب بأن السلام المتعارف المشهور لمن اتبع 

رسل ربه واهتدى بهداه.
معنى؛  دعائية  جملة  النبوية  الجملة  وجاءت 
سياق  في  والسلام  التحية،  سياق  في  جاءت  لأنها 
على  نكرة  سََ)لاَمٌٌَ(  جاء  ثم  من  و  دعاء؛  التحية 
طريقة القوم في أساليب الدعاء، فهم يقولون: سقيًاً 
لك، ورعيًاً لك، وكرامة ومسرة )إبراهيم، 2003: 

.)464 ،463
الِإِسْْلاَمَِِ(  بِِدِِعََايَةَِِ  أَدَْْعُُوكََ  فَ)إَِنِِّ�ِي  قوله:  وأتى 
دعوة  وهو  الرسالة،  من  الغرض  ومبينًاً  موضحًًا 
اعتناق  إلى  هرقل   - وسلم  عليه  الله  صلى  النبي- 
الإسلام، “و المراد بدعاية الإسلام: توحيد الله - عز 
وجل -، والإيمان برسوله - صلى الله عليه وسلم -” 

)إبراهيم، 2003: جـ1صـ48(.
وصدرت دعوة النبي- صلى الله عليه وسلم - 
بـ إِ)ِنََّ( المؤكدة؛ مناسبة لما قد يثار في نفس المدعو 

من تردد في قبولها والإيمان بها.
؛   وآثر البيان النبوي أَ)دَْْعُُوكََ( دون آمرك مثالًا
دعوة  على   - وسلم  عليه  الله  صلى   - منه  حرصًًا 
هرقل إلى الإسلام بقول لين وكلام رقيق يؤلف قلبه، 
بألطف  لها  والاستجابة  الدعوة  قبول  على  ويحمله 

وجه، وأليق أسلوب.
فَ)إَِنِِّ�ِي  الجملتين  بين  النبوي  البيان  وفصل 
يُؤُْْتِِكََ  وََأَسَْْلِِمْْ   ، تَسَْْلَمَْْ  أَ)سَْْلِِمْْ  الِإِسْْلاَمَِِ(  بِِدِِعََايَةَِِ  أَدَْْعُُوكََ 
بينهما من كمال الاتصال،  لما  مََرََّتَيَْْنِِ(؛  أَجَْْرََكََ   ُ اللَّهُ�
فالجملة الثانية مؤكدة لمعنى الجملة الأولى ومقررة 
لمغزاها، فالنبي - صلى الله عليه وسلم - يدعو هرقل 

إلى الإسلام في الجملة الأولى، ويدعوه إليه صراحة 
الجملة  في  إسلامه  على  المترتب  الجزاء  بيان  مع 
الثانية، وهذا تأكيد وتقرير لمضمون الجملة الأولى؛ 
و لذا قويت الصلة بين الجملتين، فلا تحتاج إلى ربط 

بالواو؛ لأن التوكيد والمؤكد كالشيء الواحد.
يُؤُْْتِِكََ  وََأَسَْْلِِمْْ   ، تَسَْْلَمَْْ  أَ)سَْْلِِمْْ  قوله:  تضمن  وقد 
التي  البلاغية  السمات  مََرََّتَيَْْنِِ( عددًاً من  أَجَْْرََكََ   ُ اللَّهُ�
وظفت لترغيب هرقل وإغرائه للدخول في الإسلام، 

منها: 
: أتى الأمر في قوله: أَ)سَْْلِِمْْ( مرشدًاً وداعيًاً  أوالًا
هرقل إلى الاستسلام والخضوع والانقياد لله وحده 
لا شريك له، واتباعه - صلى الله عليه وسلم - فيما 
بعثه الله به، وكرر الفعل مرتين، زيادة في ترغيب 
هرقل في الإسلام، وتأكيدًاً و تمكينًاً للدعوة إليه في 
نفسه، مما يعكس حرصه - صلى الله عليه وسلم - 
على إسلام هرقل وقومه، وإنقاذهم من ظلمات الكفر 

إلى نور الإيمان.
أَ)سَْْلِِمْْ  قوله:  في  الاشتقاق  جناس  ورد  ثانيًاً: 
إلى  الدعوة  لمقام  مناسبًاً  مطبوعًًا  سهالًا  تَسَْْلَمَْْ( 
السلامة  دين  الإسلام  بأن  يشعر  أنه  ذلك  الإسلام؛ 
والنجاة في الدنيا والآخرة، وفي هذا إغراء له بقبوله 

و التصديق به.
ثالثًاً: حذفت جملة الشرط في قوله: أَ)سَْْلِِمْْ تَسَْْلَمَْْ( 
والتقدير: )أسلم فإن تسلم تسلم(، والسر البلاغي في 
العبث،  عن  والتنزه  الإيجاز  الشرط:  جملة  حذف 
وذلك لدلالة الجملة الطلبية عليها في قوله: أَ)سَْْلِِمْْ (

مسارعة  الشرط  جملة  حذف  في  أن  كما 
إسلامه،  على  المترتبة  ونجاته  هرقل  بذكر سلامة 
وتركيزًًا عليها ، وتمكينًاً لها في نفسه، لعله يحرص 

على قبول الدعوة والاستجابة لها.
وورد جواب الشرط تَ)سَْْلَمَْْ( مطلقًاً بدون قيد؛ 
فيتسع  عليه،  يقع  أن  ما يصح  كل  الفعل على  ليقع 
معناه، وتكون السلامة عامة وشاملة، سواء أكانت 
السلامة في الدنيا، فيسلم من العقائد الردية، و يسلم 
السبي،  أو  القتل،  من  وذريته  وماله،  نفسه،  على 
أم كانت هذه السلامة في الآخرة،  أو أخذ الجزية، 
فيسلم من عذاب الله و سخطه )إسماعيل، الطيبي، 
القسطلاني، 1906/1997/1988: جـ6 صـ123، 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
169

جـ8صـ2693، جـ5صـ113(.
وفي التعبير بصيغة المضارعة تَ)سَْْلَمَْْ( إشارة 
من  يسلم  فلا  نجاته،  واستمرار  سلامته  تجدد  إلى 
هي  وإنما  بعينه،  شيء  من  ينجو  ولا  بعينه،  زمن 
ظل  في  بها  ينعم  مستمرة  ونجاة  متجددة،  سلامة 

الإسلام.
 وكذلك حذفت جملة الشرط من قوله: وََ)أَسَْْلِِمْْ 
ُ أَجَْْرََكََ مََرََّتَيَْْنِِ(، والسر وراء ذلك الإيجاز  يُؤُْْتِِكََ اللَّهُ�
والمسارعة بذكر الجزاء المضاعف المترتب على 
الأجر  -يؤتيه  وجل  عز  المولى-  أن  ذلك  ؛  إسلام 

مرتين؛ 
» لكونه كان مؤمنًاً بنبيه ثم آمن بمحمد - صلى 
الله عليه وسلم -، ويحتمل  أن يكون تضعيف الأجر 
له من جهة إسلامه، ومن جهة أن إسلامه يكون سببًاً 
لدخول أتباعه » )العسقلاني، 1960: جـ1صـ38(.

دون   )ُ )اللَّهُ� الجلالة  بلفظ  التعبير  آثر  رابعًاً: 
الإسلام،  اعتناق  إلى  الدعوة  لمقام  مناسبة  غيره؛ 
 ،)ُ )اللَّهُ� الجلالة  لفظ  إظهار  يقتضي  المقام  فهذا 
واستحضار عظمته في قلب هرقل وعقله وهو يقرأ 
أن الله  ليعلم  بوجوده؛  يؤمن  وأنه  سيما  لا  الرسالة 
هو الذي يؤتيه الأجر مضاعفًاً، و لا شك في أن هذا 
أبلغ في الدلالة على عظم الأجر، وأقوى ترغيبًاً في 

اعتناق الإسلام.
الجملتين  بين  النبوي  البيان  وصل  خامسًًا: 
أَجَْْرََكََ مََرََّتَيَْْنِِ( بالواو؛   ُ أَ)سَْْلِِمْْ تَسَْْلَمَْْ( أَ)سَْْلِِمْْ يُؤُْْتِِكََ اللَّهُ�
اتفقت  فقد  الكمالين،  بين  التوسط  من  بينهما  لما 
الجملتان في الإنشائية لفظاًً ومعنى، ووجدت بينهما 
وبيان  الإسلام  إلى  هرقل  دعوة  هي  تامة،  مناسبة 

الأجر المترتب على اعتناقه له.
ثم يحذر النبي - صلى الله عليه وسلم - هرقل 
من إعراضه عن الإسلام فيقول: فَ)إَِنِْْ تَوَََلَّيَْْتََ، فَإَِنََِّ 

عََلَيَْْكََ إِِثْمََْ الأَرَِِيسِِيِّ�يِنََ(.
لهرقل  تنبيهًًا  إِ)ِنْْ(؛  الشرط  بأداة  التقييد  وآثر 
على أن إعراضه عن الإسلام و عدم قبوله له بعد 
 ِ التعريض ببطلان عقيدته في قوله: مُُ)حََمََّدٍٍ عََبْْدِِ �اللَّهِ
وََرََسُُولِِهِِ( وبعد ذكر الأجر المترتب على إسلامه في 
أَجَْْرََكََ مََرََّتَيَْْنِِ(   ُ وََأَسَْْلِِمْْ يُؤُْْتِِكََ اللَّهُ� قوله: أَ)سَْْلِِمْْ تَسَْْلَمَْْ ، 
ينبغي أن يكون نادر الوقوع مفروضًًا، فلا يحق له 

أن يخالف الهدى الذي جاء به النبي- صلى الله عليه 
وسلم-  ولا أن يتبع دينًاً غير الدين الذي يدعوه إليه 

حتى لا يضل، ولا يضل قومه عن سبيل الله.
وبني جواب الشرط فَ)إَِنََِّ عََلَيَْْكََ إِِثْمََْ الأَرَِِيسِِيِّ�يِنََ( 
على  عََ)لَيَْْكََ(  المسند  تقديم  و طريقه  القصر،  على 
الإثم  قصر  حيث  الأَرَِِيسِِيِّ�ِينََ(؛  إِ)ِثْمََْ  إليه  المسند 
المترتب على إعراض الأريسيين عن الإسلام على 

هرقل قصر صفة على موصوف.
و) الأَرَِِيسِِيِّ�ِينََ (« هم الأكارون : أي الفلاحون 
الذين  رعاياك  إثم  عليك  أن  ومعناه:  والزارعون، 
يتبعونك وينقادون بانقيادك، ونبه بهؤلاء على جميع 
فإذا  انقيادًاً  أسرع  ولأنهم  الأغلب،  لأنهم  الرعايا؛ 
أسلم أسلموا وإذا امتنع امتنعوا« )النووي، 1930: 

جـ12 صـ109(.
والسر البلاغي في هذا القصر: تحذير هرقل 
الإسلام،  اعتناق  عن  الإعراض  من  وترهيبه 
والتأكيد على تحمله إثم أتباعه ورعاياه؛ لصده إياهم 
عن  وإضلالهم  لهم،  ورياسته  بملكه  الإسلام  عن 
طريق الهدى والحق الذي يؤدي إلى الإيمان بالله و 

رسوله - صلى الله عليه وسلم-.
في  التوكيد  عناصر  وتضافرت  تعددت  وقد   
الجملة،  واسمية  بـإِ)ِنََّ(،  أكد  حيث  الشرط؛  جواب 
على  تأكيدًاً  للحصر؛  المفيد  عََ)لَيَْْكََ(  الخبر  وتقديم 
تحمل هرقل مثل إثم رعيته إن أعرض عن الإسلام، 
لعله يسلم  المعنى في نفسه؛  لهذا  و تمكينًاً وتقريرًًا 
صلاحهم  في  سببًاً  فيكون  به،  اقتداء  رعيته  فتسلم 

والأخذ بأيديهم إلى سبيل الهدى و الرشاد.
 ويختم النبي - صلى الله عليه وسلم - رسالته 
بآية من القرآن الكريم فيقول : ﴿ قُلُْْ يَاَ أَهَْْلََ الْْكِِتَاَبِِ 
 َ إِِلا �اللَّهَ نَعَْْبُدََُ  أَلَا  وََبَيَْْنَكَُُمْْ  بَيَْْنَنََاَ  سََوََاءٍٍ  كََلِِمََةٍٍ  إِِلَىَ  تَعََاَلَوَْْا 
وََلا نُشُْْرِِكََ بِِهِِ شََيْْئًاً وََلا يَتََّخَِِذََ بَعَْْضُُنَاَ بَعَْْضًًا أَرَْْبَاَبًاً مِِنْْ 
ِ فَإَِنِْْ تَوَََلَّوَْْا فَقَُوُلُوُا اشْْهََدُوُا بِِأَنََّاَ مُُسْْلِِمُُونََ )64(  دُوُنِِ �اللَّهِ
﴾ )سورة آل عمران: الآية ) 64(( وقد جاءت هذه 
الآية مؤكدة لدعوته - صلى الله عليه وسلم - ومبينة 
لها مع استمالة القلوب إليها بالموعظة الحسنة؛ ذلك 
كلمة  على  الاجتماع  إلى  وقومه  هرقل  تدعو  أنها 
جميع  عليه  اتفقت  واحد  بشيء  والإقرار  واحدة، 
تخصيص  هو  عليهم،   المنزلة  والكتب  الرسل 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
170

أن  دون  والطاعة  بالعبادة   - وجل  عز    - المولى 
نشرك معه أحدًاً، أو أن يدين بعضنا لبعض بالطاعة 
من دونه،  و في ذلك إقامة للحجة على صحة عقيدة 
الإسلام، وتعريض ببطلان عقيدة هرقل وقومه فهم 

يقولون: المسيح هو الله، أو ابن الله.
( وهذا  الْْكِِتَاَبِِ  أَهَْْلََ  يَاَ   ( بـ  أنه خاطبهم   كما 
حيث  الألقاب؛  وأكمل  الأسماء،  أحسن  من  الاسم 
لحافظ  يقال  ما  ونظيره  الله،  لكتاب  أهالًا  جعلهم 
القرآن: يا حامل كتاب الله، وللمفسر: يا مفسر كلام 
الله، فإن هذا اللقب يدل على أن قائله أراد المبالغة 
في تعظيم المخاطب، وفي تطييب قلبه؛ طلبًاً للعدل 
كتاب  أهل  كان  من  أن  على  وتنبيهًًا  والإنصاف، 
من الله ينبغي أن يتبع كتاب الله، )القارئ، 2001: 
جـ2 صـ506( وفي ذلك إقامة للحجة على المدعو 
بألطف وجه، وأنجع أسلوب، وهذا أدعى إلى قبول 

الدعوة والاستجابة لها.

المبحث الثاني: بلاغة النبي-صلى الله عليه 
وسلم- في دعوته الأقوام )الدعوة الجماعية(

ومما ورد في مقام دعوة قوم من أهل الكتاب 
إلى الإسلام مع مراعاة التدرج في تبليغهم شرع الله، 
والتيسير في تعليمهم أحكام دينه ما رواه ابْْنُُ عََبَّاَسٍٍ- 
 ُ ِ - صََلَّىَ اللَّهُ� ُ عََنْْهُُمََا - قَاَلََ: قَاَلََ رََسُُولُُ �اللَّهِ رََضِِيََ اللَّهُ�
عََلَيَْْهِِ وََسََلَّمَََ - لِِمُُعَاَذِِ بْْنِِ جََبَلٍٍَ حِِينََ بَعََثََهَُُ إِِلَىَ الْْيَمَََنِِ: » 
نَّكَََ سََتَأَْتِِْي قَوَْْمًًا أَهَْْلََ كِِتَاَبٍٍ، فَإَِذَِاَ جِِئْتَْهَُُمْْ، فَاَدْْعُُهُُمْْ إِِلَىَ 
 ،ِ ُ وََأَنَََّ مُُحََمََّدًاً رََسُُولُُ �اللَّهِ أَنَْْ يَشَْْهََدُوُا أَنَْْ الَا إِِلَهَََ إِِالَّا اللَّهُ�
َ قَدَْْ فَرَََضََ  فَإَِنِْْ هُُمْْ أَطَََاعُُوا لَكَََ بِِذَلَِِكََ، فَأََخَْْبِِرْْهُُمْْ أَنَََّ �اللَّهَ
هُُمْْ  فَإَِنِْْ  وََلَيَْْلَةٍٍَ،  يَوَْْمٍٍ  كُُلِّ�ِ  فِِي  صََلَوَََاتٍٍ  خََمْْسََ  عََلَيَْْهِِمْْ 
قَدَْْ فَرَََضََ عََلَيَْْهِِمْْ   َ أَطَََاعُُوا لَكَََ بِِذَلَِِكََ، فَأََخَْْبِِرْْهُُمْْ أَنَََّ �اللَّهَ
فَإَِنِْْ  فُقَُرَََائِِهِِمْْ،  عََلَىَ  فَتَُرََُدُُّ  أَغَْْنِِيَاَئِِهِِمْْ  مِِنْْ  تُؤُْْخََذُُ  صََدَقََةًًَ 
وََاتَّقَ  أَمَْْوََالِِهِِمْْ،  وََكََرََائِِمََ  فَإَِيَِّاَكََ  بِِذَلَِِكََ،  لَكَََ  أَطَََاعُُوا  هُُمْْ 
حِِجََابٌٌ«   ِ �اللَّهِ وََبَيَْْنََ  بَيَْْنَهَُُ  لَيَْْسََ  فَإَِنَِّهَُُ  الْْمََظْْلُوُمِِ؛  دَعَْْوََةََ 

)البخاري، 2004: جـ1 صـ381/ 17، صـ42(.
قد   – وسلم  عليه  الله  صلى   – النبي  كان  إذا 
دعا في المطلب السابق ملكًًا وحاكمًًا نصرانيًّاً إلى 
الإسلام، فهو يدعو في هذا البيان قومًًا أهل كتاب؛ 
ذلك أنه أرسل سيدنا معاذ بن جبل- رضي الله عنه - 
إلى أهل اليمن يدعوهم إلى الإسلام، ويبلغهم شرع 

الله، ويعلمهم أحكام دينه، واختار النبي - صلى الله 
الصحابة  - سيدنا معاذًاً دون غيره من  عليه وسلم 
فالمقام مقام  للمقام،  - رضوان الله عليهم - مناسبة 
دعوة إلى الإسلام وتبليغ عن الله ورسوله - صلى 
الدين  في  التفقه  تتطلب  والدعوة   ،- عليه وسلم  الله 
 - عنه  الله  رضي   - معاذ  وسيدنا  بأحكامه،  والعلم 
أهل لتحمل هذه الرسالة وكفء لها، فهو من فقهاء 
الصحابة - رضي الله عنهم -  ومن أعلمهم بالحلال 
ُ عََنْْه - قَاَلََ:  والحرام، فعَنَْْ أَنََسَِِ بْْنِِ مََالِِكٍٍ - رََضِِيََ اللَّهُ�
أَ»رَْْحََمُُ   :- وََسََلَّمَََ  عََلَيَْْهِِ   ُ اللَّهُ� صََلَّىَ   -  ِ �اللَّهِ رََسُُولُُ  قَاَلََ 
عُُمََرُُ،   ِ �اللَّهِ أَمَْْرِِ  فِِي  وََأَشَََدُّهُُُمْْ  بَكَْْرٍٍ،  أَبَُوُ  بِِأُمََُّتِِي  أُمََُّتِِي 
لِِالَا  وََأَصَْْدَقَُهُُُمْْ حََيَاَءًً عُُثْمََْانُُ بْْنُُ عََفَّاَنََ، وََأَعَْْلَمَُُهُُمْْ بِِالحََ
وََالحََرََامِِ مُُعَاَذُُ بْْنُُ جََبَلٍٍَ ...« )الترمذي، 1962: جـ5 
الدعاة  صـ665 رقم الحديث )3791((، مما يحث 
إلى الله على التفقه في الدين والعلم الواسع بكتاب الله 
- عز وجل - وسنة رسوله - صلى الله  عليه وسلم 

- حتى لا يضلوا الناس، ولا ينفروهم من دين الله.
واستهل النبي - صلى الله عليه وسلم - وصيته 
لسيدنا معاذ - رضي الله عنه - بجملة خبرية مؤكدة 
كِِتَاَبٍٍ(؛  أَهَْْلََ  قَوَْْمًًا  سََتَأَْتِِْي  إِ)ِنَّكَََ  والسين  إِ)ِنََّ(  بـ 
إعلامًًا له بأنه سيقدم على قوم هم أهل علم وحجج 
وجدال، تحتاج دعوتهم إلى حكمة وقوة في الحجة 
وتقريره  المعنى  هذا  تقوية  في  ورغبة  والبرهان، 
دعوتهم،  في  فتعلو  همته،  ليستنهض  نفسه؛  في 
لأنهم  لإفحامهم؛  الأدلة  ويعد  لمناظرتهم،  ويتهيأ 
الأوثان  وعبدة  المشركين  بخلاف  سابق  علم  أهل 
الدعاة  يحث  مما   ، جـ1صـ70(   :2002 )لاشين، 
إلى الله على معرفة حال المدعوين؛ ليدعوهم على 
تحرك  التي  المناسبة  الأساليب  مستخدمين  بصيرة 
شغاف  إلى  وتصل  عقولهم،  وتقنع  ضمائرهم، 

قلوبهم.
بدالًا موضحًًا ومبينًاً  كِِتَاَبٍٍ(  أَ)هَْْلََ  وأتى قوله: 
للإبهام في قوله: قَ)وَْْمًًا( مما يزيد من تأكيد المعنى 
الكتاب  أهل  خص  و  والذهن،  النفس  في  وتمكينه 
بالذكر مع وجود غيرهم باليمن؛ تفضيالًا وتغليبًاً لهم 
على غيرهم؛ لأن دعوتهم تتطلب مزيدًاً من الحكمة 
 :1906/1997 القسطلاني،  )الطيبي،  المعرفة  و 

جـ5 صـ1469، جـ3صـ7(.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
171

 وقيد المجيء بـ )إذا( في قوله: فَ)إَِذَِاَ جِِئْتَْهَُُمْْ(؛ 
)العسقلاني،  إليهم«  الوصول  بحصول  »تفاؤالًا 
نفس  في  للطمأنينة  وبثًّاً  صـ358(،  جـ3   :1960
سيدنا معاذ - رضي الله عنه - بتحقق الوصول إليهم، 

ترغيبًاً وتحفيزًًا له على الاستجابة لما طلب منه.
الإتيان  عن  التعبير  في  النبوي  البيان  وعدل 
في قوله: إِ)ِنَّكَََ سََتَأَْتِِْي قَوَْْمًًا أَهَْْلََ كِِتَاَبٍٍ( إلى التعبير 
بالمجيء في قوله: فَ)إَِذَِاَ جِِئْتَْهَُُمْْ (؛ وضعًاً لكل تعبير 
بسهولة،  مجيء  فالإتيان  له،  المناسب  سياقه  في 
والمجيء إتيان فيه ثقل وصعوبة وشدة ومشقة على 
 :2003/1984 السامرائي،  )الأصفهاني،  النفس 
صـ8، صـ97( ، ففي التعبير بقوله :سََ)تَأَْتِِْي( تهوين 
معاذ  سيدنا  على  له  وتيسير  إليهم،  الوصول  لأمر 
-رضي الله عنه-، وإيماء إلى تمكنه من إتيانهم في 
يسر وسهولة دون عائق يعوقه أو معارض يمنعه، 
همته،  يشحذ  و  يقوي عزمه،  هذا  أن  في  ولا شك 

لتحقيق ما أمر به، وتبليغ ما أرسل من أجله.
جِِئْتَْهَُُمْْ(  فَ)إَِذَِاَ  بالمجيء في قوله:  التعبير  وفي 
الدعوة  إلى عظم ما جاءهم به وثقله )أعنى  إشارة 
إلى عبادة الله وحده( فالدعوة مهمة صعبة تحتاج إلى 
الحكمة والصبر على تحمل الأعباء ومكابدة المشاق 
البلاغة  بها، وتلك  العقول  تبليغها وإقناع  في سبيل 
في ذروتها »فاختيار المبدع لألفاظه يتم في ضوء 
الفكرة،  على  ذلك  وتأثير  اللفظة  لطبيعة  إدراكه 
تستدعيها  بعينها  ألفاظ  تجاور  ضوء  في  يتم  كما 
)عبد  الفكرة«  طبيعة  تستدعيها  أو  المجاورة  هذه 

المطلب، 1994: 207(.
وجيء بالفاء في جملة جواب الشرط ) فَاَدْْعُُهُُمْْ 
ُ وََأَنَََّ مُُحََمََّدًاً رََسُُولُُ  إِِلَىَ أَنَْْ يَشَْْهََدُوُا أَنَْْ الَا إِِلَهَََ إِِالَّا اللَّهُ�
تأكيدًاً  و  والجزاء،  الشرط  بين  للربط  تقوية  ِ(؛  �اللَّهِ

على دعوتهم إلى عبادة الله وحده.
والدعاء: أن تميل الشيء إليك بصوت وكلام 
يكون منك، ويكون برفع الصوت وخفضه )فارس، 
1979: جـ2 صـ279(، ومن ثمََّ فقد أتى الأمر في 
قوله: فَ)اَدْْعُُهُُمْْ( معلمًًا ومرشدًاً سيدنا معاذًاً - رضي 
القوم برفق ولين دون  إلى دعوة هؤلاء   - الله عنه 
تعنيف أو تنفير، ومخاطبتهم بالطريقة الناجعة معهم 
بدعوته،  إقناعهم  إلى  يؤدي  مما  لهم،  والمناسبة 

اتباعها  على  وحملهم  إليها،  قلوبهم  واستمالة 
والاستجابة لها، و في هذا إرشاد للدعاة إلى الله إلى 
الدعوة إلى دينه وشرعه بتلطف ورفق، ومخاطبة 
وبالأساليب  واستعدادهم،  عقولهم  قدر  على  الناس 
التي ترقق قلوبهم، وتهذب نفوسهم، وتقنعهم بصحة 

ما يدعونهم إليه.
)إلى(؛  الغاية  بحرف  )ادع(  الفعل  وعدي 
بالله  الإيمان  هي  دعوتهم  من  الغاية  أن  إلى  إشارة 
وحده، و التصديق برسوله - صلى الله عليه وسلم -.
   وأمره النبي-  صلى الله عليه وسلم - أن يبدأ 
دعوتهم إلى الإسلام بالشهادة لله بالوحدانية، ولمحمد 
الإسلام  وركن   ، الدين  أصل  لأنهما  بالرسالة؛ 
إلا  أركانه وفروعه  المكين ، ولا يصلح شيء من 

بهما )الشنقيطي، 1995: جـ2 صـ203(.
القصر،  على   )ُ إِِالَّا اللَّهُ� إِِلَهَََ  الَا)  قوله:  وبني     
وطريقه النفي والاستثناء؛ حيث قصر الألوهية على 

الله - عز وجل - قصر صفة على موصوف.
  وأتى القصر مؤكدًاً على الاعتقاد و الإقرار لله 
بالوحدانية، و مقررًًا لها في نفس المدعوين تقريرًًا 
يحملهم على إخلاص العبادة لله وحده لا شريك له، 
لغير  بالنظر  الخاطئ  الحس  من  وجدانهم  وتطهير 
الله، فلا رهبة ولا رغبة، ولا تعظيم ولا إجلال، ولا 
تطلع إلا إليه، ولا خير ولا نفع إلا من جهته هو – 

سبحانه – )أبو موسى، 2010: 467(.
لله  الإقرار  إلى  دعوتهم  بين  وجمع      
صلى   - لمحمد  الإقرار  إلى  ودعوتهم  بالوحدانية، 
الله عليه وسلم-  بالرسالة في قوله: فَ)اَدْْعُُهُُمْْ إِِلَىَ أَنَْْ 
ِ(؛  �اللَّهِ رََسُُولُُ  مُُحََمََّدًاً  وََأَنَََّ   ُ اللَّهُ� إِِالَّا  إِِلَهَََ  الَا  أَنَْْ  يَشَْْهََدُوُا 
مشفوعة  غير  بالوحدانية  لله  شهادتهم  بأن  »إيذانًاً 
تغني  لا  بالرسالة  وسلم-  عليه  الله  صلى   - لمحمد 
عنهم عند الله -تعالى- شيئًاً، ولن تشفع لهم بين يديه 
مكتمل؛  منقوص غير  بدونها  وإيمانهم  ذرة،  مثقال 
 ِ ينََ عِِنْْدََ �اللَّهِ لأنه لا دين عند الله إلا الإسلام ﴿  إِِنََّ الدِّ�ِ
الِإِسْْلامُُ ﴾ )سورة آل عمران: جزء من الآية )19((، 
ولا إسلام إلا بالشهادة لنبيه - صلى الله عليه وسلم- 
بالرسالة واتباعه، والنص عليه باسمه صراحة في 

نطقها والتلفظ بها« )الفقي، 2013: 42(.
 كما أن في الجمع بينهما تشريفًاً، وتكريمًًا له - 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
172

صلى الله عليه وسلم -، وتأكيدًاً على أنه مرسل من 
ربه، ومبلغ عنه شرعه، مما يحملهم على الاعتراف 
و الإقرار ظاهرًًا و باطنًاً بأنه رسول الله إلى الناس 
كافة، والعمل بمقتضى ذلك من تصديقه فيما أخبر، 

و طاعته فيما أمر، واجتناب ما نهى عنه وزجر.
مََا  أَوَََّلََ  فَ)لَْْيَكَُُنْْ  أخرى  رواية  في  وورد    
النيسابوري،  )البخاري،   )ِ �اللَّهِ عِِبَاَدَةَُُ  إِِلَيَْْهِِ  تَدَْْعُُوهُُمْْ 
1998/2004: جـ1صـ371 رقم الحديث )1458(/ 
صـ42 رقم الحديث )29/19((، ويجمع بينهما بأن 
 - لنبيه  و  بالوحدانية  له  الشهادة  الله  بعبادة  المراد 
صلى الله عليه وسلم - بالرسالة )الوََلَّوَِِي، 2003: 

جـ21صـ362(.
   وقدم في هذه الرواية المسند خبر كان أَ)وَََّلََ 
قوله  في  اسمها  إليه  المسند  على  إِِلَيَْْهِِ(  تَدَْْعُُوهُُمْْ  مََا 
مََا  أَوَََّلََ   ِ �اللَّهِ عِِبَاَدَةَُُ  فَ)لَتَكَُُنْْ  يقل:  ولم   )ِ �اللَّهِ عِِ)بَاَدَةَُُ   :
لفتًاً إلى معنى الأولية، وتنبيهًًا  ؛  إِِلَيَْْهِِ( مثالًا تَدَْْعُُوهُُمْْ 
بالتوحيد  الإسلام  إلى  الدعوة  في  البدء  أهمية  على 
بالله  اعترف  إذا  فالعبد  بالعبادة،  وحده  الله  وإفراد 
بشرائع  وقام  بالعبادة،  أفرده  بالوحدانية  له  وأقر 
الإسلام كالصلاة و الزكاة و غيرهما، لا يقصد بذلك 
إلا رضا ربه، و طلب ثوابه، مما يحث الدعاة إلى 
البدء بالدعوة إلى توحيد الله وعبادته  الإسلام على 
وحده لا شريك له، و ترسيخ الإيمان به وبرسوله في 
قلوب المدعوين وعقولهم إيمانًاً يهيمن على أفكارهم 
و مشاعرهم، ثم بالدعوة بعد ذلك إلى تطبيق أركان 
وتنميه،  الإيمان  هذا  ترسخ  التي  وشعائره  الإسلام 
قد  قلوبهم  لأن  والقبول؛  بالرضا  الناس  فيتلقاها 

عمرت بالإيمان واليقين قبل ذلك.
 ، بِِذَلَِِكََ  لَكَََ  أَطَََاعُُوا  هُُمْْ  فَ)إَِنِْْ  قوله:  وأتى 
َ قَدَْْ فَرَََضََ عََلَيَْْهِِمْْ خََمْْسََ صََلَوَََاتٍٍ فِِي  فَأََخَْْبِِرْْهُُمْْ أَنَََّ �اللَّهَ
كُُلِّ�ِ يَوَْْمٍٍ وََلَيَْْلَةٍٍَ( حاثًّاً ومرشدًاً إلى إعلامهم بفرضية 
و  يوم  كل  في  عليهم  ووجوبها  الخمس،  الصلوات 
ليلة بعد إيمانهم بالله وتصديقهم برسوله - صلى الله 

عليه وسلم -.
وآثر التعبير بأداة الشرط )فإِنِْْ( في قوله: فَ)إَِنِْْ 
تنبيهًًا لسيدنا معاذ - رضي  بِِذَلَِِكََ(؛  لَكَََ  أَطَََاعُُوا  هُُمْْ 
الله عنه - إلى أنهم قد لا يستجيبون لدعوته حتى لا 
مما  له،  واتباعهم  انقيادهم  من  ييأس  ولا  يستبطئ 

ما  تحمل  على  ساعده  ويقوي  الصبر  على  يعينه 
المستكبرين  وإعراض  المعاندين  جدال  من  يلاقيه 

في سبيل البلاغ عن ربه.
المذكور  يفسره  محذوف  الشرط  وفعل 
النحو؛  هذا  على  التعبير  بناء  وآثر  أَ)طَََاعُُوا( 
تحريضًًا لمبعوث رسول الله - صلى الله عليه وسلم 
- على التأكد من قبولهم الإسلام، و تصديقهم به قبل 

دعوتهم إلى العمل بشرائعه وأحكامه.
لَكَََ(  أَ)طَََاعُُوا  فقال:  باللام  الفعل  وعدي 
انقاد«  معنى  »لتضمنه  أَ)طَََاعُُوكََ(؛  يقل:  ولم 
)القسطلاني، 1906: جـ3صـ78(، رغبة في شدة 
الحب  مع  رسوله،  و  لله  الانقياد  وعظيم  الطاعة، 

والإخلاص له.
هنا  الشرط  جواب  في  الأمر  بأسلوب  وجيء 
السابق؛  الشرط  جواب  في  الأمر  لأسلوب  مغايرًًا 
فَ)اَدْْعُُهُُمْْ(؛  هناك:  وقال  فَ)أََخَْْبِِرْْهُُمْْ(  هنا:  قال  حيث 
إلى  تحتاج  وبرسوله  بالله  الإيمان  إلى  الدعوة  لأن 
بالأسلوب  مخاطبتهم  وحسن  بالمدعوين  الرفق 
المناسب الذي يمكن الداعي من إقناعهم والوصول 
صدقوا  و  بالله  آمنوا  ما  فإذا  قلوبهم،  شغاف  إلى 
بما  إخبارهم  من  أكثر  الدعوة  تحتاج  فلا  برسوله، 
ليعملوا بمقتضى ما  تكاليف؛  فرضه الله عليهم من 

آمنوا و صدقوا به.
لمدلوله  إحضارًًا  َ(؛  �اللَّهَ) الجلالة  بلفظ  وجيء 
مقام  فالمقام  للمقام،  مراعاة  السامع  ذهن  في  بعينه 
وهذا   ، دينه  وأحكام  شرعه  وتبليغ  الله  إلى  دعوة 
عليه  الله  -صلى  النبي  يظهر  أن  يستدعي  المقام 
 )َ وسلم - لفظ الجلالة العلم على الذات المقدسة �اللَّهَ)
واضحًًا  المدعوين  ذهن  في  عظمته  ويستحضر 
جليًاً؛ ليبين لهم أن إلههم الذي شهدوا له بالوحدانية، 
وأقروا له بالعبودية هو الذي فرض عليهم الصلوات 
الخمس، والنبي - صلى الله  عليه وسلم - الذي آمنوا 
به وصدقوا برسالته ما هو إلا مبلغ عنه، ولا شك 
في أن هذا أبلغ في حمل المدعوين على الاستجابة 
له و قبول الصلوات الخمس، وأقوى في دفعهم إلى 

المحافظة على أدائها دون تهاون أو تكاسل.
على  الداخلة  قَ)دَْْ(  و  أَ)نَََّ(  بـ  الجملة  وأكدت 
الجملة الفعلية الواقعة موقع الخبر لـ ) أَنَََّ (؛ اهتمامًًا 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
173

وتمكين  فرضيتها،  تقوية  في  ورغبة  بالصلاة 
وجوبها في قلوب المدعوين وعقولهم، وهذا أدعى 

إلى إقرارهم بها، وإسراعهم إلى الالتزام بها.
وقدم الجار والمجرور عََ)لَيَْْهِِمْْ( على المفعول 
إلى الصلاة موجهة  الدعوة  خََ)مْْسََ صََلَوَََاتٍٍ(؛ لأن 

إليهم.
وحددت الصلوات بـخََ)مْْسََ صََلَوَََاتٍٍ(؛ مراعاة 
وبيان  الإسلام  بشرائع  إعلام  مقام  فالمقام  للمقام، 
الصلوات  عدد  ذكر  يقتضي  المقام  وهذا  لأركانه، 

المفروضة عليهم.
وقيدت فرضية الصلوات الخمسة بقوله: فِ)ِي 
كُُلِّ�ِ يَوَْْمٍٍ وََلَيَْْلَةٍٍَ(؛ تأكيدًاً على وجوب الصلوات الخمس 
في كل الأيام والليالي إلى أن يرث الله الأرض ومن 
عليها حتى لا يتكاسلوا عنها أو يتركوها في يوم من 

الأيام .
كما أن في ذكر يَ)وَْْمٍٍ وََلَيَْْلَةٍٍَ( إيماء إلى أن الله 
الليل والنهار  الخمس على ساعات  الصلوات  فرق 
لمقام  أنسب  هذا  و  عباده،  على  تخفيفًاً  و  تيسيرًًا 

الدعوة إلى الله والتيسير في تبليغ شرعه.
وقدم الصلاة على الزكاة؛ لأنها أهم العبادات، 
 « يوم،  كل  تتكرر  أنها  كما  منها،  شرع  ما  وأول 
أما الصدقة فتجب على قوم من الناس دون آخرين، 
واستكمال  المال،  على  الحول  بمضي  تلزم  وإنما 

النصاب« )آل سعود، 1906: جـ1 صـ726(.
وجمع بين الصلاة والزكاة؛ لأن الصلاة بيان 
لعلاقة المسلم بخالقه، والصدقة بيان لعلاقة المسلم 
 ، تعالى-   – لله  حق  فالصلاة  الحياة،  في  بإخوانه 

والصدقة حق للعباد.
قَدَْْ فَرَََضََ عََلَيَْْهِِمْْ   َ وأتى قوله: فَ)أََخَْْبِِرْْهُُمْْ أَنَََّ �اللَّهَ
صََدَقََةًًَ تُؤُْْخََذُُ مِِنْْ أَغَْْنِِيَاَئِِهِِمْْ فَتَُرََُدُُّ عََلَىَ فُقَُرَََائِِهِِمْْ( معلمًًا 
وفرضيتها  الزكاة  بوجوب  إخبارهم  إلى  مرشدًاً  و 

عليهم عقب إقرارهم بالصلاة و امتثالهم لها.
في   )َ �اللَّهَ) الجلالة  لفظ  إليه  المسند  وأظهر 
موضع الإضمار، وكان مقتضى الظاهر أن يضمر 
فيقول : ) فَأََخَْْبِِرْْهُُمْْ أَنََّهَ قَدَْْ فَرَََضََ عََلَيَْْهِِمْْ صََدَقََةًًَ ...(؛ 
فَرَََضََ  قَدَْْ   َ �اللَّهَ أَنَََّ  فَأََخَْْبِِرْْهُُمْْ   ( قوله:  في  ذكره  لتقدم 
عََلَيَْْهِِمْْ خََمْْسََ صََلَوَََاتٍٍ فِِي كُُلِّ�ِ يَوَْْمٍٍ وََلَيَْْلَةٍٍَ ( ولكنه عدل 
عن المضمر إلى المظهر؛ تأكيدًاً على أن الله - عز 

في  وزيادة  عليهم،  الزكاة  الذي فرض  هو   - وجل 
المدعوين و  قلوب  في  المعنى وتقريره  تمكين هذا 
عقولهم، وهذا أبلغ في دعوتهم إلى الإقرار بالزكاة، 

وأدعى إلى حملهم على إخراجها.
وقد تكاثرت أدوات التوكيد في جملة فَ)أََخَْْبِِرْْهُُمْْ 
َ قَدَْْ فَرَََضََ عََلَيَْْهِِمْْ صََدَقََةًًَ تُؤُْْخََذُُ مِِنْْ أَغَْْنِِيَاَئِِهِِمْْ فَتَُرََُدُُّ  أَنَََّ �اللَّهَ
عََلَىَ فُقَُرَََائِِهِِمْْ(؛ حيث أكدت بـ أَ)نَََّ( و قَ)دَْْ( الداخلة 
المظهر  وضع  و  الفعل،  وماضوية  خبرها،  على 
للإقرار  الدعوة  لمقام  مناسبة  المضمر؛  موضع 
بالزكاة، فالدعوة للإقرار بإخراج جزء مخصوص 
النفوس  قد يشق ويثقل على  أمر  للفقراء  المال  من 
لا سيما و أنها قد جبلت على حب المال والحرص 
الحسم  من  مزيدًاً  الدعوة  هذه  تتطلب  ولذا  عليه، 

والتأكيد في إقناع العقول بها.
أخرى  رواية  في  وجاء  صََ)دَقََةًًَ(  هنا  وقال 
و  جـ1صـ371(،«    :2004 )البخاري،  زََ)كََاةًً( 
بصحة  وتشهد  صاحبها  تزكي  لأنها  زكاة؛  سميت 
لتصديق  دليل  لأنها  صََ)دَقََةًًَ(؛  وسميت  إيمانه، 
صاحبها، وصحة إيمانه بظاهره وباطنه« )العطار، 

2006: جـ2 صـ769(. 
فالصدقة  للتقليل،  صََ)دَقََةًًَ(  في  والتنكير 
المفروضة عليهم قدر قليل من أموالهم، وهذا أدعى 
النفوس جبلت على حب  امتثالهم، لاسيما وأن  إلى 

المال، والبخل به.
 َ ولما كان الغرض من قوله: فَ)أََخَْْبِِرْْهُُمْْ أَنَََّ �اللَّهَ
قَدَْْ فَرَََضََ عََلَيَْْهِِمْْ صََدَقََةًًَ تُؤُْْخََذُُ مِِنْْ أَغَْْنِِيَاَئِِهِِمْْ فَتَُرََُدُُّ عََلَىَ 
و  الزكاة،  بفرضية  المدعوين  إعلام  هو   ) فُقَُرَََائِِهِِمْْ 
المقابلةتُ)ؤُْْخََذُُ  جاءت  فقد  بها  الإقرار  في  ترغيبهم 
مِِنْْ أَغَْْنِِيَاَئِِهِِمْْ( و فَ)تَُرََُدُُّ عََلَىَ فُقَُرَََائِِهِِمْْ( لتبين للمدعوين 
وتؤكد لهم أن الصدقة فرضت على أغنيائهم مواساة 
لفقرائهم، و تلبية لحاجاتهم، وإعانة لهم على متاعب 
يجعلهم  الذي  التكافل  لتحقيق  وسيلة  فهي  الحياة، 
بحياة  نفوسهم  فيها  تسعد  متماسكة  واحدة  أسرة 
من  هذا  أن  في  شك  لا  و  راضية،  وعيشة  كريمة 
أقوى السبل في الدعوة إلى الإقرار بالزكاة، و أبلغها 

في الحث على أدائها.
لما  تُرََُدُُّ(  تُ)ؤُْْخََذُُ،  الفعلين  النبوي  البيان  وبنى 
نائبه،  أو  الإمام  وهو  بالفاعل  للعلم  فاعله؛  يسم  لم 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
174

»فقد استدل به على أن الإمام هو الذي يتولى قبض 
الزكاة و صرفها إما بنفسه وإما بنائبه« )العسقلاني، 

1960: جـ3صـ360(.
تلك  على  الفعلين  مجيء  في  عما  فضالًا  هذا 
الصيغة من دلالة على كمال الاهتمام بالحدث أعني   
)أخذ المال من الأغنياء و رده على الفقراء( قصدًاً 
إلى صرف الانتباه إليه، مما يؤدي إلى تمكينه في 

النفس و تقريره في القلب و العقل.
   كما أن في بناء الفعلين على صيغة المضارعة 
حثًّاً للأغنياء على الاستمرار في دفعها للفقراء كلما 
دورية  فريضة  الزكاة  بأن  يوحي  مما  وقتها،  حان 
منتظمة متجددة الموارد مستمرة النفع هدفها إغناء 

الفقراء و ذوي الحاجات.
مع  فَ)تَُرََُدُُّ(  قوله:  في  بالفاء  العطف  وآثر 
جمع  وأن  سيما  لا  مثالًا  كثم  غيرها  مجيء  صحة 
لأن  ؛  طويالًا وقتًاً  يستغرق  قد  الأغنياء  من  الزكاة 
الفاء تطوي الزمن الفاصل بين أخذ الزكاة وردها، 
على   - وسلم  عليه  الله  صلى   - حرصه  وتظهر 
المسارعة والمبادرة إلى توزيع الزكاة على الفقراء 
عقب أخذها من الأغنياء مباشرة، مما يشعر بمزيد 

الاهتمام بالفقراء والحرص على تلبية حاجاتهم.
وعدي الفعل تُ)رََُدُُّ( بحرف الاستعلاء عََ)لَىَ( 
يحميهم  وسياج  الفقراء  يقي  درع  الزكاة  بأن  إيماء 

من ذل الفاقة وقسوة الحياة.
الأغنياء،  لمقابلتهم  بالذكر؛  الفقراء  وخص 
)المصري،  وأغلبها  الزكاة  مصارف  أهم  لأنهم  و 

2012: جـ5صـ327(.
وتعكس الإضافة إلى ضمير الغائبين في قوله: 
تحقيق  على  الإسلام  فُقَُرَََائِِهِِمْْ( حرص  و  أَ)غَْْنِِيَاَئِِهِِمْْ 
وتعميق  المجتمع،  أفراد  بين  والتضامن  التكافل 

أواصر المحبة بين طبقاته.
أَمَْْوََالِِهِِمْْ(  وََكََرََائِِمََ  فَ)إَِيَِّاَكََ  الشرط  جواب  وأتى 
من  الزكاة  يأخذوا  أن  من  والسعاة  الولاة  محذرًًا 
مالكها؛  نفس  إلى  وأحبها  وأعزها  الأموال  نفائس 
يناسب  فلا  الفقراء،  لمواساة  شرعت  الزكاة  »لأن 
بذلك«  إذا رضوا  ذلك الإجحاف بمال الأغنياء إلا 
للأغنياء  يحق  لا  كما  صـ343(،  جـ2  )علان، 
أن  عليهم  بل  أخسها،  و  الأموال  أردأ  يخرجوا  أن 

يخرجوا أوسطها حتى لا يبخسوا حق الفقراء ، مما 
بين  التوازن  تحقيق  على  الإسلام  حرص  يعكس 

مصالح الأغنياء وحاجات الفقراء .
في   - وسلم  عليه  الله  صلى   - النبي  واكتفى 
الشهادتين والصلاة  إلى  القوم  وصيته لمعاذ بدعوة 
والزكاة دون الصيام والحج مناسبة للمقام؛ » ذلك أنه 
إذا كان الكلام في بيان أركان الإسلام جاء الشارع 
بها كاملة ولم يُخُّلّ منها بشيء، كحديث ابْْنِِ عُُمََر - 
ِ - صََلَّىَ اللهُُ  عََنْْهُُمََا -قَاَلََ: قَاَلََ رََسُُولُُ �اللَّهِ  ُ رََضِِيََ اللَّهُ�
مُُالَا عََلَىَ خََمْْسٍٍ: شََهََادَةَِِ أَنَْْ الَا  سْْ ِ عََلَيَْْهِِ وََسََلَّمَََ -: بُ»نُِِيََ ا�لْإِ
ةِالَاِ  إِِلَهَََ إِِالَّا اللهُُ، وََأَنَََّ مُُحََمََّدًاً عََبْْدُهُُُ وََرََسُُولُهُُُ، وََإِِقَاَمِِ الصََّ
رََمََضََانََ«  وََصََوْْمِِ  الْْبَيَْْتِِ،   ِ وََحََجِّ� الزََّكََاةِِ،  وََإِِيتَاَءِِ   ،
)البخاري، 2004: جـ1 صـ11 رقم الحديث )8((، 
بالأركان  اكتفى  الإسلام  إلى  الدعوة  في  كان  وإذا 
كان  ولو  والزكاة،   ، والصلاة   ، الشهادة  الثلاثة: 
تعالى   – كقوله   ، والحّجّ  الصوم  بعد وجود فرض 
-:     ﴿فإِنِْْ تَاَبُوُا وََأَقََاَمُُوا الصََّلاةََ وََآتَوَُُا الزََّكََاةََ فَخَََلُّوُا 
َ غََفُوُرٌٌ رََحِِيمٌٌ﴾ )سورة التوبة: جزء من  سََبِِيلَهَُُمْْ إِِنََّ �اللَّهَ
الصََّلاةََ  وََأَقََاَمُُوا  تَاَبُوُا  ﴿فَإَِنِْْ    : قوله  و   ))5( الآية 
لُُ الآيَاَتِِ لِِقَوَْْمٍٍ  ينِِ وََنُفَُصَِّ�ِ وََآتَوَُُا الزََّكََاةََ فَإَِخِْْوََانُكُُُمْْ فِِي الدِّ�ِ
يَعَْْلَمَُُونََ﴾ )سورة التوبة: جزء من الآية )11((، في 
فرض  بعد  نزولها  أن  مع  »براءة«  من  موضعين 
الصوم والحّجّ قطعًاً ، والحكمة في ذلك أن الأركان 
وهو   ، وبدنّيّ الشهادة،  وهو   ، اعتقادّيّ الخمسة: 
الدعوة  في  فاقتصر  الزكاة،  وهو   ، ومالّيّ الصلاة، 
ع الركنين الأخيرين عليها،  إلى الإسلام عليها لتفّرّ
فإن الصوم بدنّيّ محض، والحّجّ بدنّيّ ماليٌٌّ. وأيضًًا 
فكلمة الإسلام هي الأصل، وهي شاّقّة على الكّفّار، 
في  لما  شاّقّة  والزكاة  رها،  لتكّرّ شاّقّة  والصلوات 
جِِبّلّة الإنسان من حّبّ المال، فإذا أذعن المرء لهذه 
 « إليها  بالنسبة  عليه  أسهل  سواها  ما  كان  الثلاثة 

)العسقلاني، 1960: جـ3 صـ361(.  
بقوله:  الأموال  كرائم  أخذ  من  التحذير  وذيل 
وََ)اتَّقَ دَعَْْوََةََ الْْمََظْْلُوُمِِ(؛ إشارة إلى أن أخذ زكاة المال 
و أحبه إلى صاحبه من غير رضاه ظلم )الطيبي، 

1997: جـ5 صـ1470(.
معناه  عن  )اتَّقَ(  قوله:  في  الأمر  خرج  وقد 
الحقيقي إلى التحذير ، فالنبي - صلى الله عليه وسلم 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
175

- يحذر كل من استرعاه الله رعية من الظلم حتى 
لا يدعو عليه المظلوم، فدعوة المظلوم مستجابة لا 

ترد.
ويعكس الأمر حرصه - صلى الله عليه وسلم - 
على إقامة العدل بين كل أطياف المجتمع دون تمييز 

أو انحياز إلى لون أو عرق أو دين.
وآثر البيان النبوي التحذير من دَ)عَْْوََةََ الْْمََظْْلُوُمِِ( 
بسوء  للظالم  تذكيرًًا  نفسه؛  الظلم  التحذير من  دون 
مصيره و قبح عاقبته، ولا ريب في أن هذا أبلغ في 

الزجر عن الظلم، وأدعى للحذر من الانزلاق فيه.
على  دلالة  الجنسية؛  بأل  )الْْمََظْْلُوُمِِ(  وعرف 
استجابة الدعوة من كل مظلوم، ولو كان كافرًًا مما 

يوحي بالكف والإقلاع عن الظلم مطلقًاً.
ببيان  المظلوم  دعوة  باتقاء  الأمر  وأردف     
ِ حِِجََابٌٌ(؛ تأكيدًاً  علته بقوله: فَ)إَِنَِّهَُُ لَيَْْسََ بَيَْْنَهَُُ وََبَيَْْنََ �اللَّهِ
له و إقناعًًا به، و هذا أدعى إلى الحرص على قبوله 

والالتزام به.
ما  الألفاظ  من  النبوي  البيان  اختار  وقد     
يؤكد قبول دعوة المظلوم واستجابتها؛ ذلك أنه أتى 
التفخيم  في  زيادة  فَ)إَِنَِّهَُُ(  قوله:  في  الشأن  بضمير 
والتخويف من دعوة المظلوم والتمكين لقبول المولى 
والعقول؛  القلوب  في  له  واستجابتها  وجل-  عز   -
يجعل  متقدم  عائد  بدون  مبهم  الضمير  مجيء  لأن 
فيصغى  يفسره،  عما  ويبحث  به،  يشغل  المخاطب 
تشير  التي  المفسرة  الجملة  فإذا جاءت  الكلام،  إلى 
ترد  لا  مستجابة  مقبولة  المظلوم  دعوة  أن  إلى 
موقعًاً  فيها  فوقعت  متأهبة،  متيقظة  نفسًًا  صادفت 
على  فحرصت  تمكن،  فضل  فيها  وتمكنت  حسنًاً، 
وكانت  أشكاله وصوره،  بكل  واجتنابه  الظلم  ترك 

أشد خوفًاً وحذرًًا من عاقبته.
حِِجََابٌٌ( كناية   ِ وََبَيَْْنََ �اللَّهِ وفي قوله: لَ)يَْْسََ بَيَْْنَهَُُ 

عن صفة، هي: قبول الدعوة واستجابتها.
التأكيد  في  للكناية  البلاغي  السر  ويكمن 
المظلوم،  دعوة   – وجل  عز  المولى-  قبول  على 
المعنى في  لهذا  لها، والتمكين والتقرير  واستجابته 
نفس المخاطب تمكينًاً يبث في قلبه الرعب من دعوة 

المظلوم.
كما أنها تعكس مكانة المظلوم عند ربه و قربه 

منه، فبابه له مفتوح، وعطاؤه له ممنوح، ولا يحول 
بينه وبين المظلوم حائل.

  وقد عاد الضمير في قوله:بَ)يَْْنَهَُُ( على المظلوم، 
و جاء في رواية مسلم بَ)يَْْنَهَََا( )النيسابوري، 1998: 

صـ42 رقم الحديث )29/19((.
وقدم قوله: بَ)يَْْنَهَُُ( أو بَ)يَْْنَهَََا( على قوله: بَ)يَْْنََ 
للخوف من دعوته  بالمظلوم وتمكينًاً  اهتمامًًا  ِ(؛  �اللَّهِ
في النفس؛ ولأن الكلام سيق من أجله، و هذا أبلغ 

في الترهيب من الظلم و التنفير منه.
غيره؛  دون   )ِ �اللَّهِ) الجلالة  بلفظ  التعبير  وآثر 
تربية للمهابة في قلب كل من تسول له نفسه الاعتداء 

على أحد أو الإجحاف بحقه.
( دون )حاجب(؛  حِِجََابٌٌ  بـ)  التعبير  آثر  كما 
مبالغة في نفي وجود أي حائل قد يحول بين دعوة 

المظلوم و بين المولى - عز وجل -.
النفي ويشمل كل حائل  ليعم  حِِ)جََابٌٌ(؛  ونكر 
يحول بينها وبين المولى - عز وجل - سواء أكان 

، صغيرًًا أم كبيرًًا . كثيرًًا أم قليالًا
ويلحظ من خلال ما مر في دراسة هذا البيان 
النبي - صلى الله عليه وسلم - وضع  أن  الشريف 
لسيدنا معاذ -ضي الله عنه - المنهج الذي يسير عليه 
مراعيًاً  أحكامه،  وتعليم  الإسلام،  إلى  الدعوة  في 
بالتوحيد  دعوته  يبدأ  أن  فأمره  الدعوة،  في  التدرج 
إلى شرائع  بالدعوة  ثم  العبادة لله وحده،  وإخلاص 
الإسلام، ولا ينتقل من أمر إلى آخر إلا بعد طاعة 
في  التلطف  من  وذلك  له،  وانقيادهم  المدعوين 
الخطاب؛ حتى لا يمل الناس أو ينفروا من دين الله.

وهذا منهج نبوي كريم رسمه - صلى الله عليه 
وسلم- لسيدنا معاذ - رضي الله عنه - ولمن يريد أن 
يسير على دربه ويقتفي أثره، وما أحوج الدعاة إلى 
يترسمون  النبوي  الهدي  هذا  أمام  الوقوف  إلى  الله 
خطاه، ويستوعبونه فهما، ووعيًاً، وتطبيقًاً، وحينئذٍٍ 
الطريق  على  ربهم  إلى  الدعوة  في  خطاهم  تكون 

المستقيم.

المبحث الثالث: بلاغة النبي- صلى الله عليه 
وسلم – في دعوته الأفراد )الدعوة الفردية(

ومن ذلك ما جاء في مقام دعوة غير المسلمين 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
176

إلى الإسلام  في آخر لحظات حياتهم، فعَنَْْ سََعِِيدِِ بْْنِِ 
عََنْْهُُمََا - ، قَاَلََ: لَمَََّا   ُ المُُسََيِّ�ِبِِ، عََنْْ أَبَِِيهِِ - رََضِِيََ اللَّهُ�
ِ - صََلَّىَ اللهُُ  حََضََرََتْْ أَبََاَ طََالِِبٍٍ الوََفَاَةُُ جََاءََهُُ رََسُُولُُ �اللَّهِ
 ِ عََلَيَْْهِِ وََسََلَّمَََ-، فَوَََجََدََ عِِنْْدَهَُُ أَبََاَ جََهْْلِِ بْْنََ هِِشََامٍٍ، وََعََبْْدََ �اللَّهِ
ِ - صََلَّىَ اللهُُ  بْْنََ أَبَِِي أُمََُيَّةَََ بْْنِِ المُُغِِيرََةِِ، قَاَلََ رََسُُولُُ �اللَّهِ
 ،ُ ، قُلُْْ: لاََ إِِلَهَََ إِِالَّا اللَّهُ� بَِِي طََالِِبٍٍ: » يَاَ عََمِّ�ِ عََلَيَْْهِِ وََسََلَّمَََ - �لِأَ
ِ«  فَقََاَلََ أَبَُوُ جََهْْلٍٍ، وََعََبْْدُُ  لَكَََ بِِهََا عِِنْْدََ �اللَّهِ أَشَْْهََدُُ  كََلِِمََةًً 
بْْنُُ أَبَِِي أُمََُيَّةَََ: يَاَ أَبََاَ طََالِِبٍٍ أَتََرَْْغََبُُ عََنْْ مِِلَّةَِِ عََبْْدِِ   ِ �اللَّهِ
ِ -صََلَّىَ اللهُُ عََلَيَْْهِِ وََسََلَّمَََ  المُُطََّلِِبِِ؟ فَلََمَْْ يَزَََلْْ رََسُُولُُ �اللَّهِ
- يَعَْْرِِضُُهََا عََلَيَْْهِِ، وََيَعَُوُدَاَنِِ بِِتِِلْْكََ المََقَاَلَةَِِ حََتَّىَ قَاَلََ أَبَُوُ 
المُُطََّلِِبِِ،  عََبْْدِِ  مِِلَّةَِِ  عََلَىَ  هُُوََ  كََلَّمَََهُُمْْ:  مََا  آخِِرََ  طََالِِبٍٍ 
ِ -صََلَّىَ  ُ، فَقََاَلََ رََسُُولُُ �اللَّهِ وََأَبََىَ أَنَْْ يَقَُوُلََ: لاََ إِِلَهَََ إِِالَّا اللَّهُ�
سَْْتَغَْْفِِرََنََّ لَكَََ مََا لَمَْْ أُنُْْهََ  ِ �لَأَ اللهُُ عََلَيَْْهِِ وََسََلَّمَََ -: أَ»مَََا وََ�اللَّهِ
ِ وََالَّذَِِينََ  ُ –تَعََاَلَىَ- فِِيهِِ: ﴿ مََا كََانََ لِِلنَّبَِِيِّ� عََنْْكََ« فَأََنَْْزََلََ اللَّهُ�
آمََنُوُا أَنَْْ يَسَْْتَغَْْفِِرُُوا لِِلْْمُُشْْرِِكِِينََ وََلَوَْْ كََانُوُا أُوُلِِي قُرُْْبَىَ 
مِِنْْ بَعَْْدِِ مََا تَبََيََّنَََ لَهَُُمْْ أَنََّهَُُمْْ أَصَْْحََابُُ الجََحِِيمِِ ﴾ )التوبة: 
)البخاري، 2004: جـ1 صـ344 رقم    113( الآيَةَََ 
الحديث )1360(/ النيسابوري، 1998: صـ44 رقم 

الحديث )24/39((.
إذا كانت دعوة غير المسلمين إلى الإسلام في 
الكتاب،  أهل  من  قوم  إلى  موجهة  السابق  المطلب 
فرد  إلى  موجهة  الشريف  البيان  هذا  في  فالدعوة 
مشرك؛ ذلك أنه - صلى الله عليه وسلم - يدعو عمه 
إليه  هدايته  على  ويحرص  الإسلام،  إلى  طالب  أبا 
الله  إلى  الدعاة  يحث  مما  حياته،  أنفاس  آخر  حتى 
والحرص  الإسلام،  إلى  المسلمين  على دعوة غير 
على دعوتهم إليه، لاسيما إذا كانوا من ذوي القربي، 

ولو كانوا على فراش الموت.
واستهل النبي - صلى الله عليه وسلم - دعوته 
( إثارة ولفتًاً لأبي  لعمه أبي طالب بهذا النداء يَ)اَ عََمِّ�ِ
الذي  الأمر  وعظم  أهمية  على  له  وتنبيهًًا  طالب، 
يدعى إليه، أعني )النطق بالشهادة لا سيما وهو على 
عذاب  من  وينجو  بالجنة،   ليفوز  الموت(؛  فراش 

النار. 
وآثر النبي - صلى الله عليه وسلم- نداء عمه 
أبي طالب بحرف النداء يَ)اَ( الموضوع لنداء البعيد 
مع قربه منه؛ إشعارًًا له بسمو مكانته، وعظم قدره 
عند رسول الله - صلى الله عليه وسلم - ، مما يعكس 

أدبه - صلى الله عليه وسلم - واحترامه لعمه و لو 
كان على غير دينه.

كما أن في امتداد الصوت بهذا الحرف يَ)اَ( ما 
ينبئ بما ألم به - صلى الله عليه وسلم- وكأنها صيحة 
تفصح عن حاله -صلى الله عليه وسلم- وقد بذل كل 

ما وسعه في دعوة عمه إلى الإسلام.
المضافة  العمومة  بصفة  ندائه  في  أن  كما   
(؛ توقيرًًا له،  إليه – صلوات الله وسلامه عليه- عََ)مِّ�ِ
لقلبه، وإشعارًًا  إليه، وتلطفًاً معه، واستمالة  وتوددًاً 

له بالحرص على هدايته، وحب الخير له.
ُ(؛  وأردف النداء بجملة الأمر قُ)لُْْ: لاََ إِِلَهَََ إِِالَّا اللَّهُ�
اهتمامًًا واعتناء بالأمر، ورغبة في تمكين وتثبيت 
مضمونه في قلب أبي طالب وعقله؛ ليشتد حرصه 
النفس  يوقظ  »فالنداء  له،   والاستجابة  قبوله  على 
ويلفت الذهن؛ لأنه طلب ودعاء، فإذا ما جاء الأمر 
صادف نفسًًا مهيأة يقظة، فيقع منها موقع الإصابة، 
دليل  وهذا  منتبه،  وذهن  واع  بحس  يتلقاه  حيث 
على عناية الآمر بأمره، ورغبته في إعداد النفوس 

لتلقيه« )أبو موسى، 2004: صـ256(. 
والإرشاد  النصح  طياته  في  الأمر  يحمل  كما 
الله  صلى   - فالنبي  والتودد؛  بالاستعطاف  المغلف 
إلى  ويرشده  طالب،  أبا  عمه  ينصح   - وسلم  عليه 
سبيل النجاة وهو على فراش الموت مستعطفًاً إياه 
التوحيد، مما يعكس  لعله ينطق بكلمة  إليه،  متوددًاً 
بره بعمه، وحرصه على هدايته لهذا الدين الحنيف، 

ولو في آخر لحظات حياته.
ونلحظ أن النبي - صلى الله عليه وسلم - دعا 
ُ( ولم يقل  : قُ)لُْْ: لاََ إِِلَهَََ إِِالَّا اللَّهُ� عمه إلى الإسلام قائالًا
ُ أَجَْْرََكََ مََرََّتَيَْْنِِ( كما  له: أَ)سَْْلِِمْْ تَسَْْلَمَْْ، وََأَسَْْلِِمْْ يُؤُْْتِِكََ اللَّهُ�

قال لهرقل فيما سبق، لأمرين:
طالب  فأبو  المقام،  لضيق  مراعاة  الأول: 
الوفاة  ولحظة  سريعًاً،  تمضي  والدقائق  يحتضر، 
قريبة، فالأولى أن ينطق بالشهادة؛ لتكون سبيله إلى 

الجنة، ونجاة له من النار.
الثاني: مراعاة لديانة المدعو، فهرقل من أهل 
الكتاب يدين بدين سماوي، ولديه بقية من علم بالله 
 - برسالته  التصديق  دعوته  من  والغرض  ورسله، 
به،  بعثه الله  فيما  واتباعه   ،- عليه وسلم  صلى الله 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
177

يعبد الأوثان والأصنام  أبو طالب، فهو مشرك  أما 
بالله  معرفة  لديه  يكون  حتى  سماوي  بدين  يدين  لا 
ورسله، فالمهم حمله على الاعتراف بالله، والإقرار 

له بالوحدانية.
تخفيفًاً  كََ)لِِمََةًً(؛  بقوله:  النبوي  البيان  وعبر 
الإسلام،  إلى  دعوته  في  طالب  أبي  على  وتيسيرًًا 
التوحيد،  بكلمة  لينطق  الوفاة؛  لاسيما وقد حضرته 
فبها يخرج من ظلمات الكفر إلى نور الإيمان، وهي 

مفتاحه إلى الجنة.
عِِنْْدََ  بِِهََا  لَكَََ  أَ)شَْْهََدُُ  بقوله:  كََ)لِِمََةًً(  وأردفت 
ِ( )البخاري،  ِ( وفي رواية أُ)حََُاجُُّ لَكَََ بِِهََا عِِنْْدََ �اللَّهِ �اللَّهِ
2004: جـ3 صـ53 رقم الحديث )3884((؛ إيناسًًا 
وتطمينًاً وتثبيتًاً لأبي طالب حتى لا يتردد في الإيمان 
بربه والشهادة له بالوحدانية » وكأنه -عليه الصلاة 
الشهادة  من  أبي طالب  امتناع  من  فهم   - السلام  و 
لوقوعه  ينفعه؛  لا  ذلك  أن  ظن  أنه  الحالة  تلك  في 
عند الموت، أو لكونه لم يتمكن من سائر الأعمال 
وأما  المحاججة،  له  ذكر  فلذلك  وغيرها؛  كالصلاة 
لفظ الشهادة، فيحتمل أن يكون ظن أن ذلك لا ينفعه؛ 
النبي  مع  المؤمنين  من  أحد  حينئذ  يحضره  لم  إذ 
-صلى الله عليه وسلم-، فطيب قلبه بأن يشهد له بها 

فينفعه » )العسقلاني، 1960: جـ7صـ195(.
وآثر العطف بالفاء في قوله: فَ)قََاَلََ أَبَُوُ جََهْْلٍٍ، 
ِ بْْنُُ أَبَِِي أُمََُيَّةَََ: يَاَ أَبََاَ طََالِِبٍٍ أَتََرَْْغََبُُ عََنْْ مِِلَّةَِِ  وََعََبْْدُُ �اللَّهِ
الإسراع  على  بحرصهما  إشعارًًا  المُُطََّلِِبِِ؟(؛  عََبْْدِِ 
 - النبي  دعوة  طالب عن  أبي  إلى صد  المبادرة  و 
صلى الله عليه وسلم -  له إلى الإسلام حتى لا يميل 
إليها ولا يتأثر بها، مما يعكس خطر الصحبة السيئة 
فقد حرض  الاحتضار،  المرء لا سيما ساعة  على 
الثبات  على  طالب  أبا  أمية  بن  وعبد الله  جهل  أبو 
على دين آبائه وصداه عن الإيمان بالله، فكانا سببًاً 

في إضلاله وموته كافرًًا. 
وقد خرج الاستفهام في أَ)تََرَْْغََبُُ عََنْْ مِِلَّةَِِ عََبْْدِِ 
المُُطََّلِِبِِ؟( عن معناه الحقيقي إلى الإنكار التوبيخي، 
آبائك  ملة  تترك  أن  طالب  أبا  يا  لك  ينبغي  لا  أي: 
وإثارة  الجاهلية،  بنعرة  تذكير  ذلك  وأجدادك، وفي 
وتهييج له حتى يبقى على ملة عبد المطلب، وأتى 
الإنكار عن طريق الاستفهام دون الإنكار الصريح، 

فلم يقولا: لا تفعل؛ خشية معاندتهم أنفة؛ فإن نفس 
الأبي تنفر من النهي المباشر من النظير والمساوي 

)لاشين، 2002: جـ1صـ90(.
صََلَّىَ   -  ِ �اللَّهِ رََسُُولُُ  يَزَََلْْ  فَ)لََمَْْ  قوله:  ويكشف 
عََلَيَْْهِِ وََسََلَّمَََ - يَعَْْرِِضُُهََا عََلَيَْْهِِ( عن حرص النبي  اللهُُ 
- صلى الله عليه وسلم - على دعوة عمه وهدايته 
إلى الإسلام ، فقد استمر في دعوته منذ أن بعثه الله 
إلى آخر لحظة في حياته، فلم يتوقف عن دعوته لما 
حضرته الوفاة، بل أخذ يعرض عليه كلمة التوحيد، 
ويطلب منه النطق بها، ويكرر ذلك عليه، وفي ذلك 
حث للدعاة إلى الله على أن يبذلوا قصارى جهدهم 
في دعوة غير المسلمين إلى الإسلام، ولا ييأسوا من 

هدايتهم إليه، ولو كانوا على فراش الموت.
حََتَّىَ  المََقَاَلَةَِِ  بِِتِِلْْكََ  وََيَعَُوُدَاَنِِ   (  : قوله  ويعكس 
عََبْْدِِ  مِِلَّةَِِ  عََلَىَ  هُُوََ  كََلَّمَََهُُمْْ:  مََا  آخِِرََ  طََالِِبٍٍ  أَبَُوُ  قَاَلََ 
ُ (  حرصهما  المُُطََّلِِبِِ، وََأَبََىَ أَنَْْ يَقَُوُلََ: لاََ إِِلَهَََ إِِالَّا اللَّهُ�
على موت أبي طالب على ملة آبائهم وأجدادهم مما 
يدل على أن سبب ضلالهم وكفرهم، هو التعصب 
المحض لما كان عليه الآباء والأجداد والسير على 
نهجهم دون فكر أو روية و قد نص على ذلك القرآن 
الكريم فقال – تعالى- : ﴿ وََكََذَلَِِكََ مََا أَرَْْسََلْْنَاَ مِِنْْ قَبَْْلِِكََ 
فِِي قَرَْْيَةٍٍَ مِِنْْ نَذَِِيرٍٍ إِِلا قَاَلََ مُُتْرََْفُوُهََا إِِنَّاَ وََجََدْْنَاَ آبَاَءََنَاَ 
عََلَىَ أُمََُّةٍٍ وََإِِنَّاَ عََلَىَ آثَاَرِِهِِمْْ مُُقْْتَدَُوُنََ﴾ )سورة الزخرف 

: الآية )23((.
وبعد أن أبى أبو طالب أن يقول: لا إله إلا الله 
سَْْتَغَْْفِِرََنََّ  �لَأَ  ِ وََ�اللَّهِ أَ)مَََا   - - صلى الله عليه وسلم  قال 
إثارة  بـأَ)مَََا(؛  كلامه  مستهالًا  عََنْْكََ(  أُنُْْهََ  لَمَْْ  مََا  لَكَََ 
وتنبيهًًا لاستقبال ما سيأتي بعدها أعني )استغفاره - 
صلى الله عليه وسلم - لعمه مالم ينه عنه(؛ إشعارًًا 
باهتمامه- صلى الله عليه وسلم - بالاستغفار لعمه، 

وحفاوته به.
مضاعفة   )ِ وََ)�اللَّهِ بالقسم  أَ)مَََا(  أردفت  ثم 
للإثارة، وزيادة في التأكيد على استغفاره -صلى الله 
عليه وسلم - لعمه وطلبه من ربه العفو عنه؛ تطييبًاً 
صنيعه  على  له  ومكافأة  لفضله،  ووفاء  لخاطره، 
له - صلى الله عليه  أبو طالب سندًاً  فقد كان  معه، 
وسلم - في دعوته، يشد من أزره، ويدفع عنه كثيرًًا 

من أذى قريش.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
178

تنبيهًًا  ِ(؛  �اللَّهِ) الصريح  باللفظ  القسم  وآثر 
لأبي طالب على أن الله الذي دعي إلى الإيمان به 
والشهادة له بالوحدانية هو الذي تطلب منه المغفرة 
له و يرجى منه العفو عنه، وهذا أدعى إلى الإيمان 

به والإذعان له.
في  وسلم-  عليه  الله  صلى   - النبي  طمع  وقد 
بعد  لعمه  بالمغفرة  يدعو  فأخذ  فضل ربه ومغفرته 
موحيًاً  ذلك  عن   - وجل  عز   - المولى  فنهاه  وفاته 
ِ وََالَّذَِِينََ آمََنُوُا أَنَْْ  إليه بقوله – تعالى- ﴿  مََا كََانََ لِِلنَّبَِِيِّ�
لِِلْْمُُشْْرِِكِِينََ وََلَوَْْ كََانُوُا أُوُلِِي قُرُْْبَىَ مِِنْْ بَعَْْدِِ  يَسَْْتَغَْْفِِرُُوا 
التوبة:  )سورة  الْْجََحِِيمِِ﴾  أَصَْْحََابُُ  أَنََّهَُُمْْ  لَهَُُمْْ  تَبََيََّنَََ  مََا 

الآية )113((.  
الخاتمة

والسلام  والصلاة  العالمين،  رب  لله  الحمد 
وعلى  محمد  سيدنا  والمرسلين  الأنبياء  خاتم  على 
آله وصحبه أجمعين، ومن اهتدي بهديه وسار على 

نهجه إلي يوم الدين.
أما بعد

فقد وقفت من خلال دراستي  لأحاديث دعوة 
النبي- صلى الله عليه وسلم – غير المسلمين نموذجًًا 

على بعض 
النتائج المهمة التي يمكن أن نجملها فيما يأتي:
عليه  الله  صلى  النبي-  دعوة  اتسمت   : أوالًا
وسلم- بالحكمة والموعظة الحسنة، فاختار الأساليب 
أم  ملوكًًا  أكانوا  سواء  للمدعوين  المناسبة  الدعوية 
ّثّم  ومن  كتاب،  أهل  أم  مشركين  أفرادًاً،  أم  أقوامًًا 
وسلم-  عليه  الله  صلى   – دعوته  أساليب  اختلفت 
ووسائلها باختلاف المدعوين، فقد كتب رسالة إلى 
هرقل ملك الروم يدعوه فيها إلى الإسلام، وأرسل 
سيدنا معاذ بن جبل- رضي الله عنه - إلى أهل اليمن 
ويعلمهم  الله،  شرع  ويبلغهم  الإسلام،  إلى  يدعوهم 
الإسلام،  إلى  طالب  أبا  عمه  ودعا  دينه،  أحكام 

وحرص على هدايته إليه حتى آخر أنفاس حياته.
ثانيًاً: من الوسائل التي استخدما النبي- صلى الله 
عليه وسلم- في تبليغ دعوته مكاتبة الملوك والأمراء 
بها،  يدينون  التي  عقائدهم  مراعيًاً  القبائل  ورؤساء 
بين  ومنزلتهم  ومكانتهم  يناسب  بما  إياهم  ومخاطبًاً 
أقواهم، ومما يدل على ذلك رسالته إلى هرقل ملك 

الروم  ووصفه بقوله: عََ)ظِِيمِِ الرُُّومِِ(؛ تأدبًاً وتلطفًاً 
معه، ومراعاة لمنزلته بين قومه؛ تكريمًًا له، وتأليفًاً 

لقلبه، وتأنيسًًا له على الإسلام.
ثالثًاً:  استخدم النبي- صلى الله عليه وسلم- في 
دعوته هرقل ورسالته إليه الألفاظ والتراكيب التي 
اتَّبََعَََ  مََنِِ  عََلَىَ  مثل:سََ)لاَمٌٌَ  والسلام،  بالأمن  توحي 
ُ أَجَْْرََكََ مََرََّتَيَْْنِِ(؛  الهُُدَىَ، أَسَْْلِِمْْ تَسَْْلَمَْْ ، وََأَسَْْلِِمْْ يُؤُْْتِِكََ اللَّهُ�
له  قلبه، وإشعارًًا  للطمأنينة في  وبثًّاً  لهرقل،  إيناسًًا 
كل  من  والنجاة  والأمان  السلامة  دين  الإسلام  بأن 
شر في الدنيا والآخرة؛ لعله يتدبر مضمون الرسالة، 

ويحرص على اتباع الهدى الذي يدعى إليه.
وسلم-  عليه  الله  صلى  النبي-  وضع  رابعًاً: 
لسيدنا معاذ -ضي الله عنه - المنهج الذي يسير عليه 
مراعيًاً  أحكامه،  وتعليم  الإسلام،  إلى  الدعوة  في 
بالتوحيد  دعوته  يبدأ  أن  فأمره  الدعوة،  في  التدرج 
إلى شرائع  بالدعوة  ثم  العبادة لله وحده،  وإخلاص 
الإسلام، ولا ينتقل من أمر إلى آخر إلا بعد طاعة 
في  التلطف  من  وذلك  له،  وانقيادهم  المدعوين 
الخطاب؛ حتى لا يمل الناس أو ينفروا من دين الله 

خامسًًا:  نلحظ أن النبي - صلى الله عليه وسلم 
ُ( ولم  : قُ)لُْْ: لاََ إِِلَهَََ إِِالَّا اللَّهُ� - دعا عمه إلى الإسلام قائالًا
ُ أَجَْْرََكََ مََرََّتَيَْْنِِ(  يقل له: أَ)سَْْلِِمْْ تَسَْْلَمَْْ، وََأَسَْْلِِمْْ يُؤُْْتِِكََ اللَّهُ�

كما قال لهرقل فيما سبق، لأمرين:
طالب  فأبو  المقام،  لضيق  مراعاة  الأول: 
الوفاة  ولحظة  سريعًاً،  تمضي  والدقائق  يحتضر، 
قريبة، فالأولى أن ينطق بالشهادة؛ لتكون سبيله إلى 

الجنة، ونجاة له من النار.
من  فهرقل  المدعو،  لديانة  مراعاة  والآخر: 
أهل الكتاب يدين بدين سماوي، ولديه بقية من علم 
بالله ورسله، والغرض من دعوته التصديق برسالته 
- صلى الله عليه وسلم -، واتباعه فيما بعثه الله به، 
يعبد الأوثان والأصنام  أبو طالب، فهو مشرك  أما 
بالله  معرفة  لديه  يكون  حتى  سماوي  بدين  يدين  لا 
ورسله، فالمهم حمله على الاعتراف بالله، والإقرار 

له بالوحدانية.
هذا، والله أسأل أن يتقبل مني هذا العمل، وأن 
يجعله شفيعًاً لي يوم ألقاه، وصلِّ�ِ اللهم، وسلم، وبارك 

على سيدنا محمد، وعلى آله، وصحبه أجمعين.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
179

                                                      
المصادر والمراجع

ابن علان.  دليل الفالحين. دار الكتاب العربي- بيروت/لبنان. بدون تاريخ.1	-
الساري 2	- إرشاد  )1323هـ 1906م(.   القسطلاني.  الملك  عبد  بن  بكر  أبى  بن  محمد  بن  أحمد 

لشرح صحيح البخاري. المطبعة الكبرى الأميرية-مصر. الطبعة: السابعة.
النبي - صلى الله 3	- الفقي. )1434هـ = 2013م(. حديث  الباحث/ وليد كامل على عطية  إعداد 

العربية  اللغة  بكلية  دكتوراه مخطوط  الستة. رسالة  الكتب  النفس. دراسة بلاغية في  عليه وسلم- عن 
بالقاهرة. 

تحقيق: يحيى إسماعيل. )1419هـ = 1988م(. إكمال المعلم بفوائد مسلم. للقاضي عياض. دار 4	-
الوفاء -المنصورة. الطبعة: الأولى.

د/ فاضل السامرائي. دار عمان الأردن. )1423هـ= 2003م(. لمسات بيانية في نصوص من 5	-
التنزيل. الطبعة: الثالثة.

د/ محمد أبو موسى. )1425 هـ = 2004م(. دلالات التراكيب. مكتبة وهبة – القاهرة. الطبعة: 6	-
الثالثة.
-	7 / بيروت  الفكر _  السيرة: دار  فقه  البوطي. )1428هـ = 2007م(.  د/ محمد سعيد رمضان 
لبنان.
د/ محمد محمد أبو موسى. )1431هـ2010م(. شرح أحاديث من صحيح البخاري. مكتبة وهبة- 8	-

القاهرة، الطبعة: الثانية.
د/ موسى شاهين لاشين. )1423هـ=2002م(. فتح المنعم شرح صحيح مسلم. دار الشروق- 9	-

القاهرة. الطبعة: الأولى.
د/محمد عبد المطلب. )1994م( البلاغة الأسلوبية. مكتبة لبنان- بيروت/لبنان. الطبعة: الأولى.1	-0
مشكاة 1	-1 على  الطيبي  شرح  1997م(.   = )1417هـ  الطيبي.  الله  عبد  بن  الحسين  الدين  شرف 

المصابيح المسمى بـ )الكاشف عن حقائق السنن(. تحقيق: د/ عبد الحميد هنداوي. مكتبة مصطفى الباز- 
مكة المكرمة/الرياض. الطبعة: الأولى. 

شمس الدين العسقلاني المصري. )1433هـ= 2012م(. اللامع الصبيح بشرح الجامع الصحيح. 1	-2
تحقيق: نور الدين طالب . دار النوادر سوريا. الطبعة : الأولى. 

وعلومها، 1	-3 أسسها،  العربية  البلاغة  1996م(.   = )1416هـ  الميداني.  حبنكة  الرحمن  عبد 
وفنونها. دار القلم – دمشق. الطبعة: الأولى.

لابن العطار. )1427 هـ = 2006م(. العدة في شرح العمدة في أحاديث الأحكام. تحقيق : نظام 1	-4
محمد صالح يعقوب دار البشائر الإسلامية بيروت لبنان . الطبعة : الأولى.

إبراهيم. 1	-5 ياسر بن  تميم  أبي  البخاري. تحقيق:  شرح صحيح  لابن بطال. )1423هـ=2003م(. 
مكتبة الرشد- السعودية/الرياض.

لابن حجر العسقلاني. )1379ه، 1960م(. فتح الباري. تحقيق: الشيخ/ عبد العزيز بن باز، وأ/1	-6
محمد فؤاد عبد الباقي. دار المعرفة – بيروت/ لبنان. الطبعة: الأولى.

لأبي الحسين أحمد بن فارس. )1399هـ= 1979م(. معجم مقاييس اللغة. تحقيق: عبد السلام 1	-7
هارون. دار الفكر. الطبعة: الأولى.

لأبي القاسم الحسين بن المعروف بالراغب الأصفهاني. )1984م( المفردات في غريب القرآن. 1	-8
تحقيق: محمد سيد كيلاني. دار المعرفة- بيروت/لبنان.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
180

لأبي عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري. )1425هـ= 2004م(. صحيح البخاري. دار الحديث- 1	-9
القاهرة. الطبعة: الأولى.

للإمام أبي زكريا يحيى بن شرف بن مري النووي )1349هـ= 1930م(. شرح النووي على 2	-0
صحيح مسلم. المطبعة المصرية. الطبعة: الأولى.

شعيب 2	-1 تحقيق:  السنة.  شرح  1983م(.   = )1403هـ  البغوي.  مسعود  بن  الحسين  للإمام 
الأرناؤوط. المكتب الإسلامي _ بيروت/لبنان، الطبعة: الثانية.

للإمام مسلم ين الحجاج القشيري النيسابوري. )1419هـ= 1998م(. صحيح مسلم. بيت الأفكار 2	-2
الدولية – الرياض. الطبعة: الأولى.

للساعاتي. الفتح الرباني. دار إحياء التراث العربي. الطبعة: الثانية. بدون تاريخ.2	-3
د الخَضِر بن سيد عبد الله بن أحمد الجكني الشنقيطي. )1515هـ = 1995م(. كوثر المعاني 2	-4 محمَّ

الدراري في كشف خبايا صحيح البخاري.  مؤسسة الرسالة، بيروت. الطبعة: الأولى.
للخطابي. 2	-5 الحديث.  أعلام  1988م(.   = )1409هـ  سعود.  آل  الرحمن  عبد  بن  سعد  بن  محمد 

تحقيق: مركز البحوث العلمية و إحياء التراث الإسلامي _ جامعة أم القرى، الطبعة: الأولى.
محمد بن علي بن آدم بن موسى الإثيوبي الوَلَّوِي. )1424 هـ = 2003م(. ذخيرة العقبى في 2	-6

شرح المجتبى: الجزء السابع والعشرون. الطبعة: الأولى.
إبراهيم 2	-7 تحقيق:  الترمذي.  )1382هـ = 1962م(. سنن  الترمذي.  بن سورة  عيسى  بن  محمد 

عطوة عوض. مكتبة مصطفى البابي الحلبي – مصر. الطبعة: الأولى.
مشكاة 2	-8 المفاتيح شرح  مرقاة  )1422هـ =2001م(.  القارئ.  محمد  بن  سلطان  بن  على  الملا 

المصابيح. دار الكتب العلمية - بيروت/لبنان. الطبعة: الأولى.

References
1.	 Abd al-Rahman Habannaka al-Maydani. (1416 AH / 1996 CE). Arabic Rhetoric: Its 

Foundations, Sciences, and Arts. Dar al-Qalam – Damascus, 1st edition.
2.	 Abu al-Husayn Ahmad ibn Faris. (1399 AH / 1979 CE). Mu‘jam Maqayis al-Lughah. 

Edited by Abd al-Salam Harun. Dar al-Fikr, 1st edition.
3.	 Abu al-Qasim al-Raghib al-Isfahani. (1984 CE). Al-Mufradat fi Gharib al-Qur’an. 

Edited by Muhammad Sayyid Kilani. Dar al-Ma‘rifah – Beirut/Lebanon.
4.	 Ahmad ibn Muhammad ibn Abi Bakr ibn Abd al-Malik al-Qastallani. (1323 AH / 1906 

CE). Irshad al-Sari li Sharh Sahih al-Bukhari. Al-Amiriyya Press – Egypt, 7th edition.
5.	 Al-Mulla ‘Ali ibn Sultan al-Qari. (1422 AH / 2001 CE). Mirqat al-Mafatih Sharh 

Mishkat al-Masabih. Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah – Beirut/Lebanon, 1st edition.
6.	 Al-Sa‘ati. Al-Fath al-Rabbani. Dar Ihya’ al-Turath al-Arabi, 2nd edition. [No date].
7.	 Dr. Fadel al-Samarrai. (1423 AH / 2003 CE). Rhetorical Touches in Quranic Texts. Dar 

Amman – Jordan, 3rd edition.
8.	 Dr. Muhammad Abd al-Muttalib. (1994 CE). Stylistic Rhetoric. Maktabat Lubnan – 

Beirut/Lebanon, 1st edition.
9.	 Dr. Muhammad Abu Musa. (1425 AH / 2004 CE). The Semantic Functions of Arabic 

Structures. Maktabat Wahba – Cairo, 3rd edition.
10.	Dr. Muhammad Muhammad Abu Musa. (1431 AH / 2010 CE). Commentary on Hadiths 

from Sahih al-Bukhari. Maktabat Wahba – Cairo, 2nd edition.
11.	 Dr. Muhammad Sa’id Ramadan al-Bouti. (1428 AH / 2007 CE). Fiqh al-Sirah. Dar al-

Fikr – Beirut/Lebanon.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
181

12.	Dr. Musa Shahin Lashin. (1423 AH / 2002 CE). Fath al-Mun’im Sharh Sahih Muslim. 
Dar al-Shuruq – Cairo, 1st edition.

13.	Edited by Yahya Ismail. (1419 AH / 1988 CE). Ikmal al-Mu’allim bi Fawa’id Muslim 
by Qadi Iyad. Dar al-Wafa – Al-Mansoura, 1st edition.

14.	 Ibn al-‘Attar. (1427 AH / 2006 CE). Al-‘Uddah fi Sharh al-‘Umdah fi Ahadith al-Ahkam. 
Edited by Nidham Muhammad Salih Ya‘qub. Dar al-Basha’ir al-Islamiyyah – Beirut/Lebanon, 
1st edition.

15.	 Ibn Allan. Dalil al-Falihin. Dar al-Kitab al-Arabi – Beirut/Lebanon. [No date].
16.	 Ibn Battal. (1423 AH / 2003 CE). Sharh Sahih al-Bukhari. Edited by Abu Tamim Yasir 

ibn Ibrahim. Maktabat al-Rushd – Riyadh/Saudi Arabia.
17.	 Ibn Hajar al-Asqalani. (1379 AH / 1960 CE). Fath al-Bari. Edited by Shaykh Abd al-

Aziz ibn Baz and Muhammad Fu’ad Abd al-Baqi. Dar al-Ma’rifah – Beirut/Lebanon, 1st edition.
18.	 Imam Abu Zakariyya Yahya ibn Sharaf al-Nawawi. (1349 AH / 1930 CE). Sharh al-

Nawawi ala Sahih Muslim. Egyptian Printing House, 1st edition.
19.	 Imam al-Husayn ibn Mas‘ud al-Baghawi. (1403 AH / 1983 CE). Sharh al-Sunnah. 

Edited by Shu‘ayb al-Arna’ut. Al-Maktab al-Islami – Beirut/Lebanon, 2nd edition.
20.	 Imam Muslim ibn al-Hajjaj al-Qushayri al-Naysaburi. (1419 AH / 1998 CE). Sahih 

Muslim. Bayt al-Afkar al-Duwaliyya – Riyadh, 1st edition.
21.	Muhammad al-Khadir ibn Sayyid Abd Allah ibn Ahmad al-Jakni al-Shinqiti. (1515 AH 

/ 1995 CE). Kawthar al-Ma‘ani al-Darari fi Kashf Khabaya Sahih al-Bukhari. Mu’assasat al-
Risalah – Beirut, 1st edition.

22.	Muhammad ibn Ali ibn Adam ibn Musa al-Ithiopi al-Wallawi. (1424 AH / 2003 CE). 
Dhakirat al-‘Uqba fi Sharh al-Mujtaba, Vol. 27. 1st edition.

23.	Muhammad ibn Isa ibn Surah al-Tirmidhi. (1382 AH / 1962 CE). Sunan al-Tirmidhi. 
Edited by Ibrahim Atwah Awad. Maktabat Mustafa al-Babi al-Halabi – Egypt, 1st edition.

24.	Muhammad ibn Ismail al-Bukhari. (1425 AH / 2004 CE). Sahih al-Bukhari. Dar al-
Hadith – Cairo, 1st edition.

25.	Muhammad ibn Sa‘d ibn Abd al-Rahman Al Saud. (1409 AH / 1988 CE). A‘lam al-
Hadith by al-Khattabi. Edited by the Center for Scientific Research and Revival of Islamic 
Heritage – Umm al-Qura University, 1st edition.

26.	Shams al-Din al-Asqalani al-Misri. (1433 AH / 2012 CE). Al-Lami’ al-Subuh Sharh al-
Jami’ al-Sahih. Edited by Nur al-Din Talib. Dar al-Nawadir – Syria, 1st edition.

27.	Sharaf al-Din al-Husayn ibn Abd Allah al-Tibi. (1417 AH / 1997 CE). Sharh al-Tibi 
ala Mishkat al-Masabih (al-Kashif). Edited by Dr. Abdul Hamid Hindawi. Maktabat Mustafa 
al-Babi – Mecca/Riyadh, 1st edition.

28.	Walid Kamil Ali Atiyyah al-Fiqi. (1434 AH / 2013 CE). The Prophet’s Hadith about the 
Self: A Rhetorical Study in the Six Books. PhD Thesis (Manuscript), Faculty of Arabic Language, 
Cairo.





ҚОЛЖАЗБА ЖӘНЕ ДЕРЕКТАНУЛЫҚ 
ЗЕРТТЕУЛЕР

ДІНИ (ИСЛАМИ) ЖАЗБА МҰРАЛАРДЫ ЗЕРТТЕУДІҢ ӨЗЕКТІ МӘСЕЛЕЛЕРІ, 
ӘДІСТЕРІ МЕН ТӘСІЛДЕРІ, БІРЕГЕЙ ҚОЛЖАЗБАЛАРДЫ ОҚУ ЖӘНЕ АУДА-
РУ, ДІНИ (ИСЛАМИ) САРЫНДАҒЫ ЭПОСТАР МЕН ҚИССАЛАР, АРАБ ТІЛІН-

ДЕГІ ДЕРЕКТЕРДІ АУДАРУ ЖӘНЕ ПАЙДАЛАНУ, СИРЕК КІТАПТАР МЕН 
БІРЕГЕЙ ҚОЛЖАЗБАЛАРДЫ САҚТАУ ЖӘНЕ ОЛАРДЫ ҚАЙТА ҚАЛПЫНА 

КЕЛТІРУ МӘСЕЛЕЛЕРІ

بحوث في علم المخطوطات والمصادر
أهم مشكلات وطرق وأساليب دراسة المخطوطات الدينية )الإسلامية(، القراءة والتحقيق 

المخطوطات، الملاحم والقصص الفريدة في المخطوطات الدينية )الإسلامية(،
قضية حفظ وترميم الكتب النادرة والمخطوطات

MANUSCRIPT AND ARCHITECTURAL STUDIES
KEY PROBLEMS, METHODS AND TECHNIQUES OF STUDYING THE RELIGIOUS 

(ISLAMIC) MANUSCRIPTS, READING AND RESEARCH OF MANUSCRIPTS, 
EPICS AND UNIQUE STORIES IN RELIGIOUS (ISLAMIC) MANUSCRIPTS, 
THE ISSUE OF PRESERVATION AND RESTORATION OF RARE K NIG AND 

MANUSCRIPTS

ИССЛЕДОВАНИЯ В ОБЛАСТИ РУКОПИСИ
КЛЮЧЕВЫЕ ПРОБЛЕМЫ, МЕТОДЫ И ПРИЕМЫ ИЗУЧЕНИЯ РЕЛИГИОЗНОГО  
(ИСЛАМСКОГО) ПИСЬМЕННОГО НАСЛЕДИЯ, ЧТЕНИЯ И ИССЛЕДОВАНИЯ  

РУКОПИСЕЙ, ЭПОСОВ И УНИКАЛЬНЫХ РАССКАЗОВ В РЕЛИГИОЗНЫХ  
(ИСЛАМСКИХ) РУКОПИСЯХ, ВОПРОС СОХРАНЕНИЯ И РЕСТАВРАЦИИ  

РЕДКИХ КНИГ И РУКОПИСЕЙ





ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
185

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ

https://orcid.org/0009-0007-5947-5747
е-mail: Zhuldyz.omarbekova@mail.ru

ЕРМҰХАММЕД АЙМЫРЗАҰЛЫНЫҢ ДІНИ 
АҒАРТУШЫЛЫҚ ҚЫЗМЕТІ ЖӘНЕ ОНЫҢ МҰРАҒА 

ҚАЛҒАН ИСЛАМИ КІТАПТАРЫНЫҢ ҚОРЫ

Омарбекова Жұлдыз Тұрғанқызы
«Ғылым ордасы» РМК Орталық ғылыми кітапханасы, 

Сирек кітаптар бөлімі
Алматы қ., Қазақстан

النشاط التنويري الديني لإرمحمد أيْْمِِرْْزاولي وإرثه من الكتب الإسلامية
 عمربيكوفا جولدوز

المكتبة العلمية المركزية  “Gylym Ordasy” قسم الكتب النادرة
آلماطي، كازاخستان

THE RELIGIOUS EDUCATIONAL ACTIVITIES OF  
YERMUKHAMMED AYMYRZAULY AND HIS LEGACY

OF ISLAMIC LITERATURE

Omarbekova Zhuldyz 
The Science Committee of the Ministry of Education and Science

 “Gylym Ordasy”, rare books department
Almaty, Kazakhstan

РЕЛИГИОЗНО-ПРОСВЕТИТЕЛЬСКАЯ ДЕЯТЕЛЬНОСТЬ 
ЕРМУХАММЕДА АЙМЫРЗАУЛЫ И ЕГО НАСЛЕДИЕ В 

ВИДЕ ИСЛАМСКИХ КНИГ

Омарбекова Жулдыз Турганкызы
Центральная научная библиотека

РГП «Ғылым ордасы», отдел редких книг
г. Алматы, Казахстан



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
186

Аңдатпа: Мақалада ХІХ ғасырдың соңы мен ХХ ғасырдың басындағы Қазақ 
даласының діни-ағартушылық тарихында орын алған діни қайраткерлердің бірі – Ерімбет 
Аймырзаұлының өмірі мен рухани қызметі ғылыми тұрғыда зерделенеді. Оның медреседе 
білім алуы, ұстаздық қызметі және ислам ғылымдарын үйретудегі тәсілдерін тарихи 
дереккөздер мен ауызша мәліметтер негізінде сипаттайды.

Зерттеудің маңызды бағыты ретінде Ерімбет Аймырзаұлының жеке кітап қорының 
құрамы қарастырылады. Араб, парсы және шағатай тілдерінде жазылған бұл кітаптар 
шариғат, хадис, тәпсір, ақида, фиқһ және сопылық тақырыптарды қамтиды. Бұл кітаптар, 
құнды еңбектер оның жан-жақты діни білімі мен исламдық интеллектуалды дәстүрге терең 
бойлағандығын көрсетеді. Кітаптар арасынан Османлы, Бұхар, Қазан баспаханаларында 
шыққан классикалық еңбектер де кездеседі. Жеке кітап қоры – тек молданың таным 
көкжиегін емес, сол кезеңдегі қазақ даласындағы діни оқырман ортасының сипатын да 
айқындайтын маңызды мәдени-рухани дерек көзі ретінде ұсынылады.

Бұған қоса мақалада кеңестік кезеңдегі діни репрессиялар аясында Ерімбет 
Аймырзаұлы тұлғасын тануға бағытталған тарихи жағдаяаттар да назардан тыс қалмайды. 
Зерттеу жұмысы дін қайраткерінің қоғамдағы тарихи маңызы мен рухани мұрасын  
ғылыми тұрғыда пайымдауға бағытталған.

Кілт сөздер: Ерімбет Аймырзаұлы, діни-ағарту, көне діни кітаптар, жеке қор, мәде-
ни-рухани дереккөз, дін қайраткер.      

الملخص: تتناول هذه المقالة دراسة علمية لشخصية أحد أعلام الحركة الدينية والتعليمية في سهول كازاخستان 
وتستعرض  أيميرزاوغلي  إريمبيت  الديني  العالم  وهو  العشرين،  القرن  وبداية  عشر  التاسع  القرن  أواخر  خلال 
الدراسة سيرته الذاتية، وتكوينه العلمي في المدارس الدينية، وجهوده في التدريس ونشر العلوم الإسلامية، معتمدة 

في ذلك على مصادر تاريخية وروايات شفوية.
وتُسُّلّط الدراسة الضوء بشكل خاص على مكتبة إريمبيت مُُلا الخاصة، والتي تضم مؤلفات مكتوبة باللغات 
العربية والفارسية والتشغتاي، تغطي موضوعات في الشريعة، الحديث، التفسير، العقيدة، الفقه، والتصوف. وتُبُرز 
هذه الكتب القيمة غزارة علمه وارتباطه العميق بالتقليد الفكري الإسلامي الكلاسيكي. وتحتوي مجموعته على كتب 
نُشُرت في مطابع إسطنبول وبخارى وقازان، مما يعكس أيضاًً المشهد الثقافي والديني العام في كازاخستان في تلك 
الحقبة. وتُعُد هذه المكتبة الخاصة وثيقة ثقافية وروحية هامة لفهم البيئة العلمية والدينية السائدة آنذاك. كما تتناول 
المقالة أثر السياسات القمعية في العهد السوفييتي على العلماء الدينيين، ومنهم إريمبيت مُُلا، وما ترتب على ذلك من 
تغّيّرات في نقل الإرث الديني. وتهدف هذه الدراسة إلى تقديم قراءة علمية حديثة لمكانة هذه الشخصية في التاريخ 

الفكري والروحي الكازاخي.
الشخصي  الأرشيف  القديمة،  الدينية  الكتب  الدينية،  التوعية  أوغلي،  أيمورزا  إريمبيت  المفتاحية:  الكلمات 

الخاص، المصدر الثقافي والروحي، الشخصية الدينية.

Abstract: This article scientifically explores the life and spiritual activities of Erimbet Ai-
mirzauli, a religious figure from the late 19th and early 20th centuries in the religious and educa-
tional history of the Kazakh steppe. It describes his education in madrasas, his teaching career, 
and his methods of imparting Islamic sciences based on historical sources and oral information.

A key focus of the research is the composition of Erimbet Molla’s personal book collection. 
These books, written in Arabic, Persian, and Chagatai, cover topics such as Sharia, Hadith, Taf-
sir, Aqeedah, Fiqh, and Sufism. These artifacts demonstrate his profound religious knowledge 
and deep immersion in the intellectual traditions of Islam. Among these books, classical works 
published in the Ottoman Empire, Bukhara, and Kazan printing houses are also found. His per-
sonal library is presented as an important cultural and spiritual source that not only reveals the 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
187

Кіріспе
Қазақ халқының тарихында халық 

арасында ағартушылық идеяларды дәріп-
теп, ұрпақ санасын оятуға үлес қосқан 
тұлғалар аз емес. Солардың бірі – Ерім-
бет Аймырзаұлы (шын есімі Ермұхаммед 
Аймырзаұлы). ХХ ғасырдың басында 
өмір сүрген ол дін мен ғылымды қатар 
ұстанып, өзі білім үйреніп, халыққа білім 
беруді басты мақсат еткен. Ол өз заманы-
ның талабына сай діни іліммен қоса, жа-
ратылыстану ғылымдарын да меңгеріп, 
оларды шәкірттеріне үйреткен. Ерімбет 
Аймырзаұлының өмірі мен қызметі қа-
зақ даласындағы рухани және ғылыми 
білімнің дамуын айқын көрсетеді. Бұл 

мақалада оның өмірбаяны, білім жолы, 
ағартушылық қызметі және кеңестік ке-
зеңдегі тағдыры, жеке кітап қорындағы 
кітаптар жан-жақты қарастырылады.

Ғылыми әдіснамалық негіздері: 
Мақалада түрлі жазба деректерді, 

естеліктерді саралау, жүйелу, талдау әді-
стері қолданылды. Зерттеу жұмысында 
анализ-синтез, деректік талдау, сипаттау, 
кітапхана және мұрағаттық қорларды пай-
далану тәсілдері қолданылып, жалпы ке-
шенді қағидаттар басшылыққа алынады.

Тақырыпты таңдауды дәйектеу және 
мақсаты мен міндеттері:

breadth of the molla’s intellectual horizons but also reflects the nature of the religious reading 
community in the Kazakh steppe during that period.

Additionally, the article addresses the historical circumstances surrounding Erimbet Molla 
during the religious repressions of the Soviet era. This research aims to provide a contemporary 
scholarly perspective on the historical significance and spiritual legacy of this religious figure.

Keywords: Erimbet Aymyrzauly, religious enlightenment, ancient religious books, person-
al archive, cultural and spiritual source, religious figure.

Аннотация: В статье рассматривается жизнь и духовная деятельность религиозного 
деятеля Ерімбета моллы в контексте религиозно-просветительской истории казахской сте-
пи конца XIX  начала XX века. Описываются его образование в медресе, педагогическая 
деятельность и методы преподавания исламских наук на основе исторических источников 
и устных данных.

Одним из важных направлений исследования является состав личной библиотеки 
Еримбет Аймырзаулы. Эти книги, написанные на арабском, персидском и чагатайском 
языках, охватывают темы шариата, хадиса, тафсира, акеды, фикха и суфизма. Эти книги 
демонстрируют его широкие религиозные знания и глубокое погружение в исламскую 
интеллектуальную традицию. Среди книг также встречаются классические труды, издан-
ные в Османской империи, Бухаре и Казани. Личная библиотека представляется важным 
культурно-духовным источником, который не только раскрывает интеллектуальные гори-
зонты моллы, но и отражает характер религиозной читающей аудитории казахской степи 
того времени.

Кроме того, в статье рассматриваются исторические обстоятельства, связанные с лич-
ностью Еримбет Аймырзаулы в контексте религиозных репрессий советского периода. 
Исследование направлено на современное научное осмысление исторической значимости 
и духовного наследия этого религиозного деятеля.

Ключевые слова: Еримбет Аймырзаулы, религиозное просвещение, древние рели-
гиозные книги, личный архив, культурно-духовный источник, религиозный деятель.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
188

Қазақ халқының ағартушылық та-
рихында діни және зайырлы білімнің 
тоғысуы ерекше орын алады. Осы бағыт-
та қызмет еткен халқ арасынан шыққан, 
осы күнге дейін танылмаеған тұлғаларды 
зерттеу арқылы біз халқымыздың руха-
ни, мәдени, білімдік деңгейінің қалып-
тасуына тереңірек үңіле аламыз. Ерімбет 
Аймырзаұлы – ХХ ғасырдың басында 
қазақ даласында дін мен ғылымды ұшта-
стырған бірегей тұлға. Оның өмір жо-
лын, білім алу көздерін, ағартушылық 
қызметін зерттеу қазіргі заманғы ұлттық 
білім беру тарихын толықтыруда маңы-
зды. Сондай-ақ, кеңестік кезеңдегі ді-
ни-ағартушылық қызметтің тағдырына 
да баға беру қажет.

Зерттеудің мақсаты – Ерімбет Ай-
мырзаұлының өмірі мен қызметін жүй-
елі түрде зерттеу арқылы оның қазақ 
ағартушылығы мен діни білім беру сала-
сындағы орны мен рөлін анықтау. Мін-
деттері: Ерімбет Аймырзаұлының өмір-
баянын тарихи деректер негізінде талдау; 
оның алған білімі мен медреселік ортаның 
ерекшеліктерін сипаттау; жеке кітап қоры 
арқылы дүниетанымдық бағыттарын 
анықтау; кеңестік кезеңдегі оның діни қы-
зметіне жасалған шектеулер мен оған көр-
сетілген қарсылықтарды сипаттау.

Ерімбет Аймырзаұлы және оның 
өмір жолы 

Ерімбет Аймырзаұлы 1880-1885 
жылдар аралығында Қызылорда облы-
сы Жаңақорған ауданында дүниеге кел-
ген. Оның әкесі Аймырза ұлының білім 
алуына ерекше мән беріп, оны ауылдық 
мектепке береді. Мұнда Ерімбет арабша 
жазуды және оқуды меңгеріп, білімге де-
ген ерекше ынтасымен көзге түседі.

Орта білім алғаннан кейін, Ерімбет 
Бұхара қаласындағы медресеге оқуға жі-
беріледі. Бұхара сол кезеңде Орта Азия-

дағы ірі діни және білім беру орталығы 
саналды. Медреседе ол тек діни пәндерді 
ғана емес, сондай-ақ математика, астро-
номия, геометрия және шығыс тілдерін 
(араб, парсы, түркі) үйренеді.

Білімін толық меңгергеннен кейін, 
Ерімбет туған ауылына оралып, жер-
гілікті мектепте ұстаздық қызмет атқара-
ды. Оның білім беру әдістемесі тек діни 
сабақтармен шектелмей, қолданбалы 
ғылымдарды да қамтыды. Сол кезеңде-
гі мұғалімдер араб графикасын қолдана 
отырып, қазақ балаларына математика, 
астрономия және басқа да пәндерді оқыт-
ты. Бұл қазақ даласындағы білім деңгей-
інің жоғары болғанын көрсетеді.

Ерімбет Аймырзаұлының ағар-
тушылық қызметі қазақ зиялыларының 
ағарту қозғалысымен үндес болды. Оның 
жеке кітапханасында араб, парсы және 
түркі тілдеріндегі діни және ғылыми ең-
бектер сақталған.

Өзінің рухани және діни білімін те-
реңдету мақсатында Ерімбет Аймыр-
заұлы Меккеге қажылыққа барады. Бұл 
сапар барысында ол Орта Азиядан бастап 
Кавказ арқылы жүріп, көптеген қиын-
дықтарды бастан кешіреді. Сапар кезінде 
жинаған тәжірибесі оған жаңа білімдер 
мен рухани тәжірибелерді игеруге мүм-
кіндік берді.

Қажылықтан оралғаннан кейін, ол 
өзімен бірге көптеген құнды араб және 
парсы тілдеріндегі кітаптарды ала ке-
леді. Бұл еңбектер оның ағартушылық 
қызметін жаңа деңгейге көтеруге ықпал 
етеді.

ХХ ғасырдың басында қазақ дала-
сындағы саяси және әлеуметтік өзгері-
стер ағартушылар үшін қиын кезең бол-
ды. Кеңес үкіметінің орнауымен діни 
білім беру шектеліп, мешіттер мен ме-
дреселердің қызметі бақылауға алынды. 
Соған қарамастан, Ерімбет Аймырзаұлы 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
189

өзінің ағартушылық қызметін жалғасты-
рып, халыққа білім беруді тоқтатпады.

Кеңестік билік кезеңінде оның қы-
зметіне бірнеше рет тексеру жүргізілді. 
Алайда, оның білімі мен әділдігі оны жер-
гілікті халық арасында беделді тұлғаға 
айналдырды. Ол ауылдық мешітте имам 
және мұғалім ретінде қызмет етіп, діни 
сауаттылықты насихаттаумен қатар, зай-
ырлы пәндерді де оқытты.

Ерімбет Аймырзаұлының мұрасы
Ерімбет Аймырзаұлының артында 

қалдырған мұрасы – оның кітапханасы 
және ағартушылық еңбектері. Кеңестік 
билік кезеңінде діни әдебиеттерді сақта-
уға тыйым салынғандықтан, ол өзінің 
кейбір кітаптарын жасырған. Кейіннен 
бұл кітаптардың бір бөлігі жоғалға-
нымен, кейбірі сақталып, ХХІ ғасырда 
зерттеушілердің назарына ілікті. Оның 
қолжазбалары мен кітаптары Қазақстан 
тәуелсіздік алғаннан кейін ғана ғылыми 
зерттеулердің нысанына айналды. Бү-
гінде бұл еңбектер қазақ мәдениеті мен 
білімінің даму тарихын зерттеуде құнды 
дереккөз болып табылады.

Молда Насыр ибн Мұхаммад ибн 
Ибраһим әс-Самарқандидің  (333һ.–

373һ./ 944м.–983м.) (بن محمد  بن  نصر   مولا 
» (إبراهيم السمرقندي Китаб тәнбиһ әл-ғафи�К
лин – الغافلين تنبيه  كتاب   »     (Ғафылдарды 
ояту) кітабы. Ислам ғылымының көрне-
кті өкілдерінің бірі, толық аты-жөні: Әбу 
Ләйс Насыр ибн Мұхаммад ибн Ибраһим 
әс-Самарқанди. Ханафи мәзһабының әй-
гілі фиқһ ғалымы, хадисші және сопы 
ретінде танымал. Кітап 221 беттен, 94 
баптан тұрады. Мысырдағы «Әл-Мәй-
мәнә»  баспа үйінде  һижра жыл санауы 
бойынша 1323 жылы басылып шыққан. 

Бұл еңбек – жанға тыныштық, жүрек-
ке сенім беретін рухани қазына. Ондағы 
үгіт-насихаттар жүректі тебірентіп, 
ақылға жол көрсетеді. Ондағы кеңестер – 
адамның нәпсісіндегі кемшіліктерді түзе-
тетін рухани ем. Өйткені кітаптың авто-
ры – өз дәуірінің үлкен имамы, танымал 
ғалымы, заманының фақихі әрі үкім мен 
ілімге жүгінгендердің тірегі болған – ұлы 
ғалым Әбу Ләйс әс-Самарқанди (Алла 
рақым етсін, кеңшілігімен марапаттасын, 
разылығына бөлесін). Бұл еңбектің шетін 
көркемдеп, айдарларын безендіру үшін 
сол атақты ғалымның тағы бір шығарма-
сы – «Бұстан әл-Ъарифин» (Арифтер бақ-
шасы) кітабы да енгізілген.

XV ғасырда өмір сүрген йемендік 
мұсылман ғалымы – Ибраһим бин Абду 
әр-Рахман бин Әби Бәкр әл-Әзрақ 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
190

 Китәб» ()إبراهيم بن عبد الرحمن بن أبي بكر الأزرق
тәсхил әл-мәнәфиъ фи әт-тибб уа 
әл-хикма әл-муштамиль ъала шифа 
әл-әжсәм – كتاب تسهيل المنافع في الطب والحكمة  
181 الأجسام(.  شفاء  على  المشتمل   беттен тұра� 
ды.  Мысырдағы «Әл-Мәймәнә»  баспа 
үйінде  һижра жыл санауы бойынша 1320 
жылы басылып шыққан.

Бұл кітапта тұқымдар, дәндер және 
басқа да тағамдардың дәрілік қолда-
нылуы мен қоректік құндылығы сипатта-
лады. Еңбек Мұхаммед ибн Әбу әл-Ғайс 
әл-Камаранидің «Шифа әл-әжсам» және 
Субунридің «Китаб ар-Рахма» атты ең-
бектеріне негізделген.​

Имам Бурһан әл-Дин әз-Зәрнужи 
الزنجوري(   الدين  برهان  )إمام  (туған және қай�(
тыс болған уақыты белгісіз, VII-XIII ға-
сырда өмір сүрген). Бурһан әз-Зәрнужи 
Түркістан аймағындағы Оқсыз өзенінің 
бойындағы Зәрнужи деген жерде дүни-
еге келген.  «Шарх әл-Тәълим әл-Му-
таъаллим –   »المتعلم تعليم   Тәфһим»شرح 
әл-Мутафаһһим – المتفهم Ішінде�І .«تفهيم 
гі шархының шарихы: Ибн Исмаъил. 
Бұл шарх һижра жыл санауы бойын-
ша 996 жылы аяқталған. Һамишіндегі 
«Тәфһим әл-Мутафаһһим» деген түсін-
дірменің шарихы Исмаъил  бин Осман 
бин Әби Бәкір бин Юсуф (إسماعيل بن عثمان 
بن أبي بكر بن يوسف ). Қазақ қаласындағы «Ка�)
римиә» баспа үйінде һижра жыл санауы 

бойынша 1323 (1907) жылы басылып 
шыққан. 128 беттен тұрады. 

 

Бұл еңбек білім алудың әдебі мен 
маңызын, ұстазбен қарым-қатынас, 
білімнің қайнар көздері, ниет, табан-
дылық, ұстаз таңдау, уақытты тиімді 
пайдалану, рухани тәрбие сынды тақы-
рыптарды қамтиды. Түркі-мұсылман ме-
дреселерінде ғасырлар бойы оқытылып 
келген. Бұл кітаптың бір нұсқасы Ұлттық 
кітапхананың сирек кітаптар қорында бар.

Әли әл-Қариالقاري علي(  ) «Шарх әл-
Фиқһ әл-Әкбар ли Әли әл-Қари –شرح 
الروض بمنح  «))المسمى  القاري   لعلي  الأكبر   الفقه 
الأزهر  Екінші басылым. Қазан қаласын� 
дағы «әл-Кәримиә» баспа үйінде һижра 
жыл санауы бойынша 1322 (1904) жылы 
басылып шыққан. 292 беттен тұрады. 
Әли әл-Қаридің түсіндірмесі кітаптың 
110-бетіне дейін берілген. 111-беттен 
бастап «   «Мәсәил әл-Муләхәққат фи 
әл-иътиқадиәтفي الملحقات  –المسائل    
.тақырыбымен жалғасады «الإعتقاديات

 Кітап Петербург цензурасы тара-
пынан рұқсат етілген. «Әл-Фиқһ әл-Әк-
бар» الفقه الأكبر–  – Имам Әбу Ханифаның 
(р.а.) ақида мәселелеріне арналған қысқа 
трактаты. Ислам сеніміндегі ең маңызды 
мәселелер – Алланың сипаттары, тағдыр, 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
191

иман, Пайғамбарлар, үлкен күнә, Құран-
ның сипаттары, ахирет т.б. қамтылған. 

Әбу Хамид Мұхаммед ибн Мұхам-
мед әл-Ғазали (һижра жыл санауы бой-
ынша 505 жылы қайтыс болған) «مشكاة 
والنصائح المواعظ  من  الأخبار  لظائف  في   «الأنوار 
«Мишкәт әл-әнуар фи латаиф әл-ахбар 
мин әл-мәуәъз уә әл-нәсәиһ». Авторы:. 
Қазан қаласында «әл-Кәримиә» баспа үй-
інде  1911 жылы басылып шыққан. 431 
беттен, 48 баптан тұрады. 

Бұл еңбек ислам дініндегі уағыздар 
мен насихаттарға арналған. Онда хади-
стер мен даналық сөздер жинақталып, 
оқырманға рухани тәрбие мен моральдық 
құндылықтарды жеткізу мақсат етілген.

Бір кітаптың ішінде шағын он екі 
кітапша біріктірілген. Кітаптар араб, 
көне  түркі тілдерінде (араб әріптерімен) 
жазылған. Кітаптар Санкт Петербург 

цензурасынан өткен, Қазанда басылып 
шыққан. 

Сол кітаптардың бірі «المصباح  «اصباح 
(Исбах әл-Мисбах). Бұл еңбек – Абу 
ан-Нақиб ат-Тунтари есімді ғалымның 
«Шарх әл-Ақаид» атты еңбегіне жазған 
түсіндірмесі немесе хашиясы болып та-
былады.  Бұл еңбек ислам сенім негіздері 
мен ақида мәселелерін түсіндіруге ар-
налған. Автор өз еңбегінде сопылық және 
теологиялық тұрғыдан терең талдаулар 
жүргізіп, сенім мәселелерін жан-жақты 
қарастырады. 

«Мәжмуъа: Хашия мәуләнә Аб-
дул-Халим / Хашия мәуләнә Аб-
дуль-Ғафур / Халлә шәрх Әбият / Ха-
шия мәуләнә Нұр Мұхаммад ълях 
хашия Абдул-Ғафур / Такмилә мәуләнә 
Абдуль Хаким -حاشية/ الغفور  عبد  مجموعة:    
 مولانا عبد الحليم/ حاشية مولانا عبد الغفور/ حلّّ شرح
 أبيات/ حاشية مولانا نور محمد على حاشية تكملة مولانا
. عبد الحكيم



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
192

Үндістанның Ләкнәу қаласында Му-
хаммад Юсуф баспа үйінде басылған, һи-
жра жыл санауы бойынша  3131 жылдар 
шамасы болуы мүмкін. «مجموعة» (жинақ) 
ішіндегі еңбектер – классикалық ислам 
ғылымындағы оқу мәтіндеріне жазылған 
түсіндірмелер (حاشية /хашия). Бұл еңбек�/
тер фиқһ, ақида, логика, сарф-наху, со-
пылық және поэтика сияқты пәндерге 
арналған.Кітаптың бір нұсқасы «Ғылым 
ордасы» РМК Орталық ғылыми кітапха-
насы, Сирек кітаптар бөлімінде сақтаулы.

Әл-Алим ибн Муса Жалми (جالمي 
موسى بن   فتح – Фатх ат-тажуид» (العالم 
1904  ,жылы Ташкент қаласында التجويد« 
В. М. Ильин типографиясында басылып 
шыққан. Тілі: Осман түрікшесіне ұқсас 
көне шағатай яғни ортаазиялық түркі 
жазуы (араб жазуымен жазылған).  Бұл 
еңбек – қазақ және жалпы түркі халықта-
рының Құран оқу дәстүрі мен ислам 
білімін үйрену жүйесінің бай тарихын 
дәлелдейтін айғақ.

Зерттеушілер мен тіл мамандары 
үшін шағатай тілін зерттеу, ислам фи-
лологиясы, араб графикасындағы түркі 
жазбаларын тану сияқты бағыттарда тап-
тырмас дереккөз. Қазіргі кезде осындай 
кітаптар зерттеліп, талдамалы түсіндір-
месі жасалса, рухани және тарихи білімге 
үлкен үлес болар еді.

 Мулла Шиһад әд-Дин бин Мулла 
Адбулазиз (-  ز)ملا شهاب الدين بن ملا عبد العزي 
түркі тіліне аударған аудармашы. «Абу 
Али Сина Китабы – »كتابى سينا  على   .أبو 
Кітап 1902 жылы Қазан қаласындағы 
Императорлық типографияда жарық 
көрген.

Ішінде парсы, араб, көне түркі тіл-
дерінде жазылған құнды кітаптар жи-
нағы. 1901 жылы Қазанда басылып 
шыққан Әбу Әли Сина кітабы. Кітапты 
түрік тіліне аударған Шиһаб әд-Дин бин 
мулла Абд әл-Әзиз.  «Сиражу әл-Қулуб 
тәржумесі». Аударған Мухаммад Әмин 
ибн әл-Хаж Абдулла әл-Йәқуби



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
193

Қорытынды
Ерімбет Аймырзаұлы – Қазақ халқы-

ның рухани және ғылыми-ағартушылық, 
діни-рухани тарихындағы маңызды 
тұлғалардың бірі. Ол діни және зайырлы 
білім беруді ұштастырып, өз заманының 
білімді тұлғаларының қатарынан көрі-
не білді. Кеңестік кезеңдегі саяси қиын-
дықтарға қарамастан, ол ағартушылық 
жолын жалғастырып, ұрпақ тәрбиесіне 
өзіндік үлес қосқан. Оның еңбектері мен 
бізге жеткен мұрасы – Қазақ халқының 
мәдени-рухани дамуының ажырамас 
бөлігі. 

Ермұхаммед Аймырзаұлы (Ерім-
бет Аймырзаұлы) – Қазақ даласындағы 
рухани-ағартушылық қызметті өмірінің 
өзегіне айналдырған тарихи тұлғалары-
мыздың бірі. Оның өмір жолы мен қыз-
меті – халықтың діни сауатын арттырып 
қана қоймай, ғылыми біліммен ұштасты-
ра отырып жаңа буынның дүниетанымын 
қалыптастыруға бағытталғандығын ал-
дағы уақытта да ғылыми тұрғыдан дәйек-

теу қажет болады. Ерімбет Аймырзаұлы-
ның діни білімді терең меңгеруі, Меккеге 
қажылық сапары, кеңестік кезеңдегі саяси 
қиындықтарға қарамастан ағартушылық 
қызметін жалғастыруы – оның табан-
дылығы мен парасаттылығының айқын 
көрінісі. Оның жеке кітап қорындағы 
араб, парсы және көне түркі тілдерін-
дегі бірегей басылым кітаптар бүгінде 
Ерімбет Аймырзаұлының әулетінің ғана 
емес, күллі халқымыздың асыл мұрасына 
айналып отыр. Мақалада талыға түскен 
бірегей кітаптардың ғылыми-танымдық 
арасында ислам философиясы, фиқһ, 
ақида, медицина және астрономия бағы-
тындағы кітаптар қазіргі зерттеушілерге 
бабалар мұрасын ғылыми тұрғыдан зерт-
теуге мүмкіндік береді. Осы мақалада біз 
қысқаша Ерімбет Аймырзаұлының өмірі 
мен ағартушылық мұрасын мүмкіндігін-
ше жүйелі түрде сараланып, оның жеке 
қорындағы бірегей кітаптарды заманауи 
ғылыми-танымдық маңыздылығы ай-
қындауға талпыныс жасадық. Осы орай-
да айта кететеін бір мәселе осы мақалада 
талқыға түскен Ерімбет Аймырзаұлының 
қолданған кітаптарының бір бөлігі ғана. 
Бұл бағыттағы ғылыми ізденістер алдағы 
уақытта да өз жалғасын табады деген се-
немдеміз. Мақала соңында Ерімбет Ай-
мырзаұлының әулетіне, текті тұлғаның 
артында қалған барлық ұрпақтарына осы 
мақаланы жазуға қолдау жасап бірегей 
кітаптарды зерттеу мақсатында бізге бер-
гені үшін шынайы ризашылығымызды, 
алғысымызды білдіреміз. 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
194

Әдебиеттер тізімі
1.	 Самарқандид, Әбу Ләйс. Китаб Тәнбиһ әл-Ғафилин. Мысыр: Әл-Мәймәнә баспасы, 1323 һ.
2.	 Әл-Әзрақ, Ибраһим бин Абду әр-Рахман. Китаб Тәхил әл-Мәнәфиъ фи әт-Тибб. Мысыр: 
Әл-Мәймәнә, 1320 һ.
3.	 Әл-Зәрнужи, Бурһан әд-Дин. Таълим әл-Мутаъаллим. Қазан: Каримиә, 1323 һ.
4.	 Әли әл-Қари. Шарх әл-Фиқһ әл-Әкбар. Қазан: Каримиә, 1322 һ.
5.	 Әл-Ғазали, Әбу Хамид. Мишкәт әл-Әнвар. Қазан: Каримиә, 1911.
6.	 Жалми, Ибн Муса. Фатх ат-Таджуид. Ташкент: В.М. Ильин типографиясы, 1904.
7.	 Әбу Әли Сина. Сирадж әл-Қулуб. Қазан, 1901.
8.	 Жеке әңгімелер, естеліктер, жергілікті архив құжаттары (Жаңақорған аудандық архиві).
9.	 Қолжазбалар қоры – Қазақстан Республикасының Ұлттық кітапханасы.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
195

МАЗМҰНЫ / CONTENTS /المحتويات

ИСЛАМТАНУЛЫҚ ЗЕРТТЕУЛЕР
بحوث في الدراسات الإسلامية

RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES

Т. Аманқұл, Р. Ерімбет. Ислам шариғаты бойынша ағза донорлығы:  
Фиқһтық талдау және этикалық мәселелері .............................................................. 5
T.Amankul, R.Erimbet. Organ Donation in Islamic Sharia: a Jurisprudential  
Analysis and Ethical Issues
د.أمانكول تيمور، يريمبت رمضان - التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية

Н. Анарбаев, И. Лиров. Әділдік принципі және оның мүліктік қатынастар  
саласында Ханафи мазхабы призмасы арқылы іске асырылуы .............................. 17
N. Anarbayev, I. Lirov. The principle of justice and its practical implementation  
in the sphere of property relations through the prism of the hanafi madhhab

 ن. أنارباييف، إ. ليروف - مبدأ العدالة وتطبيقه العملي في مجال العلاقات المالية من منظور المذهب الحنفي

С.Машали. Құран Кәрімнің мағыналарының аудармасы ......................................... 35
S.Mashaly. Translation of the meanings of the Holy Quran

أ.د. صابر السيد مشالي -  ترجمة معاني القرآن الكريم

Ж. Сандыбаев. Әбу Хамид әл-Ғазалидің іліміндегі «Ақыл» мен «Кәшф»  
мәселесі ......................................................................................................................... 49
The issue of 1Reason” and “Kashf” in Abu Hamid al-Ghazali’s teachings

سانديباييف جالغاس سادواخاسوفيتش - قضية »العقل« و»الكشف« في فلسفة أبو حامد الغزالي

С.Сейтбеков. Мұхаммед пайғамбардың дүние салуына қатысты деректерге  
ғылыми талдау .............................................................................................................. 59
S. Seitbekov. Scientific Analysis of data Related to the Birth of the Prophet  
Muhammad (saw)

إسماعيل سيتبكوف - تحليل علمي للروايات المتعلقة بوفاة النبي محمد )صلى الله عليه وسلم(

Р.Мухитдинов, С.Жұмағали. Истихсан – исламтанудың зерттеу әдісі ретінде ...... 67
R.Mukhitdinov, S.Zhumagali. Istihsan – as a source of islamic studies
د. رشيد محي الدينوف، جمعة علي ساباربيك - الاستحسان باعتباره مصدرًًا من مصادر الدراسات الإسلامية

А. Жамашев, Б. Қалибек, Мешіт имамы және оның қоғамның тұрақтылығы  
мен дамуындағы ықпалы ............................................................................................. 79
A. Zhamashev, B. Kalibek. The mosque imam and his influence on the stability and 
development of society

 ا. جاماشيف، ب. كاليبيك - إمام المسجد وتأثيره على استقرار المجتمع وتنميته



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
196

О.Баймұратов. Ислами гармония негізде этносты сақтап, кешенді дамытудың  
ғылыми заңын ашу........................................................................................................ 90
U.Baimuratov. Discovering a Comprehensive scientific Law for preservering  
ethnos Identity and Achieving Development Based on Islamic Harmony
أوراز بايموراتوف - اكتشاف قانون علمي شامل للحفاظ على الهوية العرقية وتنميتها بناءًً على التناغم الإسلامي

ДІНТАНУЛЫҚ ЗЕРТТЕУЛЕР
بحوث في علوم الأديان

RESEARCH IN RELIGIOUS STUDIES

А. Мусағулова. Қазақстандағы кеңес дәуіріндегі діни, тарихи ескерткіштердің  
тағдыры ......................................................................................................................... 101
A. Musagulova The Fate of Religious and Historical Monuments in Kazakhstan  
During the Soviet Era

أ. موساجولوفا - مصير المعالم الدينية والتاريخية في كازاخستان خلال الحقبة السوفيتية 
М. Махмет, Қ. Ержан, С. Ершахин Ақыт үлімжіұлының «Ақырет» ұғымына  
қатысты теологиялық көзқарасы ................................................................................ 113
M. Mahmet, K. Yerzhan, S. Ershahin. Theological views of Akyt ulimzhiuly on  
the concept of the «Afterlife»

م. محمود، ق. إيرجان، س. إيرشاهين - آراء أقيط أوليمجي أولي اللاهوتية حول مفهوم الحياة الآخرة

О. Самет, Б. Амиреев. Осман халифаты және діни толеранттылық ........................ 124
O. Samet, B. Amireev. The Ottoman caliphate and religious tolerance

أ. صامت، ب. أميريف - الخلافة العثمانية والتسامح الديني

Ә. Құранбек, М. Жумагалиева. Мұхаммед Иқбалдың діни дүниетанымындағы  
адам мәселесі ................................................................................................................ 133
Quranbek Asset, Zhumagaliyeva Meiramgul. The Concept Human in The Religious 
Worldview of Muhammad Iqbal   

ينِِيَّةَِِ لِِمُُحََمََّد إِِقْْبَاَل د. قُوُرََانْْبِِيك أَسَِِيت، جُُمََاغََالِِييفَاَ مِِيرََامجل - قَضَِِيَّةَُُ الِإِنسََانِِ فِِي الرُُّؤْْيَةَِِ الدِّ�ِ

ТІЛ ЖӘНЕ ӘДЕБИЕТ САЛАСЫНДАҒЫ ЗЕРТТЕУЛЕР
بحوث في اللغة والأدب

RESEARCH IN LANGUAGE AND LITERATURE

А.Е. Әбубәкірова. Қасиетті мәтіндер тарихындағы тілдік қақтығыс көрінісіне  
дискурсивті талдау ....................................................................................................... 149
A. Abubakirova. Discursive Analysis of Language Conflicts in the History of 
 Sacred Texts

راعات اللُّغُويَّةَ في تاريخ النُّصُوص المقدَّسَة أبو بكروفا أرايليم - التَّحَليل الخطابيُُّ لتجليَّاَت الصِّ�ِ



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
197

А.Тайыл. Пайғамбардың (с.ғ.с.) мұсылман еместерді исламға шақырудағы  
шешендігі ...................................................................................................................... 162
A.Tayel. The Eloquence of the Prophet (PBUH) in Inviting non-Muslims to Islam

د. عوض محمد عوض طايل - بلاغة النبي في دعوته غير المسلمين إلى الإسلام

ҚОЛЖАЗБА ЖӘНЕ ДЕРЕКТАНУЛЫҚ ЗЕРТТЕУЛЕР
بحوث في علم المخطوطات والمصادر

MANUSCRIPT AND ARCHITECTURAL STUDIES

Омарбекова Ж. Ермұхаммед Аймырзаұлының дін ағартушылық қызметі  
және оның мұраға қалған ислами кітаптарының қоры ............................................ 185
Omarbekova Zh. The religious educational activities of  Yermukhammed Aymyrzauly  
and his legacy of islamic literature

عمربيكوفا جولدوز - النشاط التنويري الديني لإرمحمد أيْْمِِرْْزاولي وإرثه من الكتب الإسلامية






