


ISSN 3005-9089

Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениті университеті
الجامعة المصرية للثقافة الإسلامية نور مبارك

Egyptian University of Islamic culture Nur-Mubarak

ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ
Ғылыми журнал

بحوث في الدراسات الإسلامية
مجلة علمية

Research in Islamic Studies
Scientific journal

№4 (04) 2024

Almaty, 2024



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ
Ғылыми журналы

15.09.2023 ж. Қазақстан  
Республикасының Ақпарат және қоғамдық даму 
министрлігінде тіркелген.

Куәлік №KZ45VPY00077789
Журнал қазақ, араб, ағылшын және орыс тілін-
де жылына 4 рет жарыққа шығады.

РЕДАКЦИЯ АЛҚАСЫ:
Док. Н.Тағанұлы (Қазақстан);
Док., проф. Ахмед Хусейн Мухаммад Ибраһим 
(Мысыр);
Док. Ершат Оңғар (Қазақстан);
Док., проф. Мунзир Каһф (АҚШ);
Док., проф. Хайрунас Ражаб (Индонезия);
Док., проф. Русни бинт Хассан (Малайзия)
Док., проф. Ато Ас-Сынбати (Мысыр);
Док., проф. Р.Мухаметшин (Ресей);
Док., проф. Сейфеттин Ершахин (Түркия);
Док., проф. У.Гафуров (Өзбекстан);
Док., проф. Айтмамат Кариев (Қырғызстан)
Док., проф. К.Затов (Қазақстан);                         
Док., асс. проф. А.Әділбаев (Қазақстан);
Док., асс. проф. Р.Мухитдинов (Қазақстан)
Док. Д.Сиқымбаева (Қазақстан); 
Док. Д.Капасова (Қазақстан);
Док., қау.проф. М. Ризк Шайр (Түркия)

ЖАУАПТЫ РЕДАКТОРЛАР:
Док. Ы.Палтөре (Қазақстан);
Док. Ахмад Камал (Мысыр);
Док. Махмуд Абу Лайел (Мысыр);

ҒЫЛЫМИ РЕДАКТОРЛАР:
Док., проф. Ш.Керім (Қазақстан);
Док., қау.проф. Мухаммад Уардани (Мысыр);
Док., қау.проф. Уалид Шаер (Мысыр);

ТЕХНИКАЛЫҚ ХАТШЫ:
Үміт Бекжанқызы (Қазақстан)
Айнұр Қанатқызы

Корректоры:
Гүлжан Ыбырайқызы (Қазақстан)
Компьютерде беттеген:
Кожиков Алимжан (Қазақстан)

«Исламтану зерттеулері» ғылыми журналы 
мәдениет, дін, қоғам және өркениет  
тақырыбына қатысты өзекті мәселелерді  
жариялауға арналған.

Таралу аймағы:
Қазақстан Республикасы

Меншік иесі: 
Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениті  
университеті

ИБ №04
Басуға 22.12.2024 жылы қол қойылды.
Пішімі 60х84 1/8. Көлемі 14,25 б.т. 
Офсеттік қағаз, сандық басылым.
Тапсырыс № 0004. Таралымы 300 дана. 
Бағасы келісімді.
Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениті универси-
тетінің «Нұр-Мүбарак» баспасы.
050040, Алматы қаласы, әл-Фараби  даңғылы, 
73 «Нұр-Мүбарак» баспасында басылды.

RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES
Scientific journal

Registered in the Ministry of Information 
and Social Development of the Republic of 
Kazakhstan in 15.09.2023 y.

Certificate №KZ45VPY00077789
The journal is published 4 times a year in Kazakh, 
Arabic, English and Russian languages.

EDITORIAL BOARDS:
N.Taganuly PhD (Kazakhstan); Supreme Mufti 
Ahmed Hussein Mohamed Ibrahim Doctor, 
professor (Egypt); Rector
Ershat Onggar PhD. (Kazakhstan); 
Monzer Kaһf.  Dr., professor. (USA);
Hairunas Rajab.  Dr., professor. (Indonesia);
Rusni Bt Hassan Dr., professor. (Malaysia);
Ata Elsonbaty.  Dr.. (Egypt);
Mukhamedshin R. Dr., professor.(Russia);
Seyfettin Ersahin Dr., professor.(Turkey);
Uygun Gafurov Dr., professor. (Uzbekistan);
Aytmamat Kariev Dr., professor. (Kyrgyzstan);
Zatov K. PhD (Kazakhstan)
Adilbayev A. PhD (Kazakhstan)
Mukhitdinov R. PhD (Kazakhstan)
Sikimbaeva D. PhD (Kazakhstan);
Kapasova D.А. PhD (Kazakhstan)
Muhammad Rizk Shoeir. PhD (Turkey)

EXECUTIVE SECRETARIES:
Yktiyar Paltore. PhD (Kazakhstan);
Ahmad Kamal. PhD (Egypt);
Mahmud Abu al-Lail. PhD (Egypt);

EDITORS:
Kerim Shamshedin. Doctor, professor 
(Kazakhstan);
Mohamed Wardani. PhD, ass. professor (Egypt );
Waleed Shaer. PhD (Egypt )

TECHNICAL SECRETARY:
Umit Bekjankizi (Kazakhstan)
Ainur Qanatkizi (Kazakhstan)

REVISOR:
Gulzhan Ybyraykyzy (Kazakhstan)
Layout:
Kozhikov Alimzhan (Kazakhstan)

The scientific journal 
«Research in Islamic Studies» is dedicated
to publishing topical issues related to culture, 
religion, society and civilization.

Area of distribution:
Republic of Kazakhstan

Publisher:
Egyptian University of Islamic culture  
Nur-Mubarak

ИБ №04
The publication was signed on 22.12.2024.
Format 60x84 1/8. The size is 14.25 pcs. 
Offset paper.. digital edition.
Order No. 0004. Distribution is 300 pieces.
«Nur-Mubarak» publishing house of the Egyptian 
University of Islamic Culture Nur-Mubarak.
73, Al-Farabi Ave., Almaty, 050016
Published in «Nur-Mubarak» publishing house.

بحوث في الدراسات الإسلامية
مجلة علمية محكمة

مسجلة في وزارة الإعلام والتنمية الاجتماعية بجمهورية 
كازاخستان في 15-09-2023 

KZ45VPY00077789  رقم الشهادة
مجلة ربع سنوية

تصدر باللغات القازاقية والعربية والإنجليزية والروسية.

مجلس التحرير: 
أ.د./ نوروزباي جاحي تغان أولي )كازاخستان( 

أ.د./ أحمد حسين محمد إبراهيم )مصر( 
أ.د./ إرشات أُوُنغَاَر )كازاخستان( 

أ.د./ منذر قحف )الولايات المتحدة الأمريكية(
أ.د./ خيرالناس رجب )إندونيسيا( 

أ.د./ رسني بنت حسان )ماليزيا(
أ.د./ عطا السنباطي )مصر( 

أ.د./ محمدشين )روسيا(
أ.د./ سيف الدين إرشحين )تركيا(

أ.د./ أويجون جافوروف )أوزبكستان(
أ.د./ أستممات كارييف )قيرغيزيا( 
أ.د./ خيرات زاتوف )كازاخستان(

أ.م.د./ علاء أديلبايف )كازاخستان(
أ.م.د./  محي الدينوف )كازاخستان(
د./ داريغا سيقيمبايفا )كازاخستان(
د./ داريغا كاباسوفا )كازاخستان(

د./ محمََّد رزق شعير )تركيا(

هيئة التحرير:
د./ إختيار بالتوري )كازاخستان(

د./ أحمد كمال )مصر(
د./ محمود أبو الليل )مصر(

المحررون:
أ.د./ شمس الدين كريم )كازاخستان(

أ.م.د./ محمد ورداني )مصر(
د./ وليد الشاعر )مصر(

السكرتير الفني:  
أوميت بيكجان قيزي )كازاخستان(

أينور قانات قيزي

المدقق اللغوي: 
جولميرا أبرايقيزي )كازاخستان(

التصميم: 
كوجيكوف أليمجان )كازاخستان(

المجلة العلمية »بحوث في الدراسات الإسلامية« 
مخصصة لنشر القضايا المتعلقة بالثقافة والدين والمجتمع 

والحضارة

منطقة التوزيع:
 جمهورية كازاخستان

الناشر:
 الجامعة المصرية للثقافة الإسلامية نور مبارك

№04
تم التوقيع على المنشور بتاريخ 22-12-2024

ورق  قطعة.   14.25 الحجم   .60x84 1/8 تنسيق 
الأوفست.. طبعة رقمية

طلب رقم 0004. التوزيع 300 نسخة
الثقافة  المصرية  للجامعة  التابعة  للنشر  مبارك  نور  دار 

الإسلامية نور مبارك
73، شارع الفارابي، ألماتي، 050016

طبع في دار نشر »نور مبارك«



ИСЛАМТАНУЛЫҚ ЗЕРТТЕУЛЕР
ИСЛАМ АҚИДАСЫ, ФИҚҺ (ШАРИҒАТ), АХЛАҚ (СОПЫЛЫҚ), СИЯР ША-
РИФ, ИСЛАМ ТАРИХЫ, МҰСЫЛМАН МӘДЕНИЕТІ, ИСЛАМ ӨРКЕНИЕТІ, 

ҚҰРАНТАНУ ЖӘНЕ ХАДИСТАНУ МӘСЕЛЕЛЕРІ, ИСЛАМ ФИЛОСОФИЯСЫ, 
ИСЛАМДЫҚ ҚАРЖЫ МЕН БАНК ЖҮЙЕСІ, ДӘСТҮРЛІ ИСЛАМ  

ЖӘНЕ МЕМЛЕКЕТ, МЕШІТ-МЕДРЕСЕЛЕР

بحوث في الدراسات الإسلامية

العقائد الإسلامية، الفقه )الشريعة(، الأخلاق )التصوف(، السيرة النبوية الشريفة، 
تاريخ الإسلام، الثقافة الإسلامية، الحضارة الإسلامية، قضية قراءة وفهم القرآن 

والسنة، الفلسفة الإسلامية، التمويل الإسلامي والنظام المصرفي، الإسلام 
والوسطية ونظام الدولة، المساجد والمدارس الإسلامية

RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES 
ISLAMIC BELIEFS, FIQH (SHARIA), ETHICS (SUFISM), BIOGRAPHY 

OF THE PROPHET, HISTORY OF ISLAM, ISLAMIC CULTURE, ISLAMIC 
CIVILIZATION, THE ISSUE OF READING AND UNDERSTANDING THE 

QUR’AN AND SUNNAH, ISLAMIC PHILOSOPHY, ISLAMIC FINANCE AND 
BANKING, MODERATE ISLAM AND THE STATE,  

MOSQUES AND ISLAMIC SCHOOLS

ИСЛАМСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ
ИСЛАМСКИЕ УБЕЖДЕНИЯ, ФИКХ (ШАРИГА), ЭТИКА (СУФИЗМ), СИЯР 
ШАРИФ, ИСТОРИЯ ИСЛАМА, ИСЛАМСКАЯ КУЛЬТУРА, ИСЛАМСКАЯ 

ЦИВИЛИЗАЦИЯ, ЧТЕНИЯ И ПОНИМАНИЯ КОРАНА И СУННЫ, ИСЛАМСКАЯ 
ФИЛОСОФИЯ, ИСЛАМСКИЕ ФИНАНСЫ И БАНКОВСКАЯ СИСТЕМА, 

ТРАДИЦИОННЫЙ ИСЛАМ И ГОСУДАРСТВО, МЕЧЕТИ-МЕДРЕСЕ





ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47 

e-mail: Kairat_1966@list.ru
https://orcid.org/0000-0003-3705-7097

e-mail: elubaeva.ainur890@mail.ru
https://orcid.org/0009-0007-4701-6594

ҚАЗАҚ ҰЛТЫНЫҢ БІРЕГЕЙЛІГІН САҚТАУДАҒЫ 
ИСЛАМ ДІНІНІҢ РӨЛІ

Затов Қайрат Айтбекович
Филос.ғ.д., профессор

Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті 
университеті,

Алматы қ, Қазақстан

Адайхан Айнұр Қанатқызы
Нұр-Мүбарак Египет ислам  

мәдениеті университеті,
Алматы қ, Қазақстан

دور الدين الإسلامي في الحفاظ على هوية الأمة الكازاخية

 زاتوف قايرات أيتبيكوفيتش
 دكتور في العلوم الفلسفية، أستاذ

 الجامعة المصريَّةَ للثَّقَافة الإسلاميَّةَ
 نور مبارك، ألماتي، كازاخستان

 أديخان أينور كاناتوفنا
 الجامعة المصريَّةَ للثَّقَافة الإسلاميَّةَ
 نور مبارك، ألماتي، كازاخستان

РОЛЬ ИСЛАМА В СОХРАНЕНИИ ИДЕНТИЧНОСТИ 
КАЗАХСКОЙ НАЦИИ

Затов Кайрат Айтбекович 
Доктор философии, профессор

Египетский университет исламской 
культуры Нур-Мубарака

Алматы, Казахстан

Адайхан Айнур Канатовна
Египетский университет исламской 

культуры Нур-Мубарака
Алматы, Казахстан

THE ROLE OF ISLAM IN PRESERVING 
THE UNIQUENESS OF THE KAZAKH NATION

Zatov Kairat Aitbekovich
Doctor of philosophy, professor
Egyptian University of Islamic  

culture Nur-Mubarak
Almaty, Kazakhstan

Adaikhan Ainur Kanatovna
Egyptian University of Islamic  

culture Nur – Mubarak
Almaty, Kazakhstan



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа: Бүгінде «бірегейлік» кең қолданыстағы ұғымдардың бірі. Соның ішінде 
діни бірегейлік ұлттық құндылықтарды қалыптастыруда маңызды феномен болып 
саналады. Мақалада қазақ халқының этникалық бірегейлігін сақтаудағы ислам дінінің 
рөлі көрсетіледі.

Шығу тегі бір, тарихы мен тілі ұқсас, сондай-ақ бір-біріне географиялық жақын 
орналасқан мемлекеттердің діни сенімі ортақ немесе ұқсас болып келеді. Орта Азияны 
мекендеген түркі тілдес халықтар арасында ислам дінінің кең таралуы осыны айғақтайды. 
Қазақ ұлтының әдет-ғұрыптар жүйесі де діни құндылықтармен ұштасқан. Қатаң климаттық 
аймақты мекендейтін ұлт үшін бірігіп өмір сүрудің маңызы зор. Ислам діні де ынтымақ 
пен ауызбіршілікке үндейді. 

Өткен ғасырдағы отарлау саясаты қазақ халқын көпұлтты және көпконфессиялы елге 
айналдырды. Сондай-ақ тарихи, саяси үрдістер ұлттық және діни құндылықтар жүйесіне 
өзгерістер енгізді. 

Қазақ халқының этникалық болмысын қалпына келтіру мақсатында  «Рухани 
жаңғыру» бағдарламасы іске қосылды. Бұл жоба зайырлы мемлекетте толеранттылық 
бағытты негізге ала отырып, ұлттық сана мен діни феноменнің қайта өрлеуін көздейді. 

Түйін сөздер: діни бірегейлік, ислам, қазақ, ұлттық феномен.

الهويَّةَ  تُعُدُُّ  بينها،  ومن  واسع.  نطاق  على  المستخدمة  الرََّئيسة  المفاهيم  أحد  اليوم  »الهوية«  تُعُدُُّ  الملخََّص. 
للشعب  العرقيَّةَ  الهويَّةَ  الحفاظ على  المقال دور الإسلام في  يتناول  الوطنيَّةَ.  القيم  تكوين  ينيَّةَ ظاهرة مهمََّة في  الدِّ�ِ

.ِ الكازاخستانيِّ�
البلدان الَّتَي تتشابه في الأصل والتَّاَريخ واللُّغُة، وكذلك البلدان الواقعة بالقرب من بعضها البعض جغرافيًاً، 
لديها معتقدات دينيَّةَ مشتركة أو متشابهة. ويتجلَّىَ ذلك في انتشار الإسلام على نطاق واسع بين الشُُّعوب النَّاَطقة 
ينيَّةَ. العيش  ِ والقيم الدِّ�ِ بالتُّرُكيَّةَ الَّتَي تعيش في آسيا الوسطى. يتمُُّ أيضًًا الجمع بين نظام عادات الشََّعب الكازاخستانيِّ�

معًاً مهمٌٌّ جدًّاً للأشخاص الَّذَين يعيشون في منطقة مناخية قاسية. كما يدعو الإسلام إلى التَّضَامن والوئام.
دة القومََّيات والأديان.  ياسة الاستعماريَّةَ في القرن الماضي الشََّعب الكازاخستانيََّ إلى دولة متعدِّ�ِ لقد حوََّلت السِّ�ِ

ينيَّةَ. ياسيَّةَ تغييرات في نظام القيم الوطنيَّةَ والدِّ�ِ كما أحدثت العمليَّاَت التَّاَريخيَّةَ والسِّ�ِ
ِ. وينصُُّ هذا المشروع  ِ بهدف استعادة الهويَّةَ العرقيَّةَ للشََّعب الكازاخستانيِّ�  تمََّ إطلاق برنامج التَّجَْْدِِيدِِ الرُُّوحِِيِّ�

ينيَّةَ انطلاقًاً من اتِّ�ِجاه التَّسَامح في الدَّوَلة العلمانيَّةَ. على إحياء الهويَّةَ الوطنيَّةَ والظََّاهرة الدِّ�ِ
ينيَّةَ، الإسلام، الكازاخ، الظََّاهرة القوميَّةَ، العرقيَّةَ. الكلمات المفتاحيَّةَ: الهويَّةَ الدِّ�ِ

Abstract: Today, “identity” is one of the main concepts that is widely used. Among them, 
religious identity is considered an important phenomenon in the formation of national values. 
The article examines the role of Islam in preserving the ethnic identity of the Kazakh people.

Countries with the same origin, similar history and language, as well as countries located 
geographically close to each other, have common or similar religious beliefs. This is evidenced 
by the widespread spread of Islam among the Turkic-speaking peoples living in Central Asia. 
The system of customs of the Kazakh people is also combined with religious values. Living 
together is very important for people living in a harsh climate zone. Islam also calls for solidarity 
and harmony.

The colonial policy of the last century turned the Kazakh people into a multinational and 
multi-religious country. Also, historical and political processes have made changes to the system 
of national and religious values.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
7

The «Spiritual Renewal» program was launched with the goal of restoring the ethnic identity 
of the Kazakh people. This project provides for the revival of national identity and religious 
phenomenon based on the direction of tolerance in a secular state.

Key words: religious identity, Islam, Kazakh, national phenomenon.

Аннотация: Сегодня «идентичность» - одно из основных понятий, которое широко 
используется. Среди них религиозная идентичность считается важным явлением в 
формировании национальных ценностей. В статье рассматривается роль ислама в 
сохранении этнической самобытности казахского народа.

Страны с одинаковым происхождением, схожей историей и языком, а также 
страны, расположенные географически близко друг к другу, имеют общие или схожие 
религиозные убеждения. Об этом свидетельствует широкое распространение ислама среди 
тюркоязычных народов, проживающих в Средней Азии. Система обычаев казахского 
народа также сочетается с религиозными ценностями. Совместная жизнь очень важна для 
народа, живущего в суровой климатической зоне. Ислам также призывает к солидарности 
и гармонии.

Колониальная политика прошлого века превратила казахский народ в 
многонациональную и многоконфессиональную страну. Также исторические и 
политические процессы внесли изменения в систему национальных и религиозных 
ценностей.

Программа «Рухани жаңғыру» была запущена с целью восстановления этнической 
идентичности казахского народа. Этот проект предусматривает возрождение 
национального самосознания и религиозного феномена на основе направления 
толерантности в светском государстве.

Ключевые слова: религиозная идентичность, ислам, казах, национальный феномен.

Кіріспе
ХХІ ғасырда жаһандық тенденци-

ялар өзгеріп, қоғам модернизацияға ба-
сымдық беруде. Мұндай өзгерістер дін 
мен мемлекет аясында ғана емес, мемле-
кетаралық, тіпті континентаралық дең-
гейде өрбуде. Соның ішінде посткеңестік 
елдерде жаһандық бағытты ұстана оты-
рып, мемлекет пен дін арақатынасын рет-
теуді көздейді. Орта Азия елдері мұсыл-
мандық жолды ұстанатынын ескерсек, 
ислами құндылықтардың доминантты 
екенін байқаймыз. Алайда ТМД елдерін-
де дін мен дәстүрдің сабақтастығы бір-
келкі емес. Мұны сол мемлекеттерге та-
рихи факторлардың әсер етуі және қазіргі 
батыс елдерінің әлемдік экономикалық 
ықпалының артып отырғандығымен 
түсіндіруге болады. Әлеуметтік, эконо-

микалық, діни, мәдени т.б себептер Орта 
Азия елдерінің тарихы мен бүгінгі күніне 
әртүрлі қырынан ықпал етіп отыр.  

Осы орайда, мақалада қазақ ұлтының 
бірегейлігін сақтаудағы ислам дінінің 
әсері талқыланады. Себебі ХХІ ғасырда 
жылдам қарқын алып келе жатқан өзгері-
стер қазақ еліне де әсерін тигізбей қойма-
ды. Дәстүрлі мұсылмандық жолды ұста-
нуымен қатар, толеранттылықтың үлгісін 
көрсетіп отырған ел ретінде ұлттық және 
діни бірегейлік институттары маңызды 
болып отыр. Ислам дінінің қазақ дала-
сында таралуында ұлттық феноменнің 
рөлі жоғары болды. Көшпелі өмір салтын 
ұстанған қазақ халқы үшін ислам дінінің 
заңдары мен қағидалары ыңғайлы әрі  
тиімділігімен ерекшеленеді. Қатаң кли-
маттық ортада өмір сүретін қазақ ұлты 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
8

үшін ауызбіршілік пен татулық маңызды 
формаға ие. Ислам діні де бірлікте болу-
ды, бөлінбеуді өсиет етеді (Әділбеков, 
2018).

Адам баласы дініне, ұлтына, жыны-
сы мен шыққан тегіне қарамастан бірігіп 
өмір сүруге бейім етіп жаратылған. Әле-
уметтік ортада оның саяси, мәдени, пси-
хологиялық, қоғамдық және діни қажет-
тіліктері өтеледі. Адамзаттың алғашқы 
қауымдық құрылыстан бастап осы күнге 
дейін жойылып кетпеуі, бірігіп жаудан 
қорғануы мен эволюциялық дамуының 
нәтижесі екені белгілі.

Мақалада қазақ ұлтының тұтастығы-
на діннің ықпалы көрсетіледі. КСРО мем-
лекеті, оның ішінде Қазақстан да атеистік 
идеологияның ықпалында өмір сүрген. 
Өткен ғасырдың 90-жылдары басқа мем-
лекеттер секілді Қазақстан да өзін «тәу-
елсіз мемлекет» деп жариялады. Нәти-
жесінде діни еркіндікке қол жеткізілді. 
Саяси, экономикалық прогрестен бөлек, 
қазақ халқы үшін рухани құндылықтарды 
насихаттайтын ортақ идеология да қажет 
болды. Бұл қажеттілік рухани вакуумды 
толтыруда ерекше сезілген болатын.

Тәуелсіздіктің алғашқы жылдарында 
мәдени, діни, экономикалық, әлеуметтік 
тұрғыда әлсіз мемлекет үшін ислам діні 
үлкен үміт сыйлаған негізгі күштердің 
біріне айналды. Себебі ислам ғасырлар 
бойы қазақ халқының ұлттық болмы-
сы мен салт - дәстүрінің қалыптасуына 
әсер етті. Тарихи факторлардың әсері-
нен кейде басымдыққа ие болса, кейбір 
кезеңдерде діннің ықпалы төмен болды. 
Десе де ислам рухани құндылықтардың 
өзегі саналып, осы күнге дейін өзектілі-
гін жоймады. Мақаланың мақсаты қазақ 
халқының ұлт болып қалыптасуында 
діни бірегейліктің орны мен маңызды қы-
рын ескере отырып,  талдау жасау. 

Тақырыпты таңдауды дәйектеу 
және мақсат-міндеттері

Ислам діні қазақ ұлтының діни са-
насының қалыптасуына елеулі үлес қо-
сты. Аңыз-әңгімелер, жыр-дастандар мен 
нақыл сөздерде, сондай-ақ халық арасын-
да таралған мақал-мәтелдерде де діннің 
ықпалы байқалады. Ұлттық болмыс пен 
діни құндылықтар өзара байланысып, 
қазақ ұлтының бірегейлігін қалыптасты-
рды. Отаршылдыққа дейін ислам діні қа-
зақи менталитетпен синкреттелген болса, 
кеңестік жүйеде діннің ықпалы әлсіреді. 
Алайда діни құндылықтар баяулаға-
нымен, халықтың санасынан өшкен жоқ. 
Керісінше, осы уақытқа дейін ғасырлар 
бойы жинақталған діни тәжірибе мен 
ұлттың дәстүрлі рухани құндылықтары 
идеологиялық тұтастық қызметін атқа-
рып келеді. 

Қазақ халқы көпұлтты және көп-
конфессиялы мемлекет ретінде өзінің 
ұлттық және діни бірегейлігін айқында-
уы маңызды құбылыс болып саналады. 
Себебі Кеңестік кезеңде мәжбүрлі түрде 
қоныс аударған өзге ұлт өкілдерімен ара-
ласып, діни және ұлттық болмысы өз-
геріске ұшырады. Десе де, Қазақстан то-
леранттылықтың жарқын үлгісін көрсете 
отырып, бейбітшілік пен келісімге негіз-
делген бағытты таңдады. Осы орайда, 
ұлттық болмысты сақтауда діннің орны 
ерекше. Дін мемлекеттен бөлек болға-
нымен, халықтың болмысынан бөлінбей-
ді. Дәстүрлі ислам түсінігінің астарында 
рухани мәдениет феномені, халықтың та-
рихы мен дүниетанымы жатыр. 

ҚР-дың алғашқы Президенті Н.Ә.На-
зарбаев «Қазақстан - 2050» стратегиялық 
жолдауында «қазақстандықтардың діни 
санасын елдің салт-дәстүрлері мен мә-
дени нормаларына сәйкес қалыптасты-
ру» қажет екендігін атап өткен болатын. 
Дін мен дәстүр бірлігіне негізделген діни 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
9

сана қалыптастыру «Жаңа Қазақстан» 
құру идеясының бір бөлігі болып отыр 
(Әбдірәсілқызы, 2014: 12-13). 

Ғылыми - зерттеу әдіснамасы
Мақалада дін мен ұлттың рухани 

сабақтастығына талдау жасай отырып, 
оның бүгінгі ұлттық бірегейлікке ықпалы 
көрсетіледі. Зерттеу жұмысының әдісна-
малық негізіне жүйелі–құрылымдық, 
тарихи– салыстырмалы талдау, индук-
ция–дедукция, герменевтикалық және фе-
номенологиялық тәсілдер қолданылады.

Негізгі бөлім
Ислам дінінің Орта Азияға таралуы 

тұрмыстық өзгерістермен бірге рухани 
серпіннің пайда болуына әсер етті. Се-
бебі ислам дінінің географиялық аумағы 
кеңейген сайын, өзге әлеуметтік-мәде-
ни түсініктермен бетпе-бет келді. Қа-
зақ ұлты өзінің тұрмыс-тіршілігінде, 
әдет-ғұрпында ата-баба жолымен жүріп, 
ұрпақтан ұрпаққа жалғасып келе жатқан 
өзіндік ерекшелігі бар ұлт болып сана-
лады. Ислам дінінің таралуымен дәстүр-
лі құндылықтар жойылмай, керісінше 
діннің аясында жаңаша реңге ие болды. 
Дәстүрлі құндылықтар тіліне, ұлтына, 
шыққан тегі мен дініне қарамастан адам-
зат үшін ортақ құбылыс.

Алтайдан Каспийге дейінгі аралықта 
көшпелі өмір салтын ұстанған қазақ 
ұлты үшін негізгі алғышарт-бірігіп өмір 
сүру болатын. Соның нәтижесінде ұлт-
тық бірегейлігін қалыптастыра отырып, 
оны атадан балаға мирас етіп қалдырды. 
Ұлттық болмысын сақтауда ислам дінінің 
рөлі ерекше болды. Себебі қазақ халқы-
ның рухани–материалдық қажеттіліктері 
шариғатпен үйлесім тапты. 

Бірегейлік ұғымы дәстүрлі исламды 
ұстанушы қазақ қоғамы үшін жат түсінік 
емес. Қазақ ұлтының діни бірегейлігінің 

дамуына мынадай факторлар әсер етті. 
Эмблемалар, белгілер мен таңбалар, 
шығу тегі туралы аңыздар мен мифтердің 
ұқсас болуы, тарихи–діни сана, ұжымдық 
сана, діни элементтерді ортақ құндылық 
санау, діни тұлғаларды құрметтеу, ортақ 
территорияның болуы, діни-туыстық қа-
тынасты сақтауға тырысу, салт–дәстүр. 
мәдени–діни элементтер. географиялық 
территоря мен тарихтың ортақ болуы 
діни бірегейліктің қалыптасуында үлкен 
рөл атқарды. Ғасырлар бойы қалыптасқан 
діни атрибуттар уақыт өте түрлі формаға 
енуі немесе алғашқы формасын сақтап 
қалуы ықтимал. Бұл діннің өміршеңдігі 
мен оның ізбасарлары үшін тұрақтылық 
пен сенімділіктің кепілі саналады (Бекте-
нова, 2017: 65).

Қазақ халқы рулық таңбалануымен 
ерекшеленеді. Сол таңба арқылы өзінің 
қазақ ұлтынан екендігін білдірді. Осын-
дай руаралық ерекшеліктер арқылы 
кімнің қай жүзге, қай руға жататыны 
анықталған. Елдің тұтастығына қауіп 
төнгенде рубасылары жиналып, кеңес 
өткізіп, жоспарлы түрде әрекет еткені та-
рихтан белгілі. Ислам дінінің қазақ ұлты 
тарапынан қолдауға ие болуы нәтижесін-
де дәстүрлі құндылықтар шариғат нор-
маларымен бекітілді. Сондай ақ хадисте 
«Жамағатпен бірге болыңдар, бөлінуден 
аулақ болыңдар, шын мәнінде шайтан 
жалғызбен бірге, екі адамнан алыс, кім-
де-кім жәннәттың рахатын қаласа, жа-
мағатпен бірге болсын» (Тирмизи, 465) 
деген. 

Жер үшін соғысудың астарында дін, 
тіл, ұлтын сақтау мәселелері тұрғаны 
анық. Алтайдан Каспийге дейін созылған 
қазақ ұлтының территориясында діни 
білім әртүрлі тарады. Діни сауаты бар 
молдалар ел ішінде шариғат нормаларын 
халыққа түсіндіре отырып, елдің рухани 
азығын арттыруға үлес қосты. Соның 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
10

нәтижесінде халықтың тұрмыс тіршілігі 
діни нормалар негізінде қалыптасты. 

Орта ғасырларда бірыңғай мәдени 
рухани кеңістікте өмір сүрген Орта Азия 
елдерінің ішінде Бұқара, Самарқан жері-
нен бастау алған діни оқу ордалары, Сай-
рам, Түркістан, Сауран, Сығанақ секілді 
Ұлы Жібек Жолы бойында жалғасын тап-
ты (Әбдірәсілқызы, 2014: 18).

Еуразияның орталық бөлігінде орна-
ласуы, сондай ақ территорияның басым 
бөлігі құрғақ және қоңыржай суық, ал 
оңтүстік өңірдің керісінше ыстық болуы 
қазақ халқының климаттық ерекшелігін 
көрсетеді. Ауа райының жыл мезгіліне 
сай өзгеріп отыруы қоғамды табиғатпен 
үндесуге итермеледі. Көшпелі өмір сал-
тын ұстанатын ел үшін жаз жайлау мен  
қыс қыстауда мал – жанын аман сақтау 
мақсатында бірігу өте маңызды санал-
ды. Мемлекеттің тұтастығын жүйелеген 
«Жеті жарғы»,  «Қасым ханның қасқа 
жолы», «Есім ханның ескі жолы» атты 
заңдар жинағы елдің әлеуметтік эконо-
микалық өмірінде маңызды орын алды. 
Бұл заңдар ислам дінінің нормалары мен 
қазақи әдет-ғұрып негізіне сүйенді.

Соның ішінде этикалық нормалар-
дың бұзылуымен байланысты елден қуу 
жазасы ауыр жазалардың бірі саналды. 
Бұл көбінесе халық арасында бүлік туғы-
зушылар, сондай ақ хан мен билеушілер-
ге қарсы адамдар үшін қолданылды. Елі-
нен, руынан қуылудың ауыр жаза саналу 
себебі сол кезең үшін өмір сүру мүмкін-
дігінің аздығымен түсіндіріледі. «Бірлігі 
бар ел озады, Бірлігі жоқ ел тозады» деп 
ел билеушілері халыққа ұдайы қоғамның 
тұтастығын үндеп отырды. Соның нәти-
жесінде ұлан ғасыр байтақ жер тарихы, 
салт-дәстүрі, рухани құндылықтармен 
бірге осы ғасырға жеткеніне куәміз. 

Бірегейлік ұғымы дәстүрлі исламды 
ұстанушы қазақ қоғамы үшін жат түсінік 

емес. Тұрмыс тіршілігінен хабар беретін 
ұлттық киімдері ыңғайлылығы мен қоса 
діни атрибуттармен де ерекшеленеді. 
Бұл ұлттық болмыстың діни феноменмен 
астасып жатқандығын көрсетсе керек.

Ф.Фукуяма өзіңді үлкен нәрсеге ти-
есілі сезіну адамның табиғи қажеттілі-
гі. Сол арқылы тұлға өзін қауіпсіздік 
сезінеді. Ұлттық және діни ерекшелік-
тер тұлғаны жалғыздық сезімінен арыл-
тады. Сондай-ақ діни топ ішінде «өз-
гелерді» емес тек өз құндылықтарын 
маңызды санауға итермелейді (Фукуяма, 
2019: 75).

Кез келген қоғам үшін базалық қа-
жеттіліктерді өтеу арқылы қолайлы 
жағдай жасау, ұрпағын сақтау, сондай–ақ 
өмірге қатер төндіретін жағдайларда бір-
лесіп әрекет ету арқылы тірі қалу үшін 
күресу адамзаттың бірлесіп өмір сүру-
ге деген әлеуметтік қажеттілігі. Уақыт 
өте адам баласының қажеттілігі өзгеріп, 
жаңа формаға ие болғаны белгілі. Эконо-
микалық, саяси ахуалдың тұрақсыздығы, 
халықтың тұрмыс – тіршілігін өзгеріске 
ұшыратты.

Бұдан басқа урбанизация процесі 
ұлттар мен ұлыстарды біріктіруді жедел-
детті. Бірлесіп өмір сүруге мүдделі болу-
дың нәтижесінде адамзат тарихында еле-
улі өзгерістер орын алды.   

Өткен ғасырдың 90-жылдары Қа-
зақстан Тәуелсіздікке қол жеткізгенімен, 
әлеуметтік, экономикалық, діни, саяси 
қиындықтар ұлттық болмысты қайта 
жаңғыртуға мүмкіндіктер бермеді.  Осы 
сәтті тиімді пайдаланғысы келген өзге 
дін өкілдері алыс – жақын шет елдерден 
ағылған миссионерлер, уағызшылар ел-
дің тұтастығына селкеу түсірмей қойма-
ды. Ел азаматтарының нақты діни білімі 
болмаған соң өзге елде оқыған «ұстаздар-
дың» біліміне назар салып, кей тұста ел 
тұтастығына қауіп төнген жағдайлар да 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
11

кездесті. Қазақ ұлты үшін мұсылмандық 
сауаттың болуы мен салт–дәстүрді өзара 
сабақтастыру осы күнге дейін маңызды 
саналады. Мұның астарында діни психо-
логиялық фактор да бар. Бір дінге тиісті 
болу мен оның канондарын ұстану, сол 
ортаның талаптарына сай болуға тыры-
су бірегейліктің бір көрінісі. «Identity» 
сөзінің нақты қазақша аудармасы болма-
са да, бірегейлік, барабарлық, сәйкестік 
деген жанама мағыналары ұлттың ынты-
мақ пен ауызбіршілігін сипаттайды.

Хадис шәрифте де «Мен сіздерге 
көпшілікпен бірге болуды өсиет етемін. 
Бөлінуден аулақ болыңыздар» десе, қа-
зақ халқы «Бөлінгенді  бөрі жейді» деп 
хадисті қуаттайды. Ұлттық кодты сақтай 
отырып, келешек ұрпаққа материалдық 
және рухани құндылықтарды жеткізуді 
мақсат еткен тарихи жол  болашақтан 
үміт үзбей, қараңғылықтан жарыққа 
ұмтылды. 

Осы тұста бірегейлік ұлттың өмір 
сүруі мен дамуының  қозғаушы күші, ру-
хани жағдайын қамтамасыз ететін мемле-
кеттік құрал болып та саналады. Алайда 
қазіргі таңда діни құндылықтар модер-
низацияның ықпалындағы қоғам үшін  
қаншалықты маңызды екенін нақты айту 
қиын. Себебі қоғамда ұлттық және діни 
мүддені жоғары қоятындар мен төмен са-
найтындар, мемлекеттік тілді құрметтей-
тіндер мен құрметтемейтіндер, дәстүр мен 
моральды сақтайтындар мен сақтамайтын-
дардың бар екенін ескеру маңызды.  Яғни 
бірегейлік сезімі халық арасында бірдей 
деңгейде дамымағанын ескеру қажет.

Дін мен салт дәстүрдің қоғамда 
көрініс табуы отбасылық құндылықтар 
арқылы жүзеге асады. Ата - ананың ұлт-
тық және діни феноменге көзқарасы ба-
ланың рухани болмысына әсер етеді. 
Жоғарыда айтқанымыздай, ислам дінін 
қазақ халқы өзінің салт-дәстүрімен са-

бақтастыра білді. Қоғамдық қатынастар 
мен отбасы институты діннің бірегей-
лігін сақтауда маңызды орын алатынын 
көрстеуде. Дін мен дәстүрдің халық ара-
сында таралуы нәтижесінде кей дәстүр-
лер қолданыстан шығып қалса, кейбірі 
жаңа форматқа  ие болды. Бұл қазақ ұлты 
үшін діни бірегейлікті сақтаудағы маңы-
зды факторлардың бірі болып саналады. 

ХХ ғасырда географиялық, саяси 
ахуалдың әсерінен қазақ жерінде ұлттық 
және діни әралуандық тенденциясы пай-
да болды. Соғыс, ашаршылық, репрес-
сия, жер аудару, орыстандыру (русифи-
кация) саясаты, тың игеру, геноцид, т.б. 
себептер қазақ ұлтының негізгі болмы-
сына әсер етті. Тарихи, мәдени, діни құн-
дылықтардың халық санасынан әлсіреуі 
ұлттық трагедияға айналды. Патшалық 
ресей қазақ жерінде ислам дінінің тара-
луына барынша кедергілер жасады. Діни 
қысымның ерекше түрі шоқындыру са-
ясаты болатын. Алайда қазақ халқы мұ-
сылмандық болмысынан ажырамай келер 
ұрпаққа дінді аман сау жеткізе білді.

Өткен ғасырда Орта Азия және Қа-
зақстан мұсылмандарының діни басқар-
масының құрылуы халыққа серпін әкелген 
негізгі күштердің бірі саналды. Алайда 
орталығы Ташкентте болғандықтан қазақ 
халқының рухани өміріне ықпалы төмен 
болды. Сондай-ақ діни басқарма Кеңестік 
жүйенің қатаң бақылауында болып, негіз-
гі мақсатына жетуде үлкен кедергілерге 
тап болды. Нәтижесінде өз межесіне жет-
пей, діннің әлсіреуіне әкеліп соқты (Бай-
тенова, 2011: 29-30).

Өткен ғасырдың 90-жылдары қазақ 
халқының тәуелсіздігімен бірге, діни 
көзқарасы да жаңа форматқа ие болды. 
1990 жылғы 12-қаңтарда өткен Қазақстан 
мұсылмандарының тұңғыш құрылтайын-
да дербес Қазақстан мұсылмандары діни 
басқармасы құрылды. Басқарманың мақ-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
12

саты ислам дінін халық арасында дұрыс 
насихаттау мен діни ритуалдарды ханафи 
мазһабы негізінде жүзеге асыру арқылы 
Қазақстан мұсылмандарының бірлігін 
сақтауға үлес қосу болып табылады. 
Себебі дін мен дәстүрдің сабақтастығы 
мемлекет тұтастығының кепілі (М.Иса-
хан, 2020).

Жаһандық тенденциялар мен қоғам-
дық құндылықтардың өзгеруі жаңа ға-
сырда бірегейліктің маңыздылығын 
көрсетуде. Әлемдік деңгейде маңызды 
зерттеушілердің бірі Тэджфел мына мәсе-
леге назар аударады. Тұлға бала күнінде 
ересектермен бірге өз дініне сай ритуал-
дарды орындауы мүмкін. Мешіт, шіркеу 
немесе синагога секілді қасиетті орын-
дарға бару баланың бойында алғашқы 
діни түсініктерді қалыптастырады. Алай-
да тұрақты діни көзқарас ержеткен соң 
ғана жүзеге асады. Отбасының діндар не 
діндар болмауы тұлғаның діни бірегейлі-
гін анықтауда басты рөлді атқарады. Де-
генмен мәдениетаралық қатынастар мен 
әлеуметтік факторлардың есебінен инди-
видте діни конверсия да орын алуы ықти-
мал. Осы орайда Тэджфел бала күнгі діни 
көзқарас пен ержеткен кездегі діни біре-
гейліктің айырмашылықтары болатынын 
алға тартады. Оған себеп діни еркіндік. 
Мысалы, баланы мешітке, шіркеуге не-
месе тағы да сондай діни ортаға апару 
көп жағдайда баланың еркінен тыс жү-
зеге асады. Өсе келе тұлға ата-анасының 
көрсеткен бағытын ұстануы мүмкін, сон-
дай-ақ өз бетінше бағдарын ауыстыруы 
да ықтимал (Ставропольский, 2011: 4-5).

Мемлекеттік деңгейде маңызды ак-
центке ие болған дінді ұстанушылар ха-
лық санының басым бөлігін құрайды. 
Себебі тарихи тұрақтылыққа негізделген 
дін қоғам үшін қауіпсіздік сезімін сый-
лайды. Қазақ ұлты үшін де ислам діні 
осындай критерийге ие. Діни атрибуттар 

мен символдар, ритуалдар мен сакралды 
деп саналған элементтер бірегейліктің 
негізгі ерекшелігі болып саналады. Діни 
бірегейліктің қалыптасуы мен дамуына 
ұзақ тарихи процесстер де әсер етпей 
қоймайды. Ислам діні ғасырлар бойы 
қазақ менталитетімен етене араласып, 
ұлттық болмыстың қалыптасуына үлесін 
қосты. Бір біріне географиялық жақын 
мемлекеттер де дін, тіл, салт-дәстүрлік 
қырынан ұқсас болып, ортақ діни сенімге 
ие болу үрдісі жиі кездеседі. Орта Азия 
елдерінде ислам дінінің басымдыққа 
ие болуы соны айғақтайды. Осылайша 
бір ұлттың діни бірегейлігінің қалыпта-
суы сол елдің тарихынан бастау алады. 
Ұжымдық сана мен діни мүдделердің 
тоғысуы бір орында тұралап қалмаған 
жағдайда діни бірегейліктің белгілері ай-
қын көріне бастайды.

Бірегейлікке қатысты гуманитарлық 
ғылым салалары әртүрлі анықтама береді. 
Әлеуметтану ғылымында бірегейлік өз-
генің тұлғалық қасиетін өз бойына сіңіру 
десе, психология бірегейлену қоғамдағы 
белгілі топқа не жеке адамға психикалық 
реакция арқылы ұқсауға тырысу дей-
ді. Яғни тұлға ортаға бейімделу мен өз 
орнын айқындау мақсатында қоғамдық 
нормаларға сай болуға әрекет жасайды. 
Сондай-ақ әдеби шығармалар мен тарихи 
кинолардағы кейіпкерлер бірегейліктің 
дамуына үлес қосады. Себебі мәдениет 
және ұлт қайраткерлері халықтың өткені 
мен бүгінгі күнінен хабар береді. Соның 
нәтижесінде тұлғаны қоғамның тұрақты 
параметрлеріне қарай бейімдеп, ұлттық 
болмыстың феноменін қалыптастыруға 
үлесін қосады (Ғабитов, 2024: 9-10).

Посткеңестік елдерде тәуелсіздік-
тің алғашқы жылдарынан бастап КСРО 
символдарының орнына ұлттық, діни 
рәміздерді енгізу тенденциясы басталды. 
Ұлттық, діни, мәдени құндылықтарды 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
13

қайта жаңғырту мемлекет деңгейінде жү-
зеге асты. Осы мақсатта ҚР-дың алғашқы 
президенті Н.Ә.Назарбаев халыққа «Ру-
хани жаңғыру» бағдарламасын ұсынды. 
Бағдарламаның мақсаты тарихи, этномә-
дени туындыларды қалпына келтіру, 
қоғамды шоғырландыру мен ұлттың ру-
хани құндылығын жаңғыртуға негіздел-
ген. Бағдарлама аясында «Қазақстанның 
киелі географиясы» жобасы іске қосыл-
ды. Бұл жоба мемлекеттің тарихы мен 
мәдениетін, сондай-ақ символикалық ки-
елі жерлерін дәріптеу мен сақтауды көз-
дейді (akorda.kz, 2017).

Зайырлылық концепциясы негізінде 
құрылған Қазақстан мемлекеті ұлттық 
құндылықтарды жаңғыртумен қатар, 
жаһандану аясында дамыған 30 елдің 
қатарына енуді мақсат етіп отыр. Діни 
плюрализмді шектеуде ұлттық және діни 
құндылықтарды насихаттау мемлекет-
тің негізгі басым бағыттарының бірі са-
налады. Қазақстан көпұлтты және көп-
конфессиялы мемлекет екенін ескерсек, 
мұсылман бірегейлігін сақтауда біршама 
қиындықтардың бар.

Қазіргі дінтану ғылымында діни 
бірегейліктің қалыптасуына әлеумет-
тік-мәдени және саяси факторлардың да 
ықпалы зор. Қоғамның рухани негізін 
нығайту және дәстүрлі отбасылық құн-
дылықтарды насихаттау ұлттық және 
діни алауыздықтың алдын алары сөзсіз. 
Сондай – ақ ғасырларға созылған тарихи, 
қым-қуыт кезеңдердің нәтижесінде пайда 
болған көптілді және көпэтносты мемле-
кеттің діни бірегейлігінің берік болуын 
қамтамасыз ету әрбір азаматтың мемле-
кеттік борышы (Маймақов, 2012: 198 б).

Қорытынды
Әр ұлт өзінің негізгі идентификаци-

ясын сақтап қалуға тырысуы табиғи құ-
былыс екені ақиқат. Төлтума тарихы, діні, 

тілі мен әдет-ғұрып жүйесі, сондай-ақ 
географиялық аумағы ұлттық болмысты 
айқындайды. Орта Азия территориясын 
мекендейтін түркі тілдес халықтар үшін 
ислам дінінің орны ерекше. Көпғасырлық 
тарихы бар қазақ ұлты да салт-дәстүрлер 
жүйесін мұсылмандық негізде қалыпта-
стырды. Мақалада қазақ ұлтының рухани 
және материалдық құндылықтары ша-
риғи түсініктермен үйлесім тапқандығы 
көрсетілді. 

Алтайдан Каспийге дейінгі терри-
торияда көшпелі өмір салтын ұстанған 
ұлт үшін ауызбіршілік тұрмыстық қажет-
тілік саналды. Себебі қатаң климат пен 
ауа-райының  тұрақсыздығы халықты 
бірігуге итермеледі. Сондай-ақ діни құн-
дылықтар дәстүрлі әдет-ғұрып жүйесімен 
үйлесім тапты. Бұқара мен Самарқаннан 
бастау алған діни білім беру үрдісі Ұлы 
Жібек Жолы бойындағы Сайрам, Сауран, 
Тараз, Сығанақ секілді қалаларға тарады. 
Осылайша көпғасырлық тарихи үдерістің 
нәтижесінде ұлттық болмыс пен діни 
сана қалыптасты.    

ХХ ғасырдағы Патша үкіметі жүр-
гізген тоталитарлық жүйе қазақ халқы-
ның діни және ұлттық құндылықтарын 
әлсіретті. Соғыс, ашаршылық, тың игеру, 
орыстандыру саясаты мен өзге де тарихи 
факторлар қазақ жерін көпұлтты және 
көпконфессиялы мемлекетке айналды-
рды. Бұл пүдерістердің қазақ ұлтының 
діни бірегейлігіне кері әсері еткендігі ту-
ралы тұжырым жасалды.

Бүгінде Қазақстан Республикасы 
зайырлы мемлекет ретінде танылып, то-
леранттылық бағытқа басымдық беруде. 
Осы орайда ұлттық болмыс пен діни құн-
дылықтарды қайта қарау жаһандану ке-
зеңіндегі мемлекет үшін маңызды қадам. 
Дәстүрлі ислами құндылықтар мен за-
манауи модернизациялық тенденциялар 
арасындағы балансты сақтау мемлекет 
тұрақтылығының кепілі.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
14

Әдебиеттер
1.	 Әділбеков, Х. (2018). https://www.muftyat.kz/kk/nasihat/zhuma-minberi/2018-01-

10/21881-islamdayi-bauyirmashyildyi-negzder/
2.	 Әбдірәсілқызы, А. (2014). Дін. Дәуір. Дәстүр: зерттеулер, мақалалар, сұхбаттар. 

– Алматы: Баспалар үйі. – 296 б
3.	 Байтенова, Н.Ж., Рысбекова, Ш.С., Құрманалиева, А.Д. және т.б құраст (2011). 

Қазақстандағы діндер. Оқу құралы. Алматы: Қазақ университеті. – 244 б
4.	 Бектенова, М.К. (2017). Феномен исламской идентичности в постсекулярном 

обществе: казахстанские реалии. Алматы, – 135 с 
5.	 Ғабитов, Т.Х. (2024). Қазақ елі: ұлттану тәжірибесі. монография. Алматы. – 275 б.
6.	 Исахан, М. (2020). «САДУМ қалай құрылды?» «Мұнара» газеті, №2
7.	 Маймақов, Ғ. (2012). Қазіргі заманғы дінтану негіздері. Алматы. – 235 б.
8.	 Ставропольский, Ю.В. (2011). «Минимальная групповая парадигма» в теории 

социальной идентичности Тэджфела Г. 
9.	 Тирмизи. Хадистер жинағы. 4-т. 465 .
10.	 Фукуяма, Ф. (2019). Идентичность. Стремление к признанию и политика 

неприятия. Москва. Альпина. – 198.
11.	 www.akorda.kz 

References
1. Adilbekov, X. (2018). https://www.muftyat.kz/kk/nasihat/zhuma-minberi/2018-01-

10/21881-islamdayi-bauyirmashyildyi-negzder/
2. Abdrasilovna, A. (2014). Dіn. Dáýіr. Dástúr: zertteýler, maqalalar, suhbattar. [Religion. 

The era. Tradition: research, articles, interviews]. - Almaty: House of publishing houses. – 296 P
3. Baitenova, N. zh., Rysbekova sh.s., Kurmanalieva, A.D., etc.kurast (2011). Qazaqstandaǵy 

dіnder. [Religions in Kazakhstan]. Training manual. Almaty: Kazakh university, 2011-244 P
4. Bektenova, M. K. (2017). Fenomen ıslamskoı ıdentıchnostı v postsekýlıarnom obshestve: 

kazahstanskıe realıı.  [The phenomenon of Islamic identity in the postsecondary community: 
Kazakhstan’s reality]. Almaty, - 135 C 

5. Fukuyama, F. (2019). Identıchnost. Stremlenıe k prıznanııý ı polıtıka neprııatııa. [Identity. 
Stress for the creation and policy of non-proliferation]. Moscow. Alpina. – 198 P.

6. Gabitov, T. H. (2024). Qazaq elі: ulttaný tájіrıbesі. monografııa. [Kazakh Eli: experience 
of national studies. Monograph]. Almaty. – 275 P.

7. Isahan, М. (2020). SADÝM qalaı quryldy?» [«How was SADUM formed?»] Newspaper 
« Tower», №

8. Maimakov, G. (2012). Qazіrgі zamanǵy dіntaný negіzderі. [Fundamentals of modern 
religious studies]. – Almaty. 

9. Stavropolsky, Yu.V. (2011). «Mınımalnaıa grýppovaıa paradıgma» v teorıı sotsıalnoı 
ıdentıchnostı G.Tedjfela [«Minimum group Paradigm» in the theory of social identity G. Tejfela.] 

10. Tirmizi. Hadıster jınaǵy. [Collection of hadiths]. Volume 4. 465 P.
11. www.akorda.kz 
 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
15

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.41.45 

e-mail: redabadran0078@gmail.com

ИСЛАМ МЕН БАТЫС ОЙ-ПІКІРЛЕРІНІҢ 
АРАСЫНДАҒЫ АДАМИ МІНЕЗ-ҚҰЛЫҚ

Реда Мұхаммад Абдул-хамид Бадран
PhD, Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті университеті, 

Дағуат пәнінің оқытушысы,
Алматы қ., Қазақстан

 ﻿السلوك الإنساني بين الإسلام والفكر الغربي
الدكتور رضا محمََّد عبد الحميد بدران

س الدَّعَوة والثَّقَافة الإسلاميَّةَ بجامعة نور مبارك مدرِّ�ِ
ألماطي، كازاخستان

HUMAN BEHAVIOR BETWEEN ISLAM AND  
WESTERN THOUGHT

Dr. Reda Muhammad Abdel-Hamid Badran 
Lecturer of Da’wah Studies

Egyptian University of Islamic Culture Nur-Mubarak
Almaty, Kazakhstan

ЧЕЛОВЕЧЕСКОЕ ПОВЕДЕНИЕ МЕЖДУ  
ИСЛАМОМ И ЗАПАДНОЙ МЫСЛЬЮ

Доктор Реда Мухаммад Абдуль-хамид Бадран
Преподаватель дисциплины «Даъват»

Египетский университет исламской культуры Нур-Мубарак
Алматы, Казахстан

Аңдатпа: Адам мінез-құлқы – ежелден бері қоғам мен өркениетті қызықтырған және 
әлі де зерттеліп келе жатқан маңызды тақырыптардың бірі. Бұл мінез-құлықты талдап, 
түзетіп, адамзат қауымының мүддесіне сай бағыттау үшін мол күш жұмсалған. Алайда 
бұл зерттеулердің көпшілігі сәтсіздікке ұшырады немесе нақты  нәтижеге жете алмады. 
Мұның себебі – адам мен оның мінез-құлқы туралы қате көзқарасқа негізделген бастапқы 
алғышартта жатыр.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
16

Адамның мінез-құлқы қарапайым әрі санасыз түрде көрініс таппайды, жануарлардағы 
сияқты инстинктке негізделмеген. Сондықтан адам мінез-құлқын зерттеуді жануарлар 
мінез-құлқын талдаудан бастау дұрыс емес, бірақ көптеген Батыс зерттеуінде дәл осындай 
қате әдіс қолданылады.

Түйін сөздер: мінез-құлық, адам, Ислам, батыстық ой-пікірлер.

ِ من الموضوعات الَّتَي شغلت الأمم والحضارات قديمًًا وحديثًاً وما زال،  الملخََّص: موضوع السُُّلوك الإنسانيِّ�
وقد بذلت جهود كبيرة في دراسة هذا السُُّلوك وتحليله لمحاولة تهذيبه وتوجيهه لصالح الجماعة الإنسانيَّةَ، وقد باءت 
راسات بالفشل أو قل لم تحقِّ�ِق النَّجَاح المطلوب في أرض الواقع، والسََّبب في ذلك يرجع إلى خطأ  معظم هذه الدِّ�ِ

رها للإنسان والسُُّلوك الصََّادر عنه.     مات الَّتَي تتعلَّقَ بتصّوّ راسات، تلك المقدِّ�ِ مات الَّتَي بنيت عليها هذه الدِّ�ِ المقدِّ�ِ
إنََّ السُُّلوك الإنسانّيّ ليس سلوكًًا ساذجًًا يصدر هكذا بدون وعي أو تقدير كما هو الحال في الحيوان الأعجم، 
لذلك لا يصحُُّ أبدًاً أن تكون بدايتنا لدراسة سلوك الإنسان وتفسيره وتوجيهه هي دراستنا لسلوك الحيوان كما هو الحال 

.ِ راسات الغربيَّةَ المتعلِّ�ِقة بالسُُّلوك الإنسانيِّ� في معظم الدِّ�ِ
الكلمات المفتاحيَّةَ: السلوك، الإنسان، الإسلام، الفكر الغربي.

Abstract: Human behavior has been a topic of great interest for civilizations and nations 
throughout history and continues to be so. Significant efforts have been made to study, analyze, 
and guide this behavior for the benefit of human society. However, most of these studies have 
either failed or fallen short of achieving the desired success in practice. The reason for this lies 
in the flawed premises upon which these studies were based, particularly their understanding of 
human nature and the behavior that stems from it.

Human behavior is not a simple, unconscious act that occurs randomly, like that of mute an-
imals. Therefore, it is incorrect to begin the study, interpretation, and guidance of human behav-
ior by examining animal behavior, as is the case with many Western studies on human behavior.

Keywords: behavior, human, Islam, western thought.

Аннотация: Человеческое поведение на протяжении всей истории было и остается 
предметом интереса для цивилизаций и народов. Было приложено много усилий для его 
изучения, анализа и направления на благо общества. Однако большинство этих исследо-
ваний либо потерпели неудачу, либо не достигли желаемого успеха на практике. Причина 
этого заключается в ошибочных предпосылках, на которых основывались данные иссле-
дования, особенно в их представлении о природе человека и его поведении. 

Человеческое поведение не является простым и бессознательным действием, которое 
происходит случайно, как у животных. Поэтому неправильно начинать изучение, интер-
претацию и направление человеческого поведения с анализа поведения животных, как это 
часто встречается в западных исследованиях.

Ключевые слова: поведение, человек, Ислам, западный мысль.

مة: المقدِّ�ِ

من  ينطلق  متمّيّز،  سلوك  الإنسانيُُّ  السُُّلوك 
عقل الإنسان وقلبه، وتؤثر فيه غرائزه وشهـواته، 
مهما   - باحث  أي  على  يصعب  معقد  سلوك  وهو 
تفسيرًًا  ره  يفسِّ�ِ أن  أو  أسبابه  يدرك  أن   - علمه  بلغ 

وحده،  عالم  إنسان  أي  الإنسان  لأنََّ  صحيحًًا؛ 
ويستحيل ـ فيما أعلم - أن يتَّفَق اثنان من الناس في 
فات والخصائص،  السُُّلوك والدَّوَافع والأفكار والصِّ�ِ
راسات  ر لنا الإخفاق الكبير في معظم الدِّ�ِ وهذا يفسِّ�ِ
الَّتَي قام بها البشر ـ رغم التَّقَدُّمُ العلمي والإمكانات 
ِ وتوجيهه. العلميَّةَ الهائلة ـ لتفسير السُُّلوك الإنسانيِّ�



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
17

من  شيء  السلوكية  للدراسات  يتحقق  وحتى 
اًً  النجاح ، فلا بد من الإيمان بأن الإنسان خلق خلق
الحيوانات  من  بغيره  الصلة  مبتوت  وأنه  مستقلاًً، 
حيث  من  إلا  العالم،  هذا  في  الحياة  تشاركه  التي 
صدورها جميعًاً عن خالق واحد هو الله عز وجل، 
وأن هذا الخلق المتميز دليل الحكمة والإبداع، ودليل 
الله  وجود  دليل  المحيطة،  والعناية  الخالقة  القدرة 
عز وجل الذي خلق الإنسان وخلق له من الملكات 
والمواهب ما يجعله قادرًًا على تلقي الهداية التي هي 
الطريق الوحيد لاستقامته وسعادته، فالسلوك القويم 
لا بد أن يستمد من هذا المنهج الإلهي المحيط بكل 
خََلَقَََ  مََنْْ  يَعَْْلَمَُُ  قال الله عز وجل: أَ»الَا  شيء علمًًا. 
سبحانه  وقال  )الملك/14(،  الْْخََبِيِرُُ«  اللَّطَِِيفُُ  وََهُُوََ 
الَّذَِِي  رََبُّنَُاَ  قَاَلََ  يَاَ مُُوسََى  رََبُّكُُُمََا  فَمَََنْْ  وتعالى: قَ»اَلََ 

أَعَْْطََى كُُلََّ شََيْْءٍٍ خََلْْقَهَُُ ثُمََُّ هََدَىَ« )طه/49، 50(.
وتفسيره  الإنساني  السلوك  لفهم  محاولة  وأي 
رب  هداية  وعن  المنهج،  هذا  عن  تبتعد  وتهذيبه 
الناس سبحانه وتعالى، فلن تزيد الإنسان إلا جهلاًً 
وضلالا وشقاء، كما هو الحال في المدنية الغربية 
التي اهتمت بكل شيء إلا بجوهر الإنسان، ورفعت 
مشرعًًا  إلهًًا  فجعلته  الدرجات  أعلى  إلى  الإنسان 
إلى  به  وانحطت  الكون،  وعلى  نفسه  على  حاكمًًا 
سلوك  من  عنه  يصدر  ما  فدرست  الدرجات  أقبح 
ما  والتناقض  التخبط  هذا  دراسة حيوانية، وسيظل 

بقي الإنسان بعيدًاً عن هداية الله عز وجل.
المبحث الأول: الإنسان في المفهوم الإسلامي 

والفكر الغربي
يمكننا القول بأن هناك اتجاهات مختلفة لدراسة 
ما  الاتجاهات  أهم هذه  الإنساني وتفسيره،  السلوك 

يلي:
1 - اتجاه أتباع الأديان1 

1  )الدين عند الله واحد وهو: الإسلام. قال الله تعالى: »إن الدين عند الله الإسلام » )آل عمران :19(، وقال سبحانه 
ينََ  ينِِ مََا وََصََّى بِِهِِ نُُوحًًا وََالَّذِِي أََوْْحََيْْنََا إِلَيْْكََ وََمََا وََصََّيْْنََا بِِهِِ إِبْْرََاهِِيمََ وََمُُوسََى وََعِِيسََى أََنْْ أََقِِيمُُوا الدِِّ� وتعالى: شََرََعََ لَكُُمْْ مِِنََ الدِِّ�
وََلَاا تََتََفَرََّقُُوا فِِيهِِ كََبُُرََ عََلَى الْمُُشْْرِِكِِنََي مََا تََدْْعُُوهُُمْْ إِلَيْْهِِ اللَّهُ�ُ يََجْْتََبِِي إِلَيْْهِِ مََنْْ يََشََاءُُ وََيََهْْدِِي إِلَيْْهِِ مََنْْ يُُنِِيبُُ« )الشورى/ 13(. هذا 
بالنظر إلى حقيقة الدين ومصدره، مأا بالنظر إلى المعنى اللغوي وما عليه الناس: فهي أديان يقال دان بالشيء أي اتخذه 

دينًًا( ينظر: الدين د/ محمد عبد الله دراز ص31 - ط: دار القمل - الكويت - الرابعة - 1419هـ / 1999م.
2  اعتمدت في بيان موقف أتباع الوحي الإلهي على القرآن الكرمي؛ لأنه كما يقول الدتكور عمارة نبيج: آخر البتك 
ن في عصر الرسالة بعكس البتك الأخرى. ينظر: الإنسان في  الموحى هبا؛ ولأنه ثبت عدم تعرضه لتلحريف؛ ولأنه دُُوِِّ�

ظل الأديان. د/ عمارة نبيج ص47 ط: المكتبة التوفيقية - القاهرة ـ 1977م.

2 ـ اتجاه المنكرين للأديان
وقبل أن نبين موقف كلا الاتجاهين من السلوك 
الإنساني لا بد أن نبين مفهوم الإنسان في كل منهما

أولاًً: الإنسان في مفهوم أتباع الأديان
يعتقد أتباع الشرائع الإلهية - ومعهم المؤمنون 
بالله من سائر الملل والنحل - أن الكون بما فيه من 
إنسان وحيوان وجماد وعوالم كثيرة لا يمكن حصرها 
مخلوق بقدرة الله عز وجل، على خلاف بينهم في 
تصور طبيعة هذه القدرة الخالقة وتصويرها )الله(، 
كما يعتقد أتباع الوحي الإلهي أن الإنسان خلق خلقًاً 
مستقالًا متميزًًا عن غيره من الكائنات التي خلقها الله 
عز وجل 2 قال الله عز وجل: هُُ»وََ الَّذَِِي خََلَقَََ لَكَُُمْْ 
رَْْضِِ جََمِِيعًاً ثُمََُّ اسْْتَوَََى إِِلَىَ السََّمََاءِِ فَسَََوََّاهُُنََّ  مََا فِِي ا�لْأَ
رََبُّكََُ  قَاَلََ  وََإِِذْْ  عََلِِيمٌٌ  شََيْْءٍٍ  بِِكُُلِّ�ِ  وََهُُوََ  سََمََوََاتٍٍ  سََبْْعََ 
قَاَلُوُا أَتََجَْْعَلَُُ  رَْْضِِ خََلِِيفَةًًَ  ئِالَاِكََةِِ إِِنِّ�ِي جََاعِِلٌٌ فِِي ا�لْأَ لِِلْْمََ
مََاءََ وََنَحَْْنُُ نُسََُبِّ�ِحُُ بِِحََمْْدِِكََ  فِِيهََا مََنْْ يُفُْْسِِدُُ فِِيهََا وََيَسَْْفِِكُُ الدِّ�ِ
آَدََمَََ  وََعََلَّمَََ  تَعَْْلَمَُُونََ  الَا  مََا  أَعَْْلَمَُُ  إِِنِّ�ِي  قَاَلََ  لَكَََ  سُُ  وََنُقَُدَِّ�ِ
ئِالَاِكََةِِ فَقََاَلََ أَنَْْبِِئُوُنِِي  سَْْمََاءََ كُُلَّهَََا ثُمََُّ عََرََضََهُُمْْ عََلَىَ الْْمََ ا�لْأَ
الَا  سُُبْْحََانَكَََ  قَاَلُوُا  صََادِِقِِينََ  كُُنْْتُمُْْ  إِِنْْ  ءِِالَا  هََؤُُ بِِأَسَْْمََاءِِ 
يَاَ  قَاَلََ  الْْحََكِِيمُُ  الْْعَلَِِيمُُ  أَنَْْتََ  إِِنَّكَََ  عََلَّمَْْتَنََاَ  مََا  إِِالَّا  لَنََاَ  عِِلْْمََ 
آَدََمَُُ أَنَْْبِِئْهُُْمْْ بِِأَسَْْمََائِِهِِمْْ فَلََمَََّا أَنَْْبَأََهَُُمْْ بِِأَسَْْمََائِِهِِمْْ قَاَلََ أَلََمَْْ أَقَُلُْْ 
مََا  وََأَعَْْلَمَُُ  رَْْضِِ  وََا�لْأَ السََّمََاوََاتِِ  غََيْْبََ  أَعَْْلَمَُُ  إِِنِّ�ِي  لَكَُُمْْ 
اسْْجُُدُوُا  ئِالَاِكََةِِ  لِِلْْمََ قُلُْْنَاَ  وََإِِذْْ  تَكَْْتُمُُُونََ  كُُنْْتُمُْْ  وََمََا  تُبُْْدُوُنََ 
مِِنََ  وََكََانََ  وََاسْْتَكَْْبَرَََ  أَبََىَ  إِِبْْلِِيسََ  إِِالَّا  فَسَََجََدُوُا  دََمَََ  لِآَ�
الْْكََافِِرِِينََ وََقُلُْْنَاَ يَاَ آَدََمَُُ اسْْكُُنْْ أَنَْْتََ وََزََوْْجُُكََ الْْجََنَّةَََ وََكُُالَا 
مِِنْْهََا رََغََدًاً حََيْْثُُ شِِئْتُْمََُا وََالَا تَقَْْرََبَاَ هََذِِهِِ الشََّجََرََةََ فَتََكَُُونَاَ 
مِِنََ الظََّالِِمِِينََ فَأََزَََلَّهَُُمََا الشََّيْْطََانُُ عََنْْهََا فَأََخَْْرََجََهُُمََا مِِمََّا 
كََانَاَ فِِيهِِ وََقُلُْْنَاَ اهْْبِِطُُوا بَعَْْضُُكُُمْْ لِِبَعَْْضٍٍ عََدُوٌٌُّ وََلَكَُُمْْ فِِي 
رََبِّ�ِهِِ  آَدََمَُُ مِِنْْ  فَتََلََقََّىَ  إِِلَىَ حِِينٍٍ  وََمََتَاَعٌٌ  مُُسْْتَقََرٌٌَّ  رَْْضِِ  ا�لْأَ
كََلِِمََاتٍٍ فَتََاَبََ عََلَيَْْهِِ إِِنَّهَُُ هُُوََ التَّوَََّابُُ الرََّحِِيمُُ قُلُْْنَاَ اهْْبِِطُُوا 
هُُدَاَيََ  تَبَِِعََ  فَمَََنْْ  هُُدًىً  مِِنِّ�ِي  يَأَْتِِْيَنََّكَُُمْْ  فَإَِمََِّا  جََمِِيعًاً  مِِنْْهََا 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
18

كََفَرَُُوا  وََالَّذَِِينََ  يَحَْْزََنُوُنََ  هُُمْْ  وََالَا  عََلَيَْْهِِمْْ  خََوْْفٌٌ  فَالَا 
وََكََذَّبَُوُا بِِآَيََاَتِِنَاَ أُوُلَئَِِكََ أَصَْْحََابُُ النَّاَرِِ هُُمْْ فِِيهََا خََالِِدُوُنََ« 

)البقرة/39-29(.

يقول الدكتور عمارة نجيب: »لم يكتف القرآن 
بل ذهب  نشأ من طين،  الإنسان، وأنه  ببيان أصل 
الأرض،  لعمارة  المخلوق  هذا  تهيأ  كيف  ليبين 
العاجز  ـ وهو الضعيف  وكيف تكيَّفَ مع ما حوله 
لهذه  جهزه  وتعالى(  )سبحانه  الخالق  أن  فبين  ـ 
المهمة في تكوينه، وخلقه وحده دون بقية الكائنات 
للطبيعة  ولا  للصدفة  يتركه  ولم  خاص،  نحو  على 
به،  يعقل  الذي  القلب  فأعطاه  الطبيعي،  والتطور 
ويدرك ويفهم، ويتطور، ويطور، عن طريق العلم 
بالعلم  أمده  كما  لنشأته،  الأولى  الوهلة  منذ  والتعلم 
فعلمه  الوقت،  ذلك  في  الخالق  غير  معلم  لا  حيث 
أن  نفسه  عن  بالنظرية  علمه  وبالتجربة،  بالنظرية 
الشر  واتجاه  الخير  اتجاه  الاتجاهين  تحمل  طبيعته 
دعوة  اتباع  وأن  )البلد/10(،  النَّجَْْدَيَْْنِِ«  وََ»هََدَيَْْنَاَهُُ 
دعوة  واتباع  والسعادة،  الراحة  إلى  توصله  الخير 
الشر توصله إلى الجوع والعري والخوف والشقاء 
فَ»مَََنِِ اتَّبََعَََ هُُدَاَيََ فَالَا يَضَِِلُُّ وََالَا يَشَْْقَىَ وََمََنْْ أَعَْْرََضََ 
عََنْْ ذِِكْْرِِي فَإَِنََِّ لَهَُُ مََعِِيشََةًً ضََنْْكًًا« )طه/124-123( 
وعلمه بالنظرية أيضًًا الكثير عن ما حوله، وبين له 
يأمر  الوحي واتباع ما  الخير هو  أن مصدر دعوة 
به الخالق والانتهاء عن ما ينهى عنه، وأن مصدر 
الخالق  بعصيان  يأمر  الذي  إبليس  هو  الشر  دعوة 

سبحانه وتعالى«.3

ثانيًاً: الإنسان في مفهوم المنكرين للأديان
إلهًًا خالقًاً  الكون  لهذا  وهؤلاء لا يؤمنون بأن 
مدبرًًا، فالكون أو الطبيعة هي التي أوجدت نفسها! 
فلا يؤمنون إلا بالمحسوس المشاهد، وينكرون أي 

3  الإنسان في ظل الأديان ص 51.
4  مناهج البحث في العلوم الإسلامية. د/ مصطفي حلمي ـ ص 201 ـ ط: مكتبة الزهراء ـ القاهرة ـ الأولى 1404 

هـ - 1984 م.
5  بأو عبد الله محمد بن عمر بن الحيسن الرازي: ولد سنة 544 هـ وقيل 543 هـ بالري ـ وتبحر في العلوم العربية والفقه 
والمنطق وغير ذلك - وله مؤلفات عديدة في اليسفتر والعقيدة وصأول الفقه -  وتوفي سنة 606 هـ - ينظر: وفيات 
الأعيان وأنباء أخبار الزمان بلان خكلان ) ج 4 ص 296 ( - دار البتك العلمية - يبروت - الأولى - 1419هـ/ 

1998م.

في  و«الطبيعة  حواسهم!  تدركها  لا  حقيقة  أو  علم 
الفلسفة المادية الملحدة وجدت هكذا بنفسها، وكذلك 
سننها أو قوانينها فهي مقدرة بنفسها من غير مقدر 
لها، والعقل وحده طريق معرفة الحقائق وليس ثمة 
طريق آخر، وليست المثل الأخلاقية والقيم والمفاهيم 
الطبيعية  كالحوادث  حوادث  أو  وقائع  إلا  الحقيقية 
نشأت وتطورت، فهي ليست ثابتة، والإنسان نفسه 
النفس  وليست  مفكر  اجتماعي  حيوان  هو  إنما 

الإنسانية إلا مجموعة من الغرائز«.4
لهذا  خالقة  غيبية  بقوة  منهم  يؤمن  من  وحتى 
الكون، يرون أن علاقة هذه القوة الخالقة بهذا الكون 

هي مجرد الخلق والإيجاد فقط.
أتباع  مفهوم  في  الإنساني  السلوك  طبيعة 

الأديان
خلقًاً  خلق  الأديان  أتباع  مفهوم  في  الإنسان 
متميزًًا، والسلوك الذي يصدر عن هذا الإنسان هو 
سلوك متميز يختلف عن سلوك غيره من الكائنات 

بأشياء كثيرة منها:
أو  الشيء  فعل  على  القدرة  ومعناه:  الاختيار 
أن  يستطيع  أنه  بمعنى  الضابطة  والإرادة  تركه، 
يتحكم في سلوكه فيمتنع عن أفعال معينة مع القدرة 
عليها، ومنها العقل والتفكير وهو من أهم ما يميز 
الإنسان؛ ولأجله كرم الإنسان على سائر الكائنات، 
وََحََمََلْْنَاَهُُمْْ فِِي  آَدََمَََ  بَنَِِي  كََرََّمْْنَاَ  قال الله تعالى: وََ»لَقََدَْْ 
الْْبَرَِّ�ِ وََالْْبَحَْْرِِ وََرََزََقْْنَاَهُُمْْ مِِنََ الطََّيِّ�ِبَاَتِِ وََفَضَََّلْْنَاَهُُمْْ عََلَىَ 
«الًا )الإسراء/70(. قال الإمام  كََثِِيرٍٍ مِِمََّنْْ خََلَقَْْنَاَ تَفَْْضِِي
الرازي )رحمه الله(:5)قوله وََ»فَضَََّلْْنَاَهُُمْْ عََلَىَ كََثِِيرٍٍ 
«الًا وهنا بحثان: البحث الأول ـ أنه  مِِمََّنْْ خََلَقَْْنَاَ تَفَْْضِِي
وقال  آَدََمَََ«،  بَنَِِي  كََرََّمْْنَاَ  وََ»لَقََدَْْ  الآيـة:  أول  في  قال 
بين  الفرق  من  بد  ولا  »وفضلناهم«  آخرها:  في 
أن  التكرار، والأقرب  لـزم  التكريم والتفضيل وإلا 
يقال: إنه تعالى فضل الإنسان على سائر الحيوانات 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
19

بأمور خلقية طبيعية ذاتية مثل العقل والنطق والخط 
تعالى  إنه  ثم  المديدة،  والقامة  الحسنة  والصورة 
عرضه بواسطة ذلك العقل والفهم لاكتساب العقائد 
التكريم،  هو:  فالأول  الفاضلة،  والأخلاق  الحقة 

والثاني هو: التفضيل(.6

أفعال  عنها  تصدر  التي  الإنسانية  والنفس 
والاستقامة  والشر  الخير  فيها  مركب  الإنسان 
سََوََّاهََا  وََمََا  وََ»نَفَْْسٍٍ  وجل:  عز  الله  قال  والفجور، 
 ،)8 )الشمس/7،  وََتَقَْْوََاهََا«  فُجُُُورََهََا  فَأََلَْْهََمََهََا 
واستقامته  الإنسان  سلوك  لضبط  الوحيد  والطريق 
قال  الناس،  لهداية  المنزل  الإلهي  الوحي  اتباع  هو 
وََإِِمََّا  شََاكِِرًًا  إِِمََّا  السََّبِِيلََ  هََدَيَْْنَاَهُُ  إِ»ِنَّاَ  وجل:  عز  الله 
)رحمه  الرازي  الفخـر  قال  )الإنسان/3(،  كََفُوُرًًا« 
الطريق،  من  يُسُلك  الذي  هو  »السبيل«  الله(: 
الخير  سبيل  ههنا  بالسبيل  المراد  يكون  أن  فيجوز 
أي  هديناه،  معنى  ويكون  والهلاك،  والنجاة  والشر 
عرفناه وبينا كيفية كل واحد منهما له، كقوله تعالى: 
وََ»هََدَيَْْنَاَهُُ النَّجَْْدَيَْْنِِ« )البلد/10(، ويكون السبيل اسما 
نْْسََانََ  ِ للجنس، فلهذا أفرد لفظه كقوله تعالى: إِ»ِنََّ ا�لْإِ

لَفَِِي خُُسْْرٍٍ« )العصر/2(.

سبيل  هو  بالسبيل  المراد  يكون  أن  ويجوز 
لهذا  المستحقة  المعروفة  الطريقة  هي  لأنها  الهدى 
هي  فإنما  الضلالة  سبيل  أما  الإطلاق.  على  الاسم 
سبيل بالإضافة، ألا ترى إلى قوله تعالى: وََ»قَاَلُوُا 
«الَا  السََّبِِي فَأََضَََلُّوُنَاَ  وََكُُبَرَََاءََنَاَ  سََادَتََنََاَ  أَطَََعْْنَاَ  إِِنَّاَ  رََبَّنََاَ 
الهدى،  سبيل  أضلوهم  وإنما  )الأحزاب/67(، 
 :« »هديناه  قوله  معنى  جعل  هذا  إلى  ذهب  ومن 
على  نبه  فقد  الحق،  لسبيل  أرشد  وإذا  أرشدناه  أي 
تجنب ما سواها، فكان اللفظ دليلا على الطريقين من 
السبيل: خلق  المراد من هداية  ...، )و(  الوجه  هذا 

6  فماتيح الغبي لفلخر الرازي ج 11 جزء 21 ص 13 - دار البتك العلمية - يبروت - الأولى - 1411هـ/ 1990م.
7  ينظر: فماتيح الغبي ج 15 جزء 30 ص 211/210.

8  العقيدة الإسلامية في مواجهة التيارات الإلحادية. د/ فرج الله عبد الباري - ص 78 - ط: مكتبة الأزهر الحديثة 
بطنطا - الثانية - 1420ه/ 2000م.

9  لِّأِ�ف في نقد نظرية التطور بتك كثيرة لعلماء وكفمرين لسممين وغير لسممين، ومن أهم البتك التي وقف عهيلا 
الباحث »الإنسان في ظل الأديان«، د/ عمارة نبيج، »العقيدة الإسلامية في مواجهة التيارات الإلحادية«، د/ فرج 

الله عبد الباري.

الدلائل، وخلق العقل الهادي، وبعثة الأنبياء، وإنزال 
الكتب، كأنه تعالى قال: خلقتك للابتلاء ثم أعطيتك 

كل ما تحتاج  إليه ليهلك من هلك عن بينة …(.7

المنكرين  مفهوم  في  الإنساني  السلوك  طبيعة 
للأديان

كثيرا  يختلف  لا  الماديين  نظر  في  الإنسان 
عن الحيوان، خاصة في غرائزه ودوافعه، فهو في 
نظرهم لم يخلق خلقا مستقلا، ولم يلق أي عناية أو 
رعاية تميزه عن غيره من الكائنات، فهو حيوان في 

مأكله ومشربه وتلبيته لرغباته وشهواته.

عامة  الغربي  الفكر  على  دارون  نظرية  أثر 
وعلى الدراسات السلوكية خاصة:

العالم  التي قال بها  أحدثت نظرية »التطور« 
الإنجليزي تشارلز دارون )1809-1882 م( تحولاًً 
الغربي  الفكر  وفي  الإنسانية  الدراسات  في  كبيرا 
عامة، وقد ذهب دارون من خلال رحلاته وتجاربه 
أساس  على  دائم  تطور  في  الحية  الكائنات  أن  إلى 
الأنواع  فتنشأ  الأصلح،  وبقاء  الطبيعي،  الانتخاب 
الذي  الإنساني  النوع  بعضها من بعض، ولا سيما 

انحدر عن أنواع حيوانية.8

ولست بصدد ذكر كلام العلماء في إبطال هذه 
ينبه على  الباحث أن  9 ولكن يريد  المادية  النظرية 
أن هذه النظرية )الحيوانية( كانت هي الأساس الذي 
الإنساني،  للسلوك  الغربية  الدراسات  عليه  قامت 
كانت  دارون  نظرية  إن  الأوربي:  التاريخ  )يقول 
نقطة تحول في تاريخ العلوم، وأنها أثرت في اتجاه 
التفكير البشرى بحيث يمكن تتبع آثارها في كل ما 
صحيح،  وهذا  الأخيرة  العهود  في  العلماء  أنتجه 
وقد تأثر بها فرويد وأول ما يبدو من هذا التأثر هو 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
20

نظرته للإنسان على أنه مخلوق أرضي عالمه كله 
محصور في هذا النطاق الضيق القريب.

ولكن هذا ليس كل شيء، فقد تأثر به من زاوية 
أخرى حيث أزال عن الإنسان ما كان يحوطه من 
إنسانية«، ومن رفعة وشفافية وروحانية،  »كرامة 
المخلوق  لهذا  الله  رعاية  أن  اعتبار  على  وذلك 
الخرافة  من  نتجت  كبيرة  خرافة  له،  وتكريمه 

الكبرى المتصلة بخلق آدم.

قوله:  في  تابعه  حين  ثالثة  زاوية  من  وتأثر 
لغرائز  الطبيعي  الامتداد  هي  الإنسان  غرائز  إن 
الحيوانات السابقة له في سلم الصعود، مضافًاً إليها 
قدر من التطور، هو القدر الذي نتج من الظروف 
فيه،  فأثرت  للإنسان  الأعلى  الجد  صادفت  التي 

وأنتجت فيه الكائن البشرى على مر الأيام.
ومن هذا نجد أن نظريات فرويد هي الامتداد 
الطبيعي لنظرية دارون، أو هي تخصيص لها في 

ميدان الإنسان ..( 10
التطور  نظرية   - النظرية  هذه  ساعدت  وقد 
ما  كل  رفض  وتم  المادية،  الروح  سيطرة  في   -
بدعوى  والمعارف  العلوم  من  الدين  إلى  ينتسب 
الفكر  انتشار  واكب  وقد  ومنهاجه،  للعلم  مخالفتها 
مجال  في  كبير  تقدم  الغربي  المجتمع  في  المادي 
الناس  حياة  تيسير  إلى  أدى  مما  الطبيعية،  العلوم 
الكبير في  التقدم  المادية بصورة كبيرة، وأمام هذا 
الغربيين،  نفوس  على  الغرور  سيطر  المادة  علوم 
وظنوا أن مشكلات الإنسان وقضاياه يمكن أن تحل 
هو  هذا  وأن  التجريبي  العلمي  المنهج  باستخدام 

السبيل الوحيد لسعادة الإنسان.

الدراسات  إخفاق  أسباب  الثاني:  المبحث 
النفسية والسلوكية في المجتمع الغربي

المجتمع   على  المادي  الفكر  سيطر  أن  بعد 
جزءًًا  فأصبح  الإنسان  إلى  النظرة  تحولت  الغربي 
من العالم  تسري عليه قوانين المادة فقط، مع إهمال 
التي  وخصائصه  الحقيقي  الإنسان  لكيان  كامل 

10  الإنسان يبن المادية والإسلام. أ. محمد قطب ص 24 - ط: دار الشروق - العاشرة - 1409ه – 1989م.

تميزه عن غيره من الكائنات. يقول الدكتور توفيق 
العلوم  »مشكلة  عنوان  تحت  له  مقال  في  الطويل 
الطبيعيون  )كان  علوماًً«:  ليست  أنها  الاجتماعية 
من العلماء يقولون: إن أي دراسة في مجال العلوم 
فيها  تستخدم  لم  ما  علمية  تكون  لا  الاجتماعية 
البحث  نجاح  وبمقدار  وحدها،  التجريبية  المناهج 
هذه  اصطناع  في  السوسيولوجي  أو  السيكولوجي 
العلمي،  البحث  المناهج يكون حظه من خصائص 
الذات وأهوائها ولا يتصف  وكل بحث يصدر عن 
بالموضوعية يستبعد من نطاق البحث العلمي الذي 
الصفات  )أي  بالكيفيات  يستبدل  أن  على  يحرص 
إلا  لغة  للعلم  وليس  عددية،  كميات  تقاس(  لا  التي 
الرياضيات، أي الأرقام، ومن هنا وجدت الأجهزة 
أرقام،  أو  أعداد  إلى  الصفات  تحول  التي  والآلات 
العلوم  تقتصر  أن  الطبيعيون في  العلماء  ألّحّ  ولهذا 
تهتم  التي  التجريبية  الدراسات  على  الاجتماعية 

بالعلاقات الرياضية للظاهرة التي تدرسها.

لكن خصوم النزعة الطبيعية قد ناهضوا هذه 
طبيعة  إن  قائلين:  الاجتماعية،  العلوم  في  النزعة 
الاجتماعية  العلوم  تعالجها  التي  الموضوعات 
هنا  ومن  التجريبية،  بالمناهج  معالجتها  تتيسر  لا 
اختلفت القوانين التي تنتهي إليها الطائفتان، فقوانين 
الزمان  وتتخطى  وعامة،  دقيقة،  الطبيعية  العلوم 
العشرين  القرن  في  اعتبرت  وإن   … والمكان 
قد  الحتمية  لأن  يقينية؛  وليست  ترجيحية  احتمالية 
اهتزت في قرننا هذا، لكنها ترجيحية تقارب اليقين 
وتظل صادقة حتى يثبت بطلانها، بينما نلاحظ أن 
قوانين العلوم الاجتماعية تعوزها الدقة والضبط إلى 
إلى حد كبير بظروفها وأحوالها،  أنها مقيدة  جانب 
جانب  إلى  هذا  الاستثنائية،  الحالات  فيها  وتكثر 
أسباب أخرى يرى اللا طبيعيون أنها تعوق استخدام 
المناهج التجريبية في العلوم الاجتماعية نجملها فيما 

يلي:
أولها: حرية الإرادة البشرية لأنها تتدخل في 
مجراها  بتغيير  وتتكفل  الإنسانية  الظواهر  سير 
ثابت،  علمي  لقانون  إخضاعها  معه  يتعذر  تغييرا 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
21

ولهذا تيسر التنبؤ العلمي في مجال العلوم الطبيعية 
العلوم  مجال  في  الدقة  وجه  على  واستعصى 
بعوامل  تتأثر  ما  كثيرا  الناس  وأحكام  الاجتماعية، 
ما  العقل  على  فتفسد  العقل،  منطق  مع  تتمشى  لا 

كان يتوقعه.
ثانيها: أن التجربة تؤدي دورًًا رئيسًًا في كشف 
القوانين الطبيعية، بينما يتعذر إجراء التجارب في 
مجال العلوم الاجتماعية إلا في نطاق ضيق محدود، 
بحيث لا يكون من المعقول إقامة منهج البحث على 

أساسها.
في  عادة  تصدق  الطبيعية  القوانين  أن  ثالثها: 
الاجتماعية  العلوم  مقررات  أما  ومكان،  زمان  كل 
شخصية  ظروف  إلى   - هذا  عكس  على   - فتشير 

تاريخية.
الاجتماعية  العلوم  قوانين  أن  رابعها: 
المزعومة ليست موضوعية خالصة، بمعنى أنها لا 
تكون صادقة بما هي كذلك؛ لأن الباحث الاجتماعي 
لا يستطيع أن يتجرد من أهوائه وميوله ومصالحه، 
حتما  يتصل  الذي  موضوعه  إلى  ينظر  هو  بل 
بالإنسان من خلال عقيدته، وثقافته، وتقاليد وطنه، 
ونحو ذلك من عوامل تتلف نزاهته، وتحمله على أن 
يتأثر في بحثه بعوامل ذاتية، أما في العلوم الطبيعية 
فإن تجرد الباحث عن ميوله، وأهوائه ميسور عند 
علاج موضوعاتها، ومن هنا أمكن أن يكون البحث 

العلمي موضوعيًّاً وليس ذاتيًّاً.
خامسها: أن الدقة في العلوم الطبيعية مرجعها 
إلى صورتها الرياضية؛ لأن من الميسور أن تقاس 
فليس  الاجتماعية،  العلوم  في  أما  الكمية،  مقاديرها 
الكمي  للضبط  موضوعاتها  إخضاع  الميسور  من 
الدقيقة؛  الرياضية  بالمعادلات  تصويرها  ويستحيل 

11  قضايا في رحاب الفسلفة والعمل د/ توفيق الطويل ص 112/110ـ ط : دار النهضة العربية – القاهرة - 
1986م.

12  روبرت مرتون: أحد علماء الاجتماع الأمريكيين المعاصرين. ينظر: الصياغة الإسلامية لعمل الاجتماع الدواعي 
والإمكان أ. منصور زويد المطيري. ص: 71ـ سسلة: تكاب الأمة. قطرـ يناير 1993م.

13  ينظر: الصياغة الإسلامية لعمل الاجتماع ص 71.
14  عالم وطبيب فرنسي يبكر درس في جامعة ليون عدة أعوام ورحل إلى الويلاات المتحدة واتشغل في معهد رولفكر 
للأبحاث العلمية بمدينة نيويورك. ومنح جائزة نوبل عام 1912 م لأبحاثه الطبية الذفة. الإسلام ومشكلات الحضارة أ. 

سيد قطب. ص: 9ـ ط: دار الشروق. الثانية عشرةـ 1422 هـ/ 2001م.

ولهذا قال بعض أهل العلوم الاجتماعيـة: إن علومهم 
لا تكون قط عامة لأنها لا تخلو من الاستثناءات التي 

لا تدخل في صيغتها.11

من  كثير  نبه  كما  ـ  السلوكية  العلوم  فمشكلة 
الباحثين  بذاتية  كبيرًًا  تأثرًًا  تتأثر  أنها   - المحققين 
وثقافتهم وأهوائهم وتطلعاتهم، لذلك لا يمكن أن يتفقوا 
نتيجة واحدة،  إلى  الوصول  على منهج واحد، ولا 
الذي دعى روبرت مرتون.12لأن  السبب  وهذا هو 
يعترف بأن في الولايات المتحدة خمسة آلاف عالم، 
الذي يخصه وحده،  الاجتماع  منهم علم  واحد  لكل 
رغم  عالم،  بكل  الخاصة  العقائد  تعدد  نتيجة  وذلك 

انتماء غالبيتهم إلى عقيدة المجتمع الرأسمالي.13

أسباب تخلف العلوم الإنسانية من وجهة نظر 
عالم غربي كبير

التقدم الكبير والمدهش في علوم  لقد استوقف 
المادة مع التأخر الملحوظ في مجال العلوم الإنسانية 
جماعة من العلماء الغربيين من أمثال العالم الكبير 
عن  البحث  حاول  الذي  كاريل14  ألكس  الدكتور 
أسباب علمية لهذا التأخر الكبير في مجال الدراسات 
الكثيرة  والجهود  الكبيرة  الإمكانات  رغم  الإنسانية 

في هذا الميدان.
يرى هذا العالم الكبير »أن هناك فارقًاً أساسيًّاً 
بالذات  هناك  وأن  الحياة،  وعلوم  المادة  علوم  بين 
علم  وطبيعة  المادة  علوم  طبيعة  بين  أساسيًّاً  فارقًاً 
الإنسان، وبين طبيعة موقف العقل من هـذه وتلك، 
وأن هذا الفارق كامن في أمرين لا يتعلقان ببيئة ولا 
زمان، ولا بظروف وقتية مرهونة بالزمان والمكان 

.. هما: 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
22

-1 تعقد الموضوع 15
-2 طبيعة تركيب عقولنا 16

ثم يعلق الأستاذ سيد قطب17 فيقول:هذا الواقع 
العلمي عن الجهل المطبق بالإنسان مع العلم النسبي 
دور  لحقيقة  طبيعية  وثمرة  متوقعة،  نتيجة  بالمادة 
في  الإنساني  وجوده  وغاية  الأرض  في  الإنسان 
الإسلامي،  التصور  خلال  من  تبدو  كما  الكون 
فيطلق  نتائجها،  الحقيقة  هذه  على  يرتب  والإسلام 

15  يرى الدتكور كاريل أن الدراسات اللسوكية ما تزال في بدايهتا ـ رغم التقدم العلمي الهائل ـ فهي ما تزال في المرحلة 
الوصفية، والببس في ذلك أن »الإنسان كل لا يجتزأ وفي غاية التعقيد، ومن غير الميسور الحصول على عرض سبيط 
له - وليست هناك طريقة لهفمه في جمموعه - أو في أجزائه في وقت واحد. ولكي نحلل أنسفنا فإننا مضطرون للاستعانة 
فبنون مخفلتة - وإلى استخدام علوم عديدة. ومن الطبيعي أن تصل كل هذه العلوم إلى رأي مخلتف في غايهتا المشتركة، 
فإنها تتسخلص من الإنسان ما تمكنها وسائهلا الخاصة من لبوغه فقط - وبعد أن تضاف هذه المتسخلصات بعضها إلى 
بعض - فإنها تبقى أقل غناءًً من الحقيقة الصلبة .. إنها تخلف وراءها بقية عظيمة الأهمية بحيث لا يمكن إهمالها. 

ينظر: الإسلام ومشكلات الحضارة ص14 نقلًاً عن الإنسان ذلك المهجول ل »كاريل«.
16  يرى الدتكور كاريل: أن طبيعة الإنسان هي التي تحدد نظرته إلى الأشياء وهذه الطبيعة تخلتف عند كل الناس تقريبًًا 
يقول: وكل آرائنا عنه )الإنسان( مشربة بالفسلفة العقلية .. وهذه الآراء جميعا تنهض على فيض من المعلومات غير 
الدقيقة - بحيث يراودنا إغراء عظيم لنختار من يبنها ما يرضينا وسيرنا فقط - ومن ثم فإن فكرتنا عن الإنسان تخلتف 

تبعا لإحساساتنا ومعتقداتنا( )10، ص 16-15(.
17  اليسد قطب: أديب وسفمر من أهل مصر تخرج في لكية دار العلوم بالقاهرة وعين مدرسًًا للغة العربية وأوفد 
في بعثة لدراسة برامج التعليم في مأريكا، ولما عاد انتقد البرامج المصرية، وطالب ببرامج تتمشى والكفرة الإسلامية 
- وبنى على هذا استقالته 1934م - وانضم إلى الإخوان الملسمين )جماعة دعوية اتخذت منهج العنف والتطرف 
في الوصول إلى اللسطة( فترأس قمس نشر الدعوة هبا، وسجن معمه إلى أن صدر الحكم بإعدامه فأعدم 1387هـ 
- 1967م. ينظر: معمج مصنفي البتك العربية : أ/ عمر رضا كحالة )ص 216( – ط: الرسالة - الأولى - 

1406ه/ 1986م.
18  الإسلام ومشكلات الحضارة أ. سيد قطب ص 25/24 تبصرف.

طاقاتها  واستخدام  الأرض،  عمارة  في  الإنسان  يد 
وخاماتها .. بينما هو يضع لهذا الإنسان منهج حياته، 
إليه هو وضع هذا  يكل  الحياة ولا  الذي يحكم هذه 
المنهج، لأنه مزود بطاقات معينة ليتحكم في المادة 
عن علم - نسبى طبعًاً - بينما هو غير مزود بمثل 
هذه الطاقات لمعرفة نفسه حتى يتحكم في أمرها عن 

علم كما يتحكم في المادة.18 

مصادر البحث
1. الدين د/ محمد عبد الله دراز - ط: دار القمل - الكويت – الرابعة - 1419هـ/ 1999م.

2. الإنسان في ظل الأديان. د/ عمارة نبيج ط: المكتبة التوفيقية – القاهرة - 1977م.
3.  مناهج البحث في العلوم الإسلامية. د/ مصطفي حلمي - ط: مكتبة الزهراء - القاهرة - الأولى 1404 هـ/ 1984م.

4. وفيات الأعيان وأنباء أخبار الزمان بلان خكلان - دار البتك العلمية – يبروت – الأولى - 1419هـ/ 1998م.
5. فماتيح الغبي لفلخر الرازي ج 11 جزء 21. دار البتك العملية – يبروت – الأولى. 1411هـ/ 1990م.

6. العقيدة الإسلامية في مواجهة التيارات الإلحادية. د/ فرج الله عبد الباري - ط: مكتبة الأزهر الحديثة بطنطا - الثانية. 
1420هـ / 2000م.

7. الإنسان بين المادية والإسلام. أ. محمد قطب - ط: دار الشروق - العاشرة. 1409هـ/ 1989م.
8. قضايا في رحاب الفلسفة والعلم. د/ توفيق الطويل ـ ط: دار النهضة العربية - القاهرة. 1986م.

9. الصياغة الإسلامية لعلم الاجتماع الدواعي والإمكان. أ. منصور زويد المطيري - سلسة: كتاب الأمة - قطر. يناير 
1993م.

10. الإسلام ومشكلات الحضارة أ. سيد قطب. ط: دار الشروق - الثانية عشرة ـ 1422 هـ/ 2001م.
11. معجم مصنفي الكتب العربية: أ. عمر رضا كحالة. ط: الرسالة - الأولى. 1406هـ/ 1986م.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
23

ҒТАМР/ SRSTI/ ГРНТИ 21.15.47 

https://orcid.org/0000-0003-3910-8222
е-mail: mukhitdinov.rashid@gmail.com
https://orcid.org/0009-0006-4109-3401 
е-mail: adiljanqulahmetov@gmail.com 

«САХАБА» СӨЗІ ШАРҒИ МАСДАР РЕТІНДЕ

Мухитдинов Рашид Сражович
Филология ғылымдарының кандидаты,
Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті 

университеті,
Алматы қ., Қазақстан 

Құлахметов Әділжан Жайляуғазыұлы
Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті 

университеті,
Алматы қ., Қазақстан 

ِ ِ كالمصدر الشََّرعيِّ� قول الصََّحابيِّ�

رشيد محي الّدّينوف
دكتوراة في علوم الفيلولوجيا والعلوم الإسلاميَّةَ

 الجامعة المصريَّةَ للثَّقَافة الإسلاميَّةَ
 نور مبارك، ألماتي، كازاخستان

عادل جان قول أحمدوف
 الجامعة المصريَّةَ للثَّقَافة الإسلاميَّةَ 

نور مبارك، ألماتي، كازاخستان

THE WORDS OF THE SAHABA AS SHARI’AH MASDAR

Mukhitdinov Rashid Srajovich
Candidate of Philological Sciences,

Egyptian University of Islamic culture 
Nur-Mubarak

Almaty, Kazakhstan

Kulakhmetov Adilzhan Zhaylaugazyuly
Egyptian University of Islamic culture 

Nur-Mubarak
Almaty, Kazakhstan

СЛОВА «САХАБЫ» КАК ШАРИАТСКИЙ МАСДАР

Мухитдинов Рашид Сражович
Кандидат филологических наук

Египетский университет исламской 
культуры Нур-Мубарак,

г. Алматы, Казахстан

Кулахметов Адильжан 
Жайляугазиевич

Египетский университет исламской 
культуры Нур-Мубарак



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
24

Аңдатпа: Мақалада шариғат масдарлары және оның түрлері жайында қысқаша 
мағлұматтар берілді. Масдарлар шығу тегіне, қуаттылығына, олардың үкім шығару кезінде 
қолданылу тәртібіне қарай түр-түрге бөліп қарастырылды. Солардың ішінде сахабаның 
сөзі (шарғи үкім шығаруға екінші дәрежелі дәлелдің бірі) тақырыбына кеңінен тоқталып, 
оның шариғаттағы орны айтылды. Бұл сөзді үкім шығару кезінде дәлел көзі болатынын 
алға тартқан ғалымдар мен оларға қарсы жауап айтқандардың сүйенген айғақтарына 
ретроспективті талдау жүргізілді. Әйгілі төрт мәзһабтың бұл тақырып аясындағы 
әрқайсының өзіндік алған орны жайында айтылып, олардың ұстанымдары анықталды. 
Атап айтқанда, мәлики мен ханбали фиқһ мектептерінде бұл масдардың маңыздылығы мен 
үкім шығару кезінде жүгіну тәртібі қарастырылды. Танымал ғалымдардың сахаба сөзіне 
қатысты ойлары мен берген анықтамалары қамтылып, аражігі талданды. Ижмағ сукутидің 
мағынасы ашылып, тақырыппен байланысы және ғалымдардың бұл тұрғысынан әртүрлі 
пікірде болғандығы баяндалды. Сонымен қатар сахабаларға қатысты келген белгілі бір 
хадиске қатысты ғылыми ортадағы көзқарастарға талдау жасалды.
Түйін сөздер: Құран, сүннет, ижмағ, сахабаның сөзі, шариғат масдары, үкім, дәлел.

الملخص: تقدم المقالة معلومات موجزة عن مصادر الشريعة وأنواعها المختلفة. تم تصنيف المصادر بناءًً 
على أصولها ومدى قوتها وترتيب استخدامها عند إصدار الأحكام الشرعية. تم التركيز بشكل خاص على موضوع 
»قول الصحابي« )أحد الأدلة الثانوية للتشريع الشرعي( ومكانته في الشريعة. تم إجراء تحليلات رجعية للحجج 
التي قدمها العلماء الذين يعتبرون قول الصحابي دليالًا شرعيًاً وأولئك الذين عارضوا هذا الرأي. تناولت الدراسة 
أدوار المذاهب الأربعة الكبرى )المالكي والحنبلي بشكل خاص( في هذا السياق، مع إبراز مواقفهم من الموضوع. 
كما تم التطرق إلى آراء العلماء البارزين حول أقوال الصحابة وتعريفاتهم، مع تحليل الفروقات بينها. تم توضيح 
مفهوم »الإجماع السكوتي« وعلاقته بالموضوع، مع شرح اختلاف آراء العلماء فيه. بالإضافة إلى ذلك، تمت دراسة 

وجهات نظر العلماء حول حديث معين متعلق بالصحابة.
الكلمات المفتاحية: القرآن، السنة، الإجماع، قول الصحابي، مصادر الشريعة، الأحكام، الأدلة.

Abstract: The article provides brief information about the sources of Sharia law and their 
various types. The sources are categorized based on their origins, their authority, and their appli-
cability in issuing legal rulings. Particular emphasis is placed on the concept of «the sayings of 
the Companions» (one of the secondary sources of Islamic legal evidence) and its position within 
Sharia. The analysis includes retrospective evaluations of the arguments of scholars who con-
sidered these sayings as legal evidence and those who opposed this view. The roles of the four 
major madhabs (Islamic legal schools) in this context are explored, highlighting their respective 
stances on the topic. In particular, the importance and application of these sources within the 
Maliki and Hanbali schools of jurisprudence are examined. Opinions and definitions by notable 
scholars regarding the sayings of the Companions are discussed, along with their distinct per-
spectives. The concept of «ijma’ sukuuti» (silent consensus) is elucidated, its connection to the 
topic is explored, and the diverse scholarly interpretations are analyzed. Additionally, scholarly 
opinions on a specific hadith related to the Companions are examined.

Keywords: Quran, Sunnah, Ijma’, Sayings of the Companions, Sharia sources, legal rul-
ings, evidence.

Аннотация: В статье кратко рассматриваются источники шариата и их различные 
виды. Источники классифицируются по происхождению, авторитету и порядку применения 
при вынесении решений. Особое внимание уделяется теме «слов сподвижников» (один из 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
25

вторичных источников исламского права) и их роли в шариате. Проведен ретроспективный 
анализ аргументов ученых, которые считали слова сподвижников доказательством, и 
тех, кто выступал против. Рассмотрены позиции четырех известных мазхабов, особое 
внимание уделено школам маликитского и ханбалитского фикха в отношении значимости 
и применения данных источников. Проанализированы мнения выдающихся ученых 
о словах сподвижников и их определения. Раскрыто значение термина «ижма сукути» 
(молчаливый консенсус), описана его связь с темой и разногласия между учеными. 
Также проведен анализ мнений научного сообщества о конкретном хадисе, связанном с 
деятельностью сподвижников.

Ключевые слова: Коран, сунна, ижма, слова сподвижников, источники шариата, 
решения, доказательства.

Кіріспе
Ислам дінінің үкімі барлық заманға 

сай келуі негізгі сүйенетін дәйектердің 
сенімді әрі жүйелі болуында. Солардың 
ең негізгілері Құран мен сүннет екені 
мәлім. Дегенмен де олар әр кезде өз-
геріске ұшырап отыратын барлық замана-
уи жағдайды қамтымағандықтан басқа да 
жүйеленген дерек көзіне сүйенеді. Өз ал-
дына дәлел болмаса да сүннетті қуаттап, 
оған қайшы келмеген жағдайда орындау 
міндет болатын дәлел көзі саналатын 
масалих мурсала, истихсан, әдет-ғұрып, 
сахабаның сөзі, истисхаб секілді бірнеше 
масдар бар. Үкім шығарушы ғалымдар 
оларды пайдалану тәртібіне сай ретімен 
қолданады. Құранда ашық дәлелі келіп 
тұрған мәселенің үкімін сүннетке сүйеніп 
бере алмаған секілді, негізгі емес дәлел 
масдарларын барлық мұсылман ғалымда-
ры келіскен дәлел көзінің алдына шыға-
ра алмайды. Бұл мақалада қозғалатын 
тақырыбымыз да дәл солай, дәлел тұрғы-
сынан дәрәжесі жоғары масдардан бұрын 
қолданылмайды. Бірақ ханафи фиқһ мек-
тебінде сахаба сөзі қиястан басым түсетін 
тұсын айтатын боламыз. Үкім шығатын 
қайнар көздің аз емес екендігін, олардың 
бірі басқасынан басым екенін, қай дәлел 
не үшін негізге алынғандығын білу мұ-
сылман баласының көкжиегін кеңейтіп, 
мәзһабтар арасындағы ерекшеліктерді 

жақсырақ түсінуге жол ашады. Сонымен 
қатар кейбір діни топтар секілді тек қана 
бір масдарды негізге алып, дінді әртүрлі 
өмірлік жағдайға сай емес етіп көрсетіп, 
оны қиындатып алуға, басқа дін ұста-
нушыларды исламнан алыстатуына себеп 
болудан сақтайды. 

Тақырыпты талдауды дәйектеу 
Құран мен сүннеттің ислам дініндегі 

орны өте ерекше, құдды бір адамзат тір-
шілігіндегі ауа мен судың рөліндей. Ол 
екеуінсіз діннің тірі қалуы мүмкін емес. 
Ал басқа шарғи дәлел негіздері өмірді 
одан әрі көркем ететін заттар іспетті, ис-
ламның қандай кең, терең ой мен көркем 
ақылға толы екендігін көрсетуге үлкен 
жол ашады. Екінші сатыға жататын (ға-
лымдардың барлығы бірдей дәлел ретінде 
қабылдай бермейтін) «сахаба сөзі» тақы-
рыбын зерттей отырып, оған исламтану-
лық талдау жасау – бұл мақаланың басты 
мақсаты. Онымен қоса ғалымдардың 
көзқарасын саралап, арасындағы ерек-
шеліктерді анықтау арқылы ғылыми әдіс 
ретінде бекіту. Қойылған мақсатқа жету 
үшін келесідей міндеттерді іске асыруға 
бел будық: сахаба сөзінің этимологиясын 
анықтау, семантикалық құрылымын зерт-
теу, сахаба сөзі негізге алынып бекітілген 
бірнеше үкімді мысалға келтіру арқылы 
ғылыми әдіс екенін дәйектеу.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
26

Ғылыми зерттеу әдіснамасы 
Мақала барысында шарғи масдар-

лардың түрлерін қарастыру арқылы олар-
дың құрылымын түсінуге бағытталған 
талдау жасалды. Ғұламалар арасында 
келісілген масдарлар мен хилафи (пікір 
қайшылығы) масдарларды салыстыру 
арқылы компаративистік талдау жасалды. 
«Сахаба» сөзін талдауда этимологиялық, 
семантикалық, салыстырмалы, концепту-
алдық талдау әдістері қолданылды.

Негізгі бөлім
Усул әл-фиқһ ғылымындағы шариғат 

масдары. Негізінде масдар сөзі араб тілін-
де  дереккөз, шығу тегі деген мағынаны 
білдіреді (1, 398). Ал «шариғи масдар» 
сөзінің терминдік мағынасына келетін 
болсақ, шариғат іліміндегі үкім шығару-
да сүйенетін негізгі дәлел көзі. «Шариғат 
масдары» сөзінің усул ілімінде басқа да 
атаулары бар. Мысалы, үкім негіздері, 
үкім дәлелдері дегендей бірнеше атауы 
болса да мағынасы біреу. Алланың үкімін 
білу үшін ғалымдардың сүйенетін заң 
шығару көзі шамамен жиырмадан асады. 
Ең маңыздылары: Құран, сүннет, ижмағ, 
қияс, истихсан, истисхаб, маслахат мур-
сала, сахабаның сөзі, шарғ мән қабләнә 
(бізден бұрынғылардың шариғаты), әдет-
ғұрып және сәд зәраиғ.

Негізгі шариғат масдары – мұсыл-
мандардың бірауыз келісімі бойынша, 
одан басқа заң шығарушы жоқ Алла таға-
ланың сөзі. Бұл тәңірлік негіз Құранда 
және Құранның нұсқауларында келетіні 
белгілі, ал қалғаны Құранды қуаттайды, 
алайда Алла тағаланың үкімін түсіндір-
генімен үкімнің негізгі құраушысы бола 
алмайды.

Үкім негіздері бола алатын бұл дәй-
ек көзін усул фиқһ ғалымдары әртүр-
лі бағыт бойынша бірнеше топқа бөліп 
қарастырады. Соның алғашқы жіктелуі 

дәлел көзінің жеке өзі үкім бекітуде негіз 
болу және болмау тұрғысынан екіге бөлі-
неді. Бірінші, жеке өзі үкім бекітуде негіз 
бола алатын топқа: Құран, сүннет, ижмағ, 
ғұрып, сахабаның сөзі. Екінші, негіз 
бола алмайтын, керісінше, негіз болатын 
масдарды қажетсінетін топ: қияс, истих-
сан, сәд әд-зараиғ. Ислам діні – ақыл мен 
нақылдың басын қосқан көркем дін. Усул 
ғалымдары үкім негіздерінің шығу негізі-
не қарай тағы бір маңызды тарапты бөліп 
қарастырады. Үкім негізі шарғи мәтін-
дерге сүйенсе нақли болып есептеледі 
және бұл масдарларға мұжтаһид ғалым-
ның ойы әсер етпейді. Яғни бұл бөлімге 
өздігінен дәлел көзі болатын Құранды, 
оны кеңірек шархтап (түсіндіріп), ба-
яндап беретін сүннетті және ол екеуіне 
негізделіп үкім шығаратын мұжтаһид 
ғалымдардың ижмағын кіргізген. Екін-
ші түрі ол өздігінен дәлел бола алмайды, 
керісінше басқа бір дәлелге мұқтаж бо-
лады. Яғни ғалым үкім шығарар кезін-
де міндетті түрде Құран мен сүннетте 
келген үкім мақсаттары мен себептеріне 
жүгіну арқылы үкім шығарады. Имам 
әш-Шатиби бұл жайында былай дейді: 
ақыл-ой дәлелдері тәуелсіз дәлел ретінде 
қолданылмайды, олар самғи дәлелдерге 
негізделіп, олардың қолданылу жолын 
анықтау немесе мәнін айқындау арқылы 
пайдаланылуы мүмкін. Бірақ өздігінен 
дәлел ретінде қарастырылмайды. Себебі 
оның (дәлел) зерттелуі – шарғи мәселе, 
ал ақыл-ой шариғаттың негізін құрушы 
емес (Абу Исхақ, 1998: 13).

Масдардың дәлел көзі болатынына 
ғалымдардың келісуі тұрғысынан келе-
сідей бөліп қарастырамыз. Бірінші түрі 
негізгі дәлел көзі бола алатынына келісіл-
ген масдарлар: Құран, сүннет, ижмағ 
және қияс. Екінші түрі ғұламалар ара-
сында түрлі көзқарас тудырған )ғұрып, 
истисхаб, истихсан, масалих мурсала, 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
27

шарғ мән қабләнә және қаул сахаба( үкім 
негіздері болып саналады.

Шариғат масдары екеніне келісіл-
гендердің алғашқысы Құран, одан кейін 
сүннет, ижмағ және қияс болуының өзін-
дік себебі бар. Оған бірнеше дәлел бар. 
Құранда: «Уа, иман келтіргендер! Аллаға 
қалтқысыз бағыныңдар, сондай-ақ өз 
араларыңнан болған басшыларыңа бағы-
ныңдар!» аяттың бастапқы бөлігі Құран, 
сүннет және ижмағ дәлелдерін меңзесе, 
келесі бөлігінде: «Егер Аллаға және ақи-
рет күніне иман келтірген болсаңдар, қан-
дай да бір мәселе төңірегінде өзара келісе 
алмай таласып қалғандарыңда, Аллаға 
және Алла елшісіне жүгініңдер. Солай 
істегендерің (өздерің үшін) әлдеқайда 
қайырлы һәм ақыры да анағұрлым жақсы 
болады» (Ниса, 59), – деп қандай да бір 
мәселенің үкімі Құран мен сүннеттен та-
былмаған жағдайда сол екеуіне қияс қылу 
керек екенін көрсетеді. Пайғамбарымы-
здан (Алланың оған сәлемі мен салауа-
ты болсын) риуаят етілген келесі хади-
сте тағы бір дәлел саналады. Ол хадисті 
Мұғаз ибн Жәбәл былай деп жеткізеді: 
Алланың елшісі оны Йәмән жеріне елші 
қылып жіберген кезінде: «Егер сен бір 
үкім беру керек жағдайға тап болсаң қа-
лай үкім жасайсың?» – деп сұрайды. Сон-
да сахаба: «Алланың кітабымен (Құран)», 
– деп жауап береді. Ол (с.ғ.с.): «Егер одан 
таппасаң?» – деді. Мұғаз: «Онда Алла ел-
шісінің сүннетімен», – деді. Пайғамбар: 
«Егер одан таппасаң ше?» – деді. Ол: «Өз 
ойыма жүгінемін және кем қылмаймын», 
– дегенінде Пайғамбар (с.ғ.с.): «Алланың 
елшісінің елшісін Алла пен пайғамбары 
разы болатын іске тауфиқ (бағыт) берген 
Аллаға шүкірлер болсын!» – деді. Бұл 
хадисте біз Құран мен сүннеттің негіз 
болатынын «Алланың кітабымен» және 
«Елшісінің сүннетімен» деген сөзінен 
түсінеміз. «Өз ойыма жүгінемін және кем 

қылмаймын» деген сөзі қиястың үкім не-
гіздерінің бірі екеніне дәлел болады. Ал 
ижмағқа келетін болсақ ол Әбу Бәкір, 
Омар (Алла ол екеуіне разы болсын) 
секілді ислам халифалары кезеңінде жа-
салған жиындары дәлел. Ол жиындарда 
мұжтаһид сахабалардың басы қосылып, 
бір мәселені талқылап, ортақ ойларын 
мәселенің шешімі ретінде ұсынған және 
оны барлығы қабыл еткен. 

Шариғат масдары болатын дәйек-
тердің оқылуы ғибадатта (намазда) жа-
рамды уахи және жарамсыз уахи тұрғы-
сынан екіге жіктеледі. Оны оқу арқылы 
ғибадаттың бір рүкіні орындалған болса 
ол Құран, ал керсіншесі сүннет болып 
есептеледі. Сонымен қатар сүйенетін 
дәлел уахи болмау тұрғысынан екіге 
бөліп қарастырылады. Егер бір ғасыр-
дағы мұжтаһид ғалымдардың ойлары 
(Пайғамбар дүниеден өткеннен кейінгі 
кезең) қандай да бір мәселеде бір үкімге 
түйіссе ижмағ болып саналады да, ал егер 
бір мәселенің үкімін екінші мәселенің 
үкіміне ортақ бір ғиллеті (түрткі) болған 
себепті үкім шығаруды қияс деп атай-
мыз. Ижмағтың шарғи дәлел болуына 
төрт мәзһабтағы ғалымдардың көпшілігі 
бір ауыздан келіскен. Әбу Бәкір әр-Рази 
әл-Жассас өзінің «әл-Фусул фил-усул» 
кітабында: «Фиқһ ғалымдары алғашқы 
кезеңдегілердің ижмағы дұрыс және 
оның Алла тарапынан құжат екеніне 
келіскен (иттифақ). Олардан кейін келген 
буынның наразылығын қабыл етпейді 
әрі көпшілік кәләм (ақида) ғалымдары-
ның ұстанымы саналады», – деген  (3, 
257 б.). Наззам (муғтазила ғалымы) және 
имамиялық бір топ ижмағтың дәлел бол-
майтынын айтқан. Төрт мәзһаб ғалымда-
ры сарих ижмағты шарғи дәлел ретінде 
бекіткенімен, ижмағ сукутидің дәлелдігі 
жайында екі түрлі пікір ұстанған. Ижмағ 
сукути дегеніміз – көпшілік мұжтаһид-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
28

тердің бір үкімге келісуі кезінде мәсе-
ленің үкімі айтылып, кейбіреуінің ойы 
ашық айтылмаған келісім. Алайда 
әл-Жуәйни Наззам жайында былай дей-
ді: «Ол ижмағқа қарсы екенін білдірген-
дердің алғашқысы болды, сосын оның 
артынан рауафидтердің бір тобы ілесті. 
Ал Ибн әс-Субки оны зындандық деп си-
паттап, оның ижмағты жоққа шығаруын 
шариғатқа күйе жағу мақсатында жаса-
ды» (Әл-Жуайни, 1997: 434).

Ислам діні – ақыл мен нақылдың ба-
сын қосқан көркем дін. Усул ғалымдары 
үкім негіздерінің шығу негізіне қарай 
тағы бір маңызды тараптан бөліп қара-
стырады. Үкім негізі шарғи мәтіндер-
ге негізделсе, нақли болып есептеледі. 
Яғни бұл бөлімге өздігінен дәлел көзі 
болатын Құранды, оны кеңірек шархтап 
(түсіндіріп), баяндап беретін сүннетті 
және ол екеуіне негізделіп үкім шығара-
тын мұжтаһид ғалымдардың ижмағын 
кіргізген. Екінші түрі ол өздігінен дәлел 
бола алмайды, керсінше басқа бір дәлелге 
мұқтаж болады. Яғни ғалым үкім шыға-
рар кезінде міндетті түрде Құран мен 
сүннетте келген үкім мақсаттары мен се-
бептеріне жүгінуі керек. 

Енді ғалымдардың арасында құжат-
тылығы тұрғысынан түрлі көзқарас туды-
рған масдарлардың бірі сахабаның сөзіне 
кеңірек тоқталамыз. Сахаба анықтама-
сын усул ғалымдары – мүмін күйінде 
Пайғамбарды (Алланың оған сәлемі мен 
салауаты болсын) жолықтырған, ғұрып 
бойынша оған серік болған, сипатын 
нақтылайтындай онымен (Алланың оған 
сәлемі мен салауаты болсын) бір мерзім 
бірге болған адам деп бекітсе, мухадди-
стер (хадис ғалымдары) – пайғамбар-
ды (Алланың оған сәлемі мен салауаты 
болсын) мұсылман күйінде көріп, иман 
жолында қайтыс болған адам деп сипат-
таған. Екі ілім ғалымдарының зерттеу 

бағыттары әртүрлі болғандықтан, атал-
мыш әртүрлі анықтама орын алған. Бұл 
мақалада сахаба терминіне усул ғалымда-
рының берген анықтамасы негізге алына-
ды. 

Сахабалардың көпшілігі ижтиһад 
деңгейіне жеткен. Олардан пәтуалар, қа-
зылық шешімдер, үкімдер риуаят етіл-
ген. Осылардың негізі ижтиһад пен ой-
пікір болған. Біз олардың истинбат жасау 
тәсілдері мен ижтиһад әдістеріндегі айы-
рмашылығына қарай осы үкімдерде, пә-
туаларда ортақ пікірде болмағандығын 
көреміз. 

Усулилер бір сахабаның сөзі не пә-
туасы екінші бір мұжтаһид сахаба үшін 
ұстануы міндетті дәлел саналмайтын-
дығына бірауыздан келіскен. Біз саха-
баларды ижтиһад жасап, ижтиһад жа-
сауларының нәтижесінде ихтилафқа 
түскендігін, бірі екіншісін айыптамаған-
дығын және ешқайсысының ақиқат менің 
сөзімде ғана демегендерін немесе басқа 
сахабаларға өзінің сөзі мен пәтуасын мін-
деттемегендігін білеміз.

Кейбір усулилер сахабалардың пә-
туасын ижтиһад пен ой арқылы белгілі 
болмайтын үкімдерде онымен амал ету-
ді міндеттейтін шарғи дәлел деп шеш-
кен. Өйткені ол Алла елшісіне (Алланың 
оған сәлемі мен салауаты болсын) телін-
ген марфуғ хадистің үкімін алады. Оған 
Ибн Масғудтың (Алла оған разы болсын) 
«хайыздың ең аз мерзімі – үш күн» деген 
пәтуасын мысалға келтіреді. Осы секілді 
мысалдарда өз ойымен пәтуа беріле сал-
майды. Сахабалар бұл пәтуаларды Алла 
елшісінен (Алланың оған сәлемі мен са-
лауаты болсын) естіген болуы мүмкін.

Сахабалардың Алла елшісінен (Ал-
ланың оған сәлемі мен салауаты болсын) 
нақыл етілгенге сүйенбей ижтиһад пен 
ой жүгірту арқылы берген пәтуалары мен 
сөздеріне қатысты усул ғалымдарының 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
29

арасында пікір алшақтығы орын алған. 
Сахабалардың танымал болған және 
басқа сахабалар қарсы болмаған сөздері 
ижмағ сукутидің (үнсіз ижмағтың) қа-
тарына кіреді. Ижмағ сукутиге қатысты 
ғалымдар арасындағы пікір қайшылығын 
жоғарыда білдіңіз. Кейбір ғалымдар оны 
қаули (сөзбен) немесе сарих (анық) ижмағ 
секілді кесімділікті білдіреді десе, кейбір 
ғалымдар оны мұтлақ (шексіз) дәлел са-
намайды. Өйткені ол ижмағ емес. Себебі 
олардың пікірінше, ижмағ кейбіреулердің 
айтып, басқалардың үнсіз қалуы арқылы 
емес, барлығының сөзбен келісуі арқылы 
орын алады. Сондай-ақ ол сүннет те 
емес. Себебі сахаба оны риуаят еткенді-
гін ашық айтпаған. Үшінші бір ғалымдар 
тобы оны занни (болжамды) дәлел са-
найды және оны «қарсысы анықталмаған 
сөз» деп атайды. Біз ижмағты зерттеу 
барысында осы көзқарасқа басымдық 
бердік.

Ал сахабалардың арасында пікір 
қайшылығы орын алған сөздерге қаты-
сты усулилер екі түрлі топқа бөлінген. 
Мәликилер, ханбалилер бастаған топ 
өкілдері бұл сөздерді шарғи дәлел санай-
ды. Басқалар олармен келіспейді.

Сахабалардың сөзін дәлел санаған-
дар көптеген айғақ келтірген. Мысалы:

Бірінші, Алла тағала «Ал (Алла жо-
лында қоныс аударған) муһажирлер мен 
(мәдиналық) ансарлардың (иманға) басқа-
лардан озып барған алғашқылары мен 
олардың іздеріне ізгілікпен (шын ықылас-
пен) ілескендерге Алла разы болды һәм 
олар да Оған дән риза. (Алла) оларға аста-
рынан өзендер ағатын, олар мәңгі бақи 
қалатын (бейіштік) бақтарды дайындап 
қойған. Бұл – зор табыс!» (Тәубе, 100) 
деген аятта муһажирлік және ансарлық 
сахабаларға ілесу Оның разылығының 
себебі екендігін баяндаған. Олардың сөз-
дерін дәлелге келтіру оларға ілесу екен-

дігі күмән тудырмайды. Сондықтан ол 
разылық пен сауапқа себепкер болуда.

Екінші, Пайғамбардың (Алла-
ның оған сәлемі мен салауаты болсын): 
«Менің сахабаларым жұлдыздар секіл-
ді. Олардың қайсысына ерсеңдер һидаят 
(тура жол) табасыңдар» деген сөзі. Бұл 
хадис – сахабалардың сөзіне еру, олар-
дың сөздерін алу һидаятқа түсудің себебі. 
Сондықтан осы сөздермен дәлел келтіру 
уәжіп саналады (Ал-Қасси, 1988: 250).

Үшінші, сахабалар шариғат мақса-
тын ең жақсы білетін, Алла елшісінің 
(Алланың оған сәлемі мен салауаты бол-
сын) қасында көп жүргеннен хадистерді, 
сүннеттерді жетік меңгерген адамдар. 
Сондықтан олардың айтқан пәтуалары 
мен сөздері – Алла елшісінен (Алланың 
оған сәлемі мен салауаты болсын) есті-
гендері болмаса да, өздерінің ижтиһад-
тарынан туындағандар. Ал олардың біз-
ге қарағанда ижтиһад жасауға құдіретті 
екендігі, дұрыс жолға ең жақын екендігі 
күмән тудырмайды. Өйткені олар араб 
тілінің нәзік сырын, Құранның түсу се-
бебі мен діттегенін кеңінен қамтыған.

Сахабалардың сөзін дәлел сана-
мағандар үш айғақ келтірген. Олар:

Біріншіден, сахабалар қатеден мағ-
сум емес, қатеден мағсум болу Алла 
елшісінен (Алланың оған сәлемі мен 
салауаты болсын) басқаға берілмеген. 
Сондықтан сахабалардың сөзі дұрыс 
та, қате де болуы мүмкін. Ал сөзі дұрыс 
немесе қате болу ықтималдығы бар 
адамның сөзі дәлел бола алмайды. Са-
хабалардың өздері де ижтиһадтарының 
қате болуы мүмкін екендігін ашық ай-
тқан. Әбу Бәкір кәлалаға («Кәлала» сөзі 
араб тілінде «шаршау», «әлдің кетуі», 
«қалжырау» деген мағынаны береді. Бұл 
– «иклил» деген сөзден шыққан туынды 
сөз. Ол «қамту», «қоршау» деген мағына-
ны береді. Термин ретінде «кәлала» сөзі 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
30

артында әкесі не ұлы қалмаған қайтыс 
болған адамға қолданылады) қатысты: 
«Оған қатысты өз ойымнан айтамын. 
Егер дұрыс болса, Алладан. Ал егер қате 
болса, менен және шайтаннан. Кәлала – 
әке мен ұлдан басқалар», – деген (Әл-Ку-
фи, 1989: 298).

Алдыңғы тарауларда сахабалардың 
бір оқиғаға қатысты өз ойларымен пәтуа 
бергендері, содан кейін қателігін көрсе-
тетін сүннет табылып, өздерінің ижтиһад-
тарын тастап, сол сүннеті ұстанғандығы 
айтылды.

Екіншіден, сахабалар өздерінің сөз-
деріне қарсы шығуға болатындығын 
ашық айтатын. Себебі олар ақиқатты өз-
дері жеткен үкімдермен шектеп қоймады. 
Керісінше, әрбір мұжтаһидке өз ижтиһа-
ды негізінде амал етуді міндеттейтін.

Үшіншіден, кейбір тәбиғиндер са-
хабалардың кейбір пәтуаларына қар-
сы шыққан. Егер олардың сөзі айғақ 
болғанда олардан кейін келген тәбиғин 
фақиһтарға оларға қарсы шығуға рұқсат 
етілмес еді. Әли ибн Әбу Талиб бір яһу-
димен қазы Шурайхтың алдына жүгініп, 
яһудидегі сауытты менікі деп даулап 
барған. Ал ол тәбиғиндерден. Шурайх 
Әлиден айғақ сұрағанда, ол өзінің қы-
зметкері мен ұлы Хасанды куәгерлікке 
алып келген. Өйткені Әлидің пікірінше, 
ұлдың әкесі үшін куә болуына рұқсат са-
налатын. Ал Шурайхтың пікірінше, ұлы 
әкесіне қолдау мақсатында куә болуға 
жарамайды. Сондықтан ол Әлидің бұл 
куәлігін қабылдамайды (Ал-Асфахани, 
1974: 140), (Ибн Асакир, 1998: 487).

Сахабаның сөзін дәлел ретінде қа-
былдамайтындар қарсы тараптағылар-
дың дәлелін теріске шығарып былай 
деген: «Менің сахабаларым жұлдыз 
секілді» деген хадис сахабалардың ар-
тықшылығын, олардың қадірі жоғары 
екенін білдірмейді және оның (Алланың 

оған сәлемі мен салауаты болсын) сөзін-
де мұжтаһидтерге олардың сөзін ұстану-
ды міндеттейтін мағына жоқ. Ондағы бар 
нәрсе оларға ергісі келетіндер һидаят та-
бушылар ғана болады. Бұл әдетте мұсыл-
мандардың арасындағы ижтиһад деңгейі-
не жетпегендеріне қатысты болады.

Ал аятқа келер болсақ, ол алдыңғы 
муһажирлер мен ансарларға ілесу Алла-
ның разылығына лайықты етеді. Сахаба-
ларға ілесу олардың сөзін міндетті түрде 
ұстану керек, қарсы шығуға болмайтын 
дәлел дегенді емес, шарғи дәлелдерді 
іздеуде, ижтиһад жасауда, ижтиһадтары 
алып келгенмен амал етуде ілесуді біл-
діреді. Тіпті ижтиһад деңгейіне жеткен 
сахаба үкімдерді өзі истинбат жасай ала-
тын нәрселерде басқаларға ермеген.

Сахабаның сөзін дәлел санайтын 
фиқһ ғалымдарының арасында сахаба-
ның сөзі мен қияс қатар келген жағдайда 
қайсысы алынатыны жайында да түрлі 
көзқарас орын алған. Әбу Бәкір әр-Ра-
зи Әбу әл-Хәсән әл-Кәрхидің былай де-
генін жеткізеді: Әбу Юсуфтің (Алла оны 
рахымына бөлесін) кейбір мәселеде қияс 
бойынша былай, бірақ мен оны сахаба-
ның сөзінде басқаша келгені себепті тәрк 
етемін деген сөзі оның қай ұстанымда 
екенін анық көрсетеді (сахабаның сөзін 
қиястан жоғары қояды). Ал мен бұл 
ұстанымды құп көрмеймін деген. Мы-
салы: мадмада мен истиншақ (ауыз бен 
мұрын шаю) мәселесінде екеуі де қияс 
бойынша дәретте де, ғұсылда да сүннет 
болғанымен Ибн Аббас (Алла оған разы 
болсын) тек ғұсылда сүннет болады деп 
айтқаны себепті қиясты тәрк етіп, сахаба-
ның сөзін алған (Әл-Сарахси, 2022: 523). 
Шәфиғи мәзһабының негізін салушы 
Мұхаммад ибн Идрис әш-Шәфиғидің 
алғашқы кезеңдерде имам Мәликтің 
көзқарасындай сахабаның сөзін қиястан 
басым көрсе кейінгі кезеңдерде жоғары-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
31

да айтқан Имам әл-Кәрхилер секілді қияс 
амал ету жағынан сахабаның сөзінен 
жоғары тұрады деген (Әл-Мәлики, 2000: 
445), (Әл-Мәлики, 2003: 341).

Қорытынды. Сахабалардың сөзін 
дәлелге келтірушілер бұл сөздер мен 
пәтуалардың көп жағдайда Алла елшісі-
нен (Алланың оған сәлемі мен салауаты 
болсын) естіген сүннеттер мен хадистер 
екендігін және хадистің сөздерінде қа-
телікке бой алдырып қоямыз деген қауіп-
тен және риуаятқа қатты талап қойған-
дықтан, оларды Алла елшісіне (Алланың 
оған сәлемі мен салауаты болсын) теліме-
гендігін алға тартады.

Ал оларға қарсы пікір айтушылар 
сахабалардың сөзін олардың ижтиһадта-
рының нәтижесі деп қарайды. Өйткені 
сүннетке сахабаның Алла елшісінен (Ал-
ланың оған сәлемі мен салауаты болсын) 
естуі ықтимал дегендері және ойларымен 
ижтиһад жасағандары емес, Алла ел-
шісіне (Алланың оған сәлемі мен салау-
аты болсын) ашық телгені жатады. Егер 
бұлар ижтиһади сөздер болса, шариғат 
заңын бекітуші масдар (дереккөз) санал-
майды. Себебі масдарға, жоғарыда ай-
тылып кеткендей, уахидің екі түрі (Құран 
мен сүннет) жатады.

Әдебиеттер
1. Арабша-қазақша сөздік. – Алматы: «Нұр-Мүбәрак» баспасы, 2016. – 918 б.

2.  أبو إسحاق إبراهيم بن موسى بن محمد اللخمي الشاطبي. الموافقات. القاهرة: دار ابن عفان. 1418 هـ - 
 1998م ج. 1. ص: 590. 

3. أحمد بن علي أبو بكر الرازي الجصاص الحنفي.الفصول في الأصول. الكويت: وزارة الأوقاف الكويتية. 
1414هـ - 1994م. ج. 4. ص: 384. 

4. عبد الملك بن عبد الله بن يوسف بن محمد الجويني .البرهان في أصول الفقه. بيروت: دار الكتب العلمية. 1418 هـ 
– 1997 م. ج. 2. ص: 257. 

5.  أبو محمد عبد الحميد بن حميد بن نصر الكََّسّي. المنتخب من مسند عبد بن حميد. القاهرة: مكتبة السنة. سنة 1988. 
ص: 1594.

6.  أبو بكر عبد الله بن محمد بن أبي شيبة الكوفي. المصنف في الأحاديث والآثار. الرياض: مكتبة الرشد. 1409 هـ - 
1989 م. ج. 7. ص: 563. 

7. أبو نعيم أحمد بن عبد الله الأصبهاني. حلية الأولياء وطبقات الأصفياء. مطاى: مطبعة السعادة. 1394 هـ - 1974 
م. ج. 01. ص: 576. 

8. أبو القاسم علي بن الحسن ابن هبة الله بن عبد الله الشافعي المعروف بابن عساكر. تاريخ مدينة دمشق. دمشق: دار 
الفكر. 1415 هـ - 1995 م. ج. 42. ص: 589. 

9. أبو بكر محمد بن أحمد بن أبي سهل السرخسي. أصول السرخسي. الكويت: أسفار 1443ه-2022 م. ج. 3. ص: 
 .250

10. أبو العباس شهاب الدين أحمد بن إدريس بن عبد الرحمن المالكي. تنقيح الفصول في علم الأصول. مكة: جامعة أم 
القرى. سنة 2000 م/ 1421 هـ. ج. 1. ص: 285. 

11. أبو القاسم محمد بن أحمد بن جُُزََي الكلبي المالكي. تقريب الوصول إلي علم الأصول. بيروت: دار الكتب العلمية، 
1434 هـ - 2003 م. ص: 203.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
32

References

1.Arabsha-qazaqsha sozdik (2016). (Arabic-Kazakh dictionary). – Almaty: «Nur-Mubarak» 
baspasi, – 918 b.
2. Abu Ishaq Ibrahim bin Musa bin Muhammad al-Lakhmi al-Shatibi. (1998). Al-Muwafaqat 
(The Agreement). – Cairo: Dar Ibn Affan, 1418 h.  – Vol. 1. – P. 590.
3. Ahmad bin Ali Abu Bakr al-Razi al-Jassas al-Hanafi. (1994). Al-Fusul fi al-Ussul (The Chap-
ters on the Principles of Jurisprudence). – Kuwait: Ministry of Awqaf of Kuwait. – 1414 h.  – Vol. 
4. – P. 384. 
4. Abdul Malik bin Abdullah bin Yusuf bin Muhammad al-Juwaini. (1997). Al-Burhan fi Usul 
al-Fiqh. (The Proof in the Principles of Jurisprudence). – Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyya. – 1418 
h. – Vol. 2.  – P. 257.
5. Abu Muhammad Abdul Hamid bin Hamid bin Nasr al-Kassi. (1988). Al-Muntakhab min Mus-
nad Abd bin Hamid (The Selected (Hadiths) from the Musnad of Abd bin Hamid). Al-Qahira: 
Maktabat al-Sunna. Sanat. – P. 1594.
6. Abu Bakr Abdullah bin Muhammad bin Abi Shayba al-Kufi. (1989). Al-Musannaf fi al-Ahad-
ith wa al-Athar (The Classified (Collection) of Hadiths and Narrations). – Riyadh: Maktabat 
al-Rushd. 1409 h.  – Vol. 7. – P. 563.
7. Abu Nu`aym Ahmad bin Abdullah al-Asbahani. (1974). Hilyat al-Awliya’ wa Tabaqat al-As-
fiyya (The Ornament of the Saints and the Classes of the Pure). – Mataa: Matba’at al-Saada, 
1394 AH. 1394 h.  – Vol. 10.  – P. 576.
8. Abu al-Qasim Ali bin al-Hassan ibn Hibat Allah bin Abdullah al-Shafii al-Maruf bi Ibn Asakir. 
(1995). Tarikh Madinat Dimashq (The History of the City of Damascus). – Damascus: Dar al-
Fikr. 1415 h. – Vol. 42. – P. 563.
9. Abu Bakr Muhammad bin Ahmad bin Abi Sahl al-Sarkhasi. (2022) Usul al-Sarkhasi (The 
Principles of al-Sarakhasi). – Kuwait: Asfar. 1443 h.  – Vol. 3. – P. 250.
10. Abu al-Abbas Shihab al-Din Ahmad bin Idris bin Abdul Rahman al-Maliki. (2000). Tanqih 
al-Fusul fi Ilm al-Usul (Refining the Chapters in the Science of Usul). – Makka: Jami‘at Umm 
al-Qura. Sanat 1421 h. – Vol. 1. – P. 285.
11. Abu al-Qasim Muhammad bin Ahmad bin Juzay al-Kalbi al-Maliki. (2003). Taqrib al-Wusul 
ila Ilm al-Usul (Approaching the Attainment of the Science of Usul). – Beirut: Dar al-Kutub 
al-Ilmiyya. 1434 h. – P. 203.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
33

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47

https://orcid.org/0009-0001-1949-2709
e-mail: ibrahimhoca55@hotmail.com 

ИБН ЖИННИДІҢ ҚҰРАНДАҒЫ ШАЗ ОҚЫЛЫМДАРЫ: 
«ӘЛ-МУХТАСИБ» КІТАБЫН ЗЕРТТЕУ

Ибраһим Каплан
Хитит университеті, Теология факультеті

Түркия

القِِرََاءََاتُُ القُرُْْآنيَّةَُُ الشََّاذةُُ عِِنْْدََ ابْْن جنِّ�ِي: دراسة في كِِتَاَبه )المحتسب(
إبراهيم كابلان

جامعة حِِتِّ�ّيت، كلية الإلهيات
تركيا

THE STRANGE QURANIC READINGS OF IBN JINNI,
A STUDY IN HIS BOOK AL-MUHTASIB

İbrahim Kaplan
Hitit University, Faculty of Theology

Turkey

НЕОБЫЧНЫЕ КОРАНИЧЕСКИЕ ЧТЕНИЯ У ИБН 
ДЖИННИ: ИССЛЕДОВАНИЕ ЕГО КНИГИ «АЛЬ-

МУХТАСИБ»

Ибрахим Каплан
Университет Хитит, факультет Теологии

Турция

Аңдатпа. Ибн Жинни фонологиялық зерттеуді тәуелсіз ғылым ретінде қарастырған әрі 
осы ғылымды ажырату мақсатында біз осы уақытқа дейін қолданып келе жатқан лексикалық 
термин – фонология терминін пайдаланған алғаш ғалым ретінде белгілі. Ибн Жинни, 
сондай-ақ бүгінде бізге таныс «сөздегі дыбысты» зерттеген. Бұл дыбыстардың сөздердегі 
немесе байланысты сөйлемдерде тәуелсіз дыбыстар ретінде белгілі қасиетін сақтамай, 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
34

жаңа қасиеткеие болатынымен байланысты. Ибн Жинни дыбыстарды екі аспектіде – 
жалпы және функциялық тұрғыда зерттеу үшін көлемді кітап жазып, бұл тақырыпты 
жеке кітап ретінде зерттеп шығарған алғашқы ғалым болды. Ол: «Өз әріптестерімнің бұл 
ғылымды осындай мұқият зерттегенін көрмеппін», – деп дұрыс айтқан. Бұл оның кітабы 
тек бұрынғы пікірлер мен ойлардың жинағы емес, оның дұрыс ғылыми көзқарасын және 
дәлдігін көрсететін маңызды толықтырулармен ерекшеленетіндігін білдіреді. «Бұл – 
лексикалық зерттеу лексикографтың назарға алуы қажет маңызды жұмыс».

Түйін сөздер: Құран оқу әдістері, фонетика, қасиет, классификация, дыбыстар.

بالقراءات  قائم بذاته، وربط ذلك  أنَّهَ علم  ِ على  الصََّوتيِّ� المبحث  إلى  أوََّل من نظر  ابن جنِّ�ِي  يعدُُّ  الملخََّص: 
القرآنيَّةَ الَّتَي أساسها الـَّغَيير الصََّوتّيّ من خلال كتابه: )المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها(، 
ل من استعمل مصطلحًًا لغويًّاً للدلالة على هذا العلم ما زلنا نستعمله إلى الآن وهو علم الصََّوت، ويتعرََّض  وهو أّوّ
ابن جنِّ�ِي لما يعرف الآن بـ »الصََّوت في الكلام«؛ ذلك أنََّ الأصوات في الكلمات أو في الكلام المتَّصَل لا تحتفظ 

بخصائصها الَّتَي تعرف بها حين تكون أصواتًاً مستقلِّ�ِة، بل تكتسب خصائص جديدة.
- ويعدُُّ أوََّل من انفرد بالبحث في كتاب  وقد خصََّص كتابًاً كبيرًًا للحديث عن الأصوات بفرعيها- العاّمّ والوظيفّيّ
ٍ حين قال: »وما علمت أنََّ أحدًاً من أصحابنا خاض في هذا الفنِّ�ِ هذا الخوض ولا أشبعه  ، فقد كان على حقٍّ� مستقلٍّ�ٍ
هذا الإشباع«؛ بمعنى أنََّ كتابه لم يكن جمعًاً لآراء السََّابقين وأفكارهم، وإنَّمَا تمّيّز بالإضافات الجادَّةَ الَّتَي تعّبّر عن 
نظرته العلميَّةَ الصََّائبة ودّقّتها الفائقة، »وتبّيّن أنَّهَا دراسة لغويَّةَ مهمََّة يجب على عالم اللُّغُة أن يضعها في الاعتبار«

الكلمات المفتاحيَّةَ: القراءات القرآنيَّةَ، الصََّوت، المخارج، التَّصَنيف، النُّطُق.

Abstract: Ibn Jinni was considered the first to view the phonological study as an indepen-
dent science, and that he was the first to use a linguistic term to denote this science, which we 
still use until now, which is phonology, and Ibn Jinni is exposed to what is now known as “the 
voice in speech”.

 This is because sounds in words or in related speech do not retain the properties that are 
known to them when they are independent sounds, but rather acquire new properties.

But he wrote a large book to talk about voices in its two branches - the general and the 
functional - and he was the first to research an independent book. He was right when he said: 
“I did not know that one of our companions fought in this art this delicacy, nor was he satisfied 
with this satisfaction.

“Meaning that his book was not a collection of previous opinions and ideas, but was dis-
tinguished by serious additions, expressing his correct scientific view and its superior accuracy, 
“and it turns out that it is an important linguistic study that a linguist must take into account”.

Key words: Quranic readings, phonetic, qualities, classification, sounds.

Аннотация: Ибн Джинни считается первым, кто рассматривал фонологическое из-
учение как независимую науку и использовал лексический термин для обозначения этой 
науки, который мы используем до сих пор – фонологию. Ибн Джинни также рассматривал 
то, что сегодня известно как «звук в речи». Это связано с тем, что звуки в словах или в свя-
занном высказывании не сохраняют те свойства, которые присущи им, когда они являют-
ся независимыми звуками, а приобретают новые свойства. Он написал объемную книгу, 
чтобы говорить о звуках в двух их аспектах – общем и функциональном, и был первым, 
кто исследовал эту тему в отдельной книге. Он был прав, когда сказал: «Я не знал, чтобы 
кто-то из наших соратников исследовал эту науку с таким старанием и удовлетворени-
ем». Это означает, что его книга не была простым сборником прежних мнений и идей, а 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
35

отличалась серьезными дополнениями, отражающими его правильное научное мнение и 
его превосходную точность. «И оказывается, что это важное лексическое исследование, 
которое должен учитывать лексикограф».

Ключевые слова: Коранические чтения, фонетика, качества, классификация, звуки.

هما  رئيسان؛  منهجان  هنا  البحث:  منهج 
البحث  طبيعة  اقتضت  وقد  والتَّحَليليُُّ؛  الوصفيُُّ 
المنهج  إنََّ  حيث  المرتبطين؛  المنهجين  هذين 
اللُّغُويَّةَ  الظََّاهرة  وصف  على  قائم  هنا  التَّحَليليََّ 
الناشئة عن تعدد القراءات لكلمة واحدة داخل الآية 
وما يتبع ذلك التَّعَدُّدُ من اختلاف في المعنى، فلكلِّ�ِ 
آنيََّ، ولا  وجه دلالة مغايرة، لكنَّهَا تخدم النَّصَََّ القّرّ
يحدث تضارب في المعنى، وهذا من وجوه الإعجاز 
ِ، أوََّلاًً، ثمََّ تحليل آراء ابن جنِّ�ِي وفقًاً لما قاله  القرآنيِّ�

عن القراءات القرآنيَّةَ المحتلفة.

خطََّة البحث: يتكوََّن البحث من ملخََّص يتضمن 
راسات  الدِّ�ِ في  يته  أهمِّ�ِ وبيان  بالموضوع  تعريفًاً 
القرآنيَّةَ، ثمََّ منهج البحث. ويتكوََّن البحث من ثلاثة 
حول  تحوم  مسائل  عدَّةَ  يتضمََّن  بعضها  مباحث؛ 
الفكرة الرََّئيسة للمبحث؛ وهي: المبحث الأوََّل عن 
)مخارج الأصوات وصفاتها عند ابن جنِّ�ِي(؛ وفيه 
حديث عن التَّعَريف بابن جنِّ�يِ، والتَّصَنيف الصََّوتّيّ 
عنده. والمبحث الثَّاَني عن )المحاكاة الصََّوتيَّةَ عند 
وعلاقته  )التَّنَغيم  عن  الثَّاَلث  والمبحث  جنِّ�ِي(.  ابن 
بالمدِّ�ِ والإشباع والنُّدُبة( وفيه أيضًًا حديث عن التَّنَغيم 
والفصل بين طرفي الوصف وطرفي الإضافة. أمََّا 
كتاب  في  القرآنيَّةَ  )القراءات  فعن  الرََّابع  المبحث 
فيها  ونبيَّنَ  البحث؛  خاتمة  تأتي  ثمََّ  »المحتسب«(. 
قائمة  تليها  نتائج،  من  البحث  إليه  توصََّل  ما  أهمََّ 

بالمصادر والمراجع الَّتَى استقى منها البحث مادَّتَه

وصفاتها  الأصوات  مخارج  الأوََّل:  المبحث 
عند ابن جنِّ�ِي

التَّعَريف بابن جنِّ�ِي:
         أبو الفتح عثمان بن جنِّ�ِي المشهور بـ 
بالموصل عام  »ابْْنِِ جنِّ�ِي« عالم نحويٌٌّ كبير، ولد 
يد أحمد بن  فيها على  النَّحَو  223 هـ، ونشأ وتعلَّمَ 
ِ الأخفش. ويذكر ابن خلِّ�ِكان أنََّ ابن  محمََّد الموصليِّ�

 ِ ٍ الفارسيِّ� جنِّ�ِي قرأ الأدب في صباه على يد أبي عليٍّ�
جنِّ�ِي  ابن  نبغ  حتَّىَ  بينهما،  لات  الصِّ�ِ توثَّقَت  حيث 
بسبب صحبته، حتَّىَ أنََّ أستاذه أبا علي كان يسأله في 
بعض المسائل، ويرجع إلى رأيه فيها. على الرََّغم 
من أنََّ ابن جنِّ�يِ كان يتبع المذهب البصرّيّ في اللُّغُة 
في  ليسوا بصريين  أناس  النَّقَل عن  كثير  كان  فنَّإهَ 
النَّحَو واللُّغُة، وقد يرى في النَّحَو ما هو بغدادّيّ أو 

، فيثبته. كوفّيّ

التَّصَنيف الصََّوتيُُّ عند ابن جنِّ�ِي:
 ِ الصََّوتيِّ� اللُّغُة  مبدأ  إلى  جنِّ�ِي  ابن  توّصّل 
تلقاء  من  المخارج  من  المستمّدّ  التَّرَتيب  واعتماد 
دعاها  الَّتَي  ة  الخاّصّ التَّجَربة  إلى  استنادًاً  نفسه 
التَّرَتيب  أوََّلاًً  عرض  فقد  الحروف«؛  »ذوق  بـ 
الألفبائى وأعرض عنه، ثمََّ نظر في الحروف على 
ٍ منطوق فكان ذواقه إيَّاَها، ثمََّ وضعه  أساس صوتيٍّ�
 :1  ،1( بالشََّفتين  وانتهاءًً  الحلق  من  بدءًًا  لتسلسلها 

.)15

ولكي يتمََّ هذا الّذّواق الَّذَي هو وسيلة للتوّصّل 
إلى تسلسل الأصوات المخرجي كان يأتي بالحرف 
أي  بالألف  فاه  يفتح  أن  بعد  حركة   ِ أيِّ� من  خالصًًا 
بسكون  إالَّا  يفهم  لا  الصََّوت  لأنََّ  الوصل؛  همزة 
فاه  يفتح  كان  أنَّهَ  إيَّاَها  ذواقه  كان  الحرف، »وإنَّمَا 
بالألف ثمََّ يظهر الحرف؛ نحو: ابْْ، اتْْ، اعْْ، اغْْ«؛ 
وهذه نفس الطََّريقة الَّتَي اتَّبَعها الخليل بن أحمد في 
هذه  جنِّ�ِي  ابن  نقل  وقد   .)47 »العين«)2،  معجمه 
الطََّريقة حين عرض لذوق الحروف في كتابه »سرُُّ 
مصدره  إلى  يشير  أن  غير  من  الإعراب«  صناعة 

.)65 - 7 -6 :1 ،3(

وقد أكََّد ابن جنِّ�ِي »أنََّ أصول حروف المعجم 
أنََّ  ذكر  لكنَّهَ  حرفًاً«،  وعشرون  تسعة  الكافَّةَ  عند 
ويدع  ثمانية وعشرين  يعّدّها  المبرََّد )ت: 285هـ( 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
36

الألف الَّتَي هي في أوََّل الحرف أ، ب، ت، ث،...؛ 
لأنَّهَا همزة لا تثبت على صورة، ويجعل الباء أوََّل 
أنَّهَا  مبنًّيّاً  المبرََّد  على  جنِّ�ِي  ابن  ويردُُّ  الحروف، 
أن  فسبيلها  الخط،  قبل  الَّذَي هو  اللَّفَظ  في  موجودة 
تعتدََّ حرفًاً كغيرها )3،  1: 41 – 43(، وهكذا يتبّيّن 
أنََّ هذا الاختلاف مبعثه سبب كتابيٌٌّ وصرفيٌٌّ يتَّصَل 
تارة  اليابسة  الألف  وبالهمزة  تارة  اللَّيَنة  بالألف 
أخرى، وهذا الاختلاف عند الخليل نفسه )2، 27(.

ويلاحظ أنََّ التَّرَتيب- عند الخليل- مخالف لما 
اعتمده سيبويه وابن جنِّ�ِي وغيرهما من علماء من 
علماء اللُّغُة والتَّجَويد؛ فسيبويه عرض حين تحدَّثَ 
عن المخارج هذه الصُُّورة للترتيب )ء هـ ا، ع ح، 
غ خ، ق، ك، ج ش ي، ض، ل، ن، ر، ط د ت، 
ز س ص، ظ ذ ث، ف، ب م و( )4، 4: 433 - 
434(، وذكر ابن جنِّ�ِي أنََّ »هذا هو ترتيب الحروف 
على مذاقها وتصّعّدها، وهو الصََّحيح، فأمر ترتيبها 
في معجمه )العين( ففيه خطل واضطراب ومخالفة 
لما قّدّمناه آنفًاً ممََّا رتَّبَه سيبويه وتلاه أصحابه عليه، 
ته« )1،  وهو الصََّواب الَّذَي يشهده التَّأَمُُّل له بصّحّ
1: 54- 46(. كما أنًًّ الخليل لم يعّيّن عددًاً للمخارج 
على نحو ما نجده عند ابن جنِّ�ِي؛ الَّذَي عدََّ ستَّةَ عشر 
مخارج  جعل  فقد  الجوف،  مخرج  وأسقط  مخرجًًا 
 – 46 :1 ،1( واحدًاً  والنُّوُن مخرجًًا  والرََّاء  م  الالَّا

)48

لبيان صفتي  الصََّوتيين  الوترين  عن  الحديث 
القدامى  معرفة  عدم  بسبب  ناقض  والهمس  الجهر 
في  غموضًًا  سبَّبَ  ممََّا  الّصّوتيين  للوترين  عامََّة 
إذ  الأصوات؛  من  والمهموس  للمجهور  تعريفهم 
أولئك  وقوف  الأحوال  من  بحال  رًًا  متيسِّ�ِ يكن  لم 
اللُّغُويين على دقائق التَّشَريح وتعمقهم في فهم آليات 
النُّطُق، لكنََّ هؤلاء الَّذَين جهلوا الوترين الصََّوتيين 
خاصََّة  والجهر  عامََّة  التَّصَويت  في  ودورهما 
الصََّدى  أو  الصََّوت  أو  التَّرَديد  من  شيئًاً  تحسََّسوا 
المنبعث من الصََّدر أو الحنجرة ، وهو إدراك أوََّلي 

للأثر الَّذَي توّلّده حركة الوترين الصََّوتيين )5(.

وقد صف ابن جنِّ�ِي حروف الذَّلَاقة، وبيَّنَ أثر 
ِ، وذكر حرفي  ِ والخماسيِّ� حروفها في بناء الرُُّباعيِّ�
الاعتدال  وحرفي  والقاف،  العين  وهما  الطََّلاقة 
الحروف  ذكر  كما  والّسّين،  الدَّاَل  وهما  والتَّوَّسّط 
الحروف )1، 45/1- 64 –  المصمتة وهي سائر 
65(، وواضح من كلام ابن جنِّ�ِي وأمثلته أنَّهَ يستقي 

من الخليل من معجمه العين أساسًًا )2، 55(.

ابن  عند  الصََّوتيَّةَ  المحاكاة  الثَّاَني:  المبحث 
جنِّ�ِي 

مناظرًًا  صوتًاً  المحكي  بيان  هي  الحكاية 
وسار  الخليل  ابتدعه  ممََّا  وهذا  الطََّبيعة،  لأصوات 
عليه سيبويه ووسََّعه ابن جنِّ�ِي؛ فالخليل تنبَّهَ إلى هذا 
النَّوَع من الرُُّباعّيّ الَّذَي يقصد به محاكاة صوت أو 
حركة نحو: صلصل وصرصر ودهداق وزهزاق 
وغير ذلك. أمََّا سيبويه فقد ذكر أمثلة من هذا الّنّوع 
عندما تحّدّث عن دلالة المصادر؛ كالغليان والغثيان 
زعزعة  المصادر  هذه  ففي  والّلّمعان؛  والخطران 
مصادر  من  جاء  ما  وكذلك  واضطراب،  ك  وتحّرّ
ومثله  والنَّهَيق،  والصََّهيل  والضََّجيج  الهدير  مثل: 
مصادر أخرى كالّصّراخ والّنّباح، وسيبويه في هذا 
يحذو حذو الخليل، فقد ذكر أنََّ ما أورده هو مأخذ 

الخليل )4، 4: 14 – 15(.
»الخصائ«ص  في  بابًاً  عقد  فقد  جنِّ�ِي  ابن  أمََّا 
دعاه بإمساس الألفاظ أشباه المعانى، وقد ذكر بداية 
أنََّ الخليل وسيبويه نبَّهَا على هذا الموضع الشََّريف 
اللَّطَيف، وانََّ الجماعة تلقته بالقبول له والاعتراف 
وهو  مثالاًً  الخليل  عن  جنِّ�ِي  ابن  ونقل  بصحته، 
»صر« و«صرصر«، كما نقل من سيبويه بعض 
ما ذكره من حكاية المصادر، ووجد ابن جنِّ�ِي من 
هذا الحديث أشياء كثيرة على سمت ما حداه ومنهاج 

ما مثلاه )6، 2: 152 – 153(.

اتَّخَذت  المسألة  هذه  أنََّ  إلى  التَّنَبه  وينبغي 
بإثبات  معنيًّاً  كان  الَّذَي  جنِّ�يِ  ابن  لدى  جديدًاً  شكلاًً 
إلى  يستند  ممََّا  والمعنى  اللَّفَظ  بين  التَّنَاسب  صلة 
فهو  الخليل  صنيع  أمََّا  عندها،  يقف  ولا  الحكاية 
حيث  من  الحكاية  على   ِ المبنيِّ�  ِ بالرُُّباعيِّ� مختصٌٌّ 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
37

ولأنََّ  والصََّتم؛  والطََّلق  الذَّلَق  من  الحروف  تأليف 
في الحكاية تكرارًًا مستحسنًاً جاز فيها كّلّ تأليف لا 

يجوز في غيرها )7، 58(.

أمََّا من حيث دوران هذه الأصوات في الكلام 
»دوران  مراتب  تحديد  إلى  العلماء  توصََّل  فقد 
 ،ِ الحرف« من حيث الكثرة والقّلّة في اللِّ�ِسان العربيِّ�
تة هي أكثر  وأجمع هؤلاء على أنََّ الحروف المصّوّ
الحروف في كلِّ�ِ لسان، أمََّا الألف فهي أكثرها في 

العربيَّةَ )7، 62(. 

بالمدِّ�ِ  وعلاقته  التَّنَغيم  الثَّاَلث:  المبحث 
والإشباع والنُّدُبة

بين  واضحة  تمييزيَّةَ  بوظيفة  التَّنَغيم  يقوم 
الخبريَّةَ،  والجمل  الاستفهاميَّةَ  الإنشائيَّةَ  الجمل 
مهران  ابن  يقول  الصََّوت،  رفع  طريق  عن  وذلك 
أوجه،  عشرة  على  القرآن  »مّدّات  الّنّيسابوريُُّ: 
ق بين الاستفهام  ومّدّ الفرق نحو: »آلآن« لأّنّه يفرِّ�ِ
بين  كان  فإن  بالإجماع،  ة  تاّمّ ألف  وقدره  والخبر، 
ألف المدِّ�ِ حرف مشّدّد زيد ألف ليتمّكّن به من تحقيق 
الآية  الأحزاب:  )سورة  تعالى:  قوله  نحو  الهمزة؛ 
َ( فالمّدّ هو )8، 1: 98( الَّذَي  35(، وََ)الّذَّاكِِرِِينََ اللَّهَ�
ق بين الخبر والاستخبار، فإذا مّدّدت دّلّلت على  يفرِّ�ِ
ا إذا حذفت المّدّ فعلى الخبر، ومنه قرأ  الاستفهام، أّمّ
الحسن: )سورة عبس: الآية 2(، )آنْْ جََاءََهُُ الأعْْمََى( 
بالمّدّ، قال أبو الفتح: )آن( معلَّقَة بفعل محذوف دلََّ 
عََ)بَسَََ   ،)1 الآية  )سورة عبس:  تعالى:  قوله  عليه 
عنه،  أعرض  الأعمى  جاءه  أأن  تقديره:  وََتَوَََّلَّى(؛ 
وتولَّىَ بوجهه.. ؟ فالوقف إذًاً على قوله: وتوّلّى، ثمََّ 
استأنف لفظ الاستفهام منكرًًا للحال، فكأّنّه قال: ألأن 

جاءه الأعمى، كان ذلك منه )9، 1: 352(.

 ،)37 الآية  النَّمَل:  )سورة  تعالى:  قوله  وفي 
بِِهََا  لَهَُُم�  قِِبَلَََ  لا  بِِجُُنُوُد�  فَلََنََأَْتِِْيَنََّهَُُم�  إِِلَيَْْهِِم�  )ارْْجِِعْْ 
وََلَنَُخُْْرِِجََنَّهَُُمْْ مِِنْْهََا أَذَِِلَّةًًَ وََهُُمْْ صََاغِِرُُونََ(؛ فهذا مذهب 
معروف عند العرب؛ لأنَّهَم يمدُّوُن ما لا أصل له في 
المدِّ�ِ عند الدُّعُاء أو الاستغاثة مثلاًً، أو عند المبالغة 
الطُُّول  عن  يعّبّروا  أن  أرادوا  فإذا  غيرهما،  في 

يمّدّون  ويكادون  ل،  يـ  يـ  طويـ  قالوا:  مثلاًً  الشََّديد 
الوصف  في  مبالغة  عااال  ويقولون:  أيضًًا،  الطََّاء 

بالعلو )6(.

الوظائف  من  وقصرها  الأصوات  وطول 
لاليَّةَ المهمََّة للتنغيم حيث يتمُُّ تحويل المعنى وقلبه  الدِّ�ِ
تمامًًا، وهذا ما نقف عليه في قول ابن جنِّ�ِي )6، 2: 
ة  لقّوّ 210(، وعلى ذكر طول الأصوات وقصرها 
المعاني المعّبّر بها؛ يحكى أّنّ رجلاًً ضرب ابنًاً له، 
فقالت أمُُّه له: لا تضربه ليس هو ابنَكَََ: فرافعها إلى 
ه تذكر أنَّهَ  القاضي، فقال هذا ابني عندي.. وهذه أّمّ
ليس مني، فقالت المرأة: ليس الأمر على ما ذكره، 
وإنَّمَا أخذ يضرب ابنه، فقلت له لا تضربه ليس هو 
دت الفتحة، فتحة النُّوُن جدًّاً، فقال الرََّجل:  ابنك، وّمّ
فهمه  فما  الطََّويل،  الطََّويل  هذا  منها  كان  ما  والله 
القاضي  أمام  زوجته  رفضته  معين  بتنغيم  الأبُُّ 
كلامها  في  يكن  لم  أنَّهَ  فأقسم  آخر،  تنغيمًًا  مّدّعية 
الخطورة  نلمس  وهنا  الطََّويل،  الطََّويل  التَّنَغيم  هذا 
لاليَّةَ الَّتَي يمكن أن يقوم بها الإشباع، فهو يوازي  الدِّ�ِ

عبارات بإكمالها.

ويذهب ابن جنِّ�ِي إلى أنََّ الأصوات مرهونة بما 
تحمله من دلالات، وأنََّ المعاني تتلعب بالألفاظ، وأنََّ 
الأصوات تابعة للمعاني، فمتى قويت قويت، ومتى 
تعالى:  قوله  قرأ  من  قراءة  وأنََّ  ضعفت،  ضعفت 
الْْعِِبَاَدِِ(  عََلَىَ  حََسْْرََةًً  يَ)اَ   ،)30 الآية  يس:  )سورة 
النَّفَس؛  في  المعنى  لتقوية  هو  إنَّمَا  السََّاكنة،  بالهاء 
وذلك أنَّهَ في موضع وعظ وتنبيه وإيقاظ وتحذير، 
فطال الوقوف على الهاء كما يفعله المستعظم للأمر 
عليه  وملك  بهره  قد  أنَّهَ  على  الدَّاَل  منه،  ب  المتعّجّ
وعظ  من  جميعها  الدِّ�ِلالات  فهذه  وخاطره،  لفظه 
تستلزم   )210  :2  ،6( وتحذير  وإيقاظ  وتنبيه، 
والتَّعَجُُّب  الاستعظام  في  لزومه  مثل  تمامًًا،  التَّنَغيم 

والانبهار.

المخروقة  الأوزان  فمن  الإشباع  عن  أمََّا 
قال   )124 -121 :3  ،6( فعيل،  تصبح  الَّتَي  فِِعْْلََ 
نعيم  206هـ(  )ت:  قطرب  عن  وروينا  جنِّ�ِي:  ابن 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
38

بعدها  ياء  وإنشاء  العين  كسرة  بإشباع  زيدٌٌ  الرََّجلُُ 
والصََّياريف،  والجلاعيد،  والمساجيد  كالمطافيل، 
نتيجة  وقيودها  الصََّرفيَّةَ  للصيغ  الخلخلة  هذه  إنََّ 
 :3  ،6( القدماء  بين  حادَّةَ  نقاشات  أثارت  الإشباع 
)ت:  الزََّجََّاج  أورده  ما  ذلك  ومن   ،)125  -121
)أمين(  وفي  )آمين(:  عن  حديثه  عند  310هـ( 
لغتان قصر ومّدّ، فالمقصور عربيٌٌّ لكثرة فعيل في 
العربيَّةَ، والممدود مختلف فيه، وروي عن الأخفش 
هذه  إنََّ  يقول  أن  لأحد  يجوز  لا  وكما  أعجميٌٌّ  أنَّهَ 
الكلمات أعجميَّاَت لخروجها عن كلامهم، فالألفاظ 
المشبعة ليست أعجميَّةَ، ولكنَّهَا أيضًًا ليست مقاييس 
علماء الّصّرف، وأوزانهم، وإنَّمَا هي ألفاظ فصيحة 
لحقها التَّنَغيم. وعلى كّلّ حال الخرق جاّرّ على كلِّ�ِ 
المستويات في سبيل الحفاظ على التَّنَغيم ومقتضياته 

.)58 ،10(

الصََّوت،  لرفع  آخر  موطن  فهي  النُّدُبة  ا  أّمّ
ففيها دلالة على  الحزن والضََّجر؛ لذلك وجدنا ابن 
ل قراءة ابن أبي ليلى: قال تعالى: )سورة  جنِّ�ِي يؤّوّ
هود: الآية 27(، قَ)اَلَتَْْ يَاَ وََيْْلَتََاَ أَأََلَِِدُُ وََأَنََاَ عََجُُوزٌٌ وََهََذَاَ 
بَعَْْلِِي شََيْْخًًا(؛ وأصلها: يا ويلتي، فأبدلت الياء ألفًاً، 
لأنَّهَ نداء فهو في موضع تخفيف )6،  2: 213( 
وقال أيضًًا في قوله تعالى: )سورة هود: الآية 27(، 
وََ)نَاَدَىَ نُوُحٌٌ ابْْنَهَُُ(، وقرأ الّسّديُُّ: ابناه ممدودة الألف 
على النِّ�دِاء، وقيل على الترثِّ�يِ، وهو على الحكاية، 
أو النُّدُبة؛ أي قال له: يا ابناه.. على النُّدُبة، ولو أراد 
ابناه  يا  الحرفين:  أحد  بّدّ من  يكن  لم  النُّدُبة،  حقيقة 
 :1  ،6( زيداه  ويا  زيداه،  وا  كقولك:  ابناه،  وا  أو 

.)323 -322

الوصف وطرفي  بين طرفي  التَّنَغيم والفصل 
الإضافة:

الفصل بين طرفي الوصف، أو التَّعَليق، يقول 
أبو الفتح محتجًًّا بقراءة: )سورة يس: الآية 30(، يَ)اَ 
عََلَىَ الْْعِِبَاَدِِ( )6، 2: 208(، أمََّا )يا حسرُُّه(  حََسْْرََةًً 
بالهاء ففيه النَّظَر، وذلك أنََّ قوله عََلَىَ الْْعِِبَاَدِِ متعّلّق 
بها، أو صفة لها، وكلاهما لا يحسن الوقوف عليها 
دونه، ووجه ذلك أنََّ العرب إذا أخبرت عن الشََّيء 

غير معتمدته أو معتزمة عليه أسرعت فيه، ولم تتأّنّ 
بين  به عنه، وكذلك الاعتراض  المعّبّر  اللَّفَظ  على 

المضاف والمضاف إليه.

أّنّه  بعضهم  عن  207هـ(  )ت:  اء  الفّرّ روى 
»لحم  يريد  وهو  شاه«،  لحما  »أكلت  يقول:  سمعه 
شاه«، فأشبع الفتحة، فأنشأ عنها ألفًاً. وهو اعتراض 
الوقت  ضيق  على  إليه  والمضاف  المضاف  بين 
قراءة  ذلك  ومن   .)208  :2  ،6( بينهما  وقصره 
ناد بثلاثه آلاف،  الأعرج )ت: 117هـ( عن أبي الّزّ
قيل،  فيما  ذكر  وقد  الهاء،  بسكون  آلاف  أو خمسه 
فهذا تقوية وعذر لقراءة أبي سعيد )6، 2: 208(، 
لقد أبرز ابن جنِّ�ِي في هذين النَّصَين كيف يتمُُّ الفصل 
تنغيمية،  بعناصر  إليه  والمضاف  المضاف  بين 
من  غم  الّرّ على  بينهما  والوقف  المطل  في  تمثَّلَت 
أنََّ الإضافة تقتضي وصل المضاف والمضاف إليه 

لأنََّ الثَّاَني تمام الأوََّل. 

كتاب  في  القرآنيَّةَ  القراءات  الرََّابع:  المبحث 
)المحتسب(

شواذ  وجوه  تبيين  في  )المحتسب  كتاب 
علم  في  يبحث  عنها(  والإيضاح  القراءات 
الكبير  اللُّغُوي  مصّنّفه  فيه  عرض  وقد  القراءات، 
ابن جنِّ�ِي للقراءات الشََّاذة، وبيَّنَ الأصل اللُّغُويََّ لهذه 
بالشََّواهد  ذلك  على  وجاء  عنها  وكشف  القراءات، 
بالقواعد  اللُّغُويَّةَ من الأشعار وأقوال العرب وجاء 
الصََّرفيَّةَ والنَّحَويَّةَ أيضًًا، واعتبر فيه ابن جنِّ�ِي أنََّ 
هذه القراءات- وإن كان لا يتعبد بتلاوتها- فنََّإ ذلك 
لا يعني عدم الاستفادة منها لغة وفقها إن صحََّ سندها 

ولم يبلغ حدََّ التَّوَاتر.

)المحتسب(:  في  جنِّ�ِي  ابن  تناوله  ما  أبرز 
القراءات القرآنيَّةَ

- تعريف القراءة.
- أنواع القراءات وشروطها.

راع حول قضية القراءات قديمًًا وحديثًاً - الصِّ�ِ
- باب الرََّدِّ�ِ عليهم في وجوه القراءات.

القراءات  في  الخلاف  وجوه  تدبَّرَت  وقد   -



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
39

فوجدتها سبعة أوجه.
- فإن قال قائل: فهل يجوز لنا أن نقرأ بجميع 

هذه الوجوه؟
- باب ما ادَّعَى على القرآن من اللَّحَن.

الطََّبقة في حرفه  أقلُُّ من سلم من هذه  - وما 
من الغلط والوهم.

الصحيحة  القرآنّيّة  القراءات  أن�  الحق� 
رحبة  آفاقًاً  فتحت  قد  أيضًًا  والشاّذّة  والمشهورة 
فيها من محاسن علوم  لما   ،ِ اللُّغُويِّ� للدرس  واسعة 
وشعرًًا،  ونثرًًا  نحوًًا وصرفًاً  وآدابها  العربّيّة  اللغة 
وتجلية غوامضها بصورة لا تكاد تجتمع في كتاب 
إّلاّ في كتب الاحتجاج لتلك القراءات، ويأتي كتاب 
ابن  صّنّفه  فقد  طليعتها،  في  جنِّ�ِي  لابن  المُُحْْتَسَََب 
الاحتجاج  منه  وغرضه  حياته،  أواخر  في  جنِّ�ِي 
للقراءات الشاّذّة، ويقصد بالشََّاّذّ ما سوى القراءات 
فيه  ونهج  مشهورًًا،  أو  صحيحًًا  كان  وإن  السبع 
على غرار احتجاج شيخه أبي علّيّ الفارسّيّ )ت: 
ة في علل  377هـ( للقراءات السََّبع في كتابه )الحّجّ
المُُحْْتَسَََب  في  جنِّ�ِي  ابن  وكان  السََّبع(،  القراءات 
406هـ(  )ت:  الرََّضّيّ  الشََّريف  تلميذه  يصفه  كما 
في حقائق التأويل بأّنّه: »يعلو بالتَّغَلغل في استنباط 
في  والغوص  غامضاتها،  في  والّتّوّلّج  المعاني، 
»وهو  أيضًًا:  الرََّضّيّ  يقول  كما  وهو  قراراتها«، 
في هذا العلم- يعني علم القراءات- السََّابق المسوم، 
ل المقوم، والبحر الجموم، والدَّلَيل المأموم«،  والأّوّ
من  جليًّاً  يبدو  كما  الرضّيّ  الشََّريف  مع  والحّقّ 
كتاب المُُحْْتَسَََب الَّذَي هو كنزٌٌ في النَّحَو والصََّرف 

عريَّةَ )11، 7(. والبلاغة والأدب والشََّواهد الشِّ�ِ

من  الثَّاَلثة  المائة  رأس  على  مجاهد  ابن  ألَّفَ 
36(؛   /1  ،21( السََّبعة  القراءات  كتاب  الهجرة 
وغلب  شاذة،  وغير  شاذة  إلى  القراءات  فانقسمت 
وصف الشََّاذ على ما عدا القراءات السََّبع. وبدا لأبي 
ِ أن يحتجََّ للقراءات السََّبع؛ فألَّفَ كتابه  علي الفارسيِّ�
الحجََّة، وفكََّر بعضََ الوقت أن يؤلِّ�ِف كتابًاً مثله يحتجُُّ 
فيه للقراءات الشََّاذة؛ بل إنَّهَ فيما يقول ابن جنِّ�ِي في 
مة المحتسب: »قد هََمََّ أن يضع يده فيه ويبدأ به؛  مقدِّ�ِ

فاعترضت خوالج هذا الدَّهَر دونه، وحالت كبَوَاته 
بينه وبينه”.

د ابن جنِّ�ِي للقراءات الشََّاذة  من أجل هذا تجَ�رَُ
حقَّهَا  ي  ويؤدِّ�ِ لها،  الاحتجاج  في  شيخه  عن  ينوب 
الشََّاذة  غير  القراءات  حقََّ  شيخه  أدَّىَ  كما  عليه، 
ثابتة،  للنوعين  الاحتجاج  داعية  كانت  إذ  عليه؛ 
الاحتجاج  داعية  لعلََّ  بل  لازمة؛  لها  والاستجابة 
مة  المقدِّ�ِ في  قال  ألزم.  لها  والاستجابة  أثبت،  للشاذ 
للشاذ: »غرضنا منه  يشرح غرضه من الاحتجاج 
أن نرى وجه قوََّة ما يسمََّى الآن شاذًّاً، وأنَّهَ ضارب 
العربيَّةَ  سََمت  من  آخذ  بجرانه،  واية  الرِّ�ِ في صحََّة 
مهلة ميدانه؛ لئالَّا يُرََُى مرى أنََّ العدول عنه إنَّمَا هو 
غضٌٌّ منه أو تهمة له”. ويقول في موضع آخر منها 
يبيِّ�نِ رأيه في الشََّاذ ومكانه عند الله: »إالَّا أنَّنَا وإن لم 
التِّ�ِلاوة به مخافة الانتشار فيه، ونتابع مََن  نقرأ في 
يتبع في القراءة كّلّ جائز رواية ودراية، فنَّإاَ نعتقد 
قوة هذا المسمََّى شاذًّاً، وأنَّهَ ممََّا أمر الله تعالى بتقبُّلُه، 
وأراد منا العمل بموجبه، وأنَّهَ حبيب إليه، ومرضي 

من القول لديه”.

وزاده رغبة في الإقبال على الشََّاذ والاحتجاج 
له أنََّ أحدًاً من أصحابه لم يتقدَّمَ للاحتجاج له على 
عند  حاله  هذه  كانت  »فإذا  قال:  يريد،  الَّذَي  النَّحَو 
الله، وكان مََن مضى من أصحابنا لم يضعوا للحجاج 
أَوَْْلَوَه طرفان من القول عليه؛ وإنَّمَا  كتابًاً فيه، ولا 
أو  مجموعًًا   ،)11  :1  ،9( مسلَّمًًَا  مرويًّاً  ذكروه 
القول  فقالوا  منه  الحرف  اعتزموا  وربما  قًاً،  متفرِّ�ِ
المقنع فيه، حسُُن بل وجب التَّوَجُُّه إليه، والتَّشَاغل 

بعمله، وبسط القول على غامضه ومشكله«.

لشواذ  الاحتجاج  في  المحتسب  كان  فبذلك 
، وأشرف  القراءات، ألَّفَه أبو الفتح وقد عََلَتَ به الّنّّسّ
ضيُُّ: كان شيخنا  على نهاية العمر، قال الشََّريف الّرّ
أبو الفتح النَّحَْْوِِيُُّ عمل في آخر عمره كتابًاً يشتمل 
على الاحتجاج بقراءة الشََّواذ )13، 5: 331(. وقال 
مة المحتسب: »وإن قصرت أفعالنا  أبو الفتح في مقدِّ�ِ
بنا، وتلافيتنا من  برأفتك  عن مفروضاتك وصلتها 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
40

فإذا  لنا،  الحياة  أسباب  امتدَّتَ  ما  أنفسنا،  سيئات 
الصُُّحف  في  ما  واستُوُفي  مُُددنا،  علائق  انقضت 
المحفوظة لديك من عدد أنفاسنا، واستُؤُنفت أحوال 
الدَّاَر الآخرة بنا؛ فاقبلنا إلى كنز جنَّتَك الَّتَي لم تُخُلق 

إالَّا لمن وسع ظّلّ رحمتك«.

عليه  غلب  امرؤ  إالَّا  يقوله  قلَّمَا  كلام  وهذا 
لها؛  د  التَّزَّوّ حبُُّ  به  واستبد  الآخرة،  في  التَّفَكير 
آذنت  قد  حياته  وأنََّ  دنت،  قد  منيته  أنََّ  يشعر  لأنَّهَ 
بزوال، فهو يتخشََّع لله، ويبتغي إليه الوسيلة؛ عسى 
أن يثيبه الله مغفرة منه ورضوانًاً، ولعلَّهَ لذلك سمََّاه 
المحتسب، واختار أن يدلََّ باسمه على الغرض الَّذَي 

يريده به، لا على الموضوع الَّذَي يديره عليه.

يكاد  لا  الحجََّة،  كمنهج  المحتسب  ومنهج 
الاحتجاج  طبيعة  تقتضيه  ما  بمقدار  إالَّا  يخالفه 
لقراءة الجماعة والقراءة الشََّاذة، فأبو الفتح يعرض 
القراءة، ويذكر مََن قرأ بها، ثمََّ يرجع في أمرها إلى 
يلتمس لها شاهدًاً فيرويه، أو نظيرًًا فيقيسها  اللُّغُة، 
عليه، أو لهجة فيرّدّها إليها ويؤنسها بها، أو تأويالًا 
تفصيل  أو  وإجمال،  في قصد  فيعرضه  توجيهًًا  أو 
ويتطلبه  المقام،  يقتضيه  ما  حسب  على  وافتنان، 
الكشف عن وجه الرََّأي في القراءة. وهو في الجملة 
نفسك من  إليها، وربَّمَا وقع في  بها واطمئنان  أَخَْْذ 
كثرة ما عدَّدَ من خصائصها، واستخرج من لطفائها 
أنَّهَ يؤثرها ويحكم لها على قراءة الجماعة، كما في 
الاحتجاج لقراءة الحسن: )سورة الفاتحة: الآية 6(، 

)اهدنا صراطًًا مستقيمًًا(.

وإن هو لم يجد للقراءة وجهًًا يسكن إليه؛ إمََّا 
إلى  الاحتجاج  في  لحاجته  وإمََّا  اللُّغُة،  في  لشذوذه 
ضرب من التَّكَلُّفُ والاعتساف، لم يتحرََّج أن يردَّهَا 
نفسها  يأخذها هي  يكاد  لا  بها،  القراءة  أو يضعف 
بها  يتَّجَه  الَّذَي  الوجه  به  يأخذ  ولكن  ذاك؛  أو  بهذا 
إليه، فهو أَخَْْذ غير مباشر ولا صريح )9، 1: 12( 
فقال مثالًا في الاحتجاج لقراءة ابن مُُحََيْْصِِن: )سورة 
النَّاَرِِ(  عََذَاَبِِ  إِِلَىَ  أَطَََّرُُّهُُ  ثُ)مََُّ   ،)126 الآية  البقرة: 
بإدغام الضََّاد في الطََّاء: »هذه لغة مرذولة«. وقال 

في الاحتجاج لقراءة أبي جعفر يزيد: )سورة البقرة: 
»هذا  التَّاَء:  بضمِّ�ِ  اسْْجُُدُوُا(  لِِ)لْْمََلائِِكََةُُ   ،)34 الآية 

ضعيف عندنا جدًّاً”.

الكتابان  يتشابه  أن  منكورًًا  ولا  عجيبًاً  وليس 
واحد،  فموضوعهما  النَّحَو؛  هذا  على  المنهج  في 
وصاحب الحجََّة أستاذ لصاحب المحتسب، ووََحْْدَةَُُ 
مسائله،  علاج  في  تشابهًًا  تستدعي  الموضوع 
وللأستاذ في تلميذه تأثير، وللتلميذ في أستاذه قدوة. 
معرضًًا  الحجََّة-  كانت  كما  المحتسب-  كان  ولهذا 
والتَّوَجيهات،  الشََّواهد  من  بكثير  يزخر   ، حافالًا
والصََّوتيَّةَ،  اللُّغُويَّةَ  والبحوث  الآراء  من  وألوان 
شمول  وعلى  والتَّمَكُُّن،  الغزارة  على  تدلُُّ  الَّتَي 
الإحاطة، ودقَّةَ الملاحظة، وبراعة القياس، وصحََّة 
ولا  الفتح،  أبي  على  بكثير  هذا  وليس  الاستنباط. 
له  عرفنا  ما  كل  في  دَأَْبُْهُ  فذلك  يتعاظمه،  ممََّا  هو 
من كتب، ثمََّ هو بعد هذا قد ألَّفَ المحتسب في آخر 
تجاربه،  استفاضت  حين  أي  سبق-  كما  حياته- 
قُدُر  ما  غاية  معارفه  وبلغت  مََلَكَََاته،  واستحصدت 

لها من نضج واكتمال.

أنََّ  الحجََّة  على  يأخذ  كان  جنِّ�ِي  ابن  أنََّ  على 
فيه؛  الاحتجاج  وأطال  أغمضه،  قد  أبا علي  الشََّيخ 
العلماء.  من  كثير  عنه  وجفا  القرََّاء،  به  عيََّ  حتَّىَ 
قدر حاجة  فيه  المحتسب: »فتجاوز  مة  مقدِّ�ِ قال في 
وقال  العلماء،  من  كثير  عنه  يجفو  ما  إلى  القراء 
في الاحتجاج لقراءة: )سورة الأنعام: الآية 154(، 
)تمامًًا على الَّذَي أحسنُُ(، وقد كان شيخنا أبو علي 
فأغمضه  السََّبعة،  قراءة  في  الحجََّة  كتاب  عمل 
فضالًا  العربيَّةَ  عي  يدِّ�ِ ممََّن  كثيرًًا  منع  حتَّىَ  وأطاله 

عن القَرَأَةَ وأجفاهم عنه«.

كان  كما  المحتسب  في  يكون  أن  يشأ  فلم 
مثله  يُكُثر  تراه  لا  لهذا  الحجََّة؛  في  قبله  من  شيخه 
من الشََّواهد، ولا يمعن إمعانه في الاستطراد، ولا 
هذا  يذكر  وهو  الاحتجاج،  في  إغماضه  يغمض 
وينبِّ�هِ عليه في مواطن شتَّىَ من الكتاب. فيقول في 
الاحتجاج لقراءة: )سورة الأنعام: الآية 158(، )لا 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
41

تنْْفَعَُُ نَفَْْسًًا إِِيمََانُهََُا(، »والشََّواهد على ذلك كثيرة؛ لكن 
قصيرة«  قليلة  مختصرة  عليها  نحن  الَّتَي  الطََّريق 
)9، 1: 13(. ويقول في الاحتجاج لقراءة: )سورة 
هود: الآية 32(، فَ)أََكَْْثَرَْْتََ جِِدَلََنََاَ( ، ولولا أنََّ القرََّاء 
لا ينبسطون في هذه الطََّريق لنبهت على كثير منه؛ 
قلَّمَا  به  مون  والمترسِّ�ِ العلم  هذا  منتحلو  كان  إذا  بل 
ع طباعهم لهذا الضََّرب منه، فما ظنُّكُ بالقرََّاء  تطّوّ

ي لِِعَزَْْوره ومطاويه؟ لو جُُشموا النَّظَر فيه والّتّقّرّ

والإمعان  الإسهاب  عن  جنِّ�ِي  ابن  ولعزوف 
يفضل  المحتسب  مة  مقدِّ�ِ في  نراه  الاستطراد  في 
كتاب  على  الشََّواذ  في   ِ الّسّجستانيِّ� حاتم  أبي  كتاب 
مقصورًًا  حاتم  أبي  كتاب  كان  حيث  »من  قطرب 
على ذكر القراءات، عاريًاً من الإسهاب في التَّعَليل 
والاستشهادات الَّتَي انحطََّ قطرب فيها، وتناهى إلى 
متباعد غاياتها”. على أنََّ أبا الفتح- أحسن الله إليه- 
لم يلتزم الاقتصاد في الاستشهاد في كلِّ�ِ مقام، ولا 
سيَّمَا حين تكون القراءة غريبة، يدعو ظاهرها إلى 
قراءة:  في  استشهد  فقد  منها.  والتَّعَجُُّب  لها  التَّنَاكر 
بعضها  شواهد،  بعشرة  مستقيمًًا(  صراطًًا  )اهدنا 
أَدَْْرََأتُكُُُمْْ  وََ)لا  لقراءة:  واحتج  الموّلّدين،  شعر  من 
بِِهِِ( فأطال الاحتجاج ما شاء الله أن يطيل، ثمََّ ختمه 
أن  من  أمثل  فيه  الصََّنعة  طالت  وإن  وهذا  بقوله: 

تُعُطََى اليد بفساده.

وعبارة المحتسب مرسلة متدفِّ�قِة، فيها طلاوة 
الفنِّ�ِ  عذوبة  من  ملازمة  مسحة  وعليها  بادية، 
وأناقته، مبسوطة في غير حشو ولا فضول، يشيع 
الألفاظ،  جزلة  الفصل،  ويطول  الازدواج،  فيها 
في  يحتاج  الَّذَي  الغريب  بعض  من  أحيانًاً  تخلو  لا 
فضل  إلى  المقام  يقتضيه  الَّذَي  معناه  عن  الكشف 

قة. مة الكتاب أمثلة له متفرِّ�ِ تأَوَُُّل وإمعان، وفي مقدِّ�ِ

فيها  يشيع  لكن  فكثيرة؛  المحتسب  شواهد  أمََّا 
التَّكَْْرََار؛ لتكرر مقتضيات الاستشهاد بها، وجملتها 
وكلام  الرََّسول  حديث  من  قليل  وفيها  عر،  الشِّ�ِ من 
لا  إيرادها  في  وطريقته  السََّائرة،  والأمثال  البلغاء 
تخالف طريقة العلماء الآخرين؛ فهو ينسب بعضها 

ولا ينسب بعضها الآخر، ويرويها في أكثر الأمر 
أبياتًاً كاملة، وفي أقّلّه أجزاء من الأبيات، يبلغ أحدها 
شطر البيت، وقد يقلُُّ عنه أو يزيد عليه، وربَّمَا روى 
الشََّاهد مع بعض صلته، فإذا هو معها بضعة أبيات

اللُّغُة  كتب  في  يتردَّدَ  ممََّا  شواهده  وأكثر 
يأتي  الموّلّدين،  أشعار  وبينها طائفة من  وعلومها، 
بها للاستئناس والتَّمَثيل، أو لإيضاح المعنى وتأييده، 
قال وقد روى بيتًاً للمتنبي في أثناء الاحتجاج لقراءة: 
)سورة الأنعام: الآية 137(، وََ)لِِيَلَْْبَسَُُوا عََلَيَْْهِِمْْ دِِينَهَُُمْْ( 
بفتح الباء: »ولا تقّلّ ما يقوله مََن ضعفت نحيزته، 
كان  وبالأمس  هذا شاعر محدث،  وركت طريقته: 
في   .)14  :1  ،9( به  يُحُتج  أن  يجوز  فكيف  معنا، 
كتاب الله- جلََّ وعزََّ- فنََّإ المعاني لا يرفعها تقدُّمُ، 
إنََّ  فلعمري  الألفاظ،  أمََّا  تأخُُّر.  بها  يُزُري  ولا 

الموضع معتبر فيها« )9، 1: 15(.

خاتمة البحث:
الحمد لله أوََّالًا وآخرًًا، والصََّلاة والسََّلام على 
)القراءات  موضوع:  في  البحث  بعد  محمََّد،  سيدنا 
القرآنيَّةَ عند ابن جنِّ�ِي في كتابه »المحتسب«(، وقف 

البحث على عدَّةَ نتائج؛ منها:
الحركات،  الصََّوائت  في  جنِّ�ِي  ابن  نظر    -
الَّذَي  نفسه  الّدّور  الأخرى  هي  تؤدي  أنَّهَا  ووجد 
Apopho�  تؤديه الصََّوامت، وأن إبدال الصََّوائت 
nie  يؤدي هو الآخر دورًًا مهمًًا في أداء دلالات 
إلى  السََّبق  شرف  حاز  قد  يكون  وبهذا  مختلفة، 
اللُّغُة  علماء  جميع  بذلك  متقمًًّدّا  التَّحَليل،  هذا  مثل 

المحدثين.
-  ابن جنِّ�ِي كان ممََّن يؤمنون إيمانًاً قويًّاً بوجود 
الرََّابطة العقليَّةَ المنطقيَّةَ بين الأصوات والمدلولات 
الصََّوتيَّةَ؛  بالرََّمزية  المحدثين  بعض  يه  يسّمّ ما  أو 
نظرية  في  معيَّنَة  مراحل  عن  يتحدَّثَ  جنِّ�ِي  فابن 
الَّتَي  الصََّوتيَّةَ  الثُّنُائيات  على  ز  يركِّ�ِ إنَّهَ  الفونيم، 
أنََّ  ويرى  فات،  الصِّ�ِ أو  المخرج  ناحية  من  تختلف 
تقارب معنى الكلمتين يكون نتيجة تقارب الصََّوتين، 
ولكن هذا لا يعني أنََّ الكلمتين تحملان معنى واحدًاً، 

بل إنََّ لكلِّ�ِ كلمة معنى مخالفًاً.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
42

-  شّدّد ابن جنِّ�ِي على قيمة التَّلَوينات الصََّوتيَّةَ 
يت  وجعلها في مستوى دلالات المقام، فأمََّا إن عّرّ
لالة عليها من اللَّفَظ أو من الحال فنََّإ حذفها لا  من الدِّ�ِ
يجوز. وذلك ما يفهم من تخريجات ابن جنِّ�ِي لكثير 
من قضايا القراءات في كتابه »المحتسب في تبين 

وجوه القراءات والإيضاح عنها “.
الأصوات  طول  على  جنِّ�ِي  ابن  وقف    -
لاليَّةَ المهمََّة؛  وقصرها، وبيَّنَ أنَّهَا من الوظائف الدِّ�ِ
حيث يتمُُّ تحويل المعنى وقلبه تمامًًا، فقد اهتمََّ بذكر 
ة المعاني المعّبّر بها،  طول الأصوات وقصرها لقّوّ
أنََّ الأصوات مرهونة بما  إلى  ابن جنِّ�ِي  كما ذهب 
بالألفاظ،  تتلعب  المعاني  وأنََّ  دلالات،  من  تحمله 
قويت،  قويت  فمتى  للمعاني،  تابعة  الأصوات  وأنََّ 

ومتى ضعفت ضعفت. 
بين  واضحة  تمييزيَّةَ  بوظيفة  التَّنَغيم  يقوم    -
الخبريَّةَ،  والجمل  الاستفهاميَّةَ  الإنشائيَّةَ  الجمل 
مهران  ابن  يقول  الصََّوت،  رفع  طريق  عن  وذلك 
أوجه،  عشرة  على  القرآن  »مّدّات  الّنّيسابوريُُّ: 
ق بين الاستفهام  ومّدّ الفرق نحو: »آلآن« لأّنّه يفرِّ�ِ
بين  كان  فإن  بالإجماع،  ة  تاّمّ ألف  وقدره  والخبر، 
ألف المّدّ حرف مشّدّد زيد ألف ليتمّكّن به من تحقيق 

الهمزة.
الوظائف  من  وقصرها  الأصوات  وطول    -
لاليَّةَ المهمََّة للتنغيم حيث يتمُُّ تحويل المعنى وقلبه  الدِّ�ِ
تمامًًا، وهذا ما نقف عليه في قول ابن جنِّ�يِ، وعلى 
ة المعاني المعّبّر  ذكر طول الأصوات وقصرها لقّوّ

بها.
مناظرًًا  صوتًاً  المحكي  بيان  هى  الحكاية    -
وسار  الخليل  ابتدعه  ممََّا  وهذا  الطََّبيعة،  لأصوات 

عليه سيبويه ووسََّعه ابن جنِّ�ِي.
الَّتَي  فِِعْْلََ  المخروقة  الأوزان  من  الإشباع   -
لرفع  آخر  موطن  فهي  النُّدُبة  ا  أّمّ فعيل.  تصبح 

الصََّوت، ففيها دلالة على  الحزن والضََّجر.
لشواذ  الاحتجاج  في  المحتسب  كان    -
، وأشرف  القراءات، ألَّفَه أبو الفتح وقد عََلَتَ به الّنّّسّ

ضيُُّ: كان شيخنا  على نهاية العمر، قال الشََّريف الّرّ
أبو الفتح النَّحَْْوِِيُُّ عمل في آخر عمره كتابًاً يشتمل 
ممََّا  شواهده  وأكثر  الشََّواذ.  بقراءة  الاحتجاج  على 
من  طائفة  وبينها  وعلومها،  اللُّغُة  كتب  في  يتردَّدَ 
أو  بها للاستئناس والتَّمَثيل،  يأتي  الموّلّدين،  أشعار 

لإيضاح المعنى وتأييده.
والمشهورة  الصََّحيحة  القرآنّيّة  القراءات   -
للدرس  واسعة  رحبة  آفاقًاً  فتحت  قد  أيضًًا  والشاّذّة 
العربيَّةَ  اللُّغُة  علوم  محاسن  من  فيها  لما   ،ِ اللُّغُويِّ�
وتجلية  وشعرًًا،  ونثرًًا  وصرفًاً  نحوًًا  وآدابها 
إالَّا  كتاب  في  تجتمع  تكاد  لا  بصورة  غوامضها 
كتاب  ويأتي  القراءات،  لتلك  الاحتجاج  كتب  في 
ابن  صّنّفه  فقد  طليعتها،  في  جنِّ�ِي  لابن  المُُحْْتَسَََب 
الاحتجاج  منه  وغرضه  حياته،  أواخر  في  جنِّ�ِي 
للقراءات الشاّذّة، ويقصد بالشََّاّذّ ما سوى القراءات 
فيه  ونهج  مشهورًًا،  أو  صحيحًًا  كان  وإن  السبع 
على غرار احتجاج شيخه أبي علّيّ الفارسّيّ )ت: 
ة في علل  377هـ( للقراءات السََّبع في كتابه )الحّجّ

القراءات السََّبع(.
ينوب عن  الشََّاذة  للقراءات  ابن جنِّ�ِي  - تجرُُّد 
ي  ِ- في الاحتجاج لها، ويؤدِّ�ِ شيخه- أبي علي الفاسيِّ�
حقَّهَا عليه، كما أدَّىَ شيخه حقََّ القراءات غير الشََّاذة 
ثابتة،  للنوعين  الاحتجاج  داعية  كانت  إذ  عليه؛ 
الاحتجاج  داعية  لعلََّ  بل  لازمة؛  لها  والاستجابة 

للشاذ أثبت، والاستجابة لها ألزم.
فيها  يشيع  لكن  كثيرة؛  المحتسب  شواهد   -
ر مقتضيات الاستشهاد بها، وجملتها  التَّكَْْرََار؛ لتكّرّ
وكلام  الرََّسول  حديث  من  قليل  وفيها  عر،  الشِّ�ِ من 
لا  إيرادها  في  وطريقته  السََّائرة،  والأمثال  البلغاء 
تخالف طريقة العلماء الآخرين؛ فهو ينسب بعضها 
ولا ينسب بعضها الآخر، ويرويها في أكثر الأمر 
أبياتًاً كاملة، وفي أقّلّه أجزاء من الأبيات، يبلغ أحدها 
شطر البيت، وقد يقلُُّ عنه أو يزيد عليه، وربَّمَا روى 
الشََّاهد مع بعض صلته، فإذا هو معها بضعة أبيات



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
43

المصادر والمراجع:
1 - ابن جنِّ�يِ، سرُُّ صناعة الإعراب، دار الكتب العلميَّةَ، بيروت، 1421هـ/ 2000م.    

العلميَّةَ،  الكتب  دار  هنداوي،  الحميد  عبد  تحقيق:  العين،  معجم  أحمد،  بن  الخليل  الفراهيديُُّ،   -  2
بيروت، 1424هـ/ 2003م.

3 - ابن جنِّ�يِ، سرُُّ صناعة الإعراب.
4 - سيبويه، الكتاب.

5 - سيبويه، الكتاب،3: 548. ابن جنِّ�يِ، سرُُّ صناعة الإعراب، 1: 8. الخوارزميُُّ، مفاتيح العلوم، 
مؤسََّسة هنداوي، القاهرة، 2020م،94. الإسترباذي، محمََّد بن الحسن الرََّضي، شرح شافية ابن الحاجب، 
دار الكتب العلميَّةَ، بيروت، 1395هـ / 1975م،  3: 258 – 259 . هنرى فليش، التَّفَكير الصََّوتيُُّ عند 
العرب في ضوء سرِّ�ِ صناعة الإعراب، تعريب وتحقيق: عبد الصََّبور شاهين، بحث في مجلَّةَ مجمع اللُّغُة 
راسات الصََّوتيَّةَ عند علماء التَّجَويد،  العربيَّةَ بالقاهرة، العدد )23(، 1968م، 58. غانم قدورى الحمد، الدِّ�ِ

دار عمََّار، عمََّان، الطََّبعة الثَّاَنية، 1428هـ/ 2007م، 77- 78 .
6 - ابن جنِّ�ِي، الخصائص، تحقيق: محمََّد علّيّ النَّجَََّار، الطََّبعة الثَّاَنية، دار الهدى للطباعة والنَّشَر، 

القاهرة.
7 - أحمد محمََّد قدُّوُر، أصالة علم الأصوات عند الخليل من خلال مقّدّمة العين، دار الفكر، دمشق، 

الطََّبعة الثَّاَنية.
وزارة  إبراهيم،  الفضل  أبو  محمََّد  تحقيق:  القرآن،  علوم  في  الإتقان  ين،  الدِّ�ِ جلال  السُُّيوطيُُّ،   -  8

الشُُّؤون الإسلاميَّةَ والأوقاف والدَّعَوة والإرشاد، السُُّعوديَّةَ.
9 - ابن جنِّ�ِي، المحتسب في تبين وجوه القراءات والإيضاح عنها.

10 - سامي عوض - عادل علي نعامة، »دور التَّنَغيم في تحديد معنى الجملة العربيَّةَ«.
راسات النَّحَويَّةَ، مطبعة الوفاء، دمشق. ، حازم، أثر المحتسب في الدِّ�ِ 11 - الجبلّيّ

بَّّضّاَع،  ين أبو الخير، النَّشَر في القراءات العشر، تحقِّ�ِيق: علي محمََّد ال ، شمس الدِّ�ِ 12 - ابن الجزرّيّ
المطبعة التُّجُاريَّةَ الكبرى )تصوير دار الكتاب العلميَّةَ( عدد الأجزاء )2(.

13 - الرََّضيُُّ، الشََّريف، حقائق التَّأَويل، تحقيق وشرح: محمََّد رضا آل كاشف الغّطّاء، دار المهاجر 
للطباعة والنَّشَر والتَّوَزيع، بيروت.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
44

ҒТАМР/ SRSTI/ ГРНТИ 21.15.47

https://orcid.org/0009-0005-0908-6722
е-mail: k.saki.nmu@gmail.com

kairatsaki@hotmail.com

МЫСЫРДАҒЫ МӘМЛҮК ҚЫПШАҚ БИЛІГІНІҢ 
ИСЛАМИ ЗАҢДАСТЫРЫЛУЫ

Сәки Қайрат Ұзақұлы
Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті университеті

Байбарыстану орталығының директоры
Алматы қ., Қазақстан

إضفاء الشََّرعيَّةَ الإسلاميَّةَ على سلطة مماليك القبجاق في مصر
خيرات ساكي

مدير مركز بيبرس للدراسات
الجامعة المصريَّةَ للثَّقَافة الإسلاميَّةَ نور مبارك

ألماتي، كازاخستان

ISLAMIC LEGITIMIZATION OF THE REIGN OF THE 
MAMLUKS KIPCHAKS IN EGYPT 

Kairat Saki 
Director of the Center for Baybars Studies

Egyptian University of Islamic Culture Nur-Mubarak
Almaty, Kazakhstan

ИСЛАМСКАЯ ЛЕГИТИМИЗАЦИЯ ВЛАСТИ 
МАМЛЮКОВ КИПЧАКОВ В ЕГИПТЕ

Саки Кайрат Узакулы
Директор Центра Байбарсоведения

Египетский университет исламской культуры Нур-Мубарак
г. Алматы, Казахстан 

Аңдатпа: Байбарыс сұлтан бастаған мәмлүктер өздерінің билігін заңдастыру үшін 
дінді саяси мақсатқа пайдаланды. Олар әскери емес саланы жергілікті дін адамдарының 
басқаруына бере отырып, беделді шейхтерді бақылауда ұстауға ұмтылды. Байбарыс 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
45

сұлтан 1261 жылы Каирде халифаны қайта таққа отырғызып, мәмлүк қыпшақ билігін 
Египетте ғана емес, бүкіл мұсылман әлемінде заңдылық тұрғысынан бекітті. Оның үстіне 
крестшілер мен елхан империясына қарсы жан аямай күресуі олардың мұсылмандар 
алдындағы беделін көтерді.

Қыпшақ мемлекетіне барынша түркілік сипат беруге тырысты. Дешті-Қыпшақпен 
байланысты жандандырып, жауынгерлік дала дәстүріне, ана тіліне адалдығынан танбады. 
Қырымнан жылына екі кеме қыпшақ бозбала мен бойжеткендерді алып өтумен бірге түркі 
жылқысы, бүркіт, байтөбет, тазы, қос өркешті түйе әкелетін. 

Қыпшақ мәмлүктер кезінде Египет түркі мемлекеті империяға айналып, оның ислам 
дiнiнiң төрт мәзһабын теңестіруі әр мәзһабтың білгірлеріне, ғұламаларға деген сұраныс 
тудырды. Каирге Түркістаннан шыққан ғұламалар, шейхтер келе бастады.

Түйін сөздер: мәмлүк, халифа, Байбарыс, заңдылық, мәзһабтар. 

الملخََّص: استطاع المماليك بقيادة السُُّلطان بيبرس إضفاء الشََّرعيَّةَ على سلطتهم، لقد سعوا إلى إبقاء الشُُّيوخ 
المؤثِّ�ِرين تحت السيَّطَرة، ووضع المجال غير العسكرّيّ تحت سيطرة المتدينين المحليين، فقد أعاد السُُّلطان بيبرس 
عرش الخلافة الإسلامية في القاهرة عام 1621 هـ، وأظهر قوة القبجاق ليس فقط في مصر لكن في جميع أنحاء العالم 
ِ. علاوة على ذلك، فنََّإ نضال المماليك ضدََّ الصََّليبيين وإمبراطورية إلخان رفع هيبتهم أمام المسلمين. سعى  الإسلاميِّ�
القبجاق إلى إعطاء الدولة طابعا تركيا أكثر، لقد أعادوا إحياء العلاقات مع ديشت القبجاق، وظلُّوُا أتباعًًا مخلصين 
للتقاليد العسكريَّةَ للسهوب العظيمة، لغتهم الأم جلبت سفينتين سنويًّاً من شبه جزيرة القرم فتيان وفتيات القبجاق إلى 

مصر. تمََّ إحضار الخيول التُّرُكيَّةَ والنُّسُور الذَّهَبيَّةَ والكلاب السُُّلوقيَّةَ والجمال ذات الحدب المزدوج.
خلال فترة المماليك في القبجاق، أصبحت القاهرة عاصمة الإمبراطوريَّةَ، وتسبَّبَت معادلة المذاهب الأربعة 

الإسلاميَّةَ في طلب الخبراء والعلماء في كلِّ�ِ مجال، وبدأ العلماء والشُُّيوخ من تركستان يتدفَّقَون إلى القاهرة.
الكلمات المفتاحيَّةَ: المماليك، الخليفة، بيبرس، الشََّرعيَّةَ، المذاهب.

Abstract: The Mamluks, under the leadership of Sultan Baybars, were able to legitimize 
their authority. They sought to keep influential sheikhs under control, placing the non-military 
sphere under the control of local religious figures. Sultan Baybars restored the Islamic caliphate 
in Cairo in 1261, demonstrating the power of the Kipchak not only in Egypt but throughout the 
Islamic world. Moreover, the Mamluks’ struggle against the Crusaders and the Ilkhanate Empire 
elevated their prestige among Muslims. The Kipchak sought to give the state a more Turkish 
character. They revived relations with the Desht-i Kipchak and remained loyal followers of the 
military traditions of the Great Steppe, their native language. Two ships annually brought Kip-
chak boys and girls from the Crimean Peninsula to Egypt. Turkish horses, golden eagles, saluki 
dogs, and double-humped camels were also brought.

During the Mamluk period in Kipchak, Cairo became the capital of the empire, and the 
equal status of the four Islamic madhhabs (schools of thought) led to a demand for experts and 
scholars in every field. Scholars and sheikhs from Turkestan began to flock to Cairo.

Keywords: Mamluks, caliph, Baybars, legitimacy, madhhabs.

Аннотация: Мамлюки во главе с султаном Байбарсом использовали религию 
в политических целях, чтобы узаконить свою власть. Они стремились держать под 
контролем влиятельных шейхов, отдавая невоенную сферу под управление местных 
религиозных людей. Возвращение султаном Байбарсом на престол Халифа в Каире в 
1261 году утвердил кипчакскую власть с точки зрения легитимности не только в Египте, 
но и во всем мусульманском мире. Более того, самоотверженная борьба мамлюков с 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
46

крестоносцами и империей ильханов подняла их авторитет перед мусульманами. Кипчаки 
стремились придать государству более тюркский характер. Оживили связи с Дешт-и-
Кыпчаком, оставались верными приверженцами боевой традиции Великой степи, родному 
языку. Два судна в год из Крыма, доставляли в Египет кипчакских юношей и девушек. 
Привозили тюркских лошадей, беркутов, байтобетов, борзых, двугорбых верблюдов. 

Во время мамлюков кипчаков Каир стал столицей империи, а приравнивание четырех 
мазхабов ислама вызвало спрос на знатоков, ученых каждого направления. В Каир стали 
стекаться ученые, шейхи из Туркестана.

Ключевые слова: мамлюк, халиф, Байбарс, легитимность, мазхабы.

Кіріспе. Түркі мәмлүктер бөтен эт-
никалық, лингвистикалық ортада еріксіз 
бола жүріп, мемлекеттiк басқару тетігіне 
қалай қол жеткізе алғандығының алғы-
шарттарын тарихшы Ибн Хасул (1058 
жылы қ.б.) өзiнiң «Китаб тафдил әл-атрак 
ала саир әл-аджнад» (Түркiлердiң басқа 
ұлт жауынгерлерiнен артықшылығы ту-
ралы кiтап) атты шығармасында жан-
жақты негiздеп бередi. Осы тарихшының 
сөзiне қарағанда, ислам әлемiне соғыс 
тұтқындары ретiнде сатылып әкелiнген 
түркiлер: «Iшер аста, киер киiмде, мi-
нер атында иесiмен тең жүрмесе, ырза 
болмайтын. Басқа сатылып алынған 
құлдар мен тұтқынға түскендер секiлдi 
жер сыпыру, жылқы күту және т.б. сол 
секiлдi өздерi iстеуге ұят санаған жұмы-
старды мүлде iстемейтiн. Ал бас бостан-
дығын алған түркiлер әскери қызметке 
алынған соң әскербасы, топ басы, басқа 
да бұйрық беретiн, басқаратын жұмы-
старға ұмтылатын, басқа iстердi қабыл 
алмайтын». (Ибн Хасул, 2019: 41) 

Түркiлер мұсылман қоғамында 
ешқашан дәрежесі төмен жұмысқа не 
iске бармағандықтан, олардың тектiлi-
гi, мықтылығы туралы аңыз-әңгiмелер 
кеңінен тарап, Ұлы Дала ұландарының 
айрықша болмысы төңiрегiнде ерекше 
түсiнiк қалыптасады. Аббасид халифа-
лары кезiнде түркiлер өздерiнiң санының 
аздығына, көбiнесе еріксіз әкелiнгендігi-
не қарамастан, мұсылман қоғамындағы 

маңызды ұлттардың қатарына кіреді. 
Сондықтан түркiлерден құралған әскер 
мен түркiлерден тұратын әскербасылар 
Халифаттың иерархиясында өздерiне 
лайық орын алады. Халифа оларды әртүр-
лi ұлттан құралған Халифаттың түрлi 
түкпірлеріндегі тәуелсiздiк жолындағы 
қозғалыстарды басу үшiн де қолданады. 
Осыған байланысты олардың мемлекет-
тi басқару iсiндегi рөлi артып, олардың 
қатарынан уәзiрлер, уәлилер және тағы 
басқа да жоғары лауазым иелерi шыға 
бастайды. Сол себептi кез келген импери-
ялар секiлдi Халифат та ыдырағанда одан 
бөлiнiп шыққан әмiрлiктердiң басында, 
негiзiнен, түркiлер тұрады. 

Материал мен әдістер 
Осы мақаланың дереккөз негіздері 

ретінде ортағасырлық тарихшылардың 
шығармалары алынды. Мақаланы жазуға 
объективтік, тарихилық, жүйелілік, са-
лыстырмалық және талдау мен жинақтау, 
даму сияқты ғылыми таным принцип-
тері басшылыққа алынды. Осы методо-
логиялық негіздерді қолдану барысында 
мәмлүктер сақтаған ұлттық ерекшеліктер 
басты назарда болды. 

Нәтижелер мен талқылау
Мәмлүк қыпшақ мемлекеті деген ат-

пен белгілі болған мемлекеттік құрылым 
1250-1382 жылдар аралығында 132 жыл 
өмір сүрді. Бұл мемлекетті бір топ дарын-
ды сұлтан басқарды. Құтыз сұлтан 1260 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
47

жылы Айн Джалут шайқасында Хулагу 
хан әскерін талқандап, мұсылман туын 
жықпай ұстап қалса, Байбарыс (Сәки, 
2022: 34-39) сол дәстүрді жалғастырып, 
1292 жылға қарай крестшілер қамалда-
рының жойылуын, өздерінің теңіз асып 
қашуын қамтамасыз етіп кетті. Египет 
мәмлүк империясының тоғыз жолдың то-
рабында жатқан басты аумағына, ал Каир 
соның басты қаласына айналады.

Тарихи тұрғыдан алғанда Египет 
халқы мемлекет пен дінді бөліп қараған. 
Оның себебі билік пен дінге ондай көзқа-
рас олардың өткен заман барысында жи-
наған тәжірибесінің қорытындысы деп 
бағаласа болады. Мысалы, Египеттегі фа-
тимидтер билігі тұрғындардың көпшілігі 
сүннит екендігіне қарамастан шиға билі-
гі болған. Сүнниттердің шиғаға қатысты 
көзқарасы белгілі. Ал Тулун, Ихшид, аю-
бидтер билігі жат жұрттық түркі билігі 
болды. Осындай тәжірибеден тұрғындар 
мемлекет пен дін ұғымын бір-бірінен 
бөлек алып қарайтын.

Тарих сахнасына қыпшақ-бахри де-
ген атпен шыққан түркі жауынгерлері 
құрған мемлекет бұрынғы қабылданған 
түсінікке сай келмеді. Қыпшақ мәмлүк-
терінің билігі олардың шымбайына батты. 
Олардың жауынгерлік қабілеті басшыла-
рының лидерлік қасиетіне қарамастан 
жергілікті кейбір дін адамдары бұрын 
«құлдық қамытын кигендіктен» мұсыл-
ман халқын басқаруға заңды құқықтары 
жоқ деп санады. Олар жатжұрттықтарды 
күштері жетсе төңкеріп-ақ тастағылары 
келді. 

Құлдық мәселесі 1230 жылдары 
мәмлүктер билікке келмей тұрып 
ауық-ауық көтерілетін сұрақ болатын. 
Тұрғындар араб емес билікке қарсылық 
көрсетті: «Мәмлүктер мемлекеттегі 
тұрғындар арасын бөліп тұрған 
кедергіні сезетін. Жергілікті халық 

оларға бұрынғы құлдар деп бас кезінде 
оларды қабыл алмады» (Саид, 2018: 
45). Ибн Шаһин: «Мәмлүк бектері мен 
сұлтандары өздерін дінді қорғаушылар 
ретінде көрсетуге тырысты; олар 
үлкен мешіттер, жұма мешіттерін, 
медреселер салды, қайырымдылық, 
діни және мәдени қайырымдылықты 
көбейтті, дін адамдарын қазы, сол 
жерлерде дәріс оқытқызды», (Саид, 
2018: 199) – деп мәмлүктер құлдық 
таңбасын жоюға тырысты деп көрсетеді. 

Құлдық мәселесі 1230 жылдары 
мәмлүктер билікке келмей тұрып, 
үлкен саяси дағдарысқа әкелген күрделі 
сұрақ болатын. Билік басындағы 
мұсылман, бірақ басқа этникалық 
қауымдастықтың өкілдерімен, оның 
үстіне құлдық таңбасы тиген қарулы 
қатал адамдармен ынтымақтастық 
орнатқан дін адамдарының жергілікті 
қоғам алдындағы жауапкершіліктері зор 
еді. 

Атақты қазы, фақиһ, тәпсірші, 
лингвист – имам әл-Изз бин Абдусаламның 
(1181-1262) «ғұламалардың сұлтаны», 
«бектерді сатушы» және «шайхыислам» 
деген лақап аттары болған. (Аз-Зухейли, 
1992: 41-42). Ол құқықтық сұрақтар 
бойынша билеушілерге кеңес беруімен 
және егер олар ислам заңдарына қайшы 
келсе, оларға қарсы тұруымен танымал 
еді. 

«Бектерді сатушы» деген лақап атына 
байланысты аңыз бойынша ол Дамаск 
билеушісімен араздасып, Египетке 
көшіп кетеді. Каирге келген имам әл-
Иззге аюбид сұлтаны Нәжмүддин құрмет 
көрсетсе де, ғұлама бұл елдегі жүйенің 
дұрыс емес екеніне байланысты мәшһүр 
пәтуасын шығарады.

Ол пәтуа күшейіп келе жатқан 
мәмлүк бектеріне қатысты еді. Мәмлүктер 
аюбид мемлекетінде сол кезеңде ірі 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
48

мансаптарға тағайындала бастаған еді. 
Шейх мәмлүктер бас бостандықтарын 
алмаған, сондықтан басқару мансаптарын 
иеленуге құқықтары жоқ деген пәтуа 
шығарады. Сонымен не керек, бектер 
өре түрегеледі, тіпті шейхты өлтірмек 
те болады. Соңында сұлтан бектердің 
наразылықтарына қарамай бектердің 
бас бостандықтарын беру процедурасын 
жасауға мәжбүр болады (Аз-Зухейли, 
1992: 182).

Іс жүзінде, шейх әл-Изз бин 
Абдусалам Египетке 1236 жылы келеді, 
түркі бектеріне қатысты пәтуасы 
шамамен сол жылдары шығады. 
Ал мәмлүктер билікке 1250 жылы, 
Байбарыс сұлтандыққа 1260 жылы 
көтеріледі. Бұл кезге қарай мәмлүктерге 
қарсы дауыстар барынша бәсеңдеген 
еді. 1262 жылы дүниеден озған шейх 
әл-Изз бин Абдусалам 1260 жылы 
Байбарысқа адалдық туралы ант береді. 
Бір атап өтерлік тұсы, Байбарыс шейхтің 
жаназасына қатысқан. 

 Сондықтан қыпшақ сұлтандары, 
біріншіден, тұрғындардың діни сезім-
деріне әсер ету арқылы биліктерін заңда-
стыра алатындығын тез түсінді. Ғұла-
малар, шейхтер, сопылар, жалпы дін 
өкілдеріне байсалды көзқараспен қарау 
билікті заңдастыруға септігін тигізеді 
деп есептеді. 

Екіншіден, қыпшақ мәмлүктер за-
маны көшпелі түркі атының дүркіреп 
тұрған кезі болатын. Жеме-жемге кел-
генде көшпелілер 1258 жылы Халифат 
астанасы Бағдат қаласын күшпен алып, 
халифаны кілемге орап, тепкілеп өлтіріп, 
ешқандай заңдастырусыз өз билігін ор-
натқан еді.

Оның үстіне Алдыңғы Азия мен 
Шам, Месопотамияға түркі тайпалары-
ның толқын-толқын көші, түркілерге 
қарсы крест жорықтарының басталуы, 

көшпелілердің соққысынан көпұлтты Ха-
лифаттың ыдырауы бұл аймақта бұрын 
болып көрмеген саяси, діни, әлеуметтік, 
демографиялық сілкіністер мен өзгері-
стерге әкелді. Ф. Кардини бұл жөнінде: 
«Ислам әлеміндегі үстемдік арабтардан 
түркілерге көшкен еді. Араб тілі ислам 
дінінің қасиетті тілі ретінде қала берді, 
бірақ кейбір функцияларын парсы тіліне 
беруге мәжбүр болды. Құнарлы жерлер-
дегі қалаларда тұратын саны шектеулі 
арабтар мен көшпелі тайпалар есеп-
ке алынбайтын. «Араб» сөзі «бәдеуи» 
сөзінің синониміне айналған еді», (Карди-
ни, 1981: 147) – деп көрсетеді.

Мәмлүк қыпшақ сұлтандары зама-
нында Египет пен Шам халқының түрлі 
әлеуметтік тобы мен табы саяси жағынан 
сұлтанға, діни жағынан халифаның сөзі-
не қарап тұрды. Сол кездегі түсінік бой-
ынша сұлтан мен халифа жоғары тапты, 
мәмлүк бектері мен әскері екінші тапты, 
урбан (көшпелі араб) атауымен бәдеуи 
тайпалары үшінші тапты білдірген. Тіпті 
кейбір мұсылман ойшылдары мұсылман 
қоғамы ғұламалар мен әмірлерден тұра-
ды және сол қоғам осы екеуінің күшімен 
орныққан деп санады. Әмірлер – мемле-
кет адамдары, ғұламалар – дін адамдары. 
Осы екі топтың қарым-қатынасы – қоғам 
мен адамдар арасындағы қалыпты байла-
ныстың кепілі.

Мәмлүк сұлтаны – мемлекет басшы-
сы, саяси тұлға, ал дін адамдары, қазы-
лар – қасиетті Құраннан, пайғамбар (Ал-
ланың оған салауаты мен сәлемі болсын) 
сүннетінен бастау алатын шариғат өкіл-
дері. Сұлтан бастаған, негізінен, әске-
ри іспен айналысатын әлеуметтік топты 
қылыш иелері, ал діни, әкімшілік істер-
мен шұғылданатындарды қалам иелері 
немесе сәлде кигендер деп атайтын. 

Қылыш иелері жергілікті халықтың 
оқыған бөлігін мемлекеттік басқаруға 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
49

тартып, оларға діни, әкімшілік жұмы-
старын бергенімен жалпы халықпен 
араласып кетуге, қыз алуға бармайтын. 
Бастапқыда қара халық «құлдық қамы-
ты тиген» деп қыпшақ билеуші тобын 
мойындамайтын, менсінбейтін. Осындай 
тығырықтан шығуда дін адамдары, қа-
зылар, имамдар, шейхтер өздерінің пә-
туалары, шариғат үкімдері, уағыздары, 
құтпалары арқылы екі тараптың ортақ 
консенсуске келуіне септігін тигізді.

Хатшылық диуанында (кеңсесінде) 
маңызды мансаптардың қатарына құпия 
хатшы жұмысы жататын. Тарихшы Ибн 
Халдун: «Құпия хатшы мансабын түркі 
мемлекетінде дін адамдары иеленетін. 
Түркі дауадар (сұлтан кеңсесінің 
меңгерушісі) арабшаға жетік, есепке 
жүйрік дін өкіліне мұқтаж еді», (Ибн 
Халдун, 1981: 247) – деп көрсетеді. 

Уақыт өте келе қыпшақ мәмлүк сұл-
тандары өзінің әскери күші, бектері мен 
жауынгерлеріне және дін өкілдерінің мы-
зғымас беделі мен шариғатқа арқа сүйеді. 
Халифат туын қайта көтеру олардың осы 
екінші факторға үлкен мән бергендігін 
көрсетеді. Байбарыстың 1260 жылғы 
Халифатты қалпына келтіруі дін ғұлама-
лары мен шариғат заңгерлері тарапынан 
қызу қолдауға ие болған еді. Оның үсті-
не қыпшақ сұлтандары кезіндегі діни 
құрылыс саласындағы бұрын-соңды бол-
маған дүмпудің жергілікті мұсылман қа-
уымында рухани әсері өте күшті болды.

Дін өкілдерінің қыпшақ сұлтанда-
ры кезіндегі орны мен ықпалы туралы 
айтқанда олар мұсылман қоғамының мі-
нез-құлқы, жан дүниесіне қатысты ру-
хани, діни, моральдық жағын тәрбиелеу, 
түзу жолға салу, әділет орнату, зұлым-
дыққа жол бермеуге қатысты сұрақтарға 
сөзбен де, іспен де жауап беруі тиіс бо-
латын. Сол заманда айбатты қыпшақ сұл-
тандары алдында ақиқатты қаймықпай 

айта алатын санаулы дін өкілдерінің бо-
луы дін мен билік арасындағы үйлесімді 
халық пайдасына қарай шешті. 

Ғұламалар мемлекеттік құрылымда 
жоғары діни мансапқа көтеріліп, жер-
гілікті қоғамда ерекше орын алған. 
Сұлтандар саяси шешімнің шариғат-
пен үйлесуін қамтамасыз ету үшін дін 
адамдарына жүгінетін. Сәлделілер деп 
аталған дін адамдары шариғат талапта-
рының мүлтіксіз орындалуын қадағалай-
тын. Оқығандар, жазу, есеп, шариғатты 
білетіндер қалам иелері қатарына өте 
алатын.

Мысырлық христиандар копттар хат-
шылық, есеп істерінде мұсылмандарға 
бәсекелес бола алды. Олардың көпшілі-
гі сұлтан диуандарында ұзақ жыл қыз-
мет істеп, өз діндерінен бас тартқан жоқ. 
Ал қазылық, шариғатқа сәйкес хисба 
(дау-тартысты шешу), уақыпты, қаржы 
басқару, пәтуа шығару, медреседе оқы-
тушылық, құтпа айту, мешіттерде имам-
дық, сопы үйлерінде машайық секілді 
діни істерге қатысты мансаптарға тек 
ғұламалар тағайындалатын.

Дін адамдары үшін ол кезде ең құр-
метті мансап қазылық жасау, әділ төрелік 
ету болатын. Бас қазыны сұлтан тағай-
ындайтын. Ол шариғат негіздерін терең 
білетін, асқан әділет сезімі бар, сұрақты 
жан-жақты қарастыра алатын, шындыққа 
жеткенше сабыр сақтайтын, шешім-
дерінде ақиқатты басшылыққа алатын, 
сенімді, жеке пайдаға ұмтылмайтын, Ал-
ладан қорқатын адам болуы керек. 

Байбарысқа дейін бұл мансапқа 
шафиғи қазылары ғана тағайында-
латын. Енді мәмлүк империясының 
түкпір-түкпіріндегі елді мекендерде әр 
мұсылманға өзінің мәзһабының қазысы-
на жүгіне алатын мүмкіндік туды.

Сот-қазылық ісінің маңыздылығына 
қарай қазылар мемлекеттен ай сайын 50 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
50

алтын динар көлемінде жақсы жалақы 
алатын болған. Қазылардың ішінде мін-
деттерін Алланың жүзі үшін атқарған 
аскеттер де кездеседі. Мысалы, бас қазы 
ханбалит Шамсуддин әл-Мақдиси (1283 
жылы қ.б.) дегенге білім, жұмыс жағынан 
теңдес қазы болмаған. 12 жыл қазы қыз-
метін атқарып көк тиын алмаған. Байба-
рыс оны қатты сыйлаған. 

Ғұламалар билеуші топ өкілдерімен 
кездесуге аса құлықты болмаған, алайда 
халық мүддесін қорғайтын мәселелердің 
шешімін табуда жиынға қатысуға ерек-
ше мән берген. Имам ас-Субки: «Дін мен 
ақиқат үшін сұлтан алдына бара берсе 
болады», (Ас-Субки, 1986, 68) – деп көр-
сетеді.

Билік басындағы мұсылман болса 
да басқа этникалық топтың өкілдерімен, 
оның үстіне құлдық табы тиген қарулы 
қатал адамдармен ынтымақтастық ор-
натқан дін адамдарының жергілікті қоғам 
алдындағы жауапкершігі зор еді. Құран 
аяттары мен хадистерді түсіндіретін 
фақиһтар, пәтуа шығарып, құтпа-уағыз 
айтатындар, оқытушылар мен мұғалім-
дер қоғамның жай-күйін сергек қадаға-
лап, туындаған сұрақтарға жауап беруі 
тиіс болатын.

Ғұламалардың ақсүйегі, бас қазы, 
шафиғи шейхы, ғұлама Ибн Бинт әл-
Ағазз (Аз Зухейли, 1992: 154) деген атпен 
белгілі болған Таджуддин Ибн Бадр 1207 
жылы туған. Әкесі ерте қайтыс болып, 
аюбид мемлекетінің министрі болған 
нағашы атасы әл-Ағазздың қолында 
өседі. Ибн Бинт әл-Ағазз деген лақап аты 
әл-Ағазздың қызының баласы дегенді 
білдіреді. Ақылды болып өскен балаға 
сол уақыттың белгілі ғалымдары дін ілім-
дерін оқытады. Пәтуа шығару мен дәріс 
беруге ерте араласады, жазу мен есепке 
де жүйрік болады. Қаржы үйінде тәжіри-
бе жинап, Египет сұлтаны Наджмуддин 

Аюптың (1239-1249) диуан (кеңсе) істері-
не жауапты адам болып істейді. 

1256 жылы Таджуддин Ибн Бадр 
алғаш рет қазы болып тағайындалады. 
Бұл қазы бір іс бойынша қандай адам 
сұраса да шариғатқа қайшы келсе, көмек-
тесуден бас тартатын. Сол мінезі үшін 
халық оны ұлықтайтын, Байбарыс та оны 
сыйлайтын. Байбарыс оған қыпшақ мем-
лекетіндегі шариғатқа қатысты барлық 
істі тапсырып, мен өлгенше не өзің өлген-
ше жұмыстан кетпейсің деп айтады екен. 
Өмірінің соңына дейін 1266 жылы қайтыс 
болғанша Байбарыспен тығыз қатынаста 
болып, көп жағдайда оған еріп жүретін 
болған. Шейх бас әмірлер көрсін деп Бай-
барысқа әдейі еріп жүреді екен. Себебі ол 
үнемі сұлтан қасында жүргендіктен бас 
бектер өктемдік жасауға бармайтын.

Біз осы шейхтің өмірінен қыпшақ 
мәмлүк билігі кезінде жоғары діни ман-
сапқа қол жеткізген, жергілікті қоғамға 
әсері орасан зор, кіршіксіз беделі мен 
шексіз абыройы бар дін өкілдері, іс-әре-
кеттері жергілікті діни білім алғандар-
дың қаймағы саналған ғұламалар таразы 
басын теңестіретін ықпалды билеушілер 
мен халық арасын байланыстыратын 
тұлғаға айналғанын, олар қылыш иелері-
не сұлтан арқылы ислам айбынын көрсе-
туге тырысқанын көреміз. 

Сопылық тариқаттардың шейхтері, 
кезбе шейхтер, зиратта тұратын шейхтер 
өздерін дәріптейтіндер мен соңдарынан 
еретіндерге орасан зор әсер ете алатын 
еді. Сондықтан Байбарыс сұлтан олар-
дың халықты билікке қарсы көтеріп жі-
бере алатын әлеуеттерінен қауіптенетін. 
Сондай тұлғалардың қатарына әл-Бәде-
уи, әл-Қаббари, ан-Науауи секілді тәуел-
сіз шейхтер жатты. Мысалы, елхан Абақа 
ханға қарсы аттанып бара жатқан Бай-
барыс Дамаск қаласына әскерiмен келiп 
тоқтайды. Әдiлет үйiнде Дамаскiнiң игi 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
51

жақсыларымен сұхбаттасып отырғанда 
үстеріне шейх имам ан-Науауи (1233-
1278) деген атпен белгілі ғұлама, ха-
дистанушы кіреді. 

Шейхке құрмет көрсетiп, барлығы 
тұрып қарсы алады. Сұлтан одан не ша-
руасы бар екенін сұрағанда, шейх: «Сен 
халықтан көмек сұрап, олар көтере ал-
майтын салмақ салыпсың. Сол туралы 
ақылдасқалы келдiм. Сен әр мәмлүктi 
жиырма мың дирһемге сатып алып, 
олардың белiн асыл тас қондырылған ке-
мермен белбеулейсiң, алтынмен апталған 
ер-тоқымға отырғызасың. Егер бiр қазы 
сенiң халыққа салған салығыңды мақұл 
деп тауып, пәтуасын берсе, онда оның 
Алла мен пайғамбарға қарсы келгені», – 
дейдi. Сонда Байбарыс: «Шейх, алақа-
ныңды жай, сенің отбасыңды салықтан 
босатамын», – дегенде, шейх: «Мен өзім 
үшін емес, Алланың жолы мен мұсылман-
дардың ақысы үшін келдім», – деп, кезде-
су орнынан шығып кетеді. 

Кейбір нұсқаларда: «Мен сенің Бун-
дуқтар бектің құлы болғаныңды, тақыр 
кедей болғаныңды білемін, кейін Алланың 
таңдауы саған түсіп, патша болдың. Бар-
лығы алтын белбеу таққан мың мәмлүгің, 
өзіңде 200 кәнизак бар деп естідім. Әр кә-
низактың алтын әшекейлерге ақысы бар. 
Осылардың барлығын жаратып, мәмлүк-
терің алтын белбеусіз, жүннен жасалған 
белдікпен қалса, кәнизактарың алтын 
әшекейсіз қалса, мемлекеттің қазына үй-
інде қаржы қалмаса, айтқаныңа келісер 
едім. Елден жиһад жолына қаржы жина 
деп пәтуа берер едім», (Ад Диқр, 1984: 
108) – деп айтқанымен белгілі. 

Көріп отырғанымыздай, түрлі со-
пылық тариқаттар болған, оның басшы-
лары айтарлықтай дербестікке, ой-пікір 
бостандығына ие болған. Тәуелсіз шейх-
тер әл-Бәдеуи, әл-Қаббари және сопы 
шейхтер мәмлүк мемлекетінің басшыла-

рына қарсы батыл сөйлей алатын болған. 
Соған қарамастан, қыпшақ сұлтан-

дары мемлекеттерiне түркi сипатын беру-
ге тырысқан. Байбарыс құл базарларынан 
қыпшақ, түркi жастарын тұрақты түрде 
сатып алған, көшпелі түркілерге Пале-
стинаның шұрайлы жерлерiн кесiп бер-
ген. Қыпшақ мәмлүктер құрған мемлекет 
iс жүзiнде Түркi мемлекетi едi. Ортаға-
сырлық тарихшылардың барлығы даулат 
ат-түрік – түркi мемлекетi деп атаған. 
Аталған кезең туралы жазған Мысыр та-
рихшылары еңбектерiнде «түркi мемле-
кетi, түркi әскерi» секiлдi сөз тiркестерiн 
қолданған. Мысалы, тарихшы ан-Нуай-
ри: «Түркi мемлекетi Мысыр жерiнде 
құрылып, кейiн Шам, Алеппо мен Евфрат 
өзенiне дейiнгi жерлерге қанат жайды. 
Жерорта теңiзi жағалауындағы қамал-
дар, исмаилиттер бекiнiстерi қарады. 
Рүм мемлекетiне дейiн жеттi. Оған Йе-
мен және Хиджаз қарады», (Ан-Нуайри, 
2004: 3) – дейдi. 

Байбарыс және қыпшақ мәмлүктер 
өздерін құл санамаған. Нағыз құл ал-
дымен жалшы болған, ал мәмлүк азат 
отбасында өмірге келіп, кейін тағдыр 
тәлкегіне ұшырап, тұтқынға түскен неме-
се жастай құл базарында сатылған, бірақ 
біреудің жалшысы болмаған еріксіз. 
Еріксіз аталғанымен құлдық психоло-
гияны бойына сіңірмеген, дарытпаған 
еріксіз. 

Олар өздері туралы не дейді? Мәм-
лүктер арасынан шыққан тарихшы мәм-
лүк Байбарыс ад-Дауадар (1325 жылы 
қ.б.): «Түркілер – Алланың ілімінде ай-
тылғандай, дүниедегі ең ақылды, ең ба-
тыр халық. Алланың құдіретімен олардың 
бір тайпа елі жұрттарынан емес, адасып 
жүрген жерлерінен тура діннің негіздерін 
орнатуға осы жаққа көшірілген», (Дауа-
дар, 1983: 45) – деп, түркiлердiң Египетте 
пайда болуын негіздеп берген. 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
52

Дей тұрғанмен түркi мемлекетi мәм-
лүк билiгiн құқықтық жағынан негiздеуге 
бағытталған саяси идеологиялық жұмы-
стар жүргiзiп отырған. Оны бiз Байба-
рыстың Халифатты Каир қаласында ор-
натуынан, төрт мәзһабты теңестіруінен, 
ислам жауларына қарсы күрестің аван-
гардында болғанынан көремiз.

Осы орайда, тарихшы Ибн Тәңiр-
бердi: «Байбарыс мемлекет басқару 
iсiнде Шыңғыс ханның «Ясасын» және 
түркiнiң «Турасын» басшылыққа ала-
тын. Тура түрiкше жол, бағыт дегендi 
бiлдiредi», (Ибн Тагриберды, 1992: 162) 
– деп көрсетуi көп нәрсенi аңғартатынын 
атап өтуiмiз керек. 

Сұлтан мен бектер мысырлық 
қоғамдағы жергілікті халықтың түрлі 
әлеуметтік тобынан оқшауланған жоғары 

тап еді. Олар өздерінің құқықтық стату-
старын заңдастырғанмен, тұрып жатқан 
жерге бөтендігін сезгендіктен дін арқылы 
жергілікті халықтың көңілінен шыққы-
сы келді. Дегенмен мәмлүктер әскери 
мектепте жан-жақты діни білім алып, 
Құранды, хадистерді және діни әдеби-
еттерді оқығандар еді. Олар сырт көзге 
өздерін тақуа, діншіл етіп көрсетіп, діни 
құрылысқа және уақып жасауға қаржы 
аямады (Ибрахим, 2014: 134). Билік ба-
сындағы сұлтан мен бектер дін қорға-
ушылары ретінде жаратушының риза-
шылығы мен халықтың қолдауына қол 
жеткізу үшін мешіт, жұма мешіт, үлкен 
медреселер, ханқа, рибат, зауия салумен 
қатар кедейлерге қайырымдылық көрсе-
туді қоса жүргізді. 

Әдебиетттер 
1.Аз-Зухейли. (1992). Әл-Изз бин Абдусалам. Димашқ, Дару-л-қалам, – С. 360.
2.Аз-Зухейли. (1992). Әл-Изз бин Абдусалам. Димашқ, Дару-л-қалам, – С. 360.
3. Аз-Зухейли. (1992). Әл-Изз бин Абдусалам. – Димашқ,  Дару-л-қалам,1992. – С. 360.
4. Ад-Диқр А. (1984). Әл-Имам ан-Науауи. – Димашқ. – С. 215.
5. Ас-Субки. (1986). Муиду-н-наам уа мубиду-н-нақам. –  Бейрут, – С. 80.
6. Ан-Нуайри. (2004). Ниһая әл-араб фи фунун әл-адаб. Т 30. –  Бейрут, – С. 360.
7. Байбарс Дауадар. (1987). Ат-тухфату ал-мулукия фи ахбар ад-даула ат-туркия. – 

Әл-Қаһира, – С. 291.
8. Ибн Хасул. (2019). Китаб тафдил әл-атрак ала саир әл-аджнад // Қолжазба. – 54 б. 

https://archive.org/details/20190828_20190828_0825/page/n27/mode/1up?view=theater
9. Ибн Халдун. (1981). Әл-Муқаддима. –  Бейрут, – С. 450.
10. Ибн Тагриберды. (1992). Ан-Нуджум аз-захира мин мулуки миср. Т 7. –  Бейрут, 

– С. 469.
11. Ибрахим, Л. (2014). Әл-Хайату ас-сақафия фи миср фи-л- асри-л-мамлуки. – 

Либиа, – С. 350.
12. Кардини, Ф. (2007). Европа и Ислам. История непонимания. – СПб., – С. 332.
13.Сәки, Қ. (2022). Сұлтан Байбарыс. - Астана, Фолиант, – 352 б.
14.Саид, Н. (2018). Ад-дин уа-д-даула. – Әл-Қаһира, әл-Һайа, – 560 б. 
15.Саид, Н. (2018) Ад-дин уа-д-даула. – Әл-Қаһира, әл-Һайа, – 560 б.

References
1. AZ-Zuhaili. (1992). Al-Isz bin Abdusalam. Dimashk, Daru-L-pen, - P. 360.
2. AZ-Zuhaili. (1992). Al-Isz bin Abdusalam. Dimashk, Daru-L-pen, - P. 360.
3. AZ-Zuhaili. (1992). Al-Isz bin Abdusalam. - Dimashk, Daru-L-pen, 1992. - p. 360.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
53

4. Ad-Dikr A. (1984). Al-Imam al-Nawawi. - Dimashk. - P. 215.
5. An-Nuairi. (2004). Nihaya Al-Arab Phi Funun Al-Adab. T. 30. - Beirut, - S. 360.
6. Baibars Dauadar. Let Me Know. (1987). At-tuhfatu Al-mulukiya fi akhbar al-dawla 

al-Turki. – Al-Kahira, p. 291.
7. Cardini, F. (2007). Europe and Islam. History of neponymy. - SPB.,- P. 332.
8. Ibn Hasul. (2019). Kitab tafdil Al-atrak Ala Sair Al-Ajnad / / manuscript. – 54 p. 
https://archive.org/details/20190828_20190828_0825/page/n27/mode/1up?view=theater
9. Ibn Khaldun. (1981). Al-Muqaddimah. - Beirut, - P.450. 
10. Ibn Taghriberda. (1992). Al-Nujum-the reserve of a thousand Egyptian possessions. 

Volume 7. - Beirut, - p. 469.
11. Ibrahim, L. (2014). There are verses in the Quran indicating that the Prophet (peace 

and blessings of Allaah be upon him) was the Imam and Caliph after the Prophet Muhammad 
(peace and blessings of Allaah be upon him). - Libya, - P. 350.

12. Kitchen-Subki. (1986). Muidu-n-Naam WA mubidu-n-Naam. - Beirut, - P. 80.
13. Saki, K. (2022). Sultan Baibars. - Astana, Folio – - 352 P.
14. Said, N. (2018). “I don’t know,” he said. - Al-Qahira, al-Haya, - 560 P. 
15. Said, N. (2018) Al-Din WA-d-Daula. - Al-Qahira, al-Haya, - 560 P.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
54

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47 

https://orcid.org/0000-0002-3211-0007
https://orcid.org/ 0000-0002-9394-7847

е-mail: adilalau72@mail.ru
е-mail: dhrr@mail.ru

ИСЛАМ ОЙШЫЛ ЖӘНЕ ҒАЛЫМ МҰХАММАД 
ӘЛ-ҒАЗАЛИДЫҢ ҚҰРАН ТҰЖЫРЫМДАМАСЫ

Адилбаев Алау Шайкимович
Философия ғылымдарының PhD докторы, 

қауымдастырылған  
профессор (доцент),

Нұр-Мүбарак Египет ислам  
мәдениеті университеті
Қазақстан, Алматы қ.

Абдыкаимов Эркин Медербекович
Исламтану мамандығының магистры
Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті 

университеті,
Қазақстан, Алматы қ.

المفهوم القرآني للمفكر الإسلامي محمد الغزالي
عبد القيوم وف إركين ميدربيكوفيتش
ماجستير في قسم الدراسات الإسلامية

الجامعة المصرية للثقافة الإسلامية نور مبارك
ألماتي، كازاخستان

أديلباييف علاء شايكيموفيتش
الدكتور في العلوم الفلسفية، أستاذ مشارك

الجامعة المصرية للثقافة الإسلامية نور مبارك
ألماتي، كازاخستان

THE QURANIC CONCEPT OF THE ISLAMIC THINKER AND 
SCIENTIST MUHAMMAD AL-GHAZALI

Adilbayev Alau Shaykimovich
PhD Doctor of Philosophical Sciences, Asso-

ciate Professor,
Egyptian University of Islamic  

Culture Nur-Mubarak
Almaty, Kazakhstan

Abdykaimov Erkin Mederbekovich
Master’s at the Department of Islamic Stud-
ies, Egyptian University of Islamic Culture 

Nur-Mubarak
Almaty, Kazakhstan

КОРАНИЧЕСКАЯ КОНЦЕПЦИЯ ИСЛАМСКОГО 
МЫСЛИТЕЛЯ И УЧЕНОГО МУХАММАДА АЛЬ-ГАЗАЛИ

Адилбаев Алау Шайкимович
PhD доктор философских наук, доцент,

Египетский университет исламской 
культуры 

Нур-Мубарак
г.Алматы, Казахстан

Абдыкаимов Эркин Медербекович
Магистрант кафедры исламоведения,  

Египетский университет исламской куль-
туры 

Нур-Мубарак
Алматы, Казахстан



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
55

Андатпа: Пайғамбарымызға (с.а.с) ислам дінінің келуімен 14 ғасыр бойы Құран 
адамзат өміріндегі негізгі ізденіс пен зерттеу нысанына айналды. Құран төңірегіндегі 
ізденістер мен зертеулермен құран үкімдерін шынайы өмірде қолдануға деген 
қызығушылықтарын арттырды. Бұл мақалада Құран төңірегіндегі мәселелерге спектрлік 
көзқарастар мен «Құран ұстанудағы дұрыс методология» қарастырылады. ХХ ғасырда 
өмір сүрген ислам ойшылдарының бірі Мұхаммад әл-Ғазалидің (1917-1996 жж) Құранды 
дұрыс түсінудегі заманауи көзқарастары мен ойлары қарастырылады.

Түйін сөздер: Құран, Сүннет, Мұхаммед, Ислам, әл-Ғазали, сүре, аят, үмбет.

الملخص: على مدار أربعة عشر قرنًاً، بدءًًا من أولى خطب النبي محمد صلى الله عليه وسلم في مكة، ظل 
القرآني كانت  بالنص  المتعلقة  البشر. الأسئلة  العلم من بين  الباحثين في  العديد من  القرآن موضع تركيز واهتمام 
الكريم،  القرآن  تعاليم  تطبيق  نحو  وسعيها  بتعمقها  الإسلامية،  الأمة  المؤمنين.  حياة  في  بارزة  مكانة  تحتل  دومًًا 
أظهرت التزامًًا لا مثيل له. ومع ذلك، تشير السجلات التاريخية إلى أن تحقيق ذلك لم يكن دائمًًا ممكنًاً. يناقش هذا 
المقال تنوع الآراء حول إشكالية التفاعل مع القرآن من خلال »منهجية التفاعل الصحيح مع القرآن«، كما طرحها 
واحد من كبار المفكرين الإسلاميين في القرن العشرين، محمد الغزالي )1996-1917(. يستعرض المقال الجوانب 
الرئيسية لمفهومه فيما يخص تكامل المبادئ القرآنية مع الحياة اليومية التي فقدت، حسب الغزالي، جزئيًاً في المجتمع 

الإسلامي المعاصر، وليس مجتمعنا استثناءًً من ذلك.
الكلمات المفتاحية: القرآن، السنة، محمد، الإسلام، الغزالي، السورة، الآية، الأمة.

Abstract. For over 1,400 years, from Prophet Muhammad’s initial sermon in Mecca, the 
Quran has captivated the interest of countless scholars worldwide. It’s been central in the lives 
of its followers, with its Divine Teachings prompting deep reflection and earnest efforts to live 
by its guidance. Yet, historical accounts reveal that aligning fully with the Quran’s directives 
has been challenging. This piece delves into diverse perspectives on engaging with the Quran, 
focusing on the “correct interaction with the Quran” framework, introduced by the eminent 20th-
century Islamic scholar, Muhammad al-Ghazali (1917-1996). It outlines the core elements of 
al-Ghazali’s approach, emphasizing the connection between Quranic teachings and daily life. 
Al-Ghazali argued that modern Muslim societies, including ours, have somewhat drifted from 
these foundational principles.

Keywords: Quran, Sunnah, Muhammad, Islam, al-Ghazali, sura, ayat, ummah.

Аннотация. На протяжении 14 веков, начиная с первой религиозной проповеди про-
рока Мухаммада в Мекке, Коран оставался и продолжает быть в центре внимания многих 
«искателей знаний». Вопросы, касающиеся Божественного Писания ислама, всегда зани-
мали значительное место в жизни его верующих. Умма (мусульманская община) глубо-
ко осмысливала и стремилась воплотить в жизнь все должное перед Священной Книгой. 
Однако история показывает, что не всегда это удавалось сделать в полной мере. В данной 
статье автор рассматривает разнообразные взгляды на проблему отношения со Священ-
ной Книгой через призму «методологии правильного взаимодействия с Кораном», предло-
женной одним из выдающихся исламских мыслителей XX века – Мухаммадом аль-Газали 
(1917-1996). Статья раскрывает ключевые аспекты его концепции в контексте взаимосвязи 
коранических принципов с повседневной действительностью, что, по мнению аль-Газали, 
было частично утеряно в современном мусульманском обществе, и наше сообщество не 
является исключением.

Ключевый слова: Коран, Сунна, Мухаммад, ислам, аль-Газали, сура, аят, умма.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
56

ВВЕДЕНИЕ 
В русскоязычном сегменте в весьма 

скудном объеме встречается информа-
ция о человеке, о котором пойдет речь. 
В одном известном интернет-ресурсе [1] 
пред-ставляется попытка выдвинуть его 
ярым критиком сторонников ахль-аль ха-
дис [2]. Он, якобы, обвиняет их в буква-
лизме и в без интерпретативном подходе 
к толкованию исламских текстов (проро-
ческих преданий), что, конечно, вызывает 
неправильное представление у людей, ко-
торые с ним мало знакомы либо незнако-
мы вообще. Однако суть не в этом, мало 
кто знает, что именно он является одним 
из тех немногих исламских ученых, кто 
дал адекватную оценку тому положению, 
в котором оказалась умма по отношению 
к Корану. 

Основная его заслуга заключается в 
том, что он подчеркнул назначение Кора-
на как священного руководства, направ-
ленного на ведение человечества по пути 
истинного блага и благополучия. «Поис-
тине, этот Коран ведет к тому, что прямее, 
и возвещает весть верующим, которые 
творят благие дела, что для них – великая 
награда» (Коран 17:9). 

Его идее принадлежит четкое по-
строение коранической методологии ути-
литарного подхода во взаимодействии с 
реальным миром, через призму Священ-
ного Писания, отражающегося в пове-
денческом образе мусульманина-прак-
тика, как индивида, и общества, где он 
существует в различных ее аспектах.

«Шейх Мухаммад аль-Газали – Че-
ловек Корана» [3, стр. 27], именно так 
высказывались о нем его современники 
и мыслители. Они выдвигают его наслед-
ником исламского реформизма ХХ сто-
летия, который пытался свести к одной 
точке такие понятия, как «традиционный 
вековой консерватизм» и «модернизм 
современного устоя» [4], выдвигая при 

этом в своих многочисленных трудах глу-
боко осмысленные интерпретации осно-
вам ислама – Корану и Сунне [5]. 

Без всякого сомнения, можно заве-
рить, что аль-Газали оставил после себя 
великое интеллектуальное исламское на-
следие. За всю свою творческую жизнь 
он написал немалое количество книг (бо-
лее 70) и статей по различным исламским 
направлениям. Практически во всех сво-
их трудах он отталкивался от кораниче-
ского взгляда на окружающую действи-
тельность, что еще раз доказывает, что 
мыслитель – несомненно, был человеком 
Корана. Он выучил Коран наизусть в де-
сять лет. В детстве он многое не понимал, 
но позже это дало ему уникальную спо-
собность точно цитировать аяты в сво-
их работах, разговорах и выступлениях. 
«Словно каждый аят, произнесенный им, 
был лучом света» [3, стр. 27]. 

Именно Газалийское осмысление 
проблем вокруг Корана и его бытийной 
среды – оказало активное влияние на умы 
молодых поколений египтян и не только, 
по праву давших ему звание «одного из 
наиболее уважаемых шейхов в мусуль-
манском мире» [6].

Цель этого исследования - предо-
ставить ответы мусульманам, которые 
имеют ограниченное понимание того, 
как корректно понимать Коран и фор-
мировать свое практическое отношение 
к нему. Выявить и показать некоторые 
методы, через которые аль-Газали имел 
представление об окружающей действи-
тельности, сквозь призму Корана. Также 
цель исследования включает знакомство 
будущих исследователей с взглядами 
мыслителя на проблему взаимоотноше-
ния с Кораном, и предоставление кратко-
го обзора этих идей. Толчком же к данно-
му исследованию послужило отсутствие 
в нашем обществе обширных работ по 
этой теме. 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
57

Основная часть
Мусульманское кредо гласит, что 

Коран, будучи Божественной речью – яв-
ляется извечным чудом, данный Богом 
пророку Мухаммаду [7, стр. 49]. Кораном 
Бог выводит из мрака неверия к свету 
истины тех, кто стремился к его доволь-
ствию, и ведет их по путям, приводящим 
к его раю. «Им (т.е. Кораном) Аллах ведет 
тех, кто последовал за Его благоволени-
ем, по путям мира и выводит их из мрака 
к свету со Своего дозволения и ведет их к 
прямому пути» (Коран 5:17). 

Подходя аналитически, аль-Газали 
дает определение Корану в рамках сле-
дующих тематик, таких как: Божествен-
ный первоисточник Корана; связь Кора-
на с Сунной; роль Корана в управлении 
уммой и решении ее проблем; роль Ко-
рана в поддержке человеческой транс-
цендент-ности и установлении человече-
ского инстинкта; падение цивилизаций, в 
случае их отхода от сути Корана и других 
немаловажных тематик.

Под первоисточником Корана 
аль-Газали подразумевает его Божествен-
ное происхождение, «предназначением 
которо-го является наставлять путем вы-
вода из мрака неверия к свету истины. 
Функция Корана заключается именно в 
этом и другого доверительного руковод-
ства практически не существует. Коран 
не имеет в себе сомнений, не замешан 
людской речью, он один содержит в себе 
весть обо всех ниспосланных ранее про-
роческих миссиях, в краткой и лаконич-
ной форме» [8, стр. 5]. В попытке доказать 
истинность своих слов, аль-Газали делит 
свои доводы на исторические, говоря о 
массовости передачи Корана от поколе-
ния к поклонению. При этом исключает 
возможности его фальсификации. А так-
же, на тематические, призывая вдумать-
ся в значения и смыслы Корана, в его чу-
десное и совершенное речевое сложение, 

со всей его семантикой, синтаксисом и 
прочими науками языка. 

В области связи Корана с Сунной 
Аль-Газали выдвигает несколько обще-
известных истин, первое из которых гла-
сит: Коран – есть первая основа ислама. 
Однако сегодняшние мусульмане имели 
место отойти от глубокого его осмысле-
ния. «Нет пользы от печатного издания 
Корана в твоем кармане, либо Корана 
повешенного на стену, если нет понима-
ния, размышления и практики», - говорил 
аль-Газали [9, стр. 55]. 

Важно осознавать, что главной це-
лью для мусульман в отношении Корана 
не является просто чтение вслух. Гораз-
до важнее достичь глубокого понимания 
смысла прочитанного. Как и в случае с 
любым текстом, требующим усвоения, 
Коран призывает к размышлению и ос-
мыслению его аятов. «Между чтением 
и пониманием не вижу никакого разли-
чия», – говорил аль-Газали [10, стр. 25]. 
Нынешнее отношение мусульман к Ко-
рану зачастую продолжает оставаться 
таким, каким описывал мыслитель, что 
подтверждает актуальность поднятой им 
проблемы. Многие чтецы Корана, декла-
мируя коранические аяты на распев, не 
имеют представления о смыслах и значе-
ниях прочитанного. 

Аль-Газали отнес формальную де-
кламацию коранического текста, без глу-
бокого понимания сути сказанного в нем, 
к второстепенной задаче и подчеркнул, 
что отсутствие осмысления сути – есть 
один из пунктов проблематики отноше-
ния к Корану. Идеальное соотношение 
должно складываться в осмысленном 
чтении Корана, «разве они не подумают о 
Коране? Или на сердцах бывают их затво-
ры?» (Коран 47:24). 

В своих трудах Аль-Газали много-
кратно призывает мусульман подойти к 
решению вопроса – отрешенности му-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
58

сульман от глубокого осмысления Кора-
на – со всей серьёзностью. Необходимо 
воссоздавать комплексное изучение Ко-
рана состоящий из таких мер как: чтение 
(декламация); понимание; постижение 
через размышления над Божественными 
закономерностями, касающихся инди-
вида и среды его обитания; осмысление 
повелений, побуждений к совершению 
благих дел и воздержаний от всего дурно-
го; а также понятие о воздаянии за благо 
и наказании за совершенное зло. Одним 
словом, для того чтобы мусульмане вер-
нули себе потерянное мировое влияние 
после отхода от Корана и стали обладать 
всеми необходимыми средствами на пути 
созидания, им необходимо вернуться к 
осмыслению Корана и начать изучать его 
снова [10, стр. 26].

Далее он говорит, что «Сунна – есть 
правильное интеллектуальное произ-
водное вследствие глубокого понимания 
Книги Аллаха. Мы имеем беспробудное 
убеждение в том, что нормы, приведен-
ные в пророческих хадисах – полностью 
извлечены из Священного Корана самим 
пророком при Божьей поддержке, и если 
подтверждается достоверность цепочки 
передачи хадиса, то мы обязаны принять 
его и действовать» [11, стр. 208].

Давая справедливую и приоритетную 
оценку развитию мусульманской мысли в 
историческом ракурсе, аль-Газали под-
черкивает: «что мусульмане стали боль-
ше уделять внимание хадисам, нежели 
самому Корану. Затем они стали отказы-
ваться и от хадисов в пользу высказыва-
ний авторитетных улемов. Затем и улемы 
были брошены в сторону в пользу тех, 
кто слепо подражал и следовал им. Но и 
после этого они бросили подражателей и 
их пуританство в угоду невежества и за-
блуждений. Развитие исламской мысли, 
таким образом, нанесло ущерб самому 
исламу и его приверженцам, нежели при-

дала пользу. Дахак бин Музахим (ум. 105 
г.х.) (авторитетный ученый тафсирист и 
передатчик не одного десятка пророче-
ских преданий), сказал, что «настанут 
времена, когда люди станут вешать Ко-
ран на стену и забудут его, пока паук не 
станет гнездиться в нем, и они не станут 
извлекать из Корана какой либо пользы. 
В своих поступках люди будут опираться 
только на повествования и хадисы» [12, 
стр. 1024]. 

По мнению аль-Газали, самым раци-
ональным решением после всего этого – 
это возвращение к Корану. Нам следует 
сделать Коран опорой в нашей умствен-
ной и духовной жизни. И если нам удаст-
ся насытиться учением Корана – мы с 
легкостью будем понимать мудрость про-
рока (мир ему и благословение), глядя на 
его жизнь, поклонение и нравоучение. И 
не подобает говорить человеку о Сунне 
пророка, не имея при этом достаточного 
знания о Коране и природе передач про-
роческих хадисов» [13, стр. 37]. Послед-
ним аль-Газали пытался подчеркнуть 
последовательную степень, где Сунна 
должна восприниматься и использо-
ваться как источник тех или иных норм 
только лишь после комплексного изуче-
ния самого Корана. Данное осмысление 
аль-Газали также является ответом тем 
критикам, которые пытались навязать 
ему ошибочность представлений и взгля-
дов к ахль аль-хадис. 

Исламский шариат состоит из не-
скольких основополагающих компо-
нен-тов, где Коран и Сунна в представ-
ленном строгом порядке имеют свою 
очередность. Фундаментальность шариа-
та – в Коране и Сунне, где Коран дает ос-
новные принципы, в то время как Сунна 
раскрывает их детали. Например, в Кора-
не говорится о важности молитвы, чтобы 
понять, как ее совершать, мы должны об-
ратиться к Сунне [14]. Ставить Сунну на 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
59

первое место перед Кораном – является 
неприемлемым действием. 

«Коран занимает первостепенное ме-
сто в основе исламского законодательства, 
Сунна же идет за ним следом, она черпает 
свое право – будучи источником для пра-
вовых и других норм – из велений и ука-
заний Корана. Проследить порядок пер-
востепенности можно в следующем аяте 
«повинуйтесь же Аллаху и повинуйтесь 
посланнику...»  (Коран 5:92). «Коран яв-
ляется неоспоримым абсолютом, ведь он 
мутаватир, то есть передавался по массо-
вой цепочке передач без возможности его 
фальсифицировать, тогда как пророческие 
предания могли быть переданы как мас-
сово, так и одним передатчиком ахад. Пе-
редачи от одного человека могут отразить 
личное переживание и предположения са-
мого передатчика, отчасти даже сомнения, 
но исключение составляет бесспорный аб-
солют. Коранические нормы должны ос-
новываться именно на абсолютных твер-
дынях, а не на предположениях», – писал 
аль-Газали [15, стр. 142].

Исходя из изложенного, можно 
утверждать, что аль-Газали точно опреде-
лил ситуацию мусульман в их отношении 
к Корану. Он выделил такие аспекты, как 
уход от глубокого понимания текстов Ко-
рана и неправильное распределение при-
оритетов между Кораном и Сунной, обо-
сновывая свои выводы историческими и 
содержательными аргументами.

Еще в 1958 году аль-Газали начинает 
серьезно говорить о своих Коранических 
взглядах. На вопрос о сотворении челове-
ка и его смысла жизни аль-Газали затра-
гивает основные аспекты человеческого 
космогенеза через призму Корана в своей 
книге. Аль-Газали говорит, что сотворе-
ние человека имеет определенный замы-
сел. Разумный находит смысл своего бы-
тия и покидает мир с поднятой головой, 
без позора и сожаления. Но большинство 

даже не задумывалось об этом, покидая 
мир, как и придя в него. Некоторые же 
проявили стремление найти истину, но, 
так и не поняв, где его искать, сдались. Но 
Создатель не оставил их в беде. Он упро-
стил путь к Себе, послав к ним пророков 
с вестью о праведном пути и напоминани-
ем для верующих о райских наградах. [15, 
стр. 8], «ты - только увещатель. Мы по-
слали тебя с истиной вестником и увеща-
телем. Нет никакого народа, в котором не 
прошел бы увещатель!» (Коран 35:23-24). 

На вопрос кто такой Бог, аль-Газа-
ли отвечает, что Аллах представился в 
Коране людям на понятном им языке, на 
уровне их сознания, без всяких путаниц 
и неясностей. Аллах описывает себя со 
всеми именами и атрибутами, присущи-
ми Ему одному, «Аллах - творец всякой 
вещи» (Коран 39:63); «Аллах над каждой 
вещью мощен» (Коран 2:284); «Аллах - 
слышащий, видящий» (Коран 4:58); «Ал-
лах сведущ в том, что вы делаете» (Коран 
4:94); и так далее. В процессе самоопре-
деления, Аллах отвергает неверные пред-
ставления о Божественности, такие как 
идеи о божественном отцовстве и поро-
ждении потомства. Коран категорически 
опровергает возможность у Аллаха де-
тей, настаивая на единобожии и моноте-
изме. [15, стр. 63]. «Скажи: «Он - Аллах 
- един, Аллах, вечный; не родил и не был 
рожден…» (Коран 112:1-3). 

Далее аль-Газали затрагивает та-
кие темы как: «Пророчество в Коране»; 
«Материальное благополучие в Коране»; 
«Упадок наций в Коране» - и другие, за-
мыкая тремя точками зрения на неподра-
жаемость и чудесность Корана, с точки 
зрения человеческой сути, с точки зрения 
науки и с точки зрения прелестей словес-
ного коранического изложения.

Аль-Газали четко описывает позицию 
Корана к одной из основных идеологий 
своей эпохи – коммунистическому социа-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
60

лизму, которая яро пропагандировала идеи 
атеизма и распада сложившегося рели-
гиозного устоя в арабском обществе и не 
только, путем различных призывов и ло-
зунгов пролетариата. Аль-Газали успешно 
давал отпор этому явлению. Он говорил, 
что «Коран научил меня и научил чело-
вечество двум основным понятиям, без 
которых нет того, от чего можно было от-
талкиваться, в решениях выбора за какой 
идеологией следовать людям. Первое по-
нятие – человек, покорившийся воле Со-
здателя, является наместником на земле, 
которого избрал сам Аллах. И он вправе 
покорять для своих нужд все, что счита-
ет нужным на этой земле. Однако все это 
следует делать в рамках всеобщего блага; 
религии и нравственного устоя. Второе 
понятие – это знание людей о том, что по-
сле земной жизни следует жизнь в транс-
цендентном мире, следовательно, созидать 
и строить жизнь нужно в угоду Аллаха и 
любви к нему. Коран является путеводи-
телем к этим двум понятиям, в нем все, 
что нужно человечеству, как пути к дости-
жению силы, разума и мудрости. Именно 
придерживаясь этой книги, мусульмане 
процветали на земле на протяжении мно-
гих столетий, имели возвышенные цели и 
высокие стремления» [16, стр. 28].

Аль-Газали описывает пять состав-
ных компонентов Корана: 

1) Единобожие, где он дает полное 
разъяснение коранической методике в 
определении единственности Аллаха, 
полностью отрицая греческую мифоло-
гию с ее образными пантеонами мнимых 
божеств. Лишь только кораническая ме-
тодология имеет свойство доходчиво до-
вести до сознания людей величие Творца 
и Его могущество. Далее, аль-Газали дает 
объективную оценку различным конфес-
сиям, в частности христианству, призы-
вая исследователей заново подойти в ней 
к теме монотеизма. «Иисус – сын Марии 

– человек, посланный Богом направить 
свой народ к одному Творцу. Гавриил – 
это передовой ангел, функция которого 
передавать весть избранным рабам рода 
людского, как Иисусу», – так верили 
последователи христианства на протя-
жении определенного периода времени, 
пока римское влияние не внесло в их 
умы остатки прежних верований. В итоге 
тесное переплетение римского сознания 
и христианства породило троицу в виде 
отца, сына и святого духа [8, стр. 25]. 

2) Мироздание – ведет к Богу твор-
цу. Аль-Газали говорит, что кораническое 
описание мироздания непременно при-
водит мыслящего человека к ощущению 
величия Аллаха Творца. В ней строения 
близкие к безупречности, совершенно 
утонченная система, а главное, порядок 
без хаоса, не нарушаемый никем ни на 
сотую долю секунды. Признаки Аллаха, 
наличествующие во вселенной – самые 
убедительные и судьбоносные, когда речь 
идет о мощи и могуществе Единого Бога 
как творца всего и вся [8, стр. 50]. 

3) Коранические сказания. Аль-Га-
зали утверждает, что исторические 
повество-вания в Коране имеют пре-
допределение исправлять ошибочные 
мировоззрения людей, не являясь при 
этом книгой по истории, что указывает 
на его чудесную неподражаемость. Исто-
рические повество-вания направляют 
людей к более глубокому и правильному 
восприятию многих Божественных зако-
номерностей мироздания и социокуль-
туры и обучают людей как правильно с 
ними взаимодействовать [8, стр. 82]. 

4) Воскрешение и всеобщее воздая-
ние. Коранический текст содержит мно-
жество повествующих сведений о вос-
крешении человечества после их смерти 
и их воздаянию в День Суда. Временные 
рамки как прошлое, настоящее и будущее 
предназначены для человеческого изме-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
61

рения и имеют три разных восприятия, 
тогда как для Аллаха все это одно еди-
ное целое в Его всеобъемлющем знании. 
Обязанность человечества всячески под-
тверждать истинность того, что говорит-
ся Аллахом. Ему не свойственна ложь, 
незнание и неведение, как это свойствен-
но людям [8, стр. 124]. 

5) Божественное воспитание и пра-
во издавать законы. Вера в наступление 
загробного мира, в котором окажутся 
люди после смерти, является главенству-
ющим фактором в осуществлении Божь-
его воспитания и его распределении пер-
вопричин и их последствий. По мнению 
аль-Газали, Божье воспитание, позволя-
ющее человеку прийти к предстоящему 
миру победителем, осуществляется на 
основе взаимодействия мусульманина с 
теми многочисленными кораническими 
призывами, в которых присутствует вы-
ражение «Аллах любит» либо «Аллах не 
любит». И если мусульманин верит в Ал-
лаха и стремится созидать в угоду Ему, то 
ему следует начинать с тех действий, ко-
торые «любит Аллах» и сторониться тех, 
которые «Аллах не любит». Таково Его 
законодательство. [8, стр. 160].

Помимо многочисленных онтологи-
чес-ких концепций о коранических фун-
да-ментальных принципах бытия, изло-
женных в различных трудах, аль-Газали 
имел возможность дать интерпретацию 
самому Корану. Он считал, что структура 
Корана такова, что все суры в нем свя-
заны между собой одной общей темой, 
и при толковании божественных зако-
номернос-тей необходимо производить 
попытки связывать аяты из других сур, 
раскрывая скрытые смыслы и значения, 
заложенные в них [3, стр. 31].

Аль-Газали имел чрезмерно пытли-
вый интерес к Корану и его концепциям. 
Он всячески искал пути взаимодействия 
с его учением и призывал всех произво-

дить попытки охвата того, зачем Коран 
появился на земле. Он говорил, что глу-
бокое осмысление принципов Корана и 
его смыслов дает нам общую интерпре-
тацию исламской миссии и его учениям. 
Мы начинаем понимать Божественные 
законы, как и с чем их связывать. Чело-
век, планомерно размышляющий над 
корани-ческим текстом, обязательно при-
задумается над мирозданием. Он станет 
понимать предпосылки рассвета и паде-
ния былых цивилизаций [3, стр. 46].

В одной из последних прямых и ос-
новных исследовательских работ в обла-
сти проблематики отношения к Корану, 
аль-Газали пытается дать ответы на са-
мые важные вопросы современной Кора-
нистики и общественного самосознания 
мусульман. Он активно рассматривает 
такие понятия как: 

−	техника запоминания Корана; 
−	продолжительный процесс устной 

передачи текстов;
−	традиционная методология в ос-

мыслении Корана и взаимодействие с ним; 
−	понимание законов мироздания че-

рез призму Корана; 
−	кораническая закономерность и со-

временное осмысление; 
−	размышление над Кораном как ос-

нова предотвращения упадка цивилизации; 
−	политический деспотизм и методы 

его искоренения; основные правила ра-
ционального тафсира; 

−	Коран и время и др.
Коран дает человеку благоприятную 

среду для нравственных, гуманитарных 
и научных изысканий, подготавливая его 
к активному взаимоотношению с реали-
ями бытия. Он обращается к человеку 
как к индивиду во всех его положениях, 
поэтапно разъясняя все факторы его от-
клонений. Он разъясняет манеры постро-
ения успешного общества и губительные 
предпосылки его разложения.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
62

Все эти понятия, о которых говорит 
аль-Газали, знакомят нас с всеобъемлю-
щим величием Корана, в котором Аллах 
указывает на его предопределение «вести 
ко всему тому, что является наиболее ис-
тинным» [3, стр. 33] (Коран 17:9). 

В средние века мусульмане достигли 
пика своего развития. Религия была от-
крыта для всех, желающих принять её. Те, 
кто оставался верен своим убеждениям, 
могли мирно сосуществовать с мусульма-
нами под защитой Корана и его учений. 
Если бы не было коранической методоло-
гии, которая побуждает к науке, рассма-
тривая её как способ почитания Аллаха; 
вдохновляющая человека на покорение 
мироздания, а не на его поклонение, как 
это делают различные верования; моти-
вирующая к созиданию и строительству 
мира, в отличие от затворничества и аске-
тизма, к которым прибегали монахи, – со-
временная наука и технологии, которыми 
мы сегодня пользуемся, возможно, не до-

стигли бы такого уровня развития, и не 
возникли бы реформаторские настроения 
в человечестве в целом [3, стр. 35]. Коран 
не просто книга, ниспосланная Аллахом 
людям; он является заключительным зве-
ном универсализма, после которого не 
будет ничего подобного.

Заключение
В ходе изучения взглядов аль-Газали 

о Коране был дан ответ на вопрос неко-
торых мусульман о том, как понимать 
Коран. Была раскрыта тема взаимосвязи 
Корана и Сунны, Божественного перво-
начала Корана и сути сотворения чело-
века. Также, была достигнута цель пока-
зать взгляды аль-Газали на окружающую 
действительность мусульманской уммы 
по отношению к Корану, где неосмыслен-
ное чтение является проблемой, решение 
которой нужно искать мусульманам в си-
стемном изучении Корана.

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРЫ
1. Мухаммад аль-Газали // https://ru.wikipedia.org/wiki/Мухаммад_аль-Газали (Элек-

тронный ресурс, просмотрено 31.12.2022).
2. Ахль аль-хадис // https://ru.wikipedia.org/wiki/Ахль_аль_хадис (Электронный ре-

сурс, просмотрено 31.12.2022).
3. Абд аль-Халим Увайс, аш-шайх мухаммад аль-газали, тарихуху, ва джухуду, ва 

ара`уху. Издательство «Дар аль-калам», Дамаск – Сирия, 2000. – 147 стр. (араб.)
4. Лейла Меликова. Шейх Мухаммад аль-Газали Ахмад ас-Сакка (1917-1996) – нова-

торство в контексте современности. // «Восточные общества: традиции и современность». 
Материалы II Съезда молодых востоковедов стран СНГ Баку, 2013. Москва-Баку: 2014. С. 
549-556.

5. Сунна // https://ru.wikipedia.org/wiki/Сунна (Электронный ресурс, просмотрено 
07.01.2023).

6. Gilles, Keppel. Jihad: 2002. — P. 454. (англ.)
7. Йунус Милял. Манхадж шейх мухаммад аль-газали фи таъамулихи маъа аль-ку-

ран // Докторская диссертация, Алжирский университет, 2010. – 416 стр. (араб.)
8. Мухаммад аль-Газали. Аль-махавир аль-хамса ли аль-курани аль-карим. Издатель-

ство Дар аш-шурук, Каир – Египет, 2006. – 212 стр. (араб.)
9. Мухаммад аль-Газали. Аль-ислам ват-такат аль-муатталя. Издательство «Нах-

дат аль-мыср», Каир – Египет, 2005. – 176 стр. (араб.)
10. Мухаммад аль-Газали. Кайфа натаъамаль маъа аль-куран. Издательство «Нахдат 

аль-мыср», Каир – Египет, 2005. – 230 стр. (араб.)



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
63

11. Мухаммад аль-Газали. Хаза динуна. Издательство «Дар аш-шурук», Каир – Еги-
пет, 2001. – 268 стр. (араб.)

12. Ибн Абд аль-Бирр. Джамиъ баян аль-ильм ва фадлихи. Издательство Дар Ибн 
Аль-Джаузия, Дамам - Сирия, 1994. – 1496 стр. (араб.)

13. Мухаммад аль-Газали. Фикх ас-сира. Издательство «Дар аш-шурук», Каир - Еги-
пет, 2000. – 368 стр. (араб.)

14. Что такое шариат? // https://islam-today.ru/blogi/asya_gagieva/cto-takoe-sariat/ 
(Электронный ресурс, просмотрено 05.01.2023).

15. Мухаммад аль-Газали. Ан-Назарат филь- куран. Издательство «Нахдат аль-мы-
ср», Каир – Египет, 2005. – 232 стр. (араб.)

16. Мухаммад аль-Газали. Аль-маъракат аль-мусхаф филь алям аль-исла-
ми. Издательство «Нахдат аль-мыср», Каир – Египет, 1996. – 268 стр. (араб.) 

REFERENCES
1. Muhammad al’-Gazali // https://ru.wikipedia.org/wiki/Muhammad_al’-Gazali (Elek-

tronnyi resurs, prosmotreno 31.12.2022).
2. Ahl’ al’-hadis // https://ru.wikipedia.org/wiki/Ahl’_al’_hadis (Elektronnyi re-surs, 

prosmotreno 31.12.2022).
3. Abd al’-Halim Uvais, ash-shaih muhammad al’-gazali, tarihuhu, va djuhudu, va ara`uhu. 

Izdatel’stvo «Dar al’-kalam», Damask – Siriya, 2000. – 147 str. (arab.)
4. Leila Melikova. SHeih Muhammad al’-Gazali Ahmad as-Sakka (1917-1996) – no-

vatorstvo v kontekste sovremennosti. // “Vostochnye obschestva: tradicii i so-vremennost’”. 
Materialy II S`ezda molodyh vostokovedov stran SNG Baku, 2013. Moskva-Baku: 2014. S. 
549-556.

5. Sunna // https://ru.wikipedia.org/wiki/Sunna (Elektronnyi resurs, prosmotreno 
07.01.2023).

6. Gilles, Keppel. Jihad: 2002. — P. 454. (angl.)
7. Iunus Milyal, manhadj sheih muhammad al’-gazali fi ta`amulihi ma`a al’-kuran // 

Doktorskaya dissertaciya, Aljirskii universitet, 2010. – 416 str. (arab.)
8. Muhammad al’-Gazali, al’-mahavir al’-hamsa li al’-kurani al’-karim. Izda-tel’stvo Dar 

ash-shuruk, Kair – Egipet, 2006. – 212 str. (arab.)
9. Muhammad al’-Gazali, al’-islam vat-takat al’-muattalya. Izdatel’stvo «Nahdat al’-mysr», 

Kair – Egipet, 2005. – 176 str. (arab.)
10. Muhammad al’-Gazali, kaifa nata`amal’ ma`a al’-kuran. Izdatel’stvo «Nahdat al’-

mysr», Kair – Egipet, 2005. – 230 str. (arab.)
11. Muhammad al’-Gazali, haza dinuna. Izdatel’stvo «Dar ash-shuruk», Kair – Egi-pet, 

2001. – 268
12. Ibn Abd al’-Birr, djami` bayan al’-il’m va fadlihi. Izdatel’stvo Dar Ibn Al’-Djauziya, 

Damam - Siriya, 1994. – 1496 str. (arab.)
13. Muhammad al’-Gazali, fikh as-sira. Izdatel’stvo «Dar ash-shuruk», Kair - Egi-pet, 

2000. – 368 str. (arab.)
14.	 CHto takoe shariat?//https://islam-today.ru/blogi/asya_gagieva/cto-takoe-sariat/ 

(Elektronnyi resurs, prosmotreno 05.01.2023).
15.	 Muhammad al’-Gazali, an-nazarat fil’- kuran. Izdatel’stvo «Nahdat al’-mysr», 

Kair - Egipet, 2005. – 232 str. (arab.)
16.	 Muhammad al’-Gazali, al’-ma`rakat al’-mushaf fil’ alyam al’-islami. Izda-

tel’stvo «Nahdat al’-mysr», Kair – Egipet, 1996. – 268 str. (arab.)



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
64

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47

e-mail: tukka241@gmail.com

ҚҰРАН ОҚУ ЖӘНЕ ОНЫҢ МАҒЫНАНЫ  
ӨЗГЕРТУГЕ ӘСЕРІ: ҚҰРАН АЯТТАРЫНЫҢ  

КЕЙБІР ҚОЛДАНБАЛЫ ҮЛГІЛЕРІ

Афаф әл-Фудли 
Хитит университеті теология факультетінің PhD зерттеушісі,

Түркия

القراءات القرآنيَّةَ وأثرها في تغيير المعنى
نماذج تطبيقيَّةَ لبعض الآيات القرآنيَّةَ

 عفاف الفضلي
باحثة دكتوراة في كلِّ�ِيَّةَ الإلهيَّاَت، جامعة هيتيت،

تركيا

QUR’ANIC READINGS AND THEIR IMPACT  
ON CHANGING THE MEANING: PRACTICAL  
EXAMPLES FROM SOME QUR’ANIC VERSES

Afaf Al-Fudhli 
PhD Researcher at the Faculty of Theology, 

Hitit University,
Turkey

КОРАНИЧЕСКИЕ ЧТЕНИЯ И ИХ ВЛИЯНИЕ НА 
ИЗМЕНЕНИЕ СМЫСЛА ПРИМЕРЫ ПРИМЕНЕНИЯ  

НА ОСНОВЕ НЕКОТОРЫХ АЯТОВ КОРАНА

Афаф аль-Фудли 
Аспирант факультета теологии, 

Университет Хитит,
Турция



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
65

Аңдатпа: Құран Кәрім тиісті деңгейде назарға алынған және араб кітапханасы осы 
назардың әртүрлі суреттемесімен байытылған. Құран тәпсіріне арналған кітаптармен 
қатар біз оның сирек кездесетін сөздерін, синтаксисін, шешендігін, мағыналарын, 
формасын, мұғжизалығын, үкімдерін және оның әртүрлі оқылуын зерттейтін басқа да ең-
бектерді көреміз. Осы әртүрлі зерттеулердің  көп екеніне қарамастан, олардың біреуі екін-
шісін алмастыра алмайды. Құран зерттеулеріне қызығушылық танытқан адам осы Қаси-
етті кітапқа қатысты кез келген еңбекті мұқият зерттеуге мұқтаж. Сондықтан грамматика, 
морфология және тіл саласында еңбек еткен ғалымдар өз мамандығы арқылы Алланың 
қасиетті кітабына қызмет еткісі келеді.

Құран оқуларындағы айырмашылық қарама-қайшылыққа емес, алуан түрлілікке 
жатады және бұл айырмашылық үш жағдайдан аспайды: сөз өзгереді, мағынасы бірдей 
болады не сөз бен мағына екеуі де өзгереді, алайда екеуінің бір нәрсеге қатысты болуы 
мүмкін, өйткені олардың бірлестігі қарама-қайшы емес немесе сөз де, мағына да өзгереді 
және олардың бір нәрсеге қатысты болуы мүмкін емес, бірақ қарама-қайшылықсыз басқа 
тұрғыдан сәйкес келуі мүмкін.

Түйін сөздер: Құран зерттеулері, оқу ғылымы, тілдік керемет, сөздің алуан түрлілігі, 
өзгеріс.
 

الملخََّص: حظي القرآن الكريم بما يستحقه من اهتمام، وأصبحت المكتبة العربيَّةَ غنيَّةَ بالصُُّور المختلفة لذلك 
الاهتمام، فإلى جانب الكتب الَّتَي تناولت تفسيره، نجد أخرى تدرس غريبه، وإعرابه، وبلاغته، ومعانيه، وشكله، 
عها - لا تغني واحدة  راسات - على اختلاف مصادرها وتنّوّ الدِّ�ِ القراءات فيه. وهذه  وإعجازه، وأحكامه، ووجوه 
راسات القرآنيَّةَ الحاجة إلى الوقوف على كلِّ�ِ عمل له صلة بهذا الكتاب الكريم.  منها عن الأخرى، ويجد المهتمُُّ بالدِّ�ِ
ق كثيرًًا لخدمة كتاب الله الكريم من خلال ما يحسنون من  ولهذا نجد نفوس المشتغلين بالنَّحَو والصََّرف واللُّغُة تتّوّ

تخصصهم.
ع لا اختلاف التَّضَاد والتناقض، وهذا الاختلاف  إنََّ الاختلاف بين القراءات القرآنيَّةَ هو من قبيل اختلاف التَّنَّوّ
لا يخرج عن حال من ثلاث، إمََّا أن يختلف اللَّفَظ ويتَّحَد المعنى أو يختلف اللَّفَظ ويختلف المعنى، مع جواز اجتماعهما 
في شيء واحد لعدم تضاد اجتماعهما، أو يختلف اللَّفَظ ويختلف المعنى، مع امتناع جواز اجتماعهما في شيء واحد، 

ولكن قد يتَّفَقان من وجه آخر لا يقتفي التَّضَاد.
راسات القرآنيَّةَ، علم القراءات، الإعجاز الُّلُغويُُّ، اختلاف اللَّفَظ، تغيير المعنى. الكلمات الافتتاحيَّةَ: الدِّ�ِ

Abstract: The Holy Qur’an has received the attention it deserves, and the Arabic library 
has been enriched with various forms of this attention. In addition to books that interpret the 
Qur’an, we find others that study its rare words, syntax, eloquence, meanings, form, miracles, 
rulings, and the various readings of it. These studies, despite their diverse sources and topics, 
do not replace one another. Those interested in Qur’anic studies need to examine every work 
related to this Holy Book. Therefore, those specializing in grammar, morphology, and language 
are often eager to serve the Book of Allah through their expertise.

The differences between Qur’anic readings are of a nature of diversity rather than con-
tradiction. These differences fall into one of three categories: either the words differ while the 
meaning remains the same, or both the words and the meanings differ, with the possibility of 
their convergence in one aspect due to the absence of contradiction, or both the words and the 
meanings differ, making their convergence in one aspect impossible, yet they may agree from 
another perspective without any opposition.

Keywords: Qur’anic studies, science of readings, linguistic miracles, differences in words, 
change.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
66

 الآيات التَّطَبيقيَّةَ:
الآية الأولى:

فَبَِِمََا  مُُصِِيبَةٍٍَ  مِِنْْ  أَصَََابَكَُُمْْ  وََ)مََا  تعالى:  قال 
 )30 )الشورى:  كََثِِيرٍٍ(  عََنْْ  وََيَعَْْفُوُ  أَيَْْدِِيكُُمْْ  كََسََبَتَْْ 
قوله: فَ»بَِِمََا كََسََبَتَْْ« أي كسبتم من المعاصي بحذف 
الفاء لنافع وابن عامر وأبي جعفر استغناء بما في 
الباء من معنى السببية، وبها للباقين؛ لأن ما شرطية 
تكفير  المصيبة  وحكمة  الشرط  معنى  متضمنة  أو 
الخطايا للعصاة ورفع الدرجات لغيرهم أو لآبائهم 
كسبت(  )بما  قراءة  وأفادت  الأطفال.  في  بالصبر 
سبب  عن  تعالى  الله  من  الإخبار  الفاء:  بحذف 
الجواز  سبيل  الناس على  على  تقع  التي  المصائب 
والعموم بدون تعيين السبب، و)ما( في ما أصابكم 
أيديكم  كسبت  بما  وخبره  مبتدأ  وهي  الذي،  بمعنى 
ولا تتضمن معنى الشرط، فالمعنى: والذي أصابكم 
تدل على  الشرطية  ما  أيديكم؛ لأنََّ  بما كسبت  وقع 
التسبب، أما الموصولة فتدل على الإيماء إلى جملة 
الخبر على الجواز، فقد يراد به واحد بعينه أو غيره 
بالقرينة. وأما قراءة )فبما كسبت( بإثبات الفاء: فقد 
على  أصابتهم  التي  المصائب  سبب  عن  أخبرت 
معنى  متضمنة  أو  ما شرطية  فتكون  التعين،  وجه 
كسبت  بما  الشرط  لجواب  رابطة  والفاء  الشرط، 
أيديكم ويكون وقوع فعل الشرط ماضيا للدلالة على 
التحقق، والمعنى: ما تصبكم من مصيبة فبما كسبت 

أيديكم )1(.
الآية الثانية:

قوله تعالى: كََ)الَّا سََيَعَْْلَمَُُونََ ثُمََُّ كََالَّا سََيَعَْْلَمَُُونََ( 
ستعلمون  كلا  ثم  ستعلمون  وحده  عامر  ابن  قرأ 
من  المعنى:  في  أثره  بالياء.  الباقون  وقرأ  بالتاء، 
قرأها بالياء لأن قبلها يَ)تََسَََاءََلُوُنََ( وهو بالياء وأما 
مشاهدة  ذلك  ستعرفون  ومعناها  بالتاء  قرأها  من 
القراء  جمهور  تفسيره:  في  الرازي  قال  وعيانًاً. 
سََ)يَعَْْلَمَُُونََ(  في  تحت  من  المنقطة  بالياء  قرأوا 
وروي بالتاء المنقطة من فوق عن ابن عامر. قال 
الواحدي: الأول أولى، لأن ما تقدم من قوله )الَّذَِِي 
الغيبة، والتاء على قل  لفظ  مُُخْْتَلَِِفُوُنََ( على  فِِيهِِ  هُُمْْ 
لهم ستعلمون، وأقول يمكن أن يكون ذلك على سبيل 
إنََّ  يقول:  كمن  حسن.  متمكن  هنا  وها  الالتفات، 
إنَّكَ ستعرف  لعبده  ثم يقول  عبدي يقول كذا وكذا، 

وبال هذا الكلام )2، 1/47(.
الآية الثالثة:

مِِن  خََرََجُُوا  كََالَّذَِِينََ  تَكَُُونُوُا  وََ)الَا  تعالى:  قوله 
سََبِِيلِِ  عََن  وََيَصَُُدُُّونََ  النَّاَسِِ  وََرِِئَاَءََ  بَطَََرًًا  دِِيَاَرِِهِِم 
الأزهري  أشار  فقد  مُُحِِيطٌٌ(.  يَعَْْمََلُوُنََ  بِِمََا   ُ وََاللَّهُ�  ِ �اللَّهِ
الناس  ورياء  بكر  أبي  عن  الأعشى  رواه  ما  إلى 
القراء قد همزوا، ومدوا،  غير مهموز، وأن سائر 
بالهمزة؛ لأنه مصدر  القراءة  أبو منصور:  قال  ثم 
رئاء  يُرُاعي،  بوزن  يُرُائِِي  رََاعََى  بوزن  )راءى( 

Аннотация: Священный Коран получил заслуженное внимание, и арабская 
библиотека была обогащена различными проявлениями этого внимания. Помимо книг, 
посвящённых толкованию Корана, мы находим другие, изучающие его редкие слова, 
синтаксис, риторику, значения, форму, чудеса, постановления и различные чтения. Эти 
исследования, несмотря на их разнообразие и различие источников, не заменяют друг 
друга. Люди, интересующиеся кораническими исследованиями, нуждаются в изучении 
каждого труда, связанного с этой Священной Книгой. Поэтому специалисты в области 
грамматики, морфологии и языка стремятся служить книге Аллаха через свои знания.

Различия между чтениями Корана относятся к разнообразию, а не к противоречиям. 
Эти различия делятся на три категории: либо отличаются слова, но смысл остаётся тем 
же, либо различаются и слова, и смысл, при этом их можно объединить в одном аспекте, 
поскольку они не противоречат друг другу; либо и слова, и смысл различаются, что делает 
невозможным их объединение в одном аспекте, но они могут совпадать с другой точки 
зрения, не создавая противоречия.

Ключевые слова: исследования Корана, наука о чтениях, языковые чудеса, различие 
слов, изменение.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
67

بوزن رعاء، ومن لم يهمز قلب الهمزة ياء. ويشير 
هذه  في ضوء  الصرفية  البنية  اختلاف  إلى علاقة 
قولهم:  في  الكامن  المعنى  ذلك  بالمعنى،  القراءة 
ليراه  شيئًاً  يفعل  أن  وهو  الناس،  رئاء  ذلك  )وفعل 
إظهار  هو  الاختيار  بهذا  الآية  معنى  وأن  الناس(، 
الجميل ليرى مع إبطان القبيح، راءى يرائي رياء 
ومراءاة، والفرق بينه وبين النفاق: أن النفاق إظهار 
الإيمان مع إبطان الكفر، والرياء عصیان، والنفاق 

كفر )3، 4/21(.
الآية الرابعة:

وََفَرَْْشًًا  حََمُُولَةًًَ  نَْْعَاَم�  ا�لْأَ وََ)مِِنََ  تعالى:  قال 
الشََّيْْطََانِِ  خُُطُُوََاتِِ  تَتََّبَِِعُوُا  وََالَا   ُ اللَّهُ� رََزََقَكَُُمُُ  مِِمََّا  كُُلُوُا 
هكذا   .)٢٤١ الأنعام/  )سورة  مُُبِِينٌٌ(  عََدُُوٌٌّ  لَكَُُمْْ  إِِنَّهَُُ 
واختلفوا  همز  دون  الخاء  بضم  )خطوات(  قرئت 
وحمزة  عمرو  وأبو  نافع  الطاء  فأسكن  الطاء،  في 
البزي فروى عنه  بكر واختلف عنهم  وأبو  وخلف 
الحباب الضم،  ابن  أبو ربيعة الإسكان وروى عن 
وقرأ  الحسن.  ووافقهم  العشرة  باقي  قرأ  وبضمها 
علي بن أبي طالب رضي الله عنه والأعرج وعمرو 
. وقرأ أبو السمال:  بن عبيد )خطوات( بالهمز مثقالًا
المعجمة والطاء دون همز.  الخاء  بفتح  )خطوات( 
والقراءة بـ )خطوات( بفتح الخاء والطاء دون همز 
الشيطان  تتبعوا خطوات  لا  أي:  كما سبق  فمعناها 
بحذف  هذا  على  وتقديره  به،  تقتدوا  ولا  آثاره  أي 
أو طرق خطوات  مواضع  تتبعوا  لا  أي  المضاف 

الشيطان. )4(
الآية الخامسة:

قوله تعالى: إِ)ِنَّمَََا التَّوَْْبَةَُُ(: مبتدأ، وفي الخبر 
على  ثابتة  أي:  اللهِِ(:  عََ)لَىَ  هو:  أحدهما:  وجهان: 
حاالًا  السُُّوءََ«  يَعَْْمََلُوُنََ  لِِ»لَّذَِِينََ  يكون  هذا  فعلى  الله، 
اللهِِ«،  عََ»لَىَ  قوله  وهو  الظرف  في  الضمير  من 
والعامل فيها الظرف أو الاستقرار أي كائنة للذين 
ولا يجوز أن يكون العامل في الحال التوبة، لأنه قد 
فصل بينهما بالجار. والوجه الثاني: أن يكون الخبر 
من  حالا  فيكون  اللهِِ  عََلَىَ  وأما  يَعَْْمََلُوُنََ«،  لِِ»لَّذَِِينََ 
شيء محذوف تقديره: إنما التوبة إذ كانت على الله، 
أو إذا كانت على الله، فإذ أو إذا ظرفان العامل فيهما 
الذين يعملون السوء، لأن الظرف يعمل فيه المعنى، 

وإن تقدم عليه، وكان التامة، وصاحب الحال ضمير 
الفاعل في كان، ولا يجوز أن يكون على الله حاالًا 
يعمل فيها الذين لأنه عامل معنوي، والحال لا يتقدم 
على المعنوي، ونظير هذه المسألة قولهم هذا بسرا 

أطيب منه رطبا )5(.
الآية السادسة: 

قرأ  )ق:١٠(،  )بَاَسِِقَاَتٍٍ(  تعالى:  قوله   
الجمهور بالسين، وروى قطبة بن مالك - رضي الله 
عنه - عن النبي – صلى الله عليه وسلم - أنه قرأها 
بالصاد وهي لغة لبني العنبر، قال ابن فارس: »الباء 
الشيء  ارتفاع  وهو  واحد،  أَصَْْلٌٌ  والقافُُ  والسين 
وعُُلُوُه«، وقال: »الباء والصاد والقاف أصل واحد، 
يشارك الباء والسين والقاف، والأمر بينهما قريب، 
وهو  الخليل:  قال  وبَسَََقََ،  بَزَََقََ  بمعنى  بَصَََقََ  يقال: 
بالصاد أحسن«، ويقول ابن جني: »الأصل السين، 
فأبدلت  القاف،  لاستعلاء  منها  بدل  الصاد  وإنما 
من  الصاد  في  لما  القاف؛  من  لتقرب  السين صادا 
الاستعلاء« ، وقيل: الصاد أفصح، والسين والزاي 

لغتان ضعيفتان أو قليلتان )6، 31/16، 454(.
الآية السابعة:

تَمَََامًًا  الْْكِِتَاَبََ  مُُوسََى  آتَيَْْنَاَ  ثُ)مََُّ  تعالى:  قوله 
 / )الأنعام  شََيْْءٍٍ(  لِّ�ِكُُلِّ�ِ  وََتَفَْْصِِيالًا  أَحَْْسََنََ  الَّذَِِي  عََلَىَ 
عََلَىَ  أَوَْْ  لَهَُُ  الْْمََفْْعُوُلِِ  عََلَىَ  تَمَََامًًا  وََانْْتَصَََبََ   .)١٥٤
الْْمََصْْدَرَِِ، أَتَْمََْمْْنَاَهُُ تَمَََامًًا، مََصْْدَرٌٌَ عََلَىَ حََذْْفِِ الزََّوََائِِدِِ 
أَوَْْ عََلَىَ الْْحََالِِ، إِِمََّا مِِنََ الْْفَاَعِِلِِ وََإِِمََا مِِن الْْمََفْْعُوُلِِ وََكُُلٌٌّ 
قَدَْْ قِِيلََ. يقال: تَمَََّ الشََّيْْءُُ يَتَِِمُُّ تَمًًَا وتُمًًُّا وتَمَامةًً وتَمَامًًا 
وََتَمَََّمََه  غََيْْرُُهُُ  وأَتََمَََّه  وتُمََُّة  وتمامًًا  وتمامًًا  وتمامةًً 
وتَمَامُُ  وتَتَِِمََّةًً،  تتميمًًا  اللهُُ  وتَمَََّمََه  بِِمََعَنََىَ،  وََاسْْتَتََمَََّه 
الجذع  ويروى  بِِهِِ.  تمََّ  مََا  وتَحَِِمََّتُهُ:  وََتِِمََامََتُهُ  الشََّيْْءِِ 
الذي يسمى  الوقت  استوفى  الذي  فالتام  التَّمَََمُُ،  التام 
فيه جََذَعًًَا، وبلغ أن يسمََّى ثَنَِِيًاً، والتَّمَََمُُ التام الخلق، 

ومثله خلق عََمََمٌٌ )7، 10، 139(.
الآية الثامنة:

وََرََسُُولِِهِِ   ِ �اللَّهِ إِِلَىَ  دُُعُُوا  ﴿وََإِِذَاَ  تعالى:  قوله 
أبو  قرأ  مُُعْْرِِضُُونََ﴾.  مِِنْْهُُم  فَرَِِيق  إِِذَاَ  بَيَْْنَهَُُمْْ  لِِيَحَْْكُُمََ 
جعفر لِِ)يُحُكم( بضم الياء وفتح الكاف، وقرأ الباقون 
الياء وضم  بفتح  قرأ  فمن  الكاف.  الياء وضم  بفتح 
أي:  للمعلوم؛  البناء  على  بَيَْْنَهَُُمْْ(،  لِِ)يَحَْْكُُمََ  الكاف 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
68

ليحكم الله ورسوله بينهم، فالتركيز هنا على الحاكم. 
ومن قرأ بضم الياء وفتح الكاف لِِ)يُحُْْكُُمََ بَيَْْنَهَُُمْْ(، على 
بحكم الله ورسوله  بينهم  ليحكم  أي  للمجهول  البناء 
تدل  القراءتين:  الحكم. وحاصل  فالتركيز هنا على 
على أن المنافقين لا يرغبون بأن يكون الله ورسوله 
أنزلت  التي  الأحكام  في  يرغبون  ولا  بينهم،  حكما 
بخلاف  والحاكم،  الحكم  على  معترضون  فهم 
راغبون  وهم  ويطيعون،  يسمعون  الذين  المؤمنين 
بالحاكم والحكم، ولا يُقُدمون بين يدي الله ورسوله 

.)208 ،13 ،8(
الآية التاسعة:

أَلَْْسِِنَتَُهُُُمْْ  عََلَيَْْهِِم�  تَشَْْهََد�  ﴿يَوَْْم�  تعالى:  قوله 
تعددت  يَعَْْمََلُوُنََ﴾.  كََانُوُا  بِِمََا  وََأَرَْْجُُلُهُُُم  وََأَيَْْدِِيهِِم� 
حمزة  قرأ  )تشهد(،  تعالى:  قوله  في  القراءات 
قرأ  بينما  يَ)شَْْهََدُُ(،  التذكير  بياء  وخلف  والكسائي 
الباقون بتاء التأنيث. فمن قرأها على الوجه الأول: 
هنا  فالتركيز  للتأنيث،  بالتاء،  عََلَيَْْهِِمْْ(:  تَشَْْهََدُُ  يَ)وَْْمََ 
على الأشياء التي تشهد أَ)لَْْسِِنَتَُهُُُمْْ وََأَيَْْدِِيهِِمْْ وََأَرَْْجُُلُهُُُم( 
وهي مؤنثة لفظيا، وتكون الجملة متصلة، يوم تشهد 
على  قرأها  ومن  وََأَرَْْجُُلُهُُُمْْ.  وََأَيَْْدِِيهِِمْْ  أَلَْْسِِنَتَُهُُُمْْ  عليهم 
للتذكير،  بالياء،  عََلَيَْْهِِمْْ(:  يَشَْْهََدُُ  يَ)وَْْمََ  الثاني:  الوجه 
حقيقي  غير  التأنيث  ولأن  عََ)لَيَْْهِِمْْ(  الفاصل  لوجود 
فالتركيز هنا على الشهادة نفسها، وكأن سائلا يسأل 
عليهم؟  يشهد  ماذا  عليهم  يشهد  يوم  يسمع  أن  بعد 
فتكون الإجابة أَلَْْسِِنَتَُهُُُمْْ وََأَيَْْدِِيهِِمْْ وََأَرَْْجُُلُهُُُم(، وفي هذا 
القراءات  للقارئ. وبالتالي فإن تعدد  الوجه تشويق 
يوم  شهود  عليه  سيكون  بأن  الإنسان  »ينذر  هنا 
القيامة، وهؤلاء الشهود سيكونون من أقرب الأشياء 

إليه« )9، 209(.
 الآية العاشرة:

وجهان:  فيه  يَبَْْخََلُوُنََ(  )الَّذَِِينََ  تعالى:  قوله 
أحدهما: هو منصوب بدل من مِِ»نْْ« في قوله: مََنْْ 
كََانََ مُُخْْتَاَالًا فَخَُُورًًا وجمع على معنى من. ويجوز أن 
يكون محمولا على قوله: مُُخْْتَاَالًا فَخَُُورًًا، وهو خبر 
كان، وجمع على المعنى أيضًًا، أو على إضمار أذم. 
تقديره:  محذوف  والخبر  مبتدأ  يكون  أن  والثاني: 
يحب.  لا  قوله:  من  تقدم  ما  عليه  ودل  مبغضون، 
وََ)أَعَْْتَدَْْنَاَ  لقوله:  معذبون  الخبر  يكون  أن  ويجوز 

التقدير:  يكون  أَنَ  ويجوز  مُُهِِينًاً(.  عََذَاَبًاً  لِِلْْكََافِِرِِينََ 
ينفقون  والذين  مبتدأ،  يكون  أن  ويجوز  الذين  هم 
يَظَْْلِِمُُ«، أي: لا  الَا   َ معطوف عليه، والخبر إِ»ِنََّ �اللَّهَ
يظلمهم. والبخل والبخل لغتان، وقد قرئ بهما، وفيه 
والبخل  والباء،  الخاء  بضم  البخل  أخريان:  لغتان 
من  حال  فَضَْْلِِهِِ(:  ومِِنْْ  الخاء.  وسكون  الباء  بفتح 

»ما« أو من العائد المحذوف )9، 16(.
الآية الحادية عشر:

إِِنَّكَََ  نَعَْْلَيَْْكََ  فَاَخْْلَعَْْ  رََبُّكََُ  أَنََاَ  إِ)ِنِّ�ِي  تعالى:  قوله 
عامر  ابن  قرأ  )طه/ ۱۲(.  طُُوًًى(  الْْمُُقَدَََّسِِ  بِِالْْوََادِِ 
وعاصم وحمزة والكسائي وخلف العاشر: )طوى( 
بضم الطاء. وقرأ الباقون: )طوى( بضم الطاء من 
غير تنوين.. و)طوى(: - بضم أوله وكسره - اسم 
في  المذكور  وهو  بالشام،  الطور  أصل  في  وادٍٍ 
القرآن الكريم. وقراءة: )طوى( على تأويل المكان، 

أي: جعلوه اسمًًا للوادي المذكور )10، 3، 4(.
الآية الثانية عشر:

قوله تعالى: وََ)أَنََاَ اخْْتَرَْْتُكََُ فَاَسْْتَمَِِعْْ لِِمََا يُوُحََى( 
)طه/ ١٣(. قرأ حمزة: )وأنا اخترناك( بفتح الهمزة 
)وأنا  الباقون:  وقرأ  نفسه.  المعظم  المتكلم  بضمير 
اختَرَْْتُكُ( بضمير المتكلم وحده. معنى القراءة: )وأنا 
اخترناك على لفظ الجمع في الكلمتين للتعظيم الله، 
اخترناك.  بأنا  الله  ناداه  له،  الإجلال  في  والمبالغة 
ومعنى قراءة: )وأنا اخترتك على لفظ الواحد، ردوه 
أنا  )إني  قوله:  في  التوحيد  لفظ  من  قبله  ما  على 
لم يشرك في  ربك(. والمعنى: الاختيار الله وحده، 

اختياره أحدًاً )10، 5(.
الآية الثالثة عشر:

دُُونِِ  مِِن  يَتََّخَِِذُُ  النَّاَسِِ مََن  وََ)مِِنََ  تعالى:  قوله 
ِ وََالَّذَِِينََ ءََامََنُوُا أَشَََدُُّ حُُبًّاً  ِ �اللَّهِ ِ أَنَدََادًًا يُحُِِبُّوُنَهَُُمْْ كََحُُبِّ� �اللَّهِ
ِ وََلَوَْْ يَرَََى الَّذَِِينََ ظََلَمَُُوا إِِذْْ يَرَََوْْنََ الْْعَذََاَبََ أَنَََّ الْْقُوََُّةََ  �� لِلَّهِ
شََدِِيدُُ الْْعَذََاَبِِ( )البقرة: ١٦٥(   َ جََمِِيعًاً وََأَنَََّ �اللَّهَ  ِ �� لِلَّهِ
القراءة على الخطاب أي أن الله - تعالى - يخاطب 
ويحتمل  كافة،  للخلق  خطاب  له  والخطاب  نبيه، 
محمد  يا  ترى  لو  الأول:  تقديرات  الخطاب  هذا 
العذاب وفزعهم منه  الذين ظلموا في حال رؤيتهم 
واستعظامهم له لأقروا أن القوة الله جميعا. الثاني: 
رؤيتهم  حال  في  ظلموا  الذين  محمد  يا  ترى  ولو 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
69

العذاب وفزعهم منه لعلمت أن القوة الله جميعًاً، وقد 
كان الرسول يعلم ذلك، ولكن خوطب باعتبار عين 
اليقين، أي العلم الحاصل عن الرؤية المباشرة وهو 
أوقع من العلم النظري، وأمته - عليه السلام - مرادة 
ولو  الرابع:  هذا.  للظالم  محمد  يا  قل  الثالث:  بهذا. 
ترى يا محمد الذين ظلموا في حال رؤيتهم للعذاب 
لأن القوة لله، لعلمت مبلغهم من النكال وما حل بهم 

.)98/1 ،11(
الآية الرابعة عشر:

قوله تعالى: الَا) تَحَْْسََبَنَََّ الَّذَِِينََ كََفَرَُُوا مُُعْْجِِزِِينََ 
رَْْضِِ وََمََأوََاهُُمُُ النَّاَرُُ وََلَبَِِئْسََْ الْْمََصِِيرُُ( تعددت  فِيِ ا�لْأَ
قراءة تَ)حَْْسََبَنَََّ( إلى ثلاث قراءات، قرأ ابن عامر 
وأبو  عاصم  وقرأ  الغيب،  بياء  يَ)حَْْسََبَنَََّ(  وحمزة 
جعفر تَ)حَْْسََبَنَََّ( بتاء التأنيث، وقرأ الباقون تَ)حَْْسِِبَنَََّ( 
بكسر السين. فمن قرأها بالتاء وفتح السين بصيغة 
المخاطب: )لا تَحَْْسََبَنَََّ الَّذَِِينََ كََفَرَُُوا مُُعْْجِِزِِينََ(، من 
أيها  يا  تظنن  لا  أي:  الظن،  بمعنى  يحسب،  حسب 
النبي ويا أيها المؤمن الذين كفروا معجزين فائتين 
عنا. يقول أبو زهرة: »والنهي عن الحسبان والظن، 
وهو في معنى النفي، أي: لا يصح لمثلك يا رسول 
الحق والتوحيد أن تظن أن الذين كفروا معجزين في 
الأرض، بل جاهدهم وأنت الغالب، والله ناصرك، 
ومن  الفجار،  للكفار  لا  الأبرار،  للمتقين  والعاقبة 
)لا  المخاطب:  بصيغة  السين  وكسر  بالتاء  قرأها 
تَحَْْسِِبَنَََ الَّذَِِينََ كََفَرَُُوا مُُعْْجِِزِِينََ(، من حسب يحسب، 
أيها  العد والتقدير والاعتبار. أي: لا تعدن  بمعنى: 
في  معجزين  كفروا  الذين  المؤمن  أيها  ويا  النبي 

الأرض )9، 209(.
الآية الخامسة عشر:

يَّتَُهُُُم  قوله تعالى: وََ)الَّذَِِينََ ءََامََنُوُا وََاتَّبََعََتَْهُُْمْْ ذُرُِّ�ِ
عََمََلِِهِِم  نْْ  مِّ�ِ أَلََتَْنَْاَهُُم  وََمََا  يَّتََهَُُمْْ  ذُرُِّ�ِ بِِهِِمْْ  أَلَْْحََقْْنَاَ  بِِإِِيمََانٍٍ 
)الطور:  رََهِِينٌٌ(  كََسََبََ  بِِمََا  أَمَْْرِِئٍٍ  كُُلُُّ  شََيْْءٍٍ  ن  مِّ�ِ
٢١(. قرأ أبو عمرو »وأتبعناهم« أي بقطع الهمزة 
بعدها،  وألف  ونون  والعين  التاء  وإسكان  وفتحها 
قراءة  وََاتَّبََعََتَْهُُْمْْ.  الباقون  وقرأ  اليزيدي،  ووافقه 
أنها  المؤمنين  ذرية  عن  الله  من  إخبار  الجمهور 
كل  هذا  يشمل  هل  ولكن  الإيمان،  في  آباءها  تتبع 
ذرية الذين آمنوا؟ تبينه القراءة الأخرى التي معناها 

إخبار من الله عن نفسه أنه يوفق من يشاء من ذرية 
المؤمنين إلى الإيمان بمثل إيمانهم، ويخذل من يشاء 
في  المجمل  القراءة  فبينت  الإيمان،  إلى  يوفقه  فلا 

قراءة الجمهور )12، 99/1(.
الآية السادسة عشر:

يَعَْْمُُرُُوا  أَنَ  لِِلْْمُُشْْرِِكِِينََ  كََانََ  مََ)ا  تعالى:  قوله 
أُوُلَئَِِكََ  بِِالْْكُُفْْرِِ  أَنَفُسُِِهِِم  عََلَىَ  شََاهِِدِِينََ   ِ �اللَّهِ مََسََاجِِدََ 
)التوبة:  خََالِِدُُونََ(  هُُمْْ  النَّاَرِِ  وََفِِي  أَعَْْمََالُهُُُمْْ  حََبِِطََتْْ 
)مسجد  كثير  وابن  ويعقوب  عمرو  أبو  قرأ   .)١٧
واليزيدي.  ابن محيصن  الإفراد، ووافقهم  الله على 
ووافقهم  الجمع  ِ( على  �اللَّهِ مََسََاجِِدََ  العشرة  باقي  قرأ 
الله«  »مسجد  بالإفراد  القراءة  والأعمش.  الحسن 
المراد المسجد الحرام بمكة بدليل قوله بعدها »إنَّمَا 
الْْحََرََامََ«،  الْْمََسْْجِِدََ  يَقَْْرََبُوُا  فَالَا  نَجَََسٌٌ  الْْمُُشْْرِِكُُونََ 
المسجد  فيدخل  الجنس  بالإفراد  المراد  أن  ويحتمل 
 )ِ �اللَّهِ مََسََاجِِدََ  بالجمع  والقراءة  مقدمته.  في  الحرام 
فيها أوجه: الأول: أن المراد جميع المساجد، فيدخل 
طريق  على  وأولويا  أوليا  دخولا  الحرام  المسجد 
فإنك  الله،  كتب  يقرأ  لا  فلان  قلت:  لو  كما  الكناية 
أو  بذلك،  تصريحك  من  للقرآن  قراءته  نفي  أكدت 
من باب وضع المفرد مكان الجمع والعكس كقولك: 
المسجد  المراد  أن  الثاني:  الدراهم«.  كثير  »فلان 
الحرام، وأطلق عليه الجمع إما باعتبار أن كل مكان 
وإمامها  كلها  المساجد  قبلة  لأنه  وإما  مسجد،  منه 

.)101/1 ،12(
الآية السابعة عشر:

مِِنََ  وَََّلُوُن�  ا�لْأَ ﴿وََالسََّابِِقُوُن�  تعالى:  قال 
بِِإِِحْْسََانٍٍ  اتَّبََعَُوُهُُم  وََالَّذَِِينََ  نَصََارِِ  وََا�لْأَ الْْمُُهََاجِِرِِينََ 
جََنَّاَتٍٍ  لَهَُُمْْ  وََأَعَََدََّ  عََنْْهُُ  وََرََضُُوا  عََنْْهُُمْْ   ُ اللَّهُ� رََضِِيََ 
الْْفَوَْْزُُ  ذَلَِِكََ  أَبََدًًَا  فِِيهََا  خََالِِدِِينََ  نَْْهََارُُ  ا�لْأَ تَحَْْتَهَََا  تَجَْْرِِي 
الْْعَظَِِيمُُ﴾ )التوبة: ٠٠١(. قرأ ابن كثير تجري من 
أهل مكة.  بزيادة »من« وهي في مصاحف  تحتها 
)من(  بحذف  نَْْهََارُُ  ا�لْأَ تَحَْْتَهَََا  تَجَْْرِِي  الباقون  وقرأ 
وكذلك هي في سائر المصاحف. قراءة )من تحتها( 
الحذف، وهو ما يمكن نظمه في  لقراءة  البيان  من 
سلك بيان المجمل، وذلك أن قراءة الحذف لا نص 
فيها أن  فيها على مبتدأ جريان الأنهار، بل كل ما 
الأنهار تجري تحت الجنة، وهو أعم كما ترى من 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
70

أن يكون تحت الجنة هو منبع تلك الأنهار، ومبتدأ 
جريانها تحت الجنة، فأتت قراءة الإثبات مبينة لها 
ونصا في أن منبع تلك الأنهار ومبتدأ جريانها هو 

كذلك تحت الجنة )13، 102/1(.
الآية الثامنة عشر:

وََاصِِبٌٌ(  عََذَاَبٌٌ  وََلَهَُُمْْ  دُُ)حُُورًًا  تعالى:  قوله 
وهو  الدال،  بفتح  )دحورا(  وقرئ   .)٩ )الصافات/ 
اسم مصدر، غير أن لازم معناه لا يخلو من تكلف، 
ويجوز أن يكون مصدرا كالقبول، وتأويله أحسن. 
قال الفراء: فمن ضمها أي الدال في دحورا جعلها 
مصدرا، كقولك: دحرته دحورا، ومن فتحها جعلها 
اسما، كأنه قال: يقذفون بداحر وبما يدحر، قال )أي 
ذلك  على  وجهت  لو  لأنها  أشتهيها؛  ولست  الفراء 
يقذفون  تقول:  كما  الباء،  فيها  لكانت  صحة  على 
الحجارة، وهو جائز  يقذفون  تقول:  بالحجارة، ولا 
والسياق يرجح كون )دحورا( بضم الدال أو بفتحها 
أنهما مفعولان مطلقان،  مصدرين، ونصبهما على 
وهما في الأصل صفته أي قذفًاً دحورا؛ فهو مبين 

لنوعه، تنكيلا لهم وإهانة وتوبيخا )7، 143(.
الآية التاسعة عشر:

الَا  إِِنَّهَُُمْْ  الْْكُُفْْرِِ  أَئَِِمََّةََ  فَ)قََاَتِِلُوُا  تعالى:  قوله 
أَيَْْمََانََ لَهَُُمْْ لَعََلََّهَُُمْْ يَنَتَهَُُونََ(. هذه الآية رسمت منهاج 
التعامل مع المشركين، فمن حافظ على عهده أمن، 
شديدا؛  قتالا  قوتل  الدين  وعاب  عهده،  نقض  ومن 
لكونه من رؤساء الكفر، وصناديدهم. وقوله تعالى: 
ياء  تليها  الجمهور بهمزة مفتوحة،  أَ»يَْْمََانََ« قرأها 
ساكنة، وقرأها ابن عامر »إيمان« بهمزة مكسورة، 
جمع  أَيَْْمََانََ:  الجمهور«  فقراءة  مدية.  ياء  وبعدها 
يمين: أي لا أيمان يوفون بها، ولا عهود يراعونها 
ألسنتهم(،  بها  نقصا؛ وإن نطقت  فلا يرون نقضها 
والقراءة الأخرى: »إيمان« أي: لا دين لهم، وقيل: 

والمعنى  الأمان  منحه  أي  إيمانا  آمنه  مصدر  إنها 
حينئذ لا تُؤُمنوهم واستأصلوا شأفتهم. فالآية واحدة 
المعاني  وتلك  وإنشاء،  خبر  على  انطوت  لكنها 
سبكت في قالب القراءات، فالقراءة الأولى أخبرت 
لهم،  ذمة  فلا  الخيانة؛  يستمرئون  المشركين  بأن 
والقراءة الأخرى أشارت إلى أنهم لا يدينون بدين 
يلزمهم بحفظ مواثيقهم؛ لذا فلا أمان منهم، ولا أمان 

لهم، فاقطعوا دابرهم )13، 523، 87(.
الآية العشرون:

رُُوهُُ  ِ وََرََسُُولِِهِِ، وََتُعَُزَِّ�ِ قوله تعالى: لِِ)تُؤُْْمِِنُوُا بِِاللَّهِ�
في  بالزاي  السبعة  قرأ   .)٩ )الفتح:  وََتُوََُقِّ�ِرُُوهُُ( 
رُُوهُُ(، إلا أن ابن كثير وأبا عمرو قرآها بالياء  تُ)عَُزَِّ�ِ
على الغيبة رضي الله عنهما وكذا الأفعال في باقي 
الآية، وقرأ علي بن أبي طالب وابن عباس واليماني 
وكذا   ،)۳( زُُوهُُ{  }تُعَُزَِّ�ِ زايا  الراء  بإبدال  وغيرهم 
قوله  في  راء  بعدها  المشّدّدة  بالزاي  الجماعة  قرأ 
وََنَصَََرُُوهُ(  وََعََزََّرُُوهُُ  بِِهِِ،  ءََامََنُوُا  فَ)اَلَّذَِِينََ  تعالى: 
)الأعراف: ٨٥١(، وقرأ جعفر بن محمد بزاءين، 
قال ابن فارس: »العين والزاي أَصَْْلُُ صحيح واحد 
وََقَهَْْرٍٍ  غََلَبََةٍٍَ  ة وما ضاهاهما من  وقّوّ شِِةٍّدٍّ  يدل على 
أنا:  وأَعَْْزََزْْتُهُ  ضََعْْفٍٍ،  بعد  الرجل  عََزََّ  ويُقُال:   ...
جََعَلَْْتُهُ عزيزًًا ... وأَعَْْزََزْْتُهُ: قَوَََّيْْتُهُ، وعََزََّزْْتُهُ أَيَضًًا، 
العين  ويقول:  بِِثَاَلِِثٍٍ(،  فَ)عََزَََّزْْنَاَ  تعالى:  الله  قال 
والنصر  التعظيم  إحداهما  كلمتان:  والراء  والزاي 
وََتُوََُقِّ�ِرُُوهُُ(،  رُُوهُُ  وََ)تُعَُزَِّ�ِ تعالى:  .... والتوقير، كقوله 
وهو  العَزَْْر،  من  رُُوه(  وََ)تُعَُزَِّ�ِ وقوله:  الشهاب:  قال 
التعزير، وفي نسخة وََ)تُقَُوَوه(، فعَزَََّرََهُُ  أحد معاني 
القراءتين  في  المعنى  فإذن  وقوََّاهُُ(،  أَيََّدََهَُُ  بمعنى: 
يكاد يكون واحدًاً، فكل معظم منصور معزز قوي، 
النَّصَْْرُُ  صََاحََبَهَُُما  والقوة  العزة  وجدت  وحيثما 

والتعظيمُُ )6، 461(.

نتائج البحث:
1. علم القراءات القرآنية من العلوم المهمة التي لا بد لمن يشتغل في علم التفسير أن يتعلمها وأن يكون 

على دراية بها، لما لها من أثر بالغ في بيان مراد الله تعالى.
2. القراءات القرآنية العشر جميعها وحي من الله تعالى، وهي من الأحرف السبعة التي نزل القرآن 
بها، ولا مجال للاجتهاد فيها، ولا يجوز لأحد أن يرد قراءةًً ثبت تواترها واشتملت على شروط الصحة، 

وقد جانب الصواب من رد قراءة متواترة أو فاضل بينها.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
71

3. لا يعتد بإنكار أهل النحو واللغة لبعض القراءات المتواترة لمخالفتها بعض أصول النحو وأقيسة 
اللغة عندهم، فالقراءات أصل للنحو واللغة وليس العكس.

4. القراءات القرآنية لون من ألوان الإعجاز القرآني، فكل قراءة سدَّتَ مسدََّ آية، وتعدد القراءات يقوم 
مقام تعدد الآيات، وذلك ضرب من ضروب البلاغة والإعجاز.

المعنى وليس اختلاف  تنوع وتغاير في  القرآنية هو اختلاف  القراءات  بين  الحاصل  5. الاختلاف 
تضاد وتناقض، فبتعدد القراءات تتسع المعاني وتتعدد.

6. تتعدد آثار القراءات على التفسير من ناحية البلاغة والبيان والفقه والنحو وغير ذلك.
7. ليس كل قراءة لها أثر واضح في التفسير، فإن من القراءات ما كان للتيسير على الأمة ورفع 

للحرج عنها، ومنها ما كان يتعلق في التفسير وبيان مقاصد الله تعالى.
التفسير  كبير على  أثر  لها  اللغات،  قبيل  من  أنها  التفسير  علماء  التي عدها  القراءات  من  كثير   .8

وأضافت معاني جديدة ما كانت لتتضح إلا بها.

المصادر والمراجع
 Mohammed Alazami̇̇, «İbn Fûdî’ye Göre Kur’an Kıraatları ve Tefsirî Mâna Üzerindeki .1
Etkisi “Uygulamalı Bir Çalışma””, Düzce Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi. 31 De-

.)cember, 2022
2. د. زينب محمد عباس، »القراءات القرآنية وأثرها في الإعجاز البياني في سورة )المعصرات(، جريدة الجامعة 

العراقية، )٠٢٠٢(.
3. فايز صبحي عبدالسلام تركي، »اختلاف البنية الصرفية في ضوء القراءات القرآنية وأثره في التوجيه والمعنى: 

دراسة في معاني القراءات للأزهري«، مجلة الدراسات اللغوية )2019(.
4. حسام أحمد هاشم، »التغييرات الحركية في القراءات القرآنية وأثرها في تعدد المعنى«، الخليج العربي 1,002/40 

.)2102(
5. عبدالباقى محمد البرير يوسف، »اختلاف الأوجه الإعرابية وأثرها في تنوع المعنى في ظل توجيه القراءات 

القرآنية: دراسة تطبيقية في سورة النساء«، الثقافة والتنمية )2015(.
6. أيمن بن مرعي بن غرمان العمري، »إبدال أحرف الصفير في القراءات القرآنية وأثره في المعنى«، مجلة معهد 

الإمام الشاطبي للدراسات القرآنية )2021(.
7. نصر سعيد عبدالمقصود حسن علي، »تنوع مصادر الفعل الواحد في القراءات القرآنية وأثره في المعني«، حولية 

كلية أصول الدين والدعوة الإسلامية بطنطا )2018(.
8. أسامة بلال عبدالكريم مهنا، »أثر القراءات القرآنية في توجيه المعنى التفسيري: سورة النور: دراسة تطبيقية«، 

باحثون : المجلة المغربية للعلوم الاجتماعية والانسانية )2021(.
9. مهنا، »أثر القراءات القرآنية في توجيه المعنى التفسيري«. 

10. عبدالله عثمان علي المنصوري، »أثر القراءات المتواترة على المعنى في سورة طه«، مجلة القلم )2015(.
11. المنصوري، »أثر القراءات المتواترة على المعنى في سورة طه«.

النص  الشرعي«، سجل بحوث مؤتمر  النص  بيان معنى  القرآنية في  القراءات  الجود، »أثر  أبو  12. خالد حسن 
الشرعي: القضايا والمنهج )القصيم: جامعة القصيم - كلية الشريعة والدراسات الإسلامية، 2016(.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
72

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47 

https://orcid.org/0009-0006-1981-0160
е-mail: abbu_shin@mail.ru

ЮСУФ РУХ АД-ДИН МА ФУ ЧЖУ (1794-1874) 
ЖӘНЕ ОНЫҢ ҒЫЛЫМИ ЕҢБЕКТЕРІ

Шинчир Абу-Ханифе Арлиевич
Нұр-Мұбарак Египет ислам мәдениеті университеті,

 Қазақстан, Алматы қ.

YUSUF RUKH AD-DIN MA FU ZHU (1794-1874) 
AND HIS SCIENTIFIC WORKS

Shinchir Abu-Hanife
Egyptian University of Islamic Culture Nur-Mubarak,

Almaty, Kazakhstan

  يوسف روح الدين ما فو تشو )1794-1874(
 وأعماله العلمية
شنجشر أبو حنيفة 

الجامعة المصرية للثقافة الإسلامية نور مبارك
ألماتي، كازاخستان

ЮСУФ РУХ-АД-ДИН МА ФУ ЧЖУ (1794-1874) 
И ЕГО НАУЧНЫЕ ТРУДЫ

Шинчир Абу-Ханифе Арлиевич
Египетский университет исламской культуры Нур-Мубарак

Казахстан, г.Алматы
﻿

Андатпа: Мақалада дүнген ислам ғұламасы және дін қайраткері Шейх Юсуф Ма 
Десин (1794–1874) – араб және парсы тілдерін жетік меңгергендігімен және ислам дінін 
білуімен танымал Юньнандық қытайлық Ханафи матуриди ғұламасына қатысты сұрақтар 
қарастырылады. Ол арабша Абд әл-Қайюм Рух ад-Дин Юсуф есімін қолданған. Немесе 
«Мәулана әл-қажы Юсуф Рух ад-Дин Ма Фуджух» Мәселені қарастырғанда автор (Абдул 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
73

Рахман Шен Хуа Чан, сонымен қатар кеңестік В.П. Васильев, В.Ф. Поярков) сияқты қы-
тайлық ислам зерттеушілерінің еңбектеріне сүйенген. 

Тарихи талдау, жіктеу, салыстыру әдісі сияқты ғылыми әдістер қолданылды. Зертте-
удің мақсаты – көрнекті ғалым Шейх Юсуфтың жеке басының тақырыбын ашып, оның 
барлық еңбектерін тізіп көрсету. Халықтың барлық ислам қайраткерлерін білуі, сондай-ақ 
дүнген халқының арасында және одан тыс жерлерде ислам мұрасын жаңғырту қажет де-
ген қорытындылар жасалды. Дүнгендер арасында дәстүрлі исламды сақтау, исламдық 
білім беру орталығын ұйымдастыруда мемлекеттік органдар тарапынан қолдау көрсету, 
дәстүрлі исламды сақтаудың арнайы стратегиялары сияқты кезек күттірмейтін өзекті 
мәселелер белгіленді.

Түйін сөздер: Ислам, дүнгендер, қытай, ғалымдар, еңбектер.

ما  الشيخ يوسف  الدونغانية،  الدينية  بالعالم الإسلامي والشخصية  تتعلق  أسئلة  البحث  يتناول هذا  الخلاصة: 
ديسين )1794–1874( وهو عالم حنفي ماتوريدي صيني من يونَّاَن، معروف بطلاقته ومعرفته باللغتين العربية 
والفارسية، فضلاًً عن معرفته بالإسلام. استخدم الاسم العربي عبد القيوم روح الدين يوسف. أو باسم »مولانا الحاج 
يوسف روح الدين ما فجوه« واعتمد المؤلف عند نظره في الموضوع على أعمال الباحثين الإسلاميين الصينيين مثل 

)عبد الرحمن شن هوا تشانغ، وكذلك نائب الرئيس السوفييتي فاسيليف، في إف بوياركوف(. 
الدراسة هو  الغرض من  المقارنة.  التاريخي والتصنيف وطريقة  التحليل  العلمية مثل  الأساليب  واستخدمت 
الكشف عن موضوع شخصية العالم المتميز الشيخ يوسف وكذلك سرد جميع أعماله. وخلصت إلى أن الناس بحاجة 
إلى معرفة جميع الشخصيات الإسلامية وكذلك إحياء التراث الإسلامي بين شعب دونجان وخارجه. تم تحديد القضايا 
الملحة بشكل عاجل، مثل: الحفاظ على الإسلام التقليدي بين الدونغان، ودعم الوكالات الحكومية في تنظيم مركز 

تعليمي إسلامي، مع استراتيجيات خاصة للحفاظ على الإسلام التقليدي.
الكلمات المفتاحية: الإسلام، الدونجان، الصين، العلماء، الأعمال.

Abstract. The article examines questions regarding the Dungan Islamic scholar and reli-
gious figure Sheikh Yusuf Ma Desin (1794–1874) was a Chinese Hanafi Maturidi scholar from 
Yunnan, known for his fluency and knowledge of both Arabic and Persian, as well as his knowl-
edge of Islam. He used the Arabic name Abd al-Qayyum Rukh al-Din Yusuf. Or as “Mawlana 
al-Hajj Yusuf Ruh al-Din Ma Fujuh” When considering the issue, the author relied on the works 
of Chinese Islamic researchers such as (Abdul Rahman Shen Hua Chang, as well as Soviet V.P. 
Vasilyev, V.F. Poyarkov). 

Such scientific methods as historical analysis, classification, and the method of comparison 
were used. The purpose of the study is to reveal the topic of the personality of the outstanding 
scientist Sheikh Yusuf and also list all his works. Conclusions are drawn that the people need 
to know all Islamic figures and also revive the Islamic heritage among the Dungan people and 
beyond. Urgently pressing issues are identified, such as: the preservation of traditional Islam 
among the Dungans, in support from government agencies in the organization of an Islamic ed-
ucational center, with special strategies for the preservation of traditional Islam.

Key words: Islam, Dungans, China, scientists, works.

Аннотация. В этой статье рассматривается вопрос об одном дунганском исламском 
ученом, религиозном деятеле – шейхе Юсуф Ма Денксин (1794–1874). Который был 
китайским ученым ханафитского мазхаба матрудийского калама, родом из провинции 
Юньнан. Известен тем, что  свободно владел арабским и персидским языками, имеет 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
74

глубокое понимание основ шариата. Он использовал арабское имя Абд аль-Кайюм Рух 
аль-Дин Юсуф. Или же как «Mawlana al-Hajj Yusuf Ruh al-Din Ma Fujuh». При рассмотре-
нии вопроса автор опирался на труды китайских т советских исламских исследователей 
как (Абдул Рахман Шэн Хуа Чанг, а так же советских В.П. Вaсильев, В.Ф. Поярков). 

Были использованы тaкие нaучные методы, кaк исторический aнaлиз, клaссификaция, 
метод сопоставления. Цель исследования – раскрыть тему о личности выдающегося 
ученого шейха Юсуфа, а так же перечислить все его труды. Делаются выводы о том, что 
народу необходимо знать всех исламских деятелей, таким образом возрождать исламское 
наследие среди дунганского народа и за его пределами. Обозначаются остро актуальные 
вопросы, такие как: сохранение традиционного ислама среди дунган, в поддержке со 
стороны государственных структур в организации исламского образовательного центра, 
со специальными стратегиями по сохранению традиционного ислама.

Ключевые слова: ислам, дунгане, китай, ученые, труды.

ВВЕДЕНИЕ
Известно, что китайские мусульман-

ские ученые начали писать исламские 
книги на арабском, персидском и китай-
ском языках во времена поздней дина-
стии Мин (1368-1644 гг. н.э.) и ранней 
династии Цин (1636-1912 гг. н.э.). Среди 
самых выдающихся исламских лично-
стей, шейх Юсуф Рух ад-Дин Ма Фу Чжу, 
его научные труды, помимо раскрытия 
нам аспекта его научного и интеллекту-
ального станов-ления, даёт общую кар-
тину особенностей общенаучного и ин-
теллектуального состояния мусульман, и 
исследования также помогают в укрепле-
нии научных и интел-лектуальных связей 
между мусульманами Китая и арабских 
стран. 

Знаменитый исламский ученый Ки-
тая Шейх мученик Абу аль-Фадл Юсуф 
Абдул Кайюм Рух ад-Дин Ма Дэнксин, 
по прозвищу Ма Фу Чжу — один из са-
мых известных и наиболее знающих ки-
тайских мусульманских учёных в обла-
сти исламских наук. Он родился в 1794 
году нашей эры в знатной учёной семье, 
в деревне Дали в западной провинции 
Юньнань на юго-западе Китая. Ислам-
ские знания он начал получать с юных 

лет от своего отца, почтенного шейха Ма 
Цзун-шанг (马尊尚), по прозвищу Чжэнь 
Сию (真修), затем учился у шейха Ма Ба-
ошаня (马保善). Шейх Юсуф был очень 
умен и амбициозен, славился он своими 
знаниями еще до совершеннолетия. По-
сле достижение зрелости он направился 
в провинцию Шэньси на северо-западе 
Китая, где находилось цент исламского 
образования того времени, а также учил-
ся у шейха Чжоу Лян Цзю (周良俊) (1750-
1850г. н. э.), который является одним 
из четырех поколение учеников шейха 
шейхов Китая Ху Дэн Чжоу (湖登洲) 
(1522-1597 гг. н.э.). После возвращения 
в Юньнань он посвятил себя преподава-
нию и в 1841 г. н.э. он отправился в хадж, 
выполнив обязанность паломничества, 
он оставался в исламских странах, посе-
щая археологические места, и обучаясь у 
знатных ученых, пока не вернулся в Ки-
тай в 1841 году нашей эры. Вернувшись в 
Китай, он преподавал в Линь Ане, Юнь-
нань, к нему приезжали ученики со всех 
концов Юньнаня, и из других провинции, 
и многие из его учеников окончив обуче-
ние стали ахунами. 

В 1856 году нашей эры мусульман-
ские революционеры на юге Юньнань  



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
75

выбрали его своим лидером революции, в 
ответ на мусульманскую революцию в за-
падной Юньнань. В 1862 году он был вы-
нужден примириться с правительством 
династии Цин, во избежание кровопро-
лития мусульман. Он сдался Династию 
Цин военачальнику Ма Цзулуну. После 
этого шейх вернулся в медресе, которая 
находится в деревне Да Ин в городе Юй 
Ши, и был убит местным правительством 
династия Цин, как мученик в 1874 году. И 
сегодня его могила находится за деревней 
Тао-юань на склоне горы Юй Ши.

Основная часть
Шейх Юсуф Рух ад-Дин оставил по-

сле себя огромное наследие, несмотря на 
свою озабоченность руководством рево-
люцией и суровые социальным услови-
ям. Количество его трудов насчитывается 
более 40 работ, среди них есть и арабские 
и китайские труды, которых будут приве-
дены ниже. Произведения написаны на 
арабском языке.

الصرف -1  это – متسق  (算来夫) متسق 
название серии кратких академических 
книг, написанных шейхом Юсуфом Рух 
ад-Дином для студентов,  используя лег-
ко понимающие слова. Книга включает в 
себя متسق الصرف которая является первой 
частью, и  متسق النحوявляющаяся вторым ее 
разделом и المنطق  является третьим ,متسق 
его разделом и четвертым серией являет-
сяالبيان متسق   , но он был убит мучеником 
до того, как начал его, поэтому его уче-
ник Шейх Мухаммад Нур аль-Хакк Ма 
Лиан Юань (1841–1903 гг. н.э.) завершил 
его. Шейх Нур аль-Хакк сказал: «Когда 
некоторые из ученых вкусили сладость 
«Аль-Мутасика» шейха Юсуф Рух ад-Ди-
на – да благословит его Аллах в обоих 
мирах – также захотели книгу с познани-
ям риторики, но однако им мне удалось 
получить это, потому что шейх Юсуф 

Дух ад-Дин покинул этот мир не начав 
последнюю серию своих произведений. 
И поэтому по просьбе людей занимаю-
щимися грамматикой арабского языка его 
ученик Шейх Мухаммад Нур аль-Хакк 
Ма Лиан Юань написал этот экземпляр 
в 1999 и добавил в серии аль-Муттасик.

النحو » .2  один из – (纳哈五) «متسق 
самых распространенных и полезных 
учебников по арабской грамматике в 
Китае, из-за простоты выражения и яс-
ности смысла, особенно в государстве 
Юньнань. Об этом сообщил его изда-
тель Шейх Нур Мухаммад бин Ибрагим 
(1879–1956 гг. н.э.): «Это новая книга, по-
добной которой еще никогда не видели, в 
этом отношении никто из имеющих по-
нимание не сделали подобного раньше», 
это книга легко понимаемая студентам, 
полна полезных правил, эта книга прини-
мается уважаемыми учеными в первую 
очередь, и они включили его в препода-
вание, и многие люди от этого извлекли 
пользу».

المنطق» .3  (门特细格满退古) «متسق 
– краткий трактат по логике арабского 
языка. Его копия находится в библиоте-
ке Аль-Азхар аш-Шариф под Логическая 
классификация, общий номер: (40117).

觅勒)العامل   -4 ) – представляет со�)
бой краткое изложение книги Имама Абд 
аль-Кахира аль-Джурджани (ум. 471 г. 
хиджры) «Сто частиц».

 трактат – (礼拜真切) «تحقيق الصلاة » -5
о важности молитвы, а так же ее прави-
лах, мудрости и секретах. Этой книга 
была напечатана в ксилографическое 
издание в Китае в 1280 году хиджры, 
что соответствует 1863 году нашей эры. 
Его копия так же находится в библио-
теке Аль-Азхар аш-Шариф под грифом 
юриспруденции и публичным номером: 
(40112).

 Это – (母使他格 / 礼法启爱) المشتاق  -6



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
76

трактат о правилах омовений, молитвы, 
поста, закята, хаджа, брака и развода, 
обобщенный шейхом Юсуфом на осно-
ве ханафитского мазхаба в простых для 
начинающих терминах.Трактат имеет пе-
ревод на китайский язык, выполненный 
профессором Ма Ан Ли, учеником шейха 
Юсуфа, и еще один перевод на китайский 
язык, выполненный профессором Цзинь 
Дянь Гуем (金殿贵), напечатанный в 1931 
году нашей эры. Одно из отличий между 
двумя переводами заключается в том, что 
первое написано на традиционном китай-
ском языке, а второе – на  упрощенном 
китайском языке.

 Это трактат по – (滚拉雨)القراء  -7
науке декламации (кираат) и таджвиду. 
Шейх Юсуф написал это эту книгу в 1844 
году, но оно было утеряно. Затем он пе-
реписал его снова в 1865 году, в Фустат 
Юньнань. 

الإيمان  -8 买裸必特 / 信德之维) مرابط 
持) и так же шарх (объяснение) к этой 
книге под названием:  شرح مرابط الايمان (真
德弥维经) – Это книга о принципах веро-
убеждений (акиде). Основанным шейхом 
Юсуфом, для  своих начинающих студен-
тов, которым было трудно понять пред-
мет вероубеждений, и таким образом, на-
писав краткое изложение этой книги он 
дополнил ее шархом (объяснение). 

المعاد   -9  (爱私乐路 / 归真秘言) أسرار 
согласно мнением многих богословов, 
эта книга является дополнением к (شرح 
 Эта копия имеется так же в. (مرابط الايمان 
библиотеке университета Аль-Азхар по 
классификации Монотеизм (таухид), об-
щественный номер: (40110).

10- «История Адама» قصة آدم – книга, 
в которой рассказывается о происхожде-
нии человека с суфийской точки зрения, 
основанная на истории Адама в Священ-
ном Коране. 

 (乃梭义哈 / 幽冥密语) النصائح  -11

– Это книга названа «советы» то есть в 
этих книгах даются множество советов, 
касательно вероубеждений а так же как 
укрепить свою веру. Основные источники 
этой книги была взята из суфийских книг, 
и одним из наиболее важных источников 
для этой книги является (Ихья Улум ад-
Дин) автором которого является Имама 
Мухаммад аль-Газали.

12- «Разоблачение лжи христиан» 
النصارى   أكاذيب  فتح   – это послание, кото� 
рое служит арабской версией другого его 
послания: بالبيانات النصرانية  على  据理质) الرد 
证). Причина по которой была написана 
эта книга, заключалась в том, что хри-
стианские проповедники, прибывшие из 
Европы  в Китай, начали распространять 
свои учение противоречащее исламско-
му учению и среди мусульман появились 
вероотступники, и исходя из положения, 
Юсуф Рух ад-Дин написал опровержение 
учению христиан.  

وشرحها  -13 الخمسة  الفصول  本经) ترجمة 
五章译解)  Это является переводом кни-
ги (الخمسة  шейха Салиха Лю Ци (الفصول 
(1669-1764 гг. н. э.) , которая является 
самой известной книгой по Суфизскому 
философии, написанной на китайском 
языке.

14- Арабский перевод  للمقصد الأقصى (
道行究竟 / 买格遂德) – Это перевод на 
арабский язык в виде краткого изложения 
книги (Аль-Максад Аль-Акса) о суфизме 
Азиза ан-Насафи, написанной им на пер-
сидском языке. Ее перевод был напечатан 
в Китае, Копия находится в библиотеке 
Аль-Азхар аш-Шариф, классификация 
суфизма, публичный номер:(40115).

/《母哈克默) فلسفة الرسالة المحكمة  -15
《理学折衷) Это ценный трактат о су-
физме, в котором шейх пытался решить 
некоторые суфийские проблемы, такие 
как   وحدة الوجودи другие. Он упомянул 
позицию некоторых правоведов относи-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
77

тельно Ибн Араби. А так же опроверже-
ние неправильных сказаний касательно 
суфизма.

 (太乙西》/《寰宇述要) التيسير .16
представляет собой ценный трактат по 
астрономии, на последних страницах 
которого прилагаются диаграммы.

Другими словами, она состоит из 
двух разделов, письма и рисунков. Шейх 
Юсуф написал ее на основе некоторых 
исламских и китайских книг по астро-
номии, выбрав наиболее правильные и 
ясные, на его взгляд, изречения и назвал 
ее «Тайсир». Шейх Юсуф не только при-
водил изречение других ученых, он так 
же проверил некоторые из переданных 
астрономических мнений. Трактат был 
напечатан на деревянной доске в 1868 
году. 

الهجري» .17 التقويم  في  天方历) «مبادئ 
源) представляет собой краткий трактат 
о временах месяца Рамадан. Он был со-
ставлен в 1851 году нашей эры и затем 
переведен Шейхом Юсуфа на китайский 
язык. Это книга была перепечатана в 
1876 и 1919 годах Шейх Аль-Хасан Дияу 
ад-Дин Ма Анья, сын шейха Мухаммада 
Нура Аль-Хака.

18. الحج   رحلة  في  مذكرات   (朝觐途记) 
– это воспоминания о поездке в хадж 
шейха Юсуфа, которая длилась с 1841 
года до 1849 году он записал выдающи-
еся исламские деяния, а также события, 
произошедшие в то время в исламских 
странах. Имеется перевод на китайский 
язык ученика шейха Юсуфа, профессора 
«Ма Ань Ли» (1820 –1899 г.). 

19. Весна и осень арабов -العرب  ربيع 
 или Весна и осень (尓勒壁春秋)وخريفها  
ислама (天方春秋) – Это книга о биогра-
фии Пророка с.а.с. Среди его источников 
– книга «سيرة خاتم النبيين» шейха Салих Лю 
Ци. Он был напечатан в 1861 г. путем ре-
дактирования Ма Ань Ли.

20- Исход надежд   مآل الآمال(欲望归宿) 
– Это книга о том,  как правильном нуж-
но просить прощение у Аллаха, Юсуф 
Дух ад-Дин написал это послание, чтобы 
научить других правило каяться. Таким 
образом шейх Юсуф Рух ад-Дин оставил 
после себя 20 произведений на арабском 
языке, которые включают в себя грамма-
тические, шариатские и суфийские. 

Произведений на китайском языке .
1. Календарь Хиджры с рисунками 

بالرسومات- الهجري   (天方历法图真本) التقويم 
Он посвящен теме «Принципов календа-
ря хиджры» и был напечатан в 1851 году.

2.Краткое содержание четырех глав - 
 Это одна из .(四典要会) خلاصة الفصول الأربعة 
самых важных и известных работ шейха 
Юсуфа, состоящая из четырех глав: Пер-
вая – о шести столпах веры, вторая глава 
– о постановлении молитвы и ее тайнах, 
третья глава — о познаний Аллаха и его 
могущества, а четвертая глава — об ис-
полнении Сунны. Книга была напечатана 
в 1859 году и была перепечатана в 1988 г.

3.Оповещения   التنبيهات (醒世箴) Это 
краткое послание, объясняющее позна-
ние Аллаха, послушание Ему, и степе-
ни людей согласно принципам шариа-
та, тариката и хакиката, он призывает к 
соблюдению Сунны, а также осуждает 
и предостерегает от нововведений. Она 
была опубликована в 1862 году вместе 
со статьей шейха Юсуфа ( في القضاء والقدر) 
и напечатана в 1929 году вместе с двумя 
другими книгами шейха Юсуфа, а имен-
но: (خلاصة الفصول الأربعة) и (المبدأ والمعاد ) (大
化总归).

天理命运说) القضاء والقدر  .4 ) – Это ста�)
тья, объемом около 1500 слов. В которой 
шейх объяснил теорию о предопределе-
ний  القضاء  что является предопределени� 
ем Аллаха в «азали» до бытья предопре-
деленного. والقدر является созданием того 
,что предопределил Аллах в «азали». 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
78

 (会归要语)  خلاصة الكلام في المبدأ والمعاد. 5
Это сообщение примерно в восьми тыся-
чах слов, и оно является кратким изложе-
нием книги (المبدا و المعاد).

6. Шесть столпов веры الستة الإيمان        أركان 
(信源六箴) – это трактат о шести столпах 
веры, и ее также называют (системой ислам-
ской веры для начинающих 天方信源蒙引歌).

7. Ответ христианам с доводами 
بالبينات  النصرانية  على   ее так (据理质证) الرد 
же считают китайской версией книги فتح 
.أكاذيب النصاري

礼) مختصر الأحكام والآداب أو مختصر الفقه  -8
法捷径). 

الدين الحق  -9 الوافي في  البيان  真诠) مختصر 
要录).

10. Краткое изложение «هداية  مختصر 
 Книга шейха (清真指南要言) «الإسلام
Юсуфа Ма Джу (1640-1711 г.) и шейх 
Юсуф Рух ад-Дин дал краткое изложение 
этой книге.

天方至圣实录宝) جواهر السيرة النبوية  .11
训》/《实录宝训) Это книга состоит из 
двух частей, ее содержание была собра-
на из разных исламских книг как: (سيرة 
 خاتم النبيين(, )السل في الاسلام( ,)احكام الاسلام و ادابه(
,)البيان الوافي في الدين(   не только цитируя мне�н
ние других ученых, а так же в этой книге 
шейх выдвинул свои личное а так же ак-
туальные на то время мысли.

12. الكريم  القرآن  معاني  宝命真经) ترجمة 
直接) (Это перевод на китайский язык 
первых пяти джузов Священного Кора-
на. Как известно, самый первый коран 
написаный на китайском языке является 
Шейх Юсуф, он перевел Коран в середи-
не девятнадцатого века с помощью свое-
го ученика Ма Ань Ли на китайский язык 
и завершил двадцать джузов, но до нас 
дошла только пять джузов. 

ثناء االله  .13 قصيدة في  - касыда восхвале�-
ния Аллаха (祝天大赞真经). Это перевод 
одного из стихотворений, напечатанного 
в 1863 год.

字法全) علم العروض أو علم الشعر العربي  .14
诗) или (天方诗法)

Книга состоит из двух разделов, 
первый раздел состоит из шести стихов 
(Поэма Бурда) Имама Шарафа ад-Дина 
Мухаммада аль-Бусири (696 г.х./1295 г.) 
с переводом и объяснение на китайский 
язык. Второе – это объяснение просодии 
на китайском языке с использованием ки-
тайских просодических терминов. Касы-
да Бурда было привезено шейхом Юсу-
фом с некоторыми пояснениями в Китай, 
намереваясь перевести его на китайский 
язык, поэтому он делал краткое изложе-
ние из книг просодии, и приказал свое-
му ученику изучить его и перевести на 
китайский язык. Соответственно, шейх 
Юсуф составил «Науку просодии» и ру-
ководил ее переводом.

Многие из его книг были утеряны 
по неизвестным причинам, а оставшиеся 
книги все еще практикуются в исламских 
учреждениях Китая. Наиболее распро-
стра-ненная книга является «аль-мутта-
сик», которая состоит из 4-х серии, а так 
же книга «сто частиц», которым пользу-
ются и на сегодняшний день как среди 
дунган Китая так и Казахстана. Иными 
словами некоторые его книги все еще 
остаются популярными и актуаль-ными. 

Заключение
Шейх Юсуф Рух ад-Дин является 

выпускником университета аль-Азхара, 
и был одним из самых известных уче-
ных дунганов в провинции Юньнань. и 
так же посетил много стран включая и 
османскую империю, в поисках знаний. 
После возвращение в китай он хотел 
лучшего для исламского мира и действо-
вал по сложившим ситуациям в стране, 
интерпретируя ислам на языке конфу-
цианство. С ухудшением ситуации он 
начать писать труды как на арабском так 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
79

и на китайском. И таким образом, иссле-
дование пришло к выводу, что работы 
приписывающиеся шейху Юсуф Рух ад-
Дин насчитывается около 34 работ, как 
на китайский так и на арабский языках. 
среди них на арабском насчитывается 20 
трудов. На китайский насчитывается 14 
трудов. 

Темы произведений шейха разно-об-
разны, и включают в себя важнейшие 
виды наук, преподаваемых в ислам-
ском мире китая, такие как морфология, 
грамматика, литература, логика, юри-
спру-денция, акида, история, биография 
Пророка, суфизм, ответы христианству, 
астрономия и география. Его произведе-
ния отличаются от других ученых именно 
своей легкостью выражения и ясностью 
смысла, в них преобладают суфийское 
направление и характер аскетизма, ста-
раясь формулировать идеи в китайской 
литературе на языке преобладающего ки-
тайского народа, а также поддерживать 
их мнения и выводить их на основе кон-
фуцианских принципов.

Рекомендация: Дунганским исследо-
ва-телям а так же ахунами рекомендуется 
обратить внимание на труды шейха Юсу-
фа Рух ад-Дина и других работ китайских 
мусульманских ученых, как Ху Дэн Чжоу 
(Худэс Баба) и более поздних ученых как 
Сиао Мер Ахун и его брата по вере Гу 
Ахун, и так же необходима преподавать 
их труды и историю в мечетях и в медресе 
и самое главное чтобы они тоже участво-
вали в изучении, исследовании их, и так 
же в тщательном анализе всех трудов ки-
тайского исламского мира, и необходимо 
вывести их в новой научной форме, чтобы 
проект возрождения исламского наследия 
у дунган не останавливалось. На сегодня 
Дунгане не имеют своих современных 
исламских работ и мало кто из дунган 
средней Азии знает о таких знаменитых 
ученых ислама, которые пожертвовали 
своими жизнями на пути ислама. Дунга-
нам следует знать что, есть ученые труды 
которых имеются в всемирном исламском 
университет города Каира аль-Азхар и 
так же доступны для чтения.

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРЫ
1. Превиато Томмазо, Любовь, смерть и одобрение в житиях святых Аль-Джахрии и 
перевод стихотворения Аль-Бурда.- 1-е издание. - Эр-Рияд, 2022 г.-50 стр.
2. Абдул Рахман Шэн Хуа Чанг: выдающийся ученый Ма Фу Чу и его труды./ 
журнал: дом науки 141.-2022- 26 стр.
3. http://surl.li/mbgiv // Электронный ресурс. Просмотрено 09.10.23.
4. http://surl.li/mbgir. // Электронный ресурс. Просмотрено 12.10.23.
5. https://mkda.journals.ekb.eg/article_270253.html // Электронный ресурс.  
Просмотрено 12.10.23.





ДІНТАНУЛЫҚ ЗЕРТТЕУЛЕР
ДІНДЕР ТАРИХЫ, ДІН ЖӘНЕ ҚОҒАМ, ДІНИ САНА, ДІН ФИЛОСОФИЯСЫ, 

ДІНИ ПСИХОЛОГИЯ, ДІН ЖӘНЕ ҒЫЛЫМ, ДІН ЖӘНЕ МӘДЕНИЕТ, ДІН 
ЖӘНЕ МЕМЛЕКЕТ, ДІН ЖӘНЕ ДІНИ АҒЫМДАР, ДІН ЖӘНЕ КИЕЛІ  

ОРЫНДАР, ДІНИ ТАРИХИ ТҰЛҒАЛАР, ТАРИХИ КӨНЕ ЕСКЕРТКІШТЕР,  
ДІН ЖӘНЕ ҚҰЛШЫЛЫҚ, ДІНИ ТӨЗІМДІЛІК, ДІНДЕР АРАСЫНДАҒЫ  

СҰХБАТТАСТЫҚ, ДІНИ ҚАЙЫРЫМДЫЛЫҚ

بحوث في علوم الأديان
تاريخ الأديان، الدين والمجتمع، الوعي الديني، علم النفس الديني، الدين والعلوم، الدين 
والثقافة، الدين والدولة، الدين والتيارات الدينية، الدين والأماكن المقدسة، الشخصيات 

الدينية التاريخية وحياة المشاهير والأعلام الدينية، التقليد الديني التاريخي، الدين 
والعبادات، التسامح الديني، الحوار بين الأديان، الأوقاف الدينية والأعمال الخيرية 

RESEARCH IN RELIGIOUS SCIENCES
HISTORY OF RELIGIONS, RELIGION AND SOCIETY, RELIGIOUS 

CONSCIOUSNESS, RELIGIOUS PHILOSOPHY, RELIGIOUS PSYCHOLOGY, 
RELIGION AND SCIENCE, RELIGION AND CULTURE, RELIGION AND THE 

STATE, RELIGION AND RELIGIOUS CURRENTS, RELIGION AND HOLY 
PLACES, HISTORICAL RELIGIOUS FIGURES, HISTORICAL RELIGIOUS 

TRADITION, RELIGION AND WORSHIP, RELIGIOUS TOLERANCE 
INTERFAITH, DIALOGUE, RELIGIOUS ENDOWMENTS AND CHARITY

ИССЛЕДОВАНИЯ В ОБЛАСТИ  
РЕЛИГИОЗНЫХ НАУК

ИСТОРИЯ РЕЛИГИИ, РЕЛИГИЯ И ОБЩЕСТВО, РЕЛИГИОЗНОЕ  
СОЗНАНИЕ, РЕЛИГИОЗНАЯ ФИЛОСОФИЯ, РЕЛИГИОЗНАЯ  

ПСИХОЛОГИЯ, РЕЛИГИЯ И НАУКА, РЕЛИГИЯ И КУЛЬТУРА, РЕЛИГИЯ И  
ГОСУДАРСТВО, РЕЛИГИЯ И РЕЛИГИОЗНЫЕ ТЕЧЕНИЯ, РЕЛИГИЯ И  

СВЯТЫЕ МЕСТА, ИСТОРИЧЕСКИЕ РЕЛИГИОЗНЫЕ ДЕЯТЕЛИ,   
РЕЛИГИОЗНЫЕ ПАМЯТНИКИ, РЕЛИГИЯ И ПОКЛОНЕНИЕ,  

РЕЛИГИОЗНАЯ ТОЛЕРАНТНОСТЬ, МЕЖКОНФЕССИОНАЛЬНЫЙ  
ДИАЛОГ, РЕЛИГИОЗНЫЕ ПОЖЕРТВОВАНИЯ  
И БЛАГОТВОРИТЕЛЬНАЯ ДЕЯТЕЛЬНОСТЬ



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
82

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ  21.15.61

https://orcid.org/0000-0001-6591-6528,    e-mail: dmamyrbaj@mail.ru
https://orcid.org/0000-0003-1951-5867,    e-mail: kalmakhanyerzhan@gmail.com

https://orcid.org/0000-0002-8757-6998,    e-mail: bakit.murzaraimov@manas.edu.kg

БАПТИСТІК ШІРКЕУДІҢ ҚАЛЫПТАСУ АЛҒЫШАРТТАРЫ

Қалмахан Ержан Сейтұлы
PhD, Қауымдастырылған 

профессор
Нұр-Мүбарак Египет ислам 

мәдениеті университеті,
Алматы қ., Қазақстан

Бакыт Мурзараимов
PhD, доцент

Қырғыз-Түрік Манас 
университеті,

Бішкек қ., Қырғызстан

Дидар Мамырбаев 
Жетпісұлы

Магистр
Нұр-Мүбарак Египет ислам 

мәдениеті университеті,
Алматы қ., Қазақстан

EVANGELICAL CHRISTIAN BAPTISTS: MISSIONARY  
ACTIVITIES IN KAZAKHSTAN

Kalmakhan Yerzhan  
Seytuli

PhD, Associate professor
Nur-Mubarak Egyptian Uni-

versity of Islamic  
Culture,

Almaty, Kazakhstan

Bakyt Murzaraimov
PhD, Associate professor
Kyrgyz-Turkish Manas  

University,
Bishkek, Kyrgyzstan

Didar Mamyrbayev 
Zhetpisovich

Master
Nur-Mubarak Egyptian Uni-

versity of Islamic  
Culture,

Almaty, Kazakhstan

المسيحيون الإنجيليون المعمدانيون: الأنطشة التبشيرية في كازاخستان

قالمخان إيرجان
)PhD( أستاذ مساعد

الجامعة المصريَّةَ للثَّقَافة 
الإسلاميَّةَ نور مبارك
ألماتي، كازاخستان

باخيت مورزارايموف
)PhD( أستاذ مساعد

جامعة قيرغيز-ترك ماناس،
بشكيك، قيرغيزستان

ديدار ماميرباييف
ماجستير

الجامعة المصريَّةَ للثَّقَافة 
الإسلاميَّةَ نور مبارك
ألماتي، كازاخستان

ЕВАНГЕЛЬСКИЕ ХРИСТИАНЕ-БАПТИСТЫ:  
МИССИОНЕРСКАЯ ДЕЯТЕЛЬНОСТЬ В КАЗАХСТАНЕ

Калмахан Ержан 
Сейтулы

Ассоциированный 
профессор

Египеский университет 
исламской культуры Нур-

Мубарак
г. Алматы, Казахстан

Б. Мурзараимов
PhD, Associate professor

Кыргызско-Турецкий уни-
верситет Манас

г. Бишкек, Кыргызстан

Дидар Мамырбаев 
Жетписович

Магистр
Египеский университет 

исламской культуры Нур-
Мубарак

г. Алматы, Казахстан



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
83

Аңдатпа: Мақалада протестант бағытындағы евангелші христиан-баптистері, 
олардың пайда болуының тарихы мен саяси теология тұрғыда қалыптасқан алғышарттары 
зерттеледі. Жұмыстың негізгі бағыты – евангелші христиан-баптистері. Сонымен қа-
тар бағыттың тарихы мен теологиясына мән бере отырып, Қазақстандағы миссионерлік 
жоспарын зерттеудің алғышарттарын бағалау. Сондай-ақ баптизмнің негізін салушы Джон 
Смиттің діни көзқарасының қалыптасуына себеп болған реформаторлар, анабаптистер, 
пуритандар, меннониттер сияқты топтың философиялық, діни, әлеуметтік көзқарасына 
талдау жасалады. Оның діни ұстанымына, сананың және шіркеудің саяси биліктен 
тәуелсіздік алу идеяларына, сондай-ақ Джон Смиттің діндар адамдардың этикасы мен 
тұлғалық қасиетіне байланысты ұстанымдарына тоқталамыз. Миссионерлік әрекеттері 
сакралды жазбалар мен тарихи деректер арқылы талданады. Реформациядан кейін Қайта 
өрлеу дәуіріндегі Еуропадағы протестанттық діни мектептің қалыптасуы, теологиялық 
ерекшеліктері мен гуманизм нормалары қарастырылады. Баптизмнің Англияда тараған 
бағытының ерекшелігі мен сол елде жазылған «Сенім декларациясы» сараланады. АҚШ-
тағы табысты да нәтижелі миссионерлік әрі гуманистік әрекеттеріне талдау жасалып, 
«Филадельфия ассоциациясы» заңдары талқыланады. АҚШ-тағы баптистер санының 
қарыштап өсу себептері анықталады. Қазақстандағы евангелші христиан-баптистерінің 
миссионерлік қызметіне дейінгі бірігуі, деноминациялары, бағыттарға бөлінуі 
қарастырылады. Миссионерлік жалпылама діни мәтіндермен салыстырылып зерттеледі.

Түйін сөздер: христиандар, протестанттар, евангелшілер, баптистер, миссионерлер.

والشُُّروط  المعمدانيين،  الإنجيليين  بالمسيحيين  يتعلَّقَ  الَّذَي  البروتستانتّيّ  الاتِّ�ِجاه  المقال  يتناول  الملخََّص: 
»المسيحيون  هو  البحث  من  الرََّئيس  الهدف  إنََّ  حيث  الاتِّ�ِجاه؛  هذا  نشوء  في  ساهمت  الَّتَي  هوتيَّةَ  والالَّا ياسيَّةَ  السِّ�ِ
الإنجيليون المعمدانيون«. وقد تمََّ التَّرَكيز على تاريخ هذا الاتِّ�ِجاه ولاهوتيته، وكذلك تقييم الشُُّروط المبدئيَّةَ لدراسة 
وحيين مثل المصلحين، والأنابابتيين، والبيوريتانيين،  خطط التَّبَشير في كازاخستان. كما تمََّ تحليل آراء الفلاسفة والّرّ
 ، ينّيّ س المعمدانيَّةَ. كما تمََّ تناول موقفه الدِّ�ِ ينيَّةَ لجون سميث، مؤسِّ�ِ والمينونيتين الَّذَين ساهموا في تشكيل النَّظَرة الدِّ�ِ
ياسيَّةَ كذلك، كما تمََّ مناقشة مواقف جون سميث المتعلِّ�ِقة بأخلاقيَّاَت  وأفكار استقلاليَّةَ الوعي والكنيسة عن السُُّلطة السِّ�ِ
المؤمنين وخصائص شخصيَّاَتهم. كما تمََّ تحليل أعماله التَّبَشيريَّةَ من خلال النُّصُوص المقدَّسَة والوثائق التَّاَريخيَّةَ. 
هوتيَّةَ،  الالَّا وخصائصها  الإصلاح،  حركة  بعد  أوروبا  في  البروتستانتيَّةَ  ينيَّةَ  الدِّ�ِ المدارس  نشوء  دراسة  تمََّ  كما 
الإيمان«  دراسة »إعلان  إنجلترا، وكذلك  في  المعمدانيَّةَ  انتشار  تحليل خصوصيات  تمََّ  كما  الإنسانيَّةَ.  ومعاييرها 
الَّذَي كُُتب في هذا البلد. بالإضافة إلى ذلك، تمََّ تحليل الأنشطة التَّبَشيريَّةَ والإنسانيَّةَ النَّاَجحة في الولايات المتَّحَدة 
للمعمدانيين  السََّريع  النُّمُو  إلى  أدَّتَ  الَّتَي  الأسباب  دراسة  تمََّ  كما  فيلادلفيا«.  »جمعية  قوانين  ومناقشة  الأمريكيَّةَ، 
في الولايات المتَّحَدة الأمريكيَّةَ. كما تمََّ بحث اندماج المعمدانيين الإنجيليين في كازاخستان قبل أعمالهم التَّبَشيريَّةَ 

ينيَّةَ العامََّة. وأديانهم وانقساماتهم إلى اتِّ�ِجاهات مختلفة. كما تمََّت مقارنة الأنشطة التَّبَشيريَّةَ بالنُّصُوص الدِّ�ِ
الكلمات المفتاحيَّةَ: المسيحيون، الإنجيل، البروتستانت، المعمدانيون، التَّبَشير.

Abstract: The article scrutinizes evangelical Christian Baptists of the Protestant, theolog-
ical and political preconditions for their evolution. The focus of research work is “Evangelical 
Christian Baptists”. Assess the preconditions of the missionary plan in Kazakhstan with an em-
phasis on the history and theology of this denomination. In addition, an analysis was made of 
the philosophical, religious, social views of such groups as reformers, Anabaptists, Puritans, 
Mennonites, which led to the formation of the religious views of John Smith, the founder of Bap-
tism. His religious stance, ideas of independence of consciousness and the church on political 
power were discussed. We will also cover the positions of John Smith related to the ethics and 
personality of religious people. The missionary activities are analyzed through sacral records and 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
84

historical data. The theological features and norms of humanism after the Reformation and the 
formation of the Protestant religious school in Renaissance Europe are considered. The original-
ity of the baptism in England and the “Declaration of Faith” written in this country is analyzed. 
In addition, the successful and effective missionary and humanitarian activities of Baptists in the 
USA were analyzed and the laws of the “Philadelphia Association” were discussed. The reasons 
for the rapid growth in the number of Baptists in the USA are considered. After the Reformation, 
the formation of the Protestant religious school in Renaissance Europe, theological features and 
norms of humanism are considered. The specifics of the spread of baptism in England and the 
“declaration of faith” written in this country were analyzed. In addition, the analysis of success-
ful and efficient missionary and humanistic activities of Baptism in the United States was made, 
and the laws of the Philadelphia Association were discussed. The reasons for the rapid growth in 
the number of Baptists in the United States are studied.

Keywords: Christians, protestants, evangelicals, Baptists, missionaries.

Аннотация: В статье рассматривались евангельские христиане-баптисты 
протестантского направления, теологические политически обусловленные предпосылки 
их возникновения. Основное направление исследовательской работы – евангельские 
христиане-баптисты. Оценка предпосылок исследования миссионерского плана в 
Казахстане с акцентом на историю и теологию этого направления. Кроме того, были 
проанализированы философские, религиозные и социальные взгляды таких групп, как 
реформаторы, анабаптисты, пуритане и меннониты, которые обусловили формирование 
религиозных взглядов Джона Смита, основателя баптизма. Также анализируется его 
религиозная позиция, идеи независимости разума и церкви от политической власти. 
Также мы остановимся на позициях Джона Смита, касающихся этики и личных качеств 
религиозных людей. Миссионерская деятельность анализируется через священные 
писания и исторические данные. Рассмотрены богословские особенности и нормы 
гуманизма после реформации, становления протестантской религиозной школы в Европе 
эпохи Возрождения. Проанализировано своеобразие направления крещения в Англии 
и написанной в этой стране «Декларации веры». Кроме того, была проанализирована 
успешная и эффективная миссионерская и гуманитарная деятельность баптистов в США 
и обсуждены законы «Филадельфийской ассоциации». Рассмотрены причины быстрого 
роста числа баптистов в США. Рассмотрены объединения, конфессии и разделения 
евангельских христиан-баптистов Казахстана до начала их миссионерской деятельности. 
Миссионерство изучается в сравнении с обще религиозными текстами.

Ключевые слова: христиане, протестанты, евангелисты, баптисты, миссионеры.

Introduction
Evangelization derives from the Greek 

term «euangelion,» which translates to 
«Good News.» This concept signifies a call-
ing of the world’s peoples to embrace the 
divine path, urging them to undergo baptism 
according to certain Gospel commandments 
to attain joy and love in both earthly and 
spiritual realms. Historical instances have 
shown that the political appropriation of 

Christianity’s Good News at various times 
has been utilized to further the goals of spir-
itual and material colonization, thus intro-
ducing a third dimension to evangelization. 
Currently, evangelization efforts are active 
in 122 nations worldwide. While scholars 
have explored the history of new religious 
movements (NRMs), including their areas 
of influence and their sacred texts, the fluid 
nature of this phenomenon and its effects on 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
85

individual psychology and societal life ha-
ven’t been thoroughly conceptualized. Can 
we address the complexities of this issue 
without making it more complicated? What 
insights do researchers provide regarding 
evangelical Christians, particularly Bap-
tists? Furthermore, what do scholars aligned 
with this perspective reveal about the histor-
ical and religious foundations of the IDA? 
We believe it is crucial to clarify the topic’s 
essence through comparative analysis.

Christian missionary efforts have led to 
numerous historical transformations world-
wide. These endeavors have profoundly 
influenced the relationships and cultures 
among nations. This analysis examines how 
evangelical Christian-Baptist movements 
have collaborated during challenging times 
and how they have diverged in their inter-
pretations of sacred scriptures. In the period 
following Kazakhstan’s independence, Prot-
estant groups have fragmented into various 
factions. However, it is evident that their 
current focus is increasingly on achieving 
unity. This unity is rooted in the prayer of 
Jesus Christ. Within the Scriptures, concepts 
of unity and love serve as indicators of one’s 
fidelity to Jesus, setting believers apart from 
non-believers. Jesus prayed for himself, his 
disciples, and all followers (John 17:1-23). 
Thus, it can be inferred that the trend to-
wards division into various factions is mis-
guided and requires correction (Dwiraharjo, 
2023: 20).

The emergence and actions of the Evan-
gelical Baptist Church in the United States 
during the period of English rule are current-
ly under analysis, either being synthesized 
or deconstructed. When Soviet authorities 
denied the Evangelical Baptist Church offi-
cial registration as a religious organization 
and targeted its clergy with persecution, the 
group voiced its internal dissent regarding 
the lack of freedom of conscience and the 

oppression of its followers. This was done 
through publications like “Vestnik istiny” 
and “Bulletin of the Council of Relatives of 
Prisoners of the Evangelical Baptist Church 
in the USSR”, released by the “Christian” 
publishing house. It is essential to highlight 
the key elements of the Evangelical Baptists’ 
missionary efforts in Kazakhstan and to ex-
amine them through a contemporary lens.

Justification for the choice of topic 
and goals and objectives

Since gaining independence, the Re-
public of Kazakhstan has seen the rise of 
various religious organizations, leading to 
the formation of specific policies concern-
ing religion. This development has resulted 
in the establishment of constitutional and le-
gal frameworks, as well as regulations that 
connect to other areas of public life.

At present, Kazakhstan boasts a mul-
tifaceted society characterized by a variety 
of religious practices. Among these is Bap-
tistism, which made its debut in Kazakhstan 
during the late 19th and early 20th centu-
ries, represented by Evangelical Christians 
- Baptists. Today, these Evangelical Chris-
tians - Baptists have established the Council 
of Churches within the Republic of Kazakh-
stan.

As of now, there are 186 registered as-
sociations of Evangelical Christian Baptists 
in our nation, and this group also produces 
literature that connects its missionary efforts 
with historical contexts. The distinctive fea-
tures of the Evangelical Christian Baptist 
faith and its practices, along with the devel-
opment of its social structures, necessitate 
thorough academic examination and theo-
retical inquiry.

In order to enhance the efficacy of the 
scientific article, the following objectives 
are proposed: 

-	 To explore the spiritual and cultural 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
86

foundations that led to the emergence, de-
velopment, and dissemination of the Evan-
gelical Christian Baptist Church;  

-	 To examine the religious beliefs 
that played a role in the rise of the «baptism» 
movement;  

-	 To investigate the activities of the 
Evangelical Christian Baptist Church in Ka-
zakhstan, including its interactions and inte-
gration with various religions and cultures;  

-	 To assess the impact of the Evan-
gelical Christian Baptist Church on the re-
ligious and spiritual landscape of the Re-
public of Kazakhstan, as well as its standing 
within the confessional framework and its 
relationships with other faiths.  

Scientific research methodology
The study delves into the Evangeli-

cal Christian Baptists (ECB) through both 
historical and systematic approaches. Fur-
thermore, it employs comparative analy-
sis to evaluate existing literature related to 
this subject. A blend of descriptive, review, 
and systematic analytical methods was em-
ployed for the research. The study aimed to 
understand the foundational factors that led 
to the rise of the ECB, the revivalist efforts 
of John Smith in the Reformation, and vari-
ous inquiries surrounding faith matters. This 
research was carried out by integrating in-
terdisciplinary strategies, thus not confining 
the examination of the soteriological and ec-
clesiological aspects of this movement sole-
ly within the realm of religious studies.

In the process of composing this ar-
ticle, the works of various scholars were 
referenced, including L.M. Mitrokhin’s 
«Baptism: History and Modernity» and 
«Baptism and Scientific Knowledge,» L.N. 
Tolstoy’s «Christianity in the First Cen-
turies: Thoughts on Faith,» and V. Stein’s 
«Baptism and Modernity.» Additionally, the 
research of international authors such as C. 
Henry and A. Webber in «A Short History of 

Baptists,» G. Robert and A. Torbet’s «His-
tory of the Baptists,» J. H. Shakespeare’s 
«Baptist and Congregational Pioneers,» and 
S. Dwiraharjo’s piece on «Efforts to Unite 
Diversity in Indonesian Baptist Churches: 
An Ecumenical Perspective Based on John 
17:20-21,» along with Munqiz ibn Muhmud 
Al-Saqqar’s essay titled «God is One or 
Trinity» for the World Islamic League, con-
tributed to the foundation of this study. The 
article synthesizes and critiques the perspec-
tives of these scholars. Employing compar-
ative-historical methods alongside grouping 
and analytical approaches, this work high-
lights the significance of baptism’s histori-
cal and theological aspects, underscoring its 
relevance in both practical and theoretical 
contexts within religious studies.

Main section
The Protestant Reformation, spearhead-

ed by Martin Luther, effectively came to an 
end as a movement in the 1620s. During this 
period, two distinct currents surfaced within 
Protestantism. 

First: magisterial reformers, who 
aligned themselves with the state’s political 
stance and pledged allegiance through oaths. 
This group includes denominations like An-
glican, Pentecostal, and Adventist churches. 

Second: groups of independent reform-
ers, such as the Puritans, who advocated for 
the severance of connections with overar-
ching authority and refrained from making 
oaths.

The number of Protestant groups that 
have emerged from these two primary po-
sitions exceeds one thousand. This prolifer-
ation is attributable to the interplay of irra-
tional and rational beliefs within Christian 
theology, alongside familial, global, and 
even economic divisions based on diverse 
social influences and perspectives. L.M. Mi-
trokhin, a prominent Russian sociologist of 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
87

Baptism (1930-2005), discussed this topic 
in his publication “Baptism and Scientif-
ic Knowledge”: “Religious faith does not 
originate exclusively within the framework 
of the ‘man-religion’ dynamic. Instead, an 
individual’s worldview, including their reli-
gious views, is shaped by a variety of social 
factors, personal experiences, and numer-
ous other influences” (Mitrokhin, 1969: 11). 
While we categorize Mitrokhin’s viewpoint 
as one of the narrower positive perspectives, 
it remains historically accurate that religious 
belief can also emerge from the relationship 
between humans and religion or theology. 
The fundamental theological catalyst for the 
emergence of Protestant or broader Chris-
tian movements is rooted in the dichotomy 
present in early Christianity: between the 
teachings of Jesus and the twelve apostles 
and the innovative evangelization strategies 
employed by the Apostle Paul. This subject 
represents a significant area that necessi-
tates distinct academic inquiry. In this con-
text, Antonov N. B. discusses in his piece 
“Judaism from A to Z” the schism within 
Christianity, noting that “the Judeo-Chris-
tians, encompassing the twelve apostles and 
Jesus’ adherents, were guided by the direct 
disciples of Jesus, namely apostles Peter and 
James. They were fundamentally opposed 
to Paul” (Antonov, 2007: 211). Additional-
ly, notable Russian scholar L. N. Tolstoy, 
in his book “Christianity of the First Cen-
turies, Thoughts on Faith,” asserts that “fol-
lowing the Apostolic Council’s resolution in 
Antioch, the Judeo-Christians permanent-
ly distanced themselves from the broader 
Christian community. The term ‘Christians’ 
was first applied to Paul’s followers in 52 
AD,” indicating that the initial sect became 
irrelevant and that Paul’s interpretation tri-
umphed as the predominant form of Chris-
tianity that reached non-Jewish audiences 
(Tolstoy, 1919: 5). For these views, L. N. 

Tolstoy faced excommunication from the 
Russian Orthodox Church. While the Ju-
deo-Christian faction diminished and re-
mained among the Jewish population, Paul 
realized early missionary success among 
non-Jews, prompting further exploration of 
the underlying reasons. The baptism of Je-
sus within Christianity also raises conten-
tious points. “If baptism serves as a means 
for sinners, then Jesus’ baptism in the Jordan 
River sparked the rise of sects and caused 
disarray among his followers…” (Kowalski, 
2021: 459).

As Europe fell under the influences of 
the Inquisition and the indulgences offered 
by the Catholic Church, it gradually moved 
away from its long-standing Western values 
and overarching humanism, yielding to the 
dominance of the papacy. However, during 
the Reformation, Europeans began to lib-
erate themselves from papal control, and in 
the Renaissance, a revitalized populace em-
braced their cultural heritage, advocating for 
the autonomy of thought, spirituality, artistic 
expression, and scientific inquiry. They in-
sisted on assessing all matters through the 
lenses of justice and humanistic principles. 
Consequently, the period leading up to the 
rise of baptism was characterized by a sig-
nificant struggle, marking a pivotal chapter 
in human history where individuals sought 
profound liberty. In the initial phases of the 
Reformation, it was the individuals with 
deeply intricate minds and ethical dilemmas 
who played a pivotal role. As stated, “Eras-
mus’s insights, Luther’s theological beliefs, 
the fervor of Zwingli and Calvin, and the 
unwavering valor of Thomas Münzer were 
all rooted in courage” (Zwingli, 2016: 5). 
Consequently, baptism is recognized as hav-
ing a deeply religious and charismatic aspect 
within Protestantism. This sacrament, hav-
ing developed from earlier traditions and 
incorporating numerous features, will con-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
88

tinue to be a significant subject across dif-
ferent times and cultures. The fundamental 
prerequisite for the establishment of baptism 
is the autonomy of both the church and the 
individual intellect, necessitating total devo-
tion and submission to God.

Baptistism, which emerged from the 
second faction previously mentioned, rests 
on the belief that the church should function 
autonomously from the governmental au-
thority it was initially tied to. The reformist 
movement from which Baptistism derived 
is rooted in the Anabaptists, who appeared 
in the 16th century. According to Munkyz 
(2009: 23), “Ulrich Zwingli, regarded as 
the third key figure after M. Luther and J. 
Calvin in the establishment of Protestant-
ism, is credited with coining the term Ana-
baptists, meaning ‘rebaptized’.” A notable 
feature of Anabaptists is their commitment 
to genuine piety. Their actions are strictly 
based on biblical references. This group’s 
foundational belief is that the church should 
not yield to the authority of the state or align 
itself with a politicized church; moreover, 
rather than baptizing infants, they believe 
baptism should occur when an individu-
al reaches an age of understanding. Due to 
these convictions, Anabaptists faced perse-
cution throughout various European nations. 
While Anabaptists and Baptists share simi-
lar names and traits, they are distinct move-
ments. A unifying idea for both groups is the 
belief that Jesus was baptized as an adult, 
as the Gospels affirm. The movements that 
significantly influenced the formation of the 
Baptists include the Puritans and Menno-
nites, both of which opposed the Anglican 
Church. Therefore, Baptists can be viewed 
as a continuation of the legacy established 
by these earlier movements. 

The Baptistry movement arose in the 
17th century, initiated by John Smith (1554-
1612), an Anglican clergyman and preacher. 

Smith, a separatist who earned a master’s 
degree from Cambridge University in 1593, 
became a pivotal figure in this development. 
Following the Reformation, though the au-
thority of the papacy waned in England, the 
monarchy asserted control over both secular 
and ecclesiastical matters, effectively polit-
icizing the Anglican Church. This church, 
established as the royal church, represented 
a middle ground within Protestantism. At 
this juncture, the Puritans, who later evolved 
into the Baptists, emerged to promote jus-
tice and wholly eliminate «papism» from 
the church (Mitrokhin, 1969: 5). K. Henry, a 
professor at Cornell University, in his publi-
cation “A Brief History of Baptism,” asserts 
that “the Reformation had a profound effect 
on the populace of England, leading to the 
emergence of Baptism in the early 17th cen-
tury as a reaction from the Puritans against 
Catholic authority” (Henry, 1967: 43). In 
this context, many scholars express the view 
that the ultimate goal was to eradicate any 
lingering vestiges of papism. The roots of 
Baptism can be traced back to the Puritans, 
who adhered to a distinctive Christian per-
spective.

In one of his addresses, John Smith 
expressed his disapproval of the Baptists’ 
stance by stating, “The heirs of the Apostles 
tread the path of righteousness. The Catho-
lic and Anglican churches severed that line 
of succession long ago. Those priests and 
congregations aligned with secular authori-
ties are labeled as heretics. Hence, we must 
revive the genuine faith and reorganize the 
church,” he asserted, aligning himself with 
Paul’s interpretation rather than traditional 
Judeo-Christian theology, which he found 
unappealing in the context of Catholic gov-
ernance. He argued that adults who have 
veered away from the truth and fallen into 
heresy should undergo conscious baptism, 
as infant baptism contradicts the Gospel. He 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
89

further contended that Christians are sinners 
for their unfaithfulness to God and their ca-
pitulation to papal authority. Consequently, 
he advocated for a call to righteousness for 
the wayward congregation. “Besides per-
secuting these extreme heretics in the eyes 
of the English crown, they enforced two 
conditions: to either repent or leave the na-
tion” (Mitrokhin, 1997: 153). John Smith 
criticized the connection between religious 
institutions and political authority, yet he 
embraced the doctrine of the Trinity. His 
idea of the autonomy of religious thought 
and the church served as a challenge to the 
insincerities found in religious teachings, as 
he endeavored to elucidate the principles of 
justice and holiness in faith. It is notewor-
thy that the intention behind Smith’s notion 
of «Apostolic Succession» should capture 
the interest of scholars. The revival of ap-
ostolic tradition stands as a core belief for 
Baptists. Albert Wardin, the former pres-
ident of the Southern Baptists of the Unit-
ed States, shared his distinctive perspective 
in the article titled “How Original Was the 
Baptist Movement in the Russian Empire?” 
He pointed out, “Baptists are not a cult with 
some special revelation.” This movement 
aims to align itself closely with the beliefs 
and practices of the Apostolic Church while 
spreading the Gospel of Jesus Christ to ev-
eryone, regardless of their nation (Vardin, 
2009:160). This concept raises compelling 
and scholarly questions that warrant explo-
ration from a theological standpoint. For 
instance, various topics such as the com-
monalities and distinctions between the 
Apostolic Church and Baptist traditions, as 
well as aspects of faith and outreach efforts, 
present rich avenues for investigation.

In 1606, John Smith and his compan-
ions distanced themselves from the pre-
dominant church, seeking refuge in Holland 
where they could practice their faith freely. 

During this period, Smith encountered the 
beliefs of the Armenian and Mennonite con-
gregations. He wholeheartedly embraced 
and articulated the concept that individu-
als should receive baptism in adulthood. 
Furthermore, influenced by the humanist 
movements that followed the Reformation, 
he envisioned the possibility of uniting his 
fellow evangelical Christians into a single 
congregation, with Jesus as its leader. As 
Shakespeare noted in 1907, “John Smith’s 
belief was that Christianity was for all man-
kind, and that whoever would be saved 
would be saved,” which stood in contrast to 
the traditional Judeo-Christian perspective 
that considered Jesus solely as a savior for 
the Jewish people, (Shakespeare, 1907:147), 
opposing the Judeo-Christian belief that Je-
sus was only for the Jews. 

A faction of Baptists, led by Thomas 
Helvis and John Merton, returned to En-
gland and established a congregation known 
as the «General Baptists.» This movement 
held beliefs that emphasized Jesus’ sacri-
fice on the cross as the means by which he 
bore the sins of humanity. Salvation, they 
argued, requires an individual to willingly 
accept Jesus as divine; only then can they at-
tain salvation. It is believed that individuals 
have the power to determine their own des-
tiny, enabling them to either secure or forfeit 
their salvation. In 1612, Helvis and Merton’s 
followers went back to London, where they 
introduced their tenets, referred to as the 
«Declaration of Faith.» According to this 
declaration, Christians who worship outside 
the church are seen as individuals seeking 
repentance, trusting that Christ can trans-
form their lives and yield positive outcomes. 
The declaration further posits that the true 
spiritual church exists invisibly, comprised 
solely of the spirits of virtuous and perfect 
individuals. G. Robert Torbet notes in «His-
tory of Baptism» that during the period from 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
90

1612 to 1626, the growth of Baptists in En-
gland was limited, with only five churches 
and around 150 followers reported (Robert, 
Torbet, 1993: 40). In his book «Religion in 
Secular Society: A Sociological Analysis,» 
American scholar R. Wilson highlighted the 
urgency of the situation, noting that «the 
number of Baptists in England in 1965 bare-
ly reached 267 thousand» (Wilson, 1966: 
235). Many express their weariness with the 
hypocrisy and materialism exhibited with-
in the church. In retaliation, they present a 
manifesto that aligns with justice and truth. 
Their aim is to free individuals from the 
misconception that religion and the church 
serve as avenues for personal gain, as well 
as the limited view that pleasing God and 
serving the church should result in tangible 
benefits to one’s life. L.M. Mitrokhin, in his 
publication «Baptism and Scientific Knowl-
edge,» mentions that «the Baptists’ declara-
tion asserts their commitment to two specific 
principles”:

1) A person should be baptized and ac-
cepted into the church when they reach a 
mature age, not in infancy;

2) Baptists called for their indepen-
dence and autonomy from the politicized ec-
clesiastical authority, which emerged when 
the Anglican Church supplanted the papacy 
and endeavored to dominate both secular 
and religious power. They sought freedom 
of conscience and self-governance from the 
ruling authorities (Mitrokhin, 1969: 5). In 
England, Baptists faced persecution until 
1689; however, the enactment of the “Act 
of Toleration” in that year allowed them 
to practice their faith openly. Overall, the 
growth of the Baptist movement in England 
was gradual. By 1965, the number of regis-
tered Baptists had reached 267 thousand (R. 
Wilson. 1966. 35).

The second faction of Baptistism took 
shape in North America around 1633. By 

1639, Roger Williams established the first 
congregation. Initially, membership growth 
was gradual, but in 1707, the Philadelphia 
Association was formed, which spurred 
rapid missionary work both domestically 
and internationally. For instance, the num-
ber of adult Baptists rose from 35,000 in 
1784 to 700,000 by 1850, reaching 4 million 
by 1900. «In 1944, the number of African 
American Baptists also rose, amounting to 
6 million 433 thousand,» notes Lohuston 
(1956: 4). Furthermore, «official global sta-
tistics in 1962 indicated that the total number 
of Baptists was 24.3 million, with 21 million 
residing in America,» according to Mitrokh-
in (1969: 6). By 2010, the percentage of 
Baptists in the U.S. population was 51.5%, 
approximately equating to 159.85 million in-
dividuals. As of 2023, the United States had 
a population of approximately 331,449,281 
individuals. Among them, around 170 mil-
lion people, or 55%, identified as Baptists. 
According to Blatlock (2005: 50), there are 
38 distinct Baptist denominations across the 
country. It is important to note that Baptists 
typically do not include minors in their de-
mographic counts. This religious movement 
has roots in a faction known as the «Partic-
ularists,» who adhere to Calvinist teachings. 
The Particularists believe that salvation is 
reserved for those whom God has chosen. 
Consequently, the atonement offered by Je-
sus is not intended for everyone but specifi-
cally for the elect—those who have faith in 
Him. The Holy Spirit is believed to guide 
and set apart these individuals. Particular-
ists tend to be meticulous in their religious 
observances. Baptism is a common practice 
in America, with several U.S. presidents 
historically being affiliated with this move-
ment.

Contemporary scholars assert that there 
was a period free of conflict during the ten-
ure of the four Baptist presidents, attributing 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
91

their lack of involvement in warfare to their 
religious beliefs. W. Stein concisely encap-
sulates this notion in his book “Baptism and 
Modernity,” stating, “Among the ‘brethren 
in Christ’ are notable figures such as mil-
lionaire Rockefeller and Harry Truman, the 
‘father of the atomic bomb,’ among others” 
(Stein, 1969: 4). However, we contend that 
Truman’s decision to authorize the bombing 
of Hiroshima and Nagasaki in 1945 stemmed 
not from religious convictions, but from a 
strategic objective to quell Japan’s imperial 
ambitions and expedite the conclusion of the 
war. It was widely held that failure to cease 
hostilities would result in further loss of life. 
In contrast, Southern Baptists were instru-
mental in perpetuating slavery and systemic 
racial inequality. This subject warrants fur-
ther investigation to comprehend the evolu-
tion of Protestant attitudes in America, their 
perspectives on slavery, and the intertwining 
religious and political contexts of that era.

Once it gained traction within the Russian 
Empire, a branch of Evangelical Christianity 
closely related to Baptist traditions emerged 
in St. Petersburg, with its influence still ev-
ident in Kazakh regions today. The study of 
Baptism holds significance in our country for 
several reasons: John Smith’s theological per-
spectives offer intriguing and innovative con-
cepts for both religious studies and the broader 
faith community. Smith emphasized the im-
portance of restoring both the essence of truth 
and Christian morals to religious discourse. I 
believe his assertions highlight key ideas such 
as humanism and philanthropy. Therefore, we 
find it valuable to further explore John Smith’s 
thoughts on philosophy, politics, and religion 
in greater depth.

Baptists have several differences from 
Catholics, for example:

-	 The church is founded on the Bible, 
and the Pope is not a saint in any sense. The 
Pope doesn’t accept that he is sinless;

-	 A baptized person has the right to 
understand the Bible in his own way, without 
the intervention of the Pope. He has the right 
to communicate with God in his language;

-	 Rejection of the seven apocryphal 
writings;

-	 It rejects the Pope’s authority, sin 
forgiveness, and Catholic sacraments such 
as iconography, Mary’s deification, purga-
tory, and the secret church. It also opposes 
Catholic indulgences and anyone who desire 
to submit the human mind to anything else 
than the Gospel;

-	 Good works are the result of faith, 
but salvation comes via faith, not good acts;

-	 All Protestant churches are inde-
pendent;

-	 It is prohibited to pray in an incom-
prehensible language. The worshiper must 
pray in their own language;

-	 Monasticism is not allowed: a priest 
must be married;

-	 The Holy Spirit proceeds from the 
Father and the Son. Jesus has two natures 
and two wills (This creed agrees with the 
Catholic faith).

An essential principle of baptism is its 
missionary aspect, which involves the task 
of baptizing all people. This notion is de-
rived from the Gospel of Matthew, specifi-
cally where it states: “Baptize all nations in 
the name of the Father, and of the Son, and of 
the Holy Spirit,” along with the directive to 
“Teach them to observe all that I have com-
manded you” (Matt. 28: 19-20). Addition-
ally, the Gospel of Mark emphasizes: “Go 
into all the world and proclaim the Gospel 
to every creature” (Mark 16: 15-16). Mis-
sionary endeavors are vigorously pursued 
by both Protestant and Catholic churches. 
In this context, the messages of the Gospel 
provide differing views regarding Jesus as a 
prophet sent to Israel, continuing the lega-
cy of prophets like Moses and Jacob. Fur-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
92

thermore, the Quran and the Gospel convey 
negative portrayals of Christianity within 
the scope of world religions, suggesting that 
it is inappropriate to link missionary efforts 
directly to Jesus. Essentially, Christ’s mis-
sion was to redeem the children of Israel, 
while Christianity, as later articulated by 
the Apostle Paul, evolved into the concept 
of the Trinity and extended to other nations. 
Paul’s unique theological development can 
be traced back to his journey to Damascus 
and his distinctive interpretation of the Gos-
pel (Paul, 2018:417).

In one of his addresses, he remarked, 
“Jesus never claimed any of the things that 
Paul articulated, including declaring him-
self as God.” Supporting this is Arthur Van-
dalay’s assertion in “The Open Universe,” 
where he notes, “Paul established what has 
come to be known as Christianity.” This faith 
evolved into a global religion, and an early 
form of missionary activity commenced. 
The concept of baptism remains somewhat 
controversial in scholarly discussions. This 
is largely because Jesus’ apostles focused 
their efforts solely on the Jewish populace, 
adhering to Jesus’ words in the Gospel of 
Matthew: “But Jesus said: I was sent only to 
the lost sheep of the house of Israel” (15/25). 
They perceived Jesus’ mission and sacrifice 
as being solely for the Israelites, and the first 
Jewish converts did not engage in outreach 
to other communities. Similarly, the Quran, 
in verse 49 of Surah Ali-Imran, states, “Al-
lah sent him (Jesus) as a messenger to the 
Children of Israel,” indicating a path for 
liberation that invites further theological ex-
ploration (Mamyrbayev, 2021: 25).

In 1965, the Second Vatican Council 
promulgated a decree concerning evangeli-
zation, focusing on the missionary activities 
of various churches. Historically, during the 
Middle Ages, the term evangelization was 
closely tied to spiritual matters. Nowadays, 

it is primarily associated with the missionary 
endeavors of Christians, collectively known 
as the «people of God,» who make up the 
Catholic Church (Borbasova, 2009: 29).

The Evangelical Christian Baptist 
Church has been established in Kazakhstan 
since the migration of German Mennonites 
from the Samaria region of Russia through 
Saratov towards the end of the 19th century, 
continuing to the present. As of now, there 
are 186 recognized Evangelical Christian 
Baptist congregations actively functioning 
throughout Kazakhstan.

Results and discussion
John Smith articulated that the church 

needs to restore its apostolic legacy and 
evolve a religious framework that remains 
apolitical, while still upholding the foun-
dational tenets of the Reformation. He be-
lieved that European Christians acknowl-
edged the esteemed teachings of the Apostle 
Paul, who reached out to Gentiles, viewing 
this as essential for preserving spiritual in-
tegrity, safety, and stability. In his view, the 
decline of the Christian faith stemmed from 
a deviation during the Reformation, which, 
in his opinion, became overly accommodat-
ing. Consequently, he asserted that believ-
ers had strayed from their authentic spiritual 
roots. This disconnection led to a fragment-
ed Christian community, plagued by «mis-
understandings,» which subsequently had 
to bear significant consequences for the 
pursuit of tranquility. John Smith was in full 
agreement with the perspective that individ-
uals ought to undergo baptism in adulthood. 
Moreover, propelled by the currents of 
post-Reformation humanism, there emerged 
a vision to bring together their evangelical 
Christian companions into a single church, 
with Jesus as its leader. “John Smith be-
lieved in Christianity as a faith meant for 
all humanity, asserting that anyone who 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
93

desires to be saved shall indeed find salva-
tion” (Shakespeare, 1907: 147), which laid 
the groundwork for expanded missionary ef-
forts. This article explores the dichotomous 
split within the apostolic church, examining 
its teachings and the extent of Jesus’ pro-
phetic mission, alongside the apostle Paul’s 
interpretation of universal salvation.

Following the rise of the Baptists, the 
main divisions emerged within the English 
and American communities. A faction led by 
Thomas Helves and John Merton established 
the «General Baptist» church in England, 
adhering to the «Declaration of Faith.» This 
belief system asserts that through his cruci-
fixion, Jesus bore the sins of humanity, and 
individuals must willingly acknowledge Je-
sus as God to attain salvation. This group 
emphasizes that God has bestowed the re-
sponsibility of one’s fate upon each person. 
The other branch of Baptists, known as the 
«Individual Baptists,» originated in North 
America in 1633 under the guidance of Rog-
er Williams, aligning with the doctrines of 
the «Philadelphia Association.» Initially, 
growth was gradual, but by 1707, a signifi-
cant push for missionary efforts began both 
in the United States and internationally. The 
variances and foundational principles of 
these two Baptist orientations are often ex-
amined and compared..

Consequently, we explored the under-
lying factors that led to the formation of the 
Baptist Church, which has its roots in an-
cient Christianity, its resurgence during the 
Reformation, and the diverse methods of 
missionary activities in both England and the 
United States. In this context, an evaluation 
was conducted regarding the Baptists who 
arrived in Kazakhstan via Russian lands.

Conclusion 
In summary, the principles and objec-

tives—religious, political, and social—of 

Evangelical Christians-Baptists within the 
Protestant movement originated in the 17th 
century amid the ongoing Reformation. This 
movement arose as a reaction to the confor-
mity imposed by the Catholic papacy and 
the Anglican Church. It has been observed 
that the «faith of individuals» was shaped 
by various factors, including political, reli-
gious, social, economic, and theological per-
spectives, which ultimately resulted in the 
emergence and fragmentation of over 1,000 
distinct Protestant groups. Furthermore, the 
advent of the Baptist movement as a nota-
ble religious community was significantly 
influenced by the contemporary religious 
and political climate, as well as by tensions 
between the monarchy and the populace 
during that era.

The primary factors contributing to 
the emergence of John Smith, the founder 
of Baptistism, as well as the challenges he 
aimed to address, were examined. Various 
strategies for establishing divine justice and 
promoting humanism were outlined, along-
side efforts to rejuvenate the church and ad-
vocate for the restoration of the “Apostolic 
Legacy” that had been severed by the Cath-
olic and Anglican Churches. The dynamics 
of the relationship between church and state 
were scrutinized, with particular attention 
paid to how the politicization of religion has 
led to the erosion of its core principles.

The comparative analysis was conduct-
ed on the «Declaration of Faith» created by 
the Baptist movement in England in 1612 
and the «Philadelphia Association» estab-
lished by the Baptist community in the Unit-
ed States in 1707. This examination high-
lighted both the shared principles found in 
these documents and their unique features. 
One area that merits further exploration 
within these texts is the inclination toward 
financial gain associated with an individu-
al’s faith in God and religious beliefs. The 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
94

declaration illustrates how a person’s pursuit 
of profit can lead to a diminishment of their 
moral integrity concerning religion, conse-
quently steering them away from genuine, 
selfless connections and towards more mer-
cenary interactions.

This analysis delves into the distinctive 
characteristics of Baptist religious beliefs in 
the United States and conveys them to the 
audience. It presents statistical insights in-
dicating a remarkable growth in the num-
ber of followers, escalating from 35,000 in 
1784 to 170 million by 2023. Additionally, 
it highlights the agreement of U.S. President 
Truman, a Baptist himself, regarding the de-
cision to utilize atomic bombs in Hiroshima 
and Nagasaki in 1945. The discussion also 
touches upon the religious stances related to 
racial discrimination and the institution of 
slavery.

The findings of the anti-synthesis ap-
proach were revealed, drawing comparisons 

between the Baptist denomination and the 
Catholic Church. The exploration of the 
baptismal significance within the Christian 
community was conducted by examining the 
teachings found in the Holy Bible and the 
Quran, with relevant findings presented. The 
SWOT analysis highlighted the strengths, 
historical context, and foundational ideas re-
lated to the early Baptist movements, along-
side John Smith’s perspectives, which are 
both innovative and beneficial for national 
scholarship and faith communities. A noted 
concern is the influence of Baptist Church 
activities on the conventional religious per-
ceptions in our nation. Additionally, a nota-
ble deficiency exists in domestic religious 
studies, representing a weakness in the field. 
We propose that a broader exploration of this 
topic will facilitate a clearer identification of 
both primary and secondary objectives of 
Evangelical Christian Baptists recognized in 
our country, grounded in scientific inquiry.

References
1.	 Antonov​, N. V. (2007). Judaism​ ot A do Ia, Vostok - Zapod, - 276 (in Russian).
2.	 Borbasova, Q. M. (2009). Missionary work among Evangelical Christians in 

Kazakhstan. QazUU Habarshysy. #2(33) 20-24. - Almaty (in Kazakh).
3.	 Blatlock, J. C. (2005). Baptist Groups in America. Jacksonville, Texas: Baptist 

Missionary.
4.	 Dwiraharjo, S., Putrawan, BK, Angel, JD, Noviana, R., Bulan, SE, & Carey, STTMW 

(2023). Efforts to Unite Diversity in an Indonesian Baptist Church Context: An Ecumenical 
Perspective based on John 17: 20-21. Pharos Journal of Theology No. 1 ( 104 ) .- 20-21.

5.	 Henry, C. V. (1967). A Short History of Baptists. - The Hudson Press. - 488. 
6.	 Kowalski, M. (2021). Baptism – the Revelation of the Filial Identity of Jesus and the 

Christian. – The Biblical Annals, #11(3) – Poland.
7.	 Lohuston, RF. (1956). The Religion of Negro Protestants. - New York. - 278. 
8.	 Mitrohin, L.M. (1997). Baptizm story I sovremennost’ (philosophical-sociological 

essays) SPB.: RHGI, – 480 (in Russian).
9.	 Mitrohin. L.M. (1969). Baptizm I nauchnaya znanya. - Moscow. “Znanie”, - 60 (in 

Russian).
10.	Munkyz ibn Muhmud As-Sakkar. (2009). Bog edinyi ili Troica. Pervoe russkoe izdanie, 

– 302 (in Russian).
11.	 Mamyrbaev, D.Zh. (2021). Kazaktar hristi y an bolgan ba? Boyauli dinder. Almaty, 

Daiyr baspasy, – 170 (in Kazakh)



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
95

12.	Payne, E. A. (1944). The Free Church tradition in the life of England. London: SCM 
Press, – 158 (in English).

13.	 Paul, N. A. (2018). Encounter, Dissonance, and Reflection in the Dialectical Development 
of Paul’s Theology. Faculty Publications - College of Christian Studies. No. 3 (24) - Newberg.

14.	Robert, G. Torbet, A . (1993). History of the Baptists . - Judson press. - 575.
15.	Shakespeare. J. H. (1907). Baptist and Congregational Pioneers. - London. - 220.
16.	Shtein, B. (1969). Baptizm I sovremennost’ (Material v pomosh’ lektoram, vystupaiushim 

na atheisticheskie temy). - Alma-ata. Obshestva «Znanie» KazSSR , - 35 (in Russian).
17.	Tolstoi, L. N. (1919). Hristyanstvo pervih vekov, Mysli o veri. Moscow, Izd.​ O bshestva 

Istennoy Svabody, – 31 (in Russian).
18.	Vardin, A. (2009). Theological Reflections: Euro-Asian Journal of Theology. #10 – 184 

(in Russian).
19.	 Wilson, R. (1966). Religion in Secular Society, a Sociological Comment. – London , – 235 

(in English)
20.	 Wilson, R. (1966). Religion in Secular Society, a Sociological Comment. - London. - 235.
21.	Zwingli, U. (2016). Ulrich Zwingli (1484-1531): selected works. University of Penn-

sylvania Press. – 123.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
96

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.01.11

https://orcid.org/0000-0003-3705-7097,    e-mail: Kairat_1966@list.ru
https://orcid.org/0009-0003-8510-8642,    e-mail: zhandos0190@mail.ru

ҚАЗІРГІ ДІНТАНУДАҒЫ КОГНИТИВТІ БАҒЫТТЫҢ 
ҚАЛЫПТАСУЫ ЖӘНЕ ДАМУ ПЕРСПЕКТИВАЛАРЫ 

Затов Қайрат Айтбекұлы
PhD доктор, профессор 

Нұр-Мүбарак Египет ислам 
мәдениеті университеті,

Алматы қ., Қазақстан

Тологон Жанболат
Магистр

Нұр-Мүбарак Египет 
ислам мәдениеті 

университеті,
Алматы қ., Қазақстан

Ишмаханов Жандос 
Жетесович

Магистр
Нұр-Мүбарак Египет ислам 

мәдениеті университеті,
Алматы қ., Қазақстан

ِ في علم الأديان الحديث وآفاقه المستقبليَّةَ ر التَّوَجُُّه المعرفيِّ� تلّكّش وتّوّط

زاتوف قيرات أيتبيكوفيتش
دكتوراه، أستاذ

الجامعة المصريَّةَ للّثّقافة 
الإسلاميَّةَ نور مبارك
ألماتي، كازاخستان

تولوجون جانبولات
ماجستير

الجامعة المصريَّةَ للّثّقافة 
الإسلاميَّةَ نور مبارك
ألماتي، كازاخستان

إيشماخانوف جاندوس 
جيتيسوفيتش

ماجستير
الجامعة المصريَّةَ للّثّقافة الإسلاميَّةَ 

نور مبارك ألماتي، كازاخستان

THE FORMATION AND DEVELOPMENT PROSPECTS OF THE COG-
NITIVE APPROACH IN CONTEMPORARY RELIGIOUS STUDIES

Zatov Kairat Aitbekovich
PhD Doctor, Professor
Egyptian University of 

Islamic Culture Nur-Mubarak
Almaty, Kazakhstan

Tologon Zhanbolat
Master

Egyptian University of 
Islamic Culture  
Nur-Mubarak

Almaty, Kazakhstan

Ishmakhanov Zhandos 
Zhetesovich

Master
Egyptian University of Islamic 

Culture Nur-Mubarak
Almaty, Kazakhstan

ФОРМИРОВАНИЕ И ПЕРСПЕКТИВЫ РАЗВИТИЯ 
КОГНИТИВНОГО ПОДХОДА В СОВРЕМЕННОМ 

РЕЛИГИОВЕДЕНИИ

Затов Кайрат Айтбекович
PhD доктор, профессор,
Египетский университет 

исламской культуры  
Нур-Мубарак, 

г. Алматы, Казахстан

Тологон Жанболат
Магистр,

Египетский университет 
исламской культуры  

Нур-Мубарак, 
г. Алматы, Казахстан

Ишмаханов Жандос 
Жетесович

Магистр,
Египетский университет 

исламской культуры  
Нур-Мубарак, 

г. Алматы, Казахстан



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
97

Аңдатпа: Мақалада қазіргі дінтанудағы тың бағыттардың бірі – дінді когнитивті 
ғылымдардың соңғы жетістігі тұрғысынан зерттеудің маңызды мәселелері қарастырыла-
ды. Эволюциялық психология мен нейробиологиядағы ашылған жаңалықтар мен зерттеу 
тәсілдерінің дінтанудың зерттеу объектісі мен пәнін жаңаша пайымдауға, дінтанудағы 
парадигмалы өзгерістерге ықпалы ашылады.  Мақалада когнитивті дінтануда ерекше та-
нылған П. Буайенің минимальді контринтуитивті ұғымдар теориясы, Э.Т. Лоусон мен Р. 
Макколидің ритуалдық формалар теориясы, Х. Уайтхаустың діндарлық модустар теори-
ясы және агенттілікті анықтаудың гиперсенситивті механизмі туралы гипотезалар (Дж. 
Барретт) қарастырылады.

Түйін сөздер: эволюциялық психология, нейробиология, когнитивті дінтану, когни-
тивті зерттеулер, эволюционизм.

ين من منظور  الملخََّص: تتناول المقالة أحد الاتِّ�ِجاهات الحديثة في علم الأديان المعاصر، ألا وهو دراسة الدِّ�ِ
الإنجازات الأخيرة للعلوم المعرفيَّةَ. وتُنُاقش القضايا المهمََّة المتعلقة بكيفيَّةَ مساهمة الاكتشافات والأساليب البحثيَّةَ 
في علم النَّفَس التَّطَورّيّ وعلم الأعصاب في إعادة النَّظَر في موضوع ومادَّةَ علم الأديان بشكل جديد، وكذلك تأثيرها 

على التَّغَّيّرات البارادايميَّةَ في هذا المجال.
للبديهة  المفاهيم المضادة  ، مثل نظريَّةَ  المعرفّيّ المقالة نظريَّاَت أصبحت شائعة في علم الأديان  تتناول  كما 
رها باسكال بواين، ونظريَّةَ الأشكال الطُُّقوسيَّةَ لإدوارد ت. لوسون وروبرت مكولي، ونظريَّةَ أنماط التَّدَين  الَّتَي طّوّ

لهارفي وايتهوس، بالإضافة إلى فرضيَّةَ آليَّةَ الحساسيَّةَ الفائقة للوكالة لجستن باريت.

راسات المعرفيَّةَ، التَّطَوريَّةَ.    ، الدِّ�ِ ، علم الأعصاب، علم الأديان المعرفّيّ الكلمات المفتاحيَّةَ: علم النَّفَس التَّطَورّيّ

Abstract: The article examines one of the emerging directions in contemporary religious 
studies — the study of religion through the lens of the latest advancements in cognitive sciences. 
It highlights the significance of recent discoveries in evolutionary psychology and neurobiology 
and their impact on redefining the subject and object of religious studies, contributing to paradigm 
shifts within the field. The article explores key theories in cognitive religious studies, including 
P. Boyer’s theory of minimally counterintuitive concepts, E.T. Lawson and R. McCauley’s ritual 
form theory, H. Whitehouse’s modes of religiosity theory, and J. Barrett’s hypothesis of the 
hypersensitive agency detection device (HADD).

Keywords: evolutionary psychology, neurobiology, cognitive religious studies, cognitive 
research, evolutionism.

Аннотация: В статье анализируется теоретические и методологические проблемы 
религиоведения в свете новейших достижении когнитивных наук, освещается влияние 
открытии в области эволюционной психологии и нейробиологии на осмысление объекта 
и предмета религиоведческих исследовании. Рассматриваются получившие широкое при-
знание в научной среде теория континтуитивных понятии П. Буайе, теория ритуальных 
форм Э. Т. Лоусона и Р. Макколи, а также теория модусов религиозности Х. Уайтхауса и 
гипотеза определение гиперсенсативных механизмов агентности (Дж. Барретт).

Ключевые слова: эволюционная психология, нейробиология, когнитивное религио-
ведение, когнитивные исследования, эволюционизм.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
98

Кіріспе
ХХ ғасырдың екінші жартысында 

дінтанулық зерттеулерде, әсіресе дін-
тану метатеориясы болуға үміттенген 
дін феноменологиясында орын алған 
методологиялық қиыншылықтар діни 
құбылыстарды талдауда жаңа зерттеу 
парадигмалары мен принциптерді қа-
жет етті және сонымен қатар дінтануды 
теологиялық нарративтерден тазартып, 
ғылыми негізде құрылымдауға деген 
ұмтылысты қанағаттандыру қажеттілігі 
туындады. Өткен ғасырдың екінші жар-
тысынан бастап классикалық дінтанулық 
концепциялардың субъективтілігі мен ве-
рификациялану мүмкіндігінің шектеулігі 
туралы пікірлер жиі айтылды. Бұл дінта-
нулық білімнің объективтілігі мен әмбе-
баптылығы мәселесін қайта қарау және 
эксперименталды негіздемелерін бекіте 
отырып, репрезентативтілігін қамтама-
сыз ету мәселелерін күн тәртібіне қойды. 
Когнитивті дінтану қазіргі эволюциялық 
психология мен нейробиологияның, 
лингвистика мен кроссмәдени және ан-
тропологиялық зерттеу нәтижелері мен 
тәсілдерін діни құбылыстар мен үдері-
стер логикасын ашуға бағыттай отырып, 
дінтанулық білімді концептуализацияла-
уда жаңа көкжиектер ашады.   

Тақырыптың негіздемесі және мақ-
саты мен міндеттері. Қазіргі когнитивті 
дінтануды түрлі зерттемелік гипотеза-
лар мен концептуалдық көзқарастарды 
қамтитын «мегажоба» ретінде сипаттауға 
болады. Бұл «мегажоба» дүниетанымдық 
ұстанымдары мен дінге деген көзқараста-
рында түбегейлі айырмашылықтары бар 
зерттеушілерді ми құрылымының ақпа-
раттарды қабылдау, өңдеу және тасы-
малдау қызметін пайымдау арқылы оның 
діни түсініктердің қалыптасуы, діни 
идеялар мен практикалардың таралуын-
дағы рөлін ашуға бағыттады.  Бірқатар 

ғалымдар когнитивті дінтану саласын-
дағы жаңалықтар ерте христиандық, ерте 
иудаизм сияқты діндерді зерттеуде қол-
даныс таба алады деп санайды (1). Ког-
нитивті дінтанудың көрнекті өкілдерінің 
бірі – Дж. Барретт қазіргі теологтар үшін 
бұл саланың зор перспективаларды аша-
тынына күмән келтірмейді. Дж. Баррет-
тің осы көзқарасы оны нейротеология 
бағыты өкілдерінің ұстанымына жақын-
дата түседі.  Ал Юджин Д’Аквили ми 
эволюциясы мен діннің дамуын өзара 
шартталған үдеріс деп қарастырады. 

Ғалымдардың басқа бір тобы (Д. 
Спербер, С. Гатри, П. Буайе) ми қыз-
метінен діни түсініктердің қалай туын-
дайтынын түсінуге талпынады. Аталған 
зерттеушілер дінді ми эволюциясының 
қосалқы туындысы ретінде сипаттайды, 
олар діни идеялар мен сезімдердің жа-
ратылыстан тыс агенттілігі бар деген те-
зисті қабылдамайды. Олар діни идеялар 
мен түсініктердің, символдар мен образ-
дардың туындауы мен тасымалдануының 
танымдық механизмдерін түсіндіруге 
талпынады. 

Мақалада аталған авторлардың ког-
нитивті дінтанудың теориялық-методо-
логиялық құрылымының қалыптасуына 
ықпалы баяндалады және оқырман қа-
уымды осы саладағы зерттеулермен та-
ныстыра отырып, қызығушылықты ояту 
мақсат етіледі. Бұл мақсатқа когнитивті 
дінтанудың қалыптасу тарихын саралау, 
ғалымдардың көзқарастары мен идея-
ларын талдау, дінтану ғылымының да-
муына қосатын үлесін пайымдау және 
міндеттерін жүзеге асыру арқылы қол 
жеткізіледі.

Ғылыми зерттеу әдіснамасы 
Мақаланың ғылыми әдіснамалық 

негізін жүйелік-құрылымдық, салыстыр-
малы талдау, абстрактіліден нақтылыққа 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
99

өту, теopиялық модельдеу,  диахронды 
және синхронды талдау әдістері құрай-
ды. Сонымен қатар зерттеу барысында 
шетелдік зерттеушілердің тақырыпқа қа-
тысты пікірлері ғылыми негіз және мақа-
ла дереккөзі ретінде келтірілген. Сон-
дай-ақ мәтіндер герменевтикалық және 
салыстырмалы, стилистикалық зерттеу 
әдістерімен талданады. Зерттеу бары-
сында когнитивті ғылымдардың зерттеу 
нәтижелерін дінтанулық білімнің дамуы-
на зерттеу үшін логикалық талдау мен 
интерпретациялау әдісі қолданылады. 

Негізгі бөлім 
Когнитивті дінтану ХХ ғасырдың 

соңғы ширегінде дін туралы ғылымдар-
дың өзіндік бір зерттеу саласы ретінде 
пайда болды. Бұл бағыт – дінді тәжіри-
белік ғылыми негізде дамытуға деген 
талпыныстың көрінісі. ХIХ ғасырдағы 
дінтанудың этнологиялық-эволюциялық 
идеяларының кейбір қырын қайта жаңғы-
рта отырып, когнитивті дінтану аталған 
ғылымды қазіргі жаратылыстану мен пси-
хологиялық зерттеулердің тың жетістік-
тері тұрғысынан зерттеп-зерделеуді мақ-
сат етеді. ХХ ғасырдың ортасында қазіргі 
дінтануда, әсіресе сол уақытта дін туралы 
ғылымдардың жалпы методологиясы мен 
парадигмалдық ұстанымдарын қалыпта-
стыруға талпынған дін феноменологи-
ясы бірқатар қиындықтарға тап болды. 
Дін феноменологиясындағы қасиеттілік, 
дұға, діни тәжірибе сияқты құбылы-
старды таза ғылыми негізде түсіндіру 
мүмкіндіктері сәтсіздікке ұшырады. Дін 
феноменологиясы теологиялық ұғымдар-
дың сыртқы құбылыстарын сипаттаға-
нымен, ішкі мәнін ашуда қауқарсыздық 
танытты. Дін психологиясының әртүрлі 
бағыттары діни толғаныстан туындаған 
сезімдер мен күйлерді, діни әрекет моти-
вацияларын сипаттаумен шектеліп, осы 

сезімдердің туындау үдерістерін толық 
түсіндіре алмады.    

ХХ ғасырдың соңындағы техноло-
гиялық жетістіктер – позитронды-эмис-
сиондық томография, функционалдық 
магнитті-резонанстық томография меди-
тация мен дұға кезіндегі ми бөліктерін-
дегі белсенділіктерді тікелей бақылауға 
мүмкіндік берді. Нейробиологтар ді-
ни-мистикалық толғаныстардың нейрон-
дық субстраттарын табуға талпынды. 
Сонымен қатар ғалымдар діни ойлау мен 
құлшылық-ғибадаттарға қатысы бар ір-
гелі когнитивті үдерістерді де анықтауды 
мақсат етті. 

Діннің алғашқы когнитивті теори-
ясын 1980 жылы антрополог С.Э. Гатри 
ұсынды (2). Ол дінді жүйеленген антро-
морфизм, ал анимизм мен антромор-
физмді іргелі биологиялық интуицияның 
көрінісі деп түсіндірді. Ол өзіне түсініксіз 
құбылыстар мен оқиғаларды түсінуге 
ұмтылу адамға туа біткен қасиет, ал өзін 
қоршаған ортаны жанды немесе өзі тәріз-
дес (антропоморфизация) деп түсіну оны 
тануға талпынудың алғашқы және жал-
пылама ұстанымы деп қарастырады.

Джастин Барретт когнитивті дінтану-
дың зерттеу аймағын: «Белгілі бір ортада 
қызметін жүзеге асыратын менталдық 
құралдардың біз «діни» деп атай алатын 
идеялар мен практикалардың таралуына 
қарсыласуын немесе қолдау көрсетуін 
түсіндіру», – деп анықтайды (Самарина, 
2023:). Дж. Барретт дінді адамның ког-
нитивті үдерістерімен сабақтастықта қа-
растырады және осы үдерістің дінді құ-
былыс ретінде түсінудегі маңыздылығын 
айқындауға талпынады.   

1970 жылдары Н. Хомскийдің линг-
вистикалық теориясының ықпалымен 
ритуалдық іс-әрекеттердің әмбебап грам-
матикасын ашуға деген талпыныс орын 
алады. Э. Лоусон мен Ф. Стальдің осы 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
100

бағыттағы ғылыми жобалары өз сипа-
ты бойынша когнитивті деп танылған 
ритуалдық қабілетті (religious ritual 
competence), яғни адамдардың ритуал 
құрылымын интуитивті түсіну қабілетін 
зерттеуге арналады. 

2000 жылдары «когнитивті дінтану» 
(cognitive science of religion) терминін 
алғашқы болып Э. Лоусон мен Дж. Бар-
ретт қолданды. Ал  когнитивті дінта-
нудың жеке-дара ғылыми бағыт болып 
қалыптасуын Р. Макколи мен  Э. Лоу-
сонның 1990 жылы жарық көрген «Дінді 
қайта пайымдау: таным мен мәдениетті 
сабақтастыру»  («Rethinking Religion: 
Connecting Cognition and Culture ») атты 
монографиясымен байланыстырады (4). 
Осы жылдары когнитивті дінтанудың 
негізін қалаған басқа да ғалымдардың 
еңбектері жарық көреді (Антрополог П. 
Буайенің «Дәстүр ақиқат пен коммуни-
кация ретінде» («Tradition as Truth and 
Communication», 1990) және «Діни иде-
ялардың табиғилығы: діннің когнитивті 
теориясы» («The Naturalness of Religious 
Ideas: A Cognitive Theory of Religion», 
1994), С.Э. Гатридің «Бұлттағы бейне-
лер: діннің жаңа теориясы» («Faces in 
the Clouds: A New Theory of Religion», 
1995) Х. Уайтхаустың «Культ ішінде: 
Папуа-Жаңа Гвинеядағы діни жаңашыл-
дық пен сабақтастық» («Inside the Cult: 
Religious Innovation and Transmission 
in Papua New Guinea», 1995). Аталған 
ғалымдардың зерттеу объектілері мен 
тәсілдерінде, ұсынған теорияларында 
айырмашылықтар болды, бірақ олардың 
бәрінің сол кезде дінтануда кең таралған 
ұстанымдар мен көзқарастарға көңілі 
толмады. Сонымен қатар олар когнитивті 
ғылымдарда қалыптасқан теориялар мен 
тәсілдерді дінтану саласындағы зерттеу-
лерге енгізу арқылы тың серпіліс әкелуді 
қалады. Когнитивті дінтану өкілдері мә-

дени релятивизм мен мәдени детерми-
низмді сынға алып, әртүрлі халықтардың 
діни түсініктері мен тәжірибелеріндегі 
қайталанатын тұсын кросс-мәдени талда-
уға назар аударды. Сондай-ақ олар мәде-
ни және діни феномендерді сипаттауға қа-
тысты түсіндірмелердің толықтырылуын 
талап етті. Когнитивистер адамдардың 
түсініктері мен жүріс-тұрысын тек мәде-
ни-әлеуметтік факторлармен түсіндіретін 
көзқарастарды да сынайды, өйткені олар-
дың пайымдауынша, бұл ұстанымдар 
адам танымының маңыздылығын ескере 
бермейді. Адам танымының діни түсінік-
тер мен адамның осы түсініктерге сай 
әрекет етуіндегі рөлін жеткілікті бағала-
мауды өздеріне дейінгі дінтанудың ба-
сты кемшін  тұсы деп санаған когнитивті 
дінтанушылар таным үдерістерінің діни 
репрезентациялар мен тәжірибелердің 
қалыптасуына, игерілуіне және тасымал-
дануына (бір қауымдағы адамдар немесе 
ұрпақтар арасында) қалай әсер ететінін 
түсінуге талпынады. Дж. Барреттің 
пікірінше, дінді когнитивті зерттеумен 
шұғылданатын ғалымдардың қауымда-
стығы 1996 жылы ақпан айында Батыс 
Мичиган университетінің салыстырма-
лы дінтану кафедрасының ұйымдасты-
руымен өткен «Таным, мәдениет және 
дін» (Cognition, Culture, and Religion) 
атты конференцияда орын алды. 

Когнитивті дінтанудың негізін қа-
лаған ғалымдар діни құбылыстар мен 
тәжірибелерді түсіндіру спекулятивті 
ой-тұжырымдарға емес, экспериментал-
ды ғылымның тәсілдері мен жетістіктері-
не негізделуі тиіс деп санады.  Олар діни 
деп аталатын ойлау мәнері мен іс-әрекет-
тердің каузальдық механизмдерін (себеп-
терін) эмпирикалық-эксперименталдық 
негізде айқындауға талпынды. 

Когнитивті дінтанудың институцио-
налдық қалыптасуы екі мыңыншы жыл-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
101

дары жүзеге асты. 2006-жылы Когнитивті 
дінтанудың Халықаралық ассоциация-
сы (The International Association for the 
Cognitive Science of Religion) құрылды. 
Көптеген елдердің ғалымдарының басын 
қосқан бұл ұйым 2020 жылы Когнитивті 
және эволюциялық дінтанудың халықа-
ралық ассоциациясы деп өзгертілді. Осы 
жылдары Батыс Еуропа мен Солтүстік 
Америка елдерінде көптеген зерттеу ор-
талықтары мен институттары ашылды. 
2001 жылдан бастап «Таным және мәде-
ниет журналы» (Journal of Cognition and 
Culture) шығарыла бастады, онда когни-
тивті дінтану саласындағы теориялық 
және эксперименталдық зерттеулер жа-
рық көрді. 2013 жылы Когнитивті дінта-
нудың халықаралық ассоциациясы «Ког-
нитивті дінтану журналын» (Journal for 
the Cognitive Science of Religion) шығара 
бастады. Аталған бағыт өкілдерінің ең-
бектері когнитивті ғылымдарға арналған 
басылымдарда және арнайы журналдар-
да басылады («Дін, ми және іс-әрекет» 
(Religion, Brain and Behavior), «Когнитиві 
тарихнама журналы» (Journal of Cognitive 
Historiography). 2000 жылдары «Дін ту-
ралы когнитивті ғылымдардың жетістік-
тері» (Advances in the Cognitive Science 
of Religion series), «Дін, таным және мә-
дениет» (Religion, Cognition and Culture) 
сияқты көлемді еңбектер және көптеген 
жинақтар жарық көрді. 

Cонымен, когнитивті дінтану – діни 
түсініктер мен діни іс-әрекеттерді ког-
нитивті және эволюциялық ғылымдар 
тұрғысынан қарастыратын дінтану бағы-
ты. Когнитивті дінтану дінді танымдық 
әрекеттің формасы, адамның қоршаған 
ортаға бейімделуі немесе эволюцияның 
жанама өнімі ретінде қарастыра отырып, 
дін саласындағы бұрынғы антропологи-
ялық және әлеуметтанулық зерттеулерді 
қайта пайымдайды. 

Когнитивті дінтанулық зерттеулердің 
объектісі – әлеуметтік-психологиялық 
және танымдық құбылыс сипатындағы 
дін феномені. Зерттеу пәні – діни түсінік-
тер мен идеялардың адам санасында ре-
презентациялануы (бейнеленуі), олардың 
іс-әрекетте (ритуалда) көрініс табуы, та-
сымалдануы және есте сақталуы, діни 
тәжірибе мен таным тетігі ретіндегі дін 
тілі. 

Когнитивті дінтану зерттеудің көпте-
ген әдіс-тәсілдерін, солардың ішінде те-
ориялық және эксперименталдық тәсіл-
дерді кеңінен қолданады. Теориялық 
тәсілдерге қосарланған диссоциация 
және сананың модульдік гипотезасын 
жатқызады (диссоциация – психологи-
ялық қорғаныс тетігі, адамды ауыр эмо-
циялардан қорғайды, психологиялық 
патология да әкелуі мүмкін. Сананың мо-
дульдік гипотезасы – адам миы көптеген 
модульдерден тұрады және оның әрқай-
сысы арнайы ақпаратты өңдейді. Бұл те-
орияны америкалық философ, лингвист 
Дж. Фодор ұсынған). 

Когнитивті дінтану дінді түсіндіру-
дің жалпылама теориясын қалыптастыру 
қажеттілігіне назар аударады. Аталған 
бағыт өкілдерінің пайымдауынша, дін – 
мәдениеттің құрамдас бөлігі, сондықтан 
діни құбылыстардың алғышарттары та-
нымдық тетіктермен айқындалады және 
кез келген зерттеудің мақсаты – діни 
құбылыстардың негізінде жатқан се-
бептерді немесе үдерістерді анықтау. 
Танымдық үдерістерді зерттеу – дінді 
зерттеудің қажетті алғышарты болып та-
былады. Яғни когнитивті дінтанушылар 
дінді адамның танымдық әрекетімен, 
сана және ойлау ерекшеліктерімен бай-
ланыстырады. Олар кез келген теоло-
гиялық дискурстың ғылыми маңызын 
теріске шығарады. Теологиялық идеялар 
мен ұғымдар, догматтар – дінді ұстана-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
102

тын адамның санасы мен ойлауындағы 
түсініктер. Сонымен, дінтанудағы ког-
нитивті бағыт өкілдері тылсым әлемді, 
интеллигибельді мәндерді (құдай, әруақ, 
періштелер мен жындар) мойындамайды 
және оларды адамның танымдық әре-
кетінің барысында туындаған түсініктер 
деп қарастырады. Сонымен қатар олар 
медитация, дұға мен құлшылық сияқты 
діни тәжірибе элементтерінің позитивті 
психологиялық-әлеуметтік маңызының 
бар екенін айтады.  

Когнитивті дінтанудың дамуының 
бастапқы кезеңінде діни құбылыстар-
ды түсіндірудің бірқатар гипотезалары 
қалыптасты. Олардың қатарына мини-
мальді контринтуитивті ұғымдар тео-
риясы, ритуалдық формалар теориясы, 
діндарлық модустары теориясы және 
агенттілікті анықтаудың гиперсенситивті 
механизмі туралы гипотеза кіреді. Осы-
лардың ішінде, П. Буайенің діни түсінік-
тер теориясы (кейін минимальді контрин-
туитивті ұғымдар теориясы деп аталды) 
кең танымалдыққа ие болды (5). П. Буайе 
когнитивті дінтану адамзат мәдениетінің 
басым бөлігінде көрініс беретін жиі қай-
таланатын діни түсініктерді түсіндіруі 
тиіс деп санады. Ол мәселе әмбебап діни 
идеялардың болуы жайында емес, қайта-
ланатын тақырыптар мен тылсым туралы 
ұғымдардағы белгілер туралы болып оты-
рғанына назар аударады. Мысалы, адам-
ның өлімнен кейін тәнсіз өмір сүретіні 
туралы түсініктер көптеген халықтардың 
аңыз-әңгімелерінде кең таралған. П. Бу-
айе діни дәстүрлердегі қайталанатын 
шектеулі тақырыптарды төмендегідей 
бірнеше: а) тылсым ұғымының мазмұ-
ны мен құрылымы; б) барлық адамдар 
үшін бірдей болып табылатын күнделікті 
шындықтың әртүрлі салаларына қаты-
сты интуитивті күтілімдерді құрастыра-
тын тар маманданған жүйелер негізінде 

түсіндіреді. Интуитивті ой-тұжырымдар 
жүйесі объектілердің белгілі бір типтерін 
анықтап, оларды әртүрлі онтологиялық 
категориялар бойынша жіктеуге мүмкін-
дік береді. Орын алған жағдайлар, мыса-
лы, коммуникация барысында берілген 
ақпарат немесе қоршаған ортамен өза-
ра әрекетесу жүйелерді белсенді күйге 
көшіреді. Діни түсініктер, мифтердегі, 
ертегілердегі тылсым (сверхъестествен-
ное) туралы идеялар біріншіден, ұғыммен 
байланысқан онтологиялық категория-
ларға қатысты интуитивті күтілімдердің 
бұзылуын (мысалы, әртүрлі кедергілер-
ден еш қиындықсыз өте алатын адам 
(рух, әруақ), екіншіден, сәйкес онтологи-
ялық категориямен байланысты фондық 
жорамалдарды жандандырады (рухтар 
адамдар сияқты көре алады, ниеттенеді, 
олардың да қалауы болады және т.б.).  П. 
Буайе тылсым аз мөлшердегі контрин-
туитивті және интуитивті элементтердің 
балансына негізделген дейді. Контринту-
итивті элементтер біздің табиғи күтілім-
дерімізді бұзып, өзіне назар аудартады, 
ал интуитивті элементтер олардың инфе-
ренциальды (үрейлендіруші) мүмкіндігін 
күшейте түседі. Минимальды контринту-
итивті ұғымдардағы әдеттегі мен әдеттен 
тыстың оптимальды ұштасуы олардың 
мәдениетте тасымалдануын қамтамасыз 
етеді. Олар адамның назарын өзіне ауда-
рады және есте жақсы сақталады. 

П. Буайенің теориясы тылсым ұғы-
мымен анықталатын құбылыстарды 
шектей отырып, әмбебапты когнитивтік 
үдерістердің мәдениетті белгілі бір си-
патта бағыттайтынын ашады. Атап ай-
тқанда, тылсым ұғымдарымен шектелген 
тақырыптардың көптеген мәдениеттерде 
кең таралғанын айқындайды. Яғни П. 
Буайенің пікірінше, когнитивті үдері-
стер негізінде адам ойлауында пайда 
болған тылсым (сверхестественное) ұғы-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
103

мымен анықталатын құбылыстар архаи-
калық мәдениеттердегі тылсым туралы 
(жан, рух, демон, құдай, әруақ және т.б.) 
түсініктердің қалыптасуы мен таралуына 
ықпал етеді. 

Дін туралы когнитивті ғылымдарда 
кең таралған әрі ықпалды болған теори-
ялардың бірі – Э.Т. Лоусон мен Р. Мак-
колидің ритуалды форма теориясы. Н. 
Хомскийдің генеративті грамматикасына 
сүйене отырып, аталған ғалымдар риту-
алдық қабілеттің, яғни адам санасында 
айқындалмаған ережелердің (неосознан-
ный) табиғатын ашуға талпынады. Бұл 
ережелер діни ритуалдық іс-қимылдар-
дың барысы туралы репрезентацияларды 
бағыттап, құрылымдап отырады. 

Э. Т. Лоусон мен Р. Макколидің те-
ориясында үш компоненттен тұратын: 
субъект (немесе агент), іс-әрекет және 
объект (немесе пациент) ритуалдар қа-
растырылады. Діни ритуалдарда агент 
объектіге әсер етеді және бұл әсерге 
құдіретті күш иелері – агенттердің қаты-
суы шарт. Ритуалдар басқа діни іс-әре-
кеттерден үш аспектіде ерекшеленеді: а) 
олар агенттердің көмегімен діни әлемде 
өзгерістерді жүзеге асырады; б) ритуал-
дар «өзіміз және бөтен» белгісімен бай-
ланысты болады, ритуалға бөтен адамдар 
қатыстырылмайды (мысалы, христиан-
дықта бөтен адам уағыз тыңдай алға-
нымен, құпияларға мәселеге  қатысты-
рылмайды); б) ритуалдар діни дәстүрдегі 
басқа ритуалдармен байланысты болады. 

Э. Т. Лоусон мен Р. Макколи риту-
алда құдіретті күш (сверхчеловеческий) 
агенттің рөліне ерекше мән береді. Риту-
алдың негізгі себебі де – осы құдірет күш 
болып табылады. Адамның қатысуымен 
өтетін ритуалдарға қарағанда (неке қию, 
сүндеттеу, есім беру және т.б.), құдіретті 
күшпен байланысты қамтитын ритуалдар 
адамдарға зор эмоциялық ықпал етеді 

(құрбандық шалу, қажылық және т.б.).  
Аталған ғалымдар өз теориясының 

үш маңызды нәтижесіне тоқталады: а) 
олар ритуалға қатысушылардың ритуалға 
қатысты пікірінің маңыздылығын атап 
өткенімен, бұл пікірлер қол жеткізген 
білімге негізделмейді, интуитивті түрде 
пайда болады; б) бұл пікірлер ритуалдың 
мәні және маңызымен байланыспайды, 
мысалы, адам ритуалдың маңызын түсін-
беуі мүмкін, бірақ белгілі бір шарттарды 
орындамайынша, ритуалдың өткізілмей-
тінін түсінеді. (Айталық, жас жұбайлар 
неке суын не үшін ішетіндерін білмеуі 
мүмкін, бірақ молданың қатысуынсыз 
неке қиылмайтынын біледі); в) теория 
ритуалға қатысушыларың компетенци-
ялық моделі мен мәдени-рәміздік модель-
дер арасындағы алшақтықты қысқартуға 
мүмкіндік береді.

Р. Макколи діннің пайда болуының 
когнитивтік алғышарттары мәдени даму 
барысында қалыптасқан түсініктерден 
әлдеқайда ерте туындаған деп санайды. 
Сондықтан когнитивті қозғаушы күштер 
кейінгі мәдени қатпарларға қарағанда 
қуаттырақ. Сонымен,  Э.Т. Лоусон мен 
Р. Макколи жалпы алғанда діннің, атап 
айтқанда, ритуалдың пайда болуында мә-
дени факторларға қарағанда когнитивті 
тетіктердің маңызды рөл атқаратынын 
дәлелдеуге талпынады. Осыған сай діни 
түсініктер адам санасы мен ойлануында 
алдын ала болады, яғни олар – апосте-
риальды білімнің салдары емес, адамға 
априори тән түсініктер болып табылады. 

Х. Уайтхаус діндарлық модустары 
туралы теориясында ритуалдық прак-
тикалар және онымен байланысты діни 
жүйелердің діндарлықтың екі түрлі 
полюстарына немесе модустарына қа-
рай ығысатындығына назар аударады. 
«Доктриналдық діндарлық модусында» 
(doctrinal mode of religiosity) ритуалдар 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
104

жиі қайталанады, бірақ ритуалдарға қа-
тысушылардың эмоциясына түрткі бо-
ларлықтай әсер етпейді. Жиі қайталаулар 
барысында ритуал туралы білімдер про-
цедуралық есте сақталады, ал осындай 
ритуалдармен байланысқан сенім қағи-
даттарын ұдайы қайталау семантикалық 
есті іске қосады. «Образды діндарлық 
модусында» (imagistic mode of religiosity) 
ритуалдар өте сирек өткізіледі (6). Сирек 
қайталанатын ритуалдарды игеру мен 
тасымалдау басқа факторларға, атап ай-
тқанда, оған қатысушылардың қарқынды 
эмоционалдық қозуына байланысты бо-
лады. Мұндай ерекше оқиғалар ұсақ-түй-
егіне дейін есте сақталады. Адам үшін 
маңызды әрі эмоционалды оқиғалар-
дың нақты дәл есте қалуын «еске түсіру 
жарқылы» (flashbulb memory) деп атай-
ды. Сирек орындалатын және эмоцио-
налды қаныққан (көңіл күйге қатты әсер 
ететін) ритуалдар оған қатысушылардың 
есінде нақты оқиғалар  туралы естелік-
терді сақтап қалады.    

Х. Уайтхаустың сатылы теория-
сында ритуалдарды сирек және жиі 
орындау ақпаратты өңдеудегі тар-
мақталып кететін іргелі когнитивтік 
үдерістерге (семантикалық және эпи-
зодтық ес), кодтау стильдеріне (тілдік/ 
риторикалық/логикалық және икондық) 
және бір-бірінен әлеуметтік-саяси сипат-
тарымен ерекшеленетін діни жүйелердің 
екі типіне алып келеді. Діндарлықтың 
доктриналдық модусында діни ілім тіл-
де кодификацияланады және арнайы 
білім алған діни қайраткерлер мен мәтін-
дер арқылы тасымалданады, сондықтан 
мұндай ілімдер қалың бұқара арасында 
тез таралады. Діни қағидаттар мен кон-
цептілер жиі қайталанатындықтан ор-
тодоксиядан ауытқу бірден көзге түседі. 
Діндарлықтың образды модусында 
керісінше, ритуалдар айқын (эксплицит-

ті) білімде көрініс тапқан діни ілімді жа-
риялай бермейді. Мұнда ритуалдарға қа-
тысушылардың сирек және экстатикалық 
рәсімдерді өзіндік пайымдаулары өзара 
байланысқан концептуалды түсінікті (ор-
тақ мазмұнды) қалыптастыра алмайды. 
Бұл өз кезегінде ортақ доктринаның қа-
лыптасуына кедергі келтіреді, сондықтан 
мұндай діни жүйелер баяу таралады. 

Ритуалдың когнитивті теориялары 
таным үдерісімен қатар, ритуалдың эмо-
ционалдық аспектілеріне, есте сақталуы 
мен көрнектілігіне, қайталанатындығы 
мен тартымдылығына да назар аударады. 

Қазіргі когнитивті дінтану – көпте-
ген мәселелерді қамтитын ғылыми білім 
саласы. Діни ұғымдар мен діндарлықтың 
қалыптасуы, діни түсініктер мен іс-әре-
кеттердің адаптативтік (адамды қор-
шаған және әлеуметтік ортаға бейімдеу) 
қызметі, «халықтық» дін мен институци-
оналданған діндердің айырмашылығы, 
дін мен моральдың байланысы, әлеу-
меттік таным мен тылсымға деген сенім 
арақатынасы мәселелері – осылардың 
бәрі когнитивті дінтанушылар тарапынан 
қызу талқыланатын тақырыптар.

Когнитивті дінтануда когнитивті 
зерттеулер эволюциялық идеялармен де 
сабақтасады, осыған орай діннің эволю-
циялық рөлі туралы мәселе де маңызды 
болып табылады. Дін әлде бір адапта-
тивтік қызмет атқара ма немесе эволюция 
үдерісі барысында дінмен байланыспаған 
міндеттерді шешу үшін қалыптасқан ког-
нитивті жүйенің қосалқы өнімі ме деген 
сұрақтарда шешімін табуды талап етеді. 
Сонымен қатар дін экзаптация ретінде 
де қарастырылады, яғни когнитивті қо-
салқы өнім ретінде пайда болған діни 
наным-сенімдер кейін адаптативті сипат 
алады. 

Соңғы жылдары когнитивті дінта-
ну басқа да зерттеу салаларымен, атап 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
105

айтсақ, дін психологиясымен, діннің қа-
лыптасуындағы мәдени және биологи-
ялық факторларды қарастыратын, діни 
дәстүрлердегі және діндарлық деңгейін-
дегі тарихи және мәдени варицияларды 
(көп түрлілікті) түсіндіретін концепци-
ялармен тығыз байланыста дамып ке-
леді. Когнитивті дінтану саласы үшін 
нейрофизиологиялық зерттеулердің де 
маңызы артып келеді (дінді нейрофизи-
ологиялық тұрғыдан зерттеудің басым 
бөлігі діни-мистикалық толғаныстардың 
нейрондық субстратын анықтауға бағыт-
талған болатын). Нейробиологтар діни 
ойлау мен іс-әрекетке қатысы бар іргелі 
когнитивті үдерістерді анықтауға тал-
пынады. Нейрофизиологиялық тәсілдер 
когнитивті дінтану аясында қалыптасқан 
гипотезаларды тексерудің қосымша құра-
лына айналды.

Қорытынды 
Когнитивті дінтану ғылыми қа-

уымдастық тарапынан мойындалған 
ғылыми зерттеу саласы деп айтуға әлі 
ертерек. Оның ұстанымдары мен тұжы-
рымдарына, идеялары мен көрнекті өкіл-
дерінің көзқарастарына айтылған сын 
пікірлер де аз емес. Бірқатар авторлар бұл 
бағыттың іргетасын қалағандар өздерін 
дін антропологиясы мен психологиясы 
сияқты ғылым салаларында қалыптасқан 
дәстүрлерге қарсы қояды, ал бұл үдеріс 
когнитивті дінтанудың ұзақ уақыт оқ-
шау дамуына алып келді деп санайды. 
Когнитивті дінтанудың іргелі теориялық 
принциптерінің бірі – психиканың әмбе-
бап модульдылығы идеясы да пікірталас 

тудырады. Когнитивті дінтанушыларды 
редукционизм мен биологиялық детер-
минизмге бой алдырды деп айыптайтын-
дар да кездеседі. Сол сияқты неге белгілі 
бір адамзат қауымдастықтары өз құдайы-
на (құдайларына) иланып, басқалардікіне 
сенбейді деген сұрақтар туындайды. Көп-
теген зерттеулерге қарамастан когнитивті 
дінтану үшін іргелі болып табылатын 
гипотезалар әлі толық дәлелденген жоқ. 
Когнитивті дінтану теологтар тарапынан 
да сынға алынды. Протестанттық теолог 
Н. Мерфи когнитивті дінтану архаикалық 
мәдениеттегі діни тәжірибенің негіздерін 
дұрыс түсіндіргенімен, бұл нәтижелерді 
христиандыққа қатысты қолдануға бол-
майды деп санайды (7). Фин дінтанушы-
сы И. Пюсиайнен: «Егер діннің мәні ту-
ралы ескі идеядан арылатын болсақ, бұл 
«діни» деп аталатын құбылыстарды адам 
психиологиясы мен жүріс-тұрысының 
табиғи бір бөлігі ретінде түсінуге мүм-
 кіндік береді», – дейді (Piusiainen,).

Когнитивті дінтану өкілдері дінді 
толық әрі жан-жақты түсіндіруді мақсат 
етпейді, діни дәстүрлердегі мәдени және 
тарихи вариациялардың қалыптасуын 
түсіндіруге талпынады. Сонымен қатар 
когнитивті дінтану ойлау мен танымдағы 
діни ұғымдар мен түсініктердің пайда бо-
луы мен даму үдерісін ашуға ұмтылады, 
мәдени және экологиялық факторлардың 
іргелі когнитивті үдерістерге ықпалын да 
қарастырады.

Бұл зерттеу жұмысын Қазақстан Ре-
спубликасы Ғылым және жоғары білім 
министрлігінің Ғылым комитеті қаржы-
ландырды (Грант № BR24993035).



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
106

Әдебиеттер
1. Bolshaya rossiiskaya enciklopediya https://bigenc.ru/c/kognitivnoe-religiovedenie-

f6b8c3
2. Buaye, P. Obiesnyaya religiyu. Priroda religioznogo myshleniya. http://loveread.ec/

read_book.php?id=58603&p=90
3.https://www.researchgate.net/publication/261825441_Rethinking_Religion_

Connecting_Cognition_and_Culture_by_E_Thomas_Lawson_Robert_N_McCauley/
link/566863b208ae193b5fa0cce4/download?_tp=eyJjb250ZXh0Ijp7ImZpcnN0UGFnZSI6
InB1YmxpY2F0aW9uIiwicGFnZSI6InB1YmxpY2F0aW9uIn19

4. https://metal-archive.ru/stati/20057-kognitivnoe-religiovedenie.html
5. Piusiainen, I. Po tu storonu religii: kognitivnaya nauka I izuchenie chelovecheskogo 

povedenya. https://cyberleninka.ru/article/n/  
6. Piusiainen, I. (2013). Kognitivnoe religiovedeniye kak issledovatelskaya programma 

// Religiovedcheskiye issledovaniya. – №7-8. – С. 123-125. https://cyberleninka.ru/article/n/  
7. Samarina, T. S.  Estestvennonauchnyi povorot v naukah o religii: neyroteologya i 

kognitivnoe religiovedenie // Philosophya religii: analiticheskiye issledovaniya. – 2023. – 
T.7. – № 2. – 13 s. 

8. Shahnovich, М. М. (2006). Chto takoe kognitivnoe religiovedenye. (cognitive religious 
studies)? // Materialyi II Mezhdunarodnoi konferencii po kognitivnoi nauke 9-13 – SPb.

9. Shahnovich, М. М. Sovremennye problemyi kognitivnogo geligiovedeniya. Nauchnyi 
analiticheskii obzor. http://philosophy.spbu.ru/userfiles/science/reviews/religiovedeniya.pdf

10. Sergienko, R. A. Kognitivnyi podhod k obyesneniyu prirody religii I religiznyih 
predstavlenii. https://cyberleninka.ru/article/n/kognitivnyy-podhod-k-obyasneniyu-prirody-
religii-i-religioznyh-predstavleniy  

11. Shushlukov, D. D. Kognitivnaya teoriya v sovremennoi teoriy religii. http://www.
gramota.net/materials/9/2018/9/23.html. 

12. Uaithaus, H. Argumentyi, I. obzoryi: Divergentnye modusyi religioznosti. https://
vk.com/wall-31607700_354044



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
107

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 03.61.91 

https://orcid.org/0009-0002-9189-8196
e-mail: aisha.abutalipova@gmail.com

ҚАЗАҚСТАНДАҒЫ ЕВРЕЙ ҚАУЫМЫНЫҢ 
ҚАЛЫПТАСУ ТАРИХЫ

Абуталипова Айша Нуржановна 
Магистр, Мармара Университеті 

Ыстамбұл қ, Түркия

تاريخ تلّكّش الجاليَّةَ اليهوديَّةَ في كازاخستان
عاشئة أبو طالب 

جامعة مرمرة، ماجستير الآداب
إسطنبول، تركيا

THE HISTORY OF THE FORMATION OF THE JEWISH 
COMMUNITY IN KAZAKHSTAN

Abutalipova Aisha Nurzhanovna
Master, Marmara University 

Istanbul, Turkey

ИСТОРИЯ ФОРМИРОВАНИЯ ЕВРЕЙСКОЙ 
 ОБЩИНЫ В КАЗАХСТАНЕ

Абуталипова Айша Нуржановна 
Магистр, Университет Мармара

Стамбул, Турция  

Аңдатпа: Иудаизмның Орта Азиядағы тарихы б.з.д. V ғасырдан бастау алады. Деген-
мен Қазақстан аумағында еврей қауымдастығы XIX ғасырда қалыптаса бастаған. XIX ға-
сырдың бірінші ширегінде еврейлер Өзбекстаннан, Ресейден және Еуропадан саяси, әске-
ри, эвакуация және коммерциялық себептермен Қазақстанға қоныс аударды. Қазақстанға 
қоныс аударған еврей қауымының ішінде Ашкеназ, Бұхара, Тау, Гүржі және Қырым ев-
рейлері бар. 

Бұл зерттеу мақалада Қазақстан аумағына қоныс аударған еврей қауымының қоныста-
ну кезеңдері, мотивациялары мен себептері, діни ахуалы және көші-қоны талқыға түседі.

Түйін сөздер: иудаизм, Бұхара еврейлері, Ашкеназ еврейлері, көші-қон.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
108

فنََّإ  ذلك،  ومع  الميلاد.  قبل  الخامس  القرن  إلى  الوسطى  آسيا  في  اليهوديَّةَ  تاريخ  جذور  تعود  الملخََّص: 
المجتمعات اليهوديَّةَ في الأراضي الَّتَي تشّكّل كازاخستان اليوم بدأت تظهر فقط في القرن التَّاَسع عشر. في الرُُّبع 
الأوََّل من القرن التاَّسَع عشر، هاجرت المجتمعات اليهوديَّةَ من أوزبكستان وروسيا وأوروبا إلى كازاخستان بسبب 
يهود  كازاخستان  في  استقرََّت  الَّتَي  اليهوديَّةَ  المجموعات  بين  من  وتجاريَّةَ.  وإخلائية  وعسكريَّةَ  سياسيَّةَ  عوامل 
الإشكناز، البخاريون، يهود الجبال، اليهود الجورجيون ويهود القرم. يستعرض هذا المقال مراحل إعادة توطينهم، 
ينيَّةَ، والخصائص المميَّزَة لعمليَّاَت الهجرة لهذه  العوامل التَّحَفيزيَّةَ والسََّببيَّةَ الَّتَي دفعت إلى هجرتهم، الّدّيناميَّاَت الدِّ�ِ

المجتمعات داخل كازاخستان.
الكلمات المفتاحّيّة: اليهودية، يهود كازاخستان، اليهود البخاريون، اليهود الإشكناز، إعادة الّتّوطين و الهجرة.

Abstract: The history of Judaism in Central Asia can be traced back to the 5th century 
BCE. However, Jewish communities in the territory of present-day Kazakhstan only began to 
emerge in the 19th century. In the first quarter of the 19th century, Jewish communities migrated 
to Kazakhstan from Uzbekistan, Russia, and Europe due to political, military, evacuation, and 
commercial factors. Among the Jewish groups that settled in Kazakhstan were Ashkenazi, Bukh-
arian, Mountain, Georgian, and Crimean Jews. This article explores the stages of their resettle-
ment, the motivational and causal factors driving their migration, the religious dynamics, and the 
distinctive characteristics of the migration processes of these communities within Kazakhstan.

Keywords: judaism, jews of Kazakhstan, Bukharan jews, Ashkenazi jews, repatriation.

Аннотация: История иудаизма в Центральной Азии восходит к V веку до нашей эры. 
Однако еврейские общины на территории современного Казахстана начали формироваться 
лишь в XIX веке В первой четверти XIX века еврейские общины начали переселяться 
в Казахстан по ряду факторов, включая политические, военные, эвакуационные и 
коммерческие причины. Эти миграционные потоки шли как из соседних регионов, таких 
как Узбекистан и Россия, так и из более отдалённых европейских территорий. Среди 
еврейских групп, мигрировавших в Казахстан, были ашкеназы, бухарские, горские, 
грузинские и крымские евреи. В данной статье рассматриваются этапы их переселения, 
мотивационные и причинные факторы миграции, религиозная ситуация, а также 
особенности миграционных процессов этих общин в Казахстане.

Ключевые слова: иудаизм, евреи Казахстана, Бухарские евреи, Ашкенази, 
репатриация.

Кіріспе
Қазақстандағы еврей қауымы жас 

қауым болғанымен, Қазақстан аумағына 
қоныс аударған уақыттан бері бірнеше 
маңызды кезеңді басынан өткерді. Бірне-
ше қауымнан құралған Қазақстан еврей-
лері Кеңес өкіметінің қатаң діни саясаты 
кезінде діни шектеулерге тап болғанымен 
XIX ғасырдың соңынан бастап, яғни 
Кеңес Одағы құлағанға дейін өздерінің 
санын сақтап қалды. 1970 жылдар-
дан бастап Қазақстандағы еврейлердің 

көшіп-қонуына байланысты сандары 
азайса да елдегі өз қызметтерін жалға-
стырды. Қазақстандағы еврей қауымы-
ның қалыптасқан алғашқы кезеңдерде 
Ашкеназ және Бұхара еврейлері бөлек 
қауым ретінде өмір сүргенімен, уақыт өте 
келе бірлесіп әрекет ете бастады. 

Қазіргі таңда Қазақстандағы еврей 
қауымының пайда болу тарихы, қазір-
гі ахуалы және мемлекеттегі қызметтері 
– әлеуметтік ғылымдар саласындағы 
зерттеушілердің кеңінен зерттеп жатқан 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
109

тақырыбы. Дегенмен жоғарыдағы тақы-
рып орыс тілді ғылыми орталарда қолға 
алынғандықтан қазақ тіліндегі ақпарат-
тардың жеткіліксіз екенін айта кеткен 
жөн.

Ғылыми деректерге сәйкес иудаи-
змның қазіргі Қазақстан аумағындағы 
тарихы жаңа болып саналғанымен, Қа-
зақстандағы еврей диаспорасы өздігінен 
қалыптаспаған. Қазақстандағы еврей 
қауымдарының қалыптасуына КСРО 
кезеңінің саяси жағдайлары және Екін-
ші дүниежүзілік соғыс едәуір әсер етті 
(Григоркевич, 2017: 43). Сондықтан бү-
гінгі Қазақстан аумағындағы еврей диас-
порасы өз еркімен көшкен және көшуге 
мәжбүр болған еврейлерден құралған. 
Бірнеше қауымнан құралған Қазақстан-
дағы еврейлердің көпшілігін Ашкеназ 
еврейлері құрайды. Сонымен қатар ев-
рей қауымдарының ішінде XIX ғасырдың 
екінші жартысынан бастап Түркістан 
генерал-губернаторлығынан және Бұха-
радан сауда мақсатында көшкен Бұхара 
еврейлері бар. Бұл қауымдардан бөлек 
Ресей империясы мен КСРО кезеңі және 
КСРО-дан кейінгі Қазақстанда жүргізіл-
ген халық санағының статистикаларына 
сүйенсек Қазақстан аумағында Қырым, 
Гүржі және Тау еврейлері де өмір сүріп 
келген. Мақаламызда Қазақстандағы 
еврей қауымының қалыптасу тарихын, 
олардың қандай қауымдардан құралға-
нын, діни ахуалын және көші-қон мәсе-
лесін қарастырамыз.

 
Қазақстан аумағындағы еврей қа-

уымының қалыптасу тарихы
Қазақстан аумағына қарай еврей 

қауымы өзгеріп отырады. Ресей импе-
риясынан көшіп келген саяси қуғындар 
Қазақстанның солтүстік және шығыс 
бөлігінде шоғырланған. Яғни солтүстік 
және шығыс Қазақстанда көбінесе Ашке-

наз еврейлері қоныстанған. Ал Оңтүстік 
Қазақстанға (Түркістан, Шымкент, Қы-
зылорда, Алматы, Тараз, Қазалы) Бұхара 
еврейлерімен қатар Ресей империясынан 
көшкен еврей сарбаздары да орналасқан.

1.	 Бұхара еврейлері 
«Бұхара еврейлері» атауы – Орта 

Азия еврейлері деп те бөлінетін қазіргі 
Өзбекстан және Тәжікстанның аумағында 
мекендеген көне еврей қауымына беріл-
ген атау. Бұл қауымның Бұхара еврейлері 
деп аталуы жайында бірнеше пікір бар. 
Кейбір зерттеушілердің пікірінше, «Бұ-
хара еврейлері» атауын алғаш рет 1820 
жылы  Еуропадан келген саяхатшылар 
қолданған. Еврей-тәжік тілінде (Бұхара 
еврейлерінің ауызекі сөйлеу және әдеби 
тілі ) сөйлейтін аталған еврей тобының 
көпшілігі Бұхарада шоғырланғандықтан 
Орта Азияға келген саяхатшылар осы 
атауды қолданған (Каганович, 2016: 19).

Бұхара еврейлері Қазақстан аумағы-
на XIX ғасырдың бірінші жартысын-
да орналаса бастаған. 1940 жылдардың 
басында Қоқан хандығының маңызды 
сауда орталығы қазіргі Түркістан қала-
сында Бұхара еврейлері тұрақты сау-
да-саттық қатынасын орнатқан. Бұхара 
еврейлерінің Түркістан аумағындағы әрі 
Ақ Мешіт қорғанындағы сауда қатына-
стары, Бұхара-Орынбор керуен жолы 
бойындағы Ресей империясы және Орта 
Азия арасындағы сауданың жаңғыруына 
себепші болды (Куповецкий, 2013: 208). 
1851 жылы Бұхара еврейлері болып са-
налған Давуд Якубов және Якуб Калон-
таров атты саудагерлер Райым бекінісін-
де сауда жасаған. 1853 жылы Қазалы 
қаласында да саудаларын жүргізген бұл 
екі саудагердің меншігінде 1862 жылы 13 
дүкен болған. 1964 жылы қазіргі Шым-
кент және Түркістан қалаларының Ресей 
империясының қарамағына өтуімен ев-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
110

рейлердің бұл өңірлерде сауда жасауына 
рұқсат етілді. Сол жылдары Түркістанда 
3-4, Шымкентте 5-6 еврей отбасы тұрған 
(Куповецкий, 2013: 209). 1867 жылы 
Түркістан Генерал-губернаторлығының 
құралуымен Бұхара еврейлері уақытша 
Түркістан, Шымкент, Қызылорда және 
Қазалы қалаларына қоныс аударған. 
1878 жылы Торғайда, 1880 жылы Тараз-
да тұрақтаған. Бұхара еврейлері Сырда-
рияның көпұлтты қалаларында өздеріне 
арналған жеке аудандарда тұруды жөн 
көрген. Олар Түркістан, Шымкент, Қы-
зылорда және Қазалы қалаларындағы ев-
рей аудандарында өз ғибадатханаларын, 
ұл балаларға арналған хомулоларын (ев-
рей балаларының діни білім алған білім 
мекемесі) және еврей зираттарын салған 
(Куповецкий, 2013: 209-210).

Қазақстан аумағындағы Бұхара ев-
рейлерінің саны 1910 жылға дейін едәуір 
өссе де, бұл жылдардан кейін азайып 
кеткен. 1880 жылдардың ортасында Қа-
зақстанда шамамен 700 Бұхара еврейі 
тұрған. 1889 жылдан бастап Түркістан 
генерал-губернаторлығында жылжымай-
тын мүлікке ие болу құқығы тек «жер-
гілікті» (туземный) мәртебесіне ие Бұхара 
еврейлеріне ғана берілген. Бұл саясатқа 
қарамастан, 1890 жылдары Бұхара еврей-
лері Сырдария аймағына қоныс аударуды 
жалғастырған болатын. 1890 жылдардың 
ортасында Қазақстандағы Бұхара ев-
рейлерінің саны шамамен 1300-ге ұла-
сты. XX ғасырдың басында Ресей билігі 
Бұхара хандығы азаматтарын Ресейдің 
қарамағындағы аймақтардан шығару 
шешімін қабылдаған. 1910 жылдың ба-
сында Қазақстанда шамамен 2100 Бұхара 
еврейі өмір сүргенімен, аталмыш жыл-
дың ақпан және сәуір айлары аралығын-
да Бұхара еврейлерінен 160 отбасы Сыр-
дария аймағынан көшуге мәжбүр болды. 
1911-1912 жылдарда Бұхара еврейлерін 

аймақтан шығару жалғасын тапқан. 
Нәтижесінде Түркістанда 145, Шымкент-
те 239, Қазалыда 247, Қызылордада 127 
және Таразда 89 Бұхара еврейі қалған еді. 
Қысқаша айтқанда, Бірінші дүниежүзілік 
соғыстан бұрын Қазақстанда шамамен 
800 Бұхара еврейі қалған болатын (Купе-
воцкий, 2013: 210-212). 

Жоғарыда Бұхара еврейлерінің Қа-
зақстандағы негізгі кәсібі сауда-саттық 
екенін атап өткен болатынбыз. Олар Ре-
сей аумақтарынан Орта Азия хандықта-
рына керуендермен металл, темір, болат, 
мыс бұйымдарын, мақта, тері, жүн және 
Ресейде өндірілген мата тасымалдаған. 
Орта Азиядан Ресейге киімдер, көрпелер, 
ас үй құралдарын, шай, кептірілген жемі-
стер мен балғын жемістер тасымалдаған 
(Мачкевич, 2002: 140-142). Бұдан бөлек 
XX ғасырдың басында мақта саудасының 
таралуы нәтижесінде Бұхара еврейлері 
Қазақстанда фабрика ашқан болатын. 
Бұлардың ішінде Түркістанда мақта өң-
деу фабрикасын ашқан Муллачаевті атап 
өтсек болады. Бұхара еврейлері XIX ға-
сырдың соңғы ширегінде саудада орыс, 
татар, өзбек сияқты этникалық топтармен 
бақталас болған. Мысалы, Түркістан қа-
ласында Бұхара еврейлерінен Давыдов, 
Борухов, Машеев және Хантов әулеттері 
мата саудасында басқа этностардан асып 
түскенін байқауға болады (Мачкевич, 
2002: 142).

1917 жылдың наурыз айында Уақыт-
ша үкімет қабылдаған шешімге сәйкес, 
Ресей азаматы немесе Бұхара әмірлігінің 
азаматы болған Бұхара еврейлеріне Ресей 
мен Түркістан генерал-губернаторлығы-
ның аумағында тұру және жылжымайтын 
мүлікке ие болу құқығы берілді. 1920 жылы 
жүргізілген КСРО-ның халық санағының 
мәліметтеріне сәйкес, «жергілікті» Бұхара 
еврейлерінің Қазақстандағы саны 850 адам-
ды құраған (Купевоцкий, 2013: 212-213). 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
111

Аталмыш еврей қауымының оқу 
орындары туралы мәліметтерге сүйен-
сек, Шымкент облысының мұрағат құ-
жаттарының арасында Қазақстандағы 
Бұхара еврейлерінің жалғыз мектебі ту-
ралы мәліметтер бар. Бұл мектеп 1919 
жылы Шымкентте ашылған болатын. 
Бұл мектепте арифметика, орыс тілі мен 
әдебиеті, иврит тілі, сауат ашу сияқты 
сабақтар берілген. Оқу бағдарламасы ев-
рей-тәжік тілінде жүргізілген. Мұрағат 
деректеріне сүйенсек әрбір бұхаралық 
еврей отбасынан орта есеппен 5-6 бала 
мектепке барған. Бұл мәліметтерге қа-
рай отырып Шымкент қаласында Бұхара 
еврейлерінің көп болғанын айта аламыз 
(Жилкина, 2005: 92-94).

1926 жылғы Кеңес Одағының халық 
санағы мәліметтерінен басқа, Бұхара ев-
рейлерінің тұрғылықты мекені және саны 
туралы айтарлықтай мәлімет жоқ. Себебі 
Бұхара еврейлерінің көпшілігі халық са-
нағы жүргізілген кезде Орта Азия немесе 
Бұхара еврейі деген атаумен емес, тек ев-
рей деп жазылған болатын (Купевоцкий, 
2013: 213). Мысалы, 2021 жылы өткен 
Қазақстан халық санағының мәліметтері 
бойынша еврей деп 4064 адам тіркелген 
болса, Орта Азия еврейі деп тек 7 адам 
тіркелген. Сол сияқты 2009 жылғы ха-
лық санағында 3485 адам еврей, 5 адам 
Орта Азия еврейі ретінде тіркелгені бұл 
дегенімізге дәлел болмақ (6).

a.	 Бұхара еврейлерінің  
	 наным-сенімдері

Бұхара және Ашкеназ еврейлерінің 
сенімдерінде айырмашылық болмаға-
нымен, құлшылығын орындау жөнінен 
Бұхара ервейлері ерекшеленіп отырды. 
Бұхара еврейлері Тораның үкімдеріне 
бағынып, Парсы еврейлерінің дәстүріне 
қарай құлшылығын орындап отырған. 
Бірақ 1793 жылы Бұхараға қоныс аударған 

Йосеф Маманның әсерімен Сефард ев-
рейлерінің дәстүрін қолданысқа енгізген 
болатын (Loewenthal, 350). Деректерге 
сенсек, раввин Йосеф Маман (қ.ж. 1822) 
діннен алыстаған Бұхара еврейлерінің 
діни өмірін қайтадан жаңғыртқан болып 
саналады. Марокконың тумасы Маман, 
Бұхара еврейлері үшін Ыстанбұл, Бағдат 
және Ресейден діни кітаптар алдырған 
және Бұхарада иешивалар (Тора және 
Талмуд сияқты еврей діни мәтіндері оқы-
тылатын мекеме) ашқан болатын (Fischel, 
2007: 431). Осы кезеңнен бастап Италия-
да басып шығарылған Сефард діни кітап-
тары Бұхара еврейлерінің арасында тара-
ла бастады. Йосеф Маманның әсерімен 
Бұхара еврейлері XIX ғасырдан бастап 
Сефард қауымының бір бөлігі ретінде та-
ныла бастады (Arik, 2005: 230).

Бұхара еврейлері құлшылықтарын 
дәстүрлі иудаизмның ережелеріне бағына 
отырып орындайды. Алайда кейбір діни 
мерекелер мен рәсімдері басқа еврей қа-
уымдарынан өзгеше өткізілді. Бұхара ев-
рейлерінің діни рәсім мен мерекелерінің 
ерекшеленусебебі – олардың Өзбекстан 
және Тәжікстанның ықпалында болуы. 
Мысалы, олардың неке қию, жерлеу және 
сүндет рәсімдерінде көрші халықтар 
дәстүрлерінің ықпалы айқын байқалады. 
Бұл ықпалдарды қысқаша атап өтетін 
болсақ, Бұхара еврейлерінің үйлену тойы 
қарапайым өткізуді жөн көретін басқа 
еврей қауымдарына қарағанда салтанат-
ты өткен. Бұдан бөлек, кидушинден (ев-
рейлердің неке қию рәсімінің алғашқы 
кезеңі) бұрын қалыңдық пен күйеу жігіт 
үйлерінің ауласында жағылған отты ай-
налған. Үйлену рәсіміне дейін отты айна-
лу дәстүрі Бұхара еврейлерінің көршілері 
тәжік халқының салттары арасында кез-
десетіні белгілі. 

Бұхара еврейлерінің жаназа рәсіміне 
келер болсақ, марқұмның отбасы, жеті 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
112

күндік (шива) және отыз күндік (шило-
шим) аза тұту кезеңдеріне сәйкес әре-
кет еткен. Бұхара еврейлерінің жерлеу 
рәсімінде ерекше көрініс тапқан дәстүр  
юшва рәсімі. Бұл рәсім шива кезеңін-
де күн сайын, шилошим кезеңінде апта 
сайын, бірінші жылы ай сайын және 
одан кейін жыл сайын өткізіліп оты-
рған (Cooper, 2011: 293). Ауқымдылығы 
жағынан Орта Азия халықтарының жана-
за рәсімдеріне ұқсас Бұхара еврейлерінің 
жаназасы дәстүрлі еврей қауымдарының 
қарапайым рәсімінен ерекшеленеді.

2.	 Ашкеназ еврейлері
Қазақстанға қоныстанған Ашкеназ 

еврейлерінің көпшілігі жер аударылған 
саяси қуғын-сүргінге ұшырағандардан 
құралған және олар көбінесе Қазақстан-
ның шығыс және солтүстік өңірлеріне ор-
наласқан. Қазақстандағы Ашкеназ еврей 
қауымдары жайлы жазылған алғашқы 
және құнды мәліметтер – XIX ғасырдың 
бірінші ширегінде жазылған құжаттар. 
Бұл мәліметтерде 1825 жылғы ақпаратқа 
сүйенсек Қазақстанның Семей өңірінде 
12 еврейдің шоғырланғаны жайлы ха-
барлайды (Григоркевич, 2017: 43 ). Бұдан 
бөлек, 1825 жылғы деректерге сәйкес, 
Семейде ішімдік саудасымен айналыса-
тын 17 еврей тұрғаны белгілі болған. Та-
рихшы Николай Абрамовтың «Усть-Ка-
меногорск в 1861 году» атты еңбегінде 
қазіргі Өскемен қаласының аумағында 
8 еврей ер адамның өмір сүретіні тура-
лы мәліметтер бар. 1870 жылы Шығыс 
Қазақстандағы еврейлердің саны артып, 
77 адамды құраған болатын (Свахина, 
2005). Тарихшы Жанұзақ Қасымбаевтың 
Шығыс Қазақстан еврейлерінің саны 
жайында жазған мәліметтері болса жоға-
рыдағы ақпараттардан өзгешелік көрсе-
теді. Оның мәліметтері бойынша, 1885 
жылы Өскеменде 21, Семейде 17, Аягөз-

де 2, Қапалда 27 еврей тұрған. Ал 1887 
жылы Семейде 281, Өскеменде 133, Пав-
лодарда 10 еврей тұрған болып саналады 
(Касымбаев, 1990: 87-89). 1897 жылы 
жүргізілген Ресей империясының жалпы 
халық санағы бойынша Семей облысы-
ның қалалары мен ауылдарында 308 ев-
рей, Степной облысында 2073 еврей өмір 
сүрген (Григоркевич, 2013).

Ресей империясы дәуірінде Шығыс 
Қазақстандағы еврейлер санының 
бір-бірінен өзгешеленуінің бірнеше се-
бебі бар. Біріншіден, империя дәуірінде 
халық санағы жүйелі түрде жүргізілме-
гендіктен, деректерде қателіктер болуы 
әбден мүмкін. Екіншіден, ол кезеңде ха-
лық санағында адамның ұлты емес, діні 
ескерілген болатын. Осы себептен хри-
стиандықты қабылдаған еврейлер христи-
ан ретінде тіркелуі ықтимал. Сондай-ақ 
ата-анасының бірі еврей болған аралас 
некелерде дүниеге келген балалар еврей 
ретінде тіркелмегенін еске салайық. Бұ-
дан бөлек, кейбір еврейлер өз қауіпсіздігі 
үшін діндерін жасырған болатын (Гри-
горкевич, 2013). Жоғарыда айтылған се-
бептерге сәйкес бұл өңірдегі еврейлердің 
саны әр деректе әртүрлі болуы қалыпты 
жағдай екенін айта кеткен жөн.

Қазақстан аумағына қуғын-сүргінге 
ұшыраған еврейлерден бөлек, Ресей импе-
риясында 25 жыл қызмет еткен еврей сар-
баздары да орналасқан болатын. Бұл ев-
рей сарбаздарының басқа қуғын-сүргінге 
ұшыраған еврейлерден айырмашылығы, 
билік оларға және олардың отбасылары-
на қоныстанатын жерін таңдау құқығын 
берген (Свахина, 2013). Еврей сарбаздар 
1867 жылы Алматы қаласына аорналас 
бастаған. Осыдан кейін 1897 жылы Алма-
тыдағы еврейлердің саны 177 кісіге жет-
кен (Григоркевич, 2017: 43). 

Кеңес өкіметі орнағаннан кейін 1920-
1930 жылдары жүргізілген репрессия са-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
113

ясатының салдарынан көптеген еврейлер 
Қазақстанға жер аударылды. Мұның нәти-
жесінде, Қазақстандағы еврей халқының 
саны күрт өсті. 1939 жылы жүргізілген 
халық санағының мәліметтері бойынша, 
Қазақстандағы еврейлердің саны 12 600 
адамды құраған (Каганович, 2011: 14). 
Алайда қуғын-сүргінге ұшыраған еврей-
лермен қатар, сол кезеңде Қазақстанда 
тұрып, тұтқындалып, атылған көптеген 
еврейлер де болған. 1999 жылы жарық 
көрген және 1930-1943 жылдары Сталин 
репрессиясына ұшыраған адамдардың 
есімдері жазылған «Книга Скорби. Рас-
стрельные Списки» атты кітапта Павло-
дар қаласы еврейлерінің де есімдері кез-
деседі (Свахина, 2013).

 Қазақстандағы еврейлер санының 
өсуіне Екінші дүниежүзілік соғыс та 
әсер етті. Өйткені 1941-1945 жылдары 
мыңдаған адам Кеңес Одағы қарамағын-
дағы аймақтардан Қазақстанға эвакуаци-
яланды. 1941 жылы Қазақ КСР-на эва-
куацияланған 24.254 адамның 49%-ын 
орыстар, 40%-ын еврейлер, 8%-ын укра-
индар, 2%-ын литвалықтар және басқа 
ұлт өкілдері құраған (история памят, 2019: 
10). Соғыс жылдарында Қазақстанға эва-
куацияланған еврейлердің арасында өнер 
әлемінің таңдаулы өкілдері және еврей 
зиялылары болды (Григоркевич, 2017: 
43-44). 1940 және 1950 жылдар арасын-
да Қазақстанға қоныстанған еврейлердің 
мемлекеттің мәдени және ғылыми сала-
сында үлесі мол болған.

Қазақстанның ервей қауымы халық 
тарапынан үнемі жылы қабылданбаған.  
Екінші дүниежүзілік соғыстан кейінгі 
кезеңде Қазақстандағы еврей қауымы ан-
тисемитизмге ұшыраған. Мәселен, Кеңес 
Одағы Коммунистік Партиясының Орта-
лық Комитетінің 1942 жылғы есебінде 
Шымкенттегі химия және дәрі-дәрмек 
фабрикасының қызметкері Старчеваның 

еврейлерге қарсы дискриминациялық 
әрекеттер жасағаны туралы мәлімет бар. 
Бұдан бөлек, сол жылдың маусым айын-
да Шымкенттің базарында еврей жұмыс-
шысы соққыға жығылған болатын. 1942 
жылғы республика бас прокурорының 
құпия есебінде қорлау, Гитлердің еврей-
лерге қарсы әрекеттерін қолдау, еврей-
лердің мүлкіне зиян келтіру, еврейлерге 
азық-түлік сатпауға шақыратын буклет-
тер тарату, еврейлердің балаларды өлтір-
гендігі туралы қауесеттер тарату, жұмыс 
бермеу сияқты антисемиттік әрекет-
тердің болғаны деректерде кездеседі (Ка-
ганович, 2011: 26).

1970 жылдан бастап Қазақстандағы 
еврей халқының саны азая бастады. Бұл 
жағдайға еврейлердің Израиль, АҚШ, Еу-
ропа мемлекеттері және т.б. мемлекеттер-
ге қоныс аударуы ықпал етті. Халықтың 
азаюына қарамастан, 1980 жылдардың 
соңында және 1990 жылдардың басында 
Қазақстандағы еврей қауымының мәдени 
өмірі қайтадан жандана бастады (Григор-
кевич, 2017, 41).

3.	 Қазақстандағы еврей қауымы-
ның қоныс аударуы

1970 жылдарға дейін Қазақстандағы 
еврейлердің саны өскен болса, аталған 
жылдан бастап еврейлердің саны азай-
ды. 1970 жылы Қазақстанда 27.013 еврей 
болды, ал 1979 жылы бұл сан 22.762-
ге, 1989 жылы 17.526-ға, ал 1999 жылы 
6.743-ке дейін түсті (15, 15-18 б.). 2021 
жылы жүргізілген соңғы халық санағына 
сәйкес, Қазақстанда барлығы 4.171 еврей 
қалған (6). Кейбір еврейлер Израильге 
емес, Ресейге қоныс аударған (Валиева, 
2015: 44).

1990 жылдардан бастап Израильге 
қоныс аударғандардың 21%-ын 18-24 жас 
аралығындағы жастар, 16-19%-ын 35-49 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
114

жас аралығындағы кісілер құраған бо-
латын. Қазақстандағы орта және үлкен 
жастағы еврейлер бұл санның 4-5%-ын 
ғана құрайды. Олардың Қазақстандағы 
орныққан өмір салтынан бас тартуы 
қиынға соққанымен, 2000-2005 жылдар 
аралығында Қазақстандағы еврей қария-
ларының көпшілігі Израильге қоныс ау-
дарды. Қоныс аударған еврейлердің көшу 
мотивациясының да әртүрлі болғандығын 
айта кету керек. Мысалы, қарт адамдар 
көбінесе Израильдің денсаулық сақтау 
жүйесінің Қазақстанмен салыстырғанда 
жақсырақ болу себебінен көшуге шешім 
қабылдаған. Жалпы 1980жылдары Қа-
зақстан экономикасындағы тұрақсыздық 
көптеген еврейдің көшуіне себеп болды. 

Еврейлердің Қазақстаннан қоныс 
аударуы уақыт өте келе азайды. Бүгін 
Қазақстанда тұрақтап қалған еврейлер 
Израильге тек сапар мақсатында барады. 
2020 жылы Қазақстанда BISAM Central 
Asia социология және маркетинг зерт-
теулері орталығының жүргізген зертте-
уіне сәйкес, сауалнамаға қатысқан 250 
адамның 35%-ы Израильге көшуді мүлде 
жоспарламайтынын мәлімдеген. Сауал-
намаға қатысқандардың 6%-ы ғана Из-
раильге көшуді жоспарлайтыны белгілі 
болды (Гуревич, 2020: 633-645). 

Қорытынды 
Қорыта айтқанда, Қазақстандағы 

иузаизм бір топты емес, Бұхара, Ашке-
наз, Гүржі және Тау еврейлерін қамти-
ды. Бұл қауымдардың Қазақстанға қо-
ныстануына көптеген фактор әсер еткен. 
Алайда Қазақстанның еврей қауымының 
басым көпшілігі Ресей империясы және 
Кеңес Одағының қысымы нәтижесінде 
Қазақстан аумағына көшіп келген. Сон-
дықтан XIX ғасырда қалыптаса бастаған 
Қазақстанның еврей қауымы тарихы те-
рең және бірегей қауым болып есептел-
мейді. Өйткені Қазақстандағы еврей қа-
уымдары елге қоныс аударғанға дейінгі 
өмір салтын ұстанған.

Соңғы екі ғасырдағы саяси жағдай-
ларға байланысты Қазақстанның әрбір 
аймағында еврей халқының өмірі әртүр-
лі өрбіген. Дегенмен бастапқыда әртүрлі 
топ болып әрекет еткен Қазақстан еврей 
қауымдастығы уақыт өте келе біртұтас 
қауымға айналды деп тұжырымдай ала-
мыз. Бұны Қазақстандағы халық са-
нағының деректерінен байқауға болады, 
өйткені қазіргі уақытта республикада 
тұратын еврейлер өздерін жеке топтарға 
бөлмей, бірегей еврей ұлты ретінде тірке-
луді жөн көреді. 

Әдебиеттер
Валиева Б.Х. (2011). Некоторые аспекты демографического развития еврейской 

диаспоры Казахстана в современный период // Вестник Карагандинского университе-
та. Серия История. Философия. – 2011. – № 1. – С. 14-20.

Григоркевич, П.А. (2017). Из истории формирования еврейской диаспоры Казах-
стана // Научное наследие Ф.А. Щербины: Казачество и история Кавказа (Краснодар, 
10-11 февраля). – Краснодар: ИМСИТ, 2017. – 150 с.

Гуревич Л.Я., Карташов К.Н. (2020). Ключевые факторы и особенности идентич-
ности евреев в Казахстане // История. Память. Люди: материалы Х международной 
научно-практической конференции (Алматы, 23 сентября 2020 г.) – Алматы: Евро-А-
зиатский Еврейский Конгресс О.Ю.Л. Ассоциация «Мицва»,– 680 c. 

Жилкина, Т. (2005). Еврейская школа в Чимкенте // Евреи в Казахстане: История, 
религия, культура: материалы II международной научно-исторической конференции: 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
115

(Алматы: 27-28 мая 2004 г.) – Алматы: Ассоциация Еврейских национальных органи-
заций РК «Мицва». – 233 c. 

История. Память. Люди: материалы ІХ международной научно-практической 
конференции (Алматы: 27 сентября 2018 г.). – Алматы: Евро-Азиатский Еврейский 
Конгресс О.Ю.Л. Ассоциация «Мицва», 2019. – 594 c. 

Каганович, А. (2016). Друзья поневоле: Россия и бухарские евреи, 1800-1917. – 
Москва: Новое литературное обозрение, – 526 с.

Каганович, А. (2011) Еврейские беженцы в Казахстане во время второй мировой 
войны // История, память, люди: материалы V международной научно-практической 
конференции (Алматы: 28 октября 2010 г.). – Алматы: Ассоциация еврейских нацио-
нальных организаций «Мицва».

Касымбаев, Ж. (1990). Города Восточного Казахстана в 1861-1917 г. – Алма-Ата: 
Ғылым. – 184 c.

Куповецкий, М. (2013). Бухарские евреи на территории Казахстана в XIX – нача-
ле XX вв.: Расселение и численность // История, память, люди: материалы VI между-
народной научно-практической конференции (Алматы: 18 октября 2012). – Алматы: 
Ассоциация еврейских национальных организаций «Мицва», – 446 с.

Мачкевич, А. Евреи и Казахстан. (2002) – Алматы: Дом Печати Эдельвейс.
Свахина, Т. (2013). Формирование еврейской диаспоры в Восточном Казахста-

не в конце ХIХ – начале ХХ веков // Этнодемографические процессы в Казахстане 
и сопредельных территориях: Сборник научных трудов XIII Международной науч-
но-практической конференции (Семей: 26-27 сентября 2013 г.). – Семей, ИП «Саль-
менова Д.М». – 406 с.

Ұлттық статистика бюросының ресми сайты: https://stat.gov.kz/ 
Fischel, W.J. (2007). «Joseph Maman al-Magribi», Encyclopaedia Judaica, eds. 

Skolnik, Fred, Michael Berenbaum, Detroit: Macmillan Reference USA in association with 
the Keter Pub. House. – 11/431.

Loewenthal, R. «The Jews of Bukhara» Revue des études juives, tome 3.
Durmuş, A. (2005) Buhara Yahudileri. – Ankara: Aziz Andaç Yayınları, 
Cooper, A (2011). «Rituals of Mourning Among Central Asia’s Bukharan Jews: 

Remembering the Past and Addressing the Present» , Revisioning Ritual: Jewish Traditions 
in Transition, ed. Simon J. Bronner (Oxford / Portland: The Littman Library of Jewish 
Civilization,). – Р. 293.

References
1. Grigorkevich P.A. (2017). İz istorii formirovania evreiskoi diaspory Kazahstana 

[From the history of the formation of the Jewish diaspora of Kazakhstan] // Scientific 
heritage of F.A. Shcherbina: Cossacks and the history of the Caucasus (Krasnodar, February 
10-11, 2017). Krasnodar: IMSIT,– 150 p.

2. Kaganovich A. (2016). Drüzä ponevole: Rosia i buharskie evrei [Involuntary friends: 
Russia and the Bukharian Jews, 1800-1917]. Moscow: New Literary Review. 526 p.

3. Kupovetsky M. (2013). Buharskie evrei na teritorii Kazahstana v XIX – nachale XX 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
116

vv.: Rasselenie i chislenöst // İstoria, pämät, lüdi: materialy VI mejdunarodnoi nauchno-
prakticheskoi konferensii [Bukharian Jews in Kazakhstan in the XIX – early XX centuries: 
Settlement and number // History, memory, people: proceedings of the VI International 
scientific and practical conference] (Almaty: October 18, 2012). – Almaty: Association of 
Jewish National Organizations «Mitzvah», – 446 p.

4. Machkevich A. (2002). Evrei i Kazahstan [Jews and Kazakhstan]. – Almaty: Press 
House Edelweiss.

5. Zhilkina T. (2005). Evreiskaia şkola v Chimkente // Evrei v Kazahstane: İstoria, religia, 
kültura: materialy II mejdunarodnoi nauchno-istoricheskoi konferen [The Jewish School in 
Shymkent // Jews in Kazakhstan: History, religion, culture: proceedings of the II International 
Scientific and Historical Conference]. (Almaty: May 27-28, 2004) – Almaty: Association of 
Jewish National Organizations of the Republic of Kazakhstan «Mitzvah». – 233 p.

6. Ulttyk statistics byrosyn resmi sites: https://stat.gov.kz/ 
7. Svakhina T. (2013). Formirovanie evreiskoi diaspory v Vostochnom Kazahstane v 

konse HIH – nachale HH vekov // Etnodemograficheskie prosesy v Kazahstane i sopredelnyh 
teritoriah: Sbornik nauchnyh trudov XIII Mejdunarodnoi nauchno-prakticheskoi konferensii 
[The formation of the Jewish diaspora in East Kazakhstan in the late nineteenth and early 
twentieth centuries // Ethnodemographic processes in Kazakhstan and adjacent territories: 
Proceedings of the XIII International Scientific and Practical Conference]. (Semey: 
September 26-27, 2013). – Semey, IP «Salmenova D.M.». – 406 p.

8. Kasymbaev J. (1990). Goroda Vostochnogo Kazahstana v 1861-1917 g [Cities of 
East Kazakhstan in 1861-1917]. – Alma Ata: Gylym.184 p.

9. Kaganovich A. (2011). Evreiskie bejensy v Kazahstane vo vremä vtoroi mirovoi 
voiny // İstoria, pämät, lüdi: materialy V mejdunarodnoi nauchno-prakticheskoi konferensii 
(Almaty: 28 oktäbrä 2010 g.). [Jewish refugees in Kazakhstan during the Second World 
War // History, memory, people: proceedings of the V International Scientific and Practical 
Conference]. (Almaty: October 28, 2010). Almaty: Association of Jewish National 
Organizations «Mitzvah».

10. History. Memory. People: proceedings of the IX International Scientific and 
practical conference (Almaty: September 27, 2018). – Almaty: Euro-Asian Jewish Congress 
O.Y.L. Mitzvah Association, 2019. – 594 p.

11. Fishel W.J. (2007). Joseph Maman al-Maghribi, Encyclopedia of Judaica, ed. 
Skolnik, Fred, Michael Berenbaum, Detroit: Macmillan Reference, USA, in collaboration 
with the Keter Pub. House Publishing House». – № 11/431.

12. Leventhal. R. «Jews of Bukhara», Collection of scientific papers, volume 3.
13. Arik, D. (2005). Bukhara Yahudileri.  Ankara: Aziz Andach Yayınlary.
14. Cooper, A. (2011). «Rituals of Mourning among the Bukharian Jews of Central 

Asia: Remembering the Past and Addressing the Present,» Ritual of Revision: Jewish 
Traditions in Transition, ed. Simon J. Bronner (Oxford/Portland: Littman Library of Jewish 
Civilization,) p. 293.

15. Valieva B.H. (2011). Nekotorye aspekty demograficheskogo razvitia evreiskoi 
diaspory Kazahstana v sovremennyi period. [Some aspects of the demographic development 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
117

of the Jewish diaspora of Kazakhstan in the modern period // Bulletin of Karaganda 
University. A series of Stories. Philosophy]. – No. 1. – pp. 14-20.

16. Gurevich L.Ya., (2020). Klüchevye faktory i osobenosti identichnosti evreev v 
Kazahstane // İstoria. Pämät. Lüdi: materialy H mejdunarodnoi nauchno-prakticheskoi 
konferensii [Kartashov K.N. Key factors and features of Jewish identity in Kazakhstan 
// History. Memory. People: proceedings of the X International Scientific and Practical 
Conference]. (Almaty, September 23, 2020) – Almaty: Euro-Asian Jewish Congress O.Y.L. 
Mitzvah Association. – 680 p.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
118

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47

 https://orcid.org/0000-0002-8077-0704,   e-mail: b.melissova@gmail.com
 https://orcid.org/0000-0002-6799-5626 ,    e-mail: alirauf59@mail.ru

 https://orcid.org/0000-0003-3705-7097,    e-mail: kairat_1966@list.ru

МҮЛІК ҚҰҚЫҒЫ ИНСТИТУТЫН ХРИСТИАН ЖӘНЕ 
ИСЛАМ ДІНІНДЕ САЛЫСТЫРМАЛЫ ТАЛДАУ

Альмухаметов Алий 
Рауфович
Философия 

ғылымдарының 
кандидаты, дінтану 

кафедрасының доценті,
 Нұр-Мүбарак Египет 

ислам ислам мәдениеті 
университеті, 

Алматы қ., Қазақстан

Затов Қайрат 
Айтбекович
Философия 

ғылымдарының докторы, 
профессор,

Нұр-Мүбарак Египет 
ислам мәдениеті 

университеті,
Алматы қ., Қазақстан

Мелисова Балжан 
Мелисқызы

PhD докторант,  
Нұр-Мүбарак Египет 

ислам мәдениеті 
университеті, 

Алматы қ., Қазақстан

تحليل مقارن لمؤسََّسة حقوق الملكيَّةَ في المسيحيَّةَ والإسلام

المخاميتوف علي رووفويش
دكتوراة في العلوم الإسلاميَّةَ،

الجامعة المصريَّةَ للثَّقَافة 
الإسلاميَّةَ نور مبارك
 ألماتي، كازاخستان

 زاتوف قايرات أيتبيكوفيتش
 دكتوراة في العلوم الفلسفيَّةَ،

أستاذ بالجامعة المصريَّةَ للثَّقَافة 
الإسلاميَّةَ نور مبارك
  ألماتي، كازاخستان

ميليسوفا بالجان
طالبة دكتوراة

 في الجامعة المصريَّةَ للثَّقَافة 
الإسلاميَّةَ نور مبارك
 ألماتي، كازاخستان

COMPARATIVE ANALYSIS OF THE INSTITUTE OF  
PROPERTY RIGHTS IN CHRISTIANITY AND ISLAM

Almukhametov Aliy  
Raufovich

Candidate of Philosophical 
Sciences, Associate Profes-

sor of the Department of 
Religious Studies, Egyp-
tian University of Islamic 

Culture Nur-Mubarak
 Almaty, Kazakhstan

Zatov Kairat Aitbekovich
Doctor of philosophy,  

professor,
Egyptian University of  

Islamic culture Nur-
Mubarak

 Almaty, Kazakhstan

Melissova Balzhan  
Melisqyzy 

PhD student 
Egyptian University of  
Islamic Culture Nur-

Mubarak 
Almaty, Kazakhstan



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
119

СРАВНИТЕЛЬНЫЙ АНАЛИЗ ИНСТИТУТА ПРАВА 
СОБСТВЕННОСТИ В ХРИСТИАНСТВЕ И ИСЛАМЕ

Альмухаметов Алий 
Рауфович

Кандидат философских 
наук, доцент кафедры 

религиоведения, 
Египетский университет 

исламской 
культуры Нур-Мубарак, 

г. Алматы, Казахстан

Затов Кайрат 
Айтбекович 

Доктор философских 
наук, профессор,

Египетский университет 
исламской культуры Нур-

Мубарака,
г. Алматы, Казахстан 

Мелисова Балжан 
Мелискызы 

PhD докторант,
 Египетский университет 

исламской  культуры Нур-
Мубарак,

г. Алматы, Казахстан 

 
Аңдатпа: Мақалада екі әлемдік діннің меншік доктринасына салыстырмалы 

теологиялық талдау  жасалған. Тақырыптың өзектілігі айқын, өйткені әлемдік діндер 
арасында қарсыласу күшейіп, аз болса да диалог пен өзара түсіністік  орнатуға үлес қоса 
алатын ғылыми жұмыстардың қажеттілігі артып келеді. Меншік қатынасы әлеуметтік-
экономикалық және құқықтық сипатта болады. Меншік иелері шектеулі ресурстар мен 
материалдық игіліктерді өндіруге, бөлуге, айырбастауға және тұтынуға қатысқан кезде  
әлеуметтік-экономикалық және меншік қатынасы пайда болады. Осы себепті меншік 
қатынасын қалыптастыру мен дамытудың және заманауи қоғамдағы институциялық 
реттеу механизмдерін құрудың маңызы зор. Мақалада осы мәселені зерттеуге арналған 
түрлі теориялық және әдіснамалық көзқарастар қарастырылады. Меншік доктриналары 
жүйелі, салыстырмалы талданады. Меншік мәселесінің қалыптасуы мен дамуын зерделеу 
христиандық және исламдық санада меншік пен байлыққа қатысты құндылықтардың 
себебін, көзін және ерекшелігін түсінуге мүмкіндік береді.

Түйін сөздер: меншік, әділеттілік, меншік институты, христиандық, ислам.

الملخص: تحاول هذه المقالة إجراء تحليل لاهوتي مقارن لعقيدة الملكية في ديانتين عالميتين. لا شك في أهمية 
الموضوع المختار، حيث تتزايد المواجهات بين الأديان العالمية، وهناك طلب كبير على الأعمال العلمية التي يمكن 
أن تسهم، ولو بقدر ضئيل، في إقامة الحوار والتفاهم المتبادل. تمثل العلاقات المتعلقة بالملكية جوانب اجتماعية 
واقتصادية وقانونية. النوع نفسه من العلاقات التي تنشأ عندما يشارك مالكو الممتلكات في إنتاج وتوزيع وتبادل 
واستهلاك الموارد المحدودة والممتلكات المادية يظهر كعلاقات اجتماعية اقتصادية وعلاقات ملكية. لهذه الأسباب، 
فإن تشكيل وتطوير علاقات الملكية وخلق آليات فعالة للتنظيم المؤسسي في المجتمع الحديث أمر ذو أهمية كبيرة. 
تصف هذه المقالة وتقّيّم مختلف النهج النظرية والمنهجية لهذه المشكلة. تكمن حداثة هذا العمل في حقيقة أن القليل من 
الدراسات اللاهوتية الجادة تقدم تحليلاًً مقارناًً منهجياًً. سيسمح فحص تكوين وتطوير مبررات الملكية بفهم الأسباب 

والمصادر والخصوصيات للمحتوى القيمي للوعي المسيحي والإسلامي فيما يتعلق بالملكية والثروة.
الكلمات المفتاحية: الملكية، العدالة، معهد الملكية، المسيحية، الإسلام. 

Abstract: The article attempts to make a comparative theological analysis of the ownership 
doctrine in two world religions. The relevance of the chosen topic is undeniable, as the confron-
tation between world religions is growing, and scientific works that can contribute, even to a 
small extent, to establishing dialogue and mutual understanding are in great demand. Property 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
120

relations are both socio-economic and legal. The same type of relationships that arise when 
property owners engage in the production, distribution, exchange, and consumption of limited 
resources and material assets manifests itself as socio-economic relations and property rela-
tions. For these reasons, the formation and development of property relations and the creation 
of effective mechanisms for institutional regulation in modern society are of great importance. 
This article describes and evaluates various theoretical and methodological approaches to this 
problem. The novelty of this work lies in the fact that very few serious theological studies offer 
a systematic comparative analysis. An examination of the formation and development of the jus-
tification of property will allow us to understand the reasons, sources, and specifics of the value 
content of Christian and Islamic consciousness concerning property and wealth.

Keywords: property, justice, institute of ownership, Christianity, Islam. 

Аннотация: В статье представлен сравнительный теологический анализ доктрины 
собственности в двух мировых религиях. Актуальность выбранной темы очевидна, 
поскольку напряженность между мировыми религиями растет, и научные работы, 
которые могут хоть немного способствовать установлению диалога и взаимопонимания, 
становятся востребованными. Собственнические отношения являются как социально-
экономическими, так и юридическими. Тот же тип отношений, который возникает, когда 
собственники имущества участвуют в производстве, распределении, обмене и потреблении 
ограниченных ресурсов и материальных благ, проявляется как социально-экономические 
и собственнические отношения. Поэтому формирование и развитие собственнических 
отношений, а также создание эффективных механизмов институционального регулирования 
в современном обществе имеют большое значение. В статье рассматриваются и 
оцениваются различные теоретические и методологические подходы к данной проблеме. 
Изучение формирования и развития оправдания собственности позволит понять причины, 
источники и особенности ценностного содержания христианского и исламского сознания 
относительно собственности и богатства.

Ключевые слова: собственность, справедливость, институт собственности, 
христианство, ислам.

Introduction
The institution of property law stands 

as one of the central and most intricate 
components of legal systems. Since its 
inception, human agency has played a 
pivotal role in shaping this institution. This 
is inherently tied to the notion that property, 
as a legal category, serves as the foundation 
upon which other legal relationships are 
built. It directly enables individuals to 
exercise their rights to freedom, happiness, 
development, and the expression of their 
capabilities.

Even in ancient times, sacred scriptures 
underscored the profound significance of 

property relations in the formation of society, 
the state, and the individual. Throughout 
the annals of human thought, eminent 
figures in culture, philosophy, and religion 
have endeavored to examine property from 
the standpoint of its interconnection with 
human beings, their understanding of the 
world, reason, free will, moral issues, and 
ethics. Property has been viewed both as a 
pinnacle achievement of humanity and as 
a great tragedy of human existence. It has 
been associated alternately with prosperity 
and freedom, as well as with moral decay, 
social injustice, and war. The recurrent 
discourse throughout cultural history on the 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
121

issue of property is indicative of profound 
contradictions inherent in human existence, 
the focal point of which is property.

As noted by Yusim, Mark Arkadyevich, 
a prudent and well-informed approach by the 
state to property law, corresponding to the 
realities of the era, allows for the establishment 
of a balance between the individual, society, and 
the state (Yusim, 2017). Therefore, the issue of 
property remains relevant even today. Property, 
as a relationship of ownership or possession, 
is correlated with the idea of freedom and its 
limitations. The institution of property law 
has throughout all epochs regulated conflicts 
of interests and determined a just equilibrium 
between various individuals and social groups 
through relations concerning material goods. 
With the evolution of societal relations, the 
economic and legal category of property law 
gradually underwent modifications in terms 
of its content and societal role. Nevertheless, 
the aspect of its connection to the individual 
has always remained an integral part of this 
institution.

It is worth emphasizing that the issue 
of property is not merely an economic one, 
but primarily a religious and philosophical 
one. What is property? What nature material 
or spiritual does it possess? Is the basis of 
property the exploitation of one human 
being by another? What is the purpose of 
property, and how can the act of acquiring 
certain property by an individual be 
justified? Is possessing wealth morally 
acceptable? Is it possible to justify property, 
i.e., to acknowledge that its appropriation 
is following the religious tradition and 
morality existing within a particular society? 
(Shestovskikh, 2022, p.3). Numerous 
studies confirm that any society does not 
develop solely based on its highest economic 
indicators; the spiritual aspect also plays 
a significant role. As statistics show, the 
majority of the world’s population identifies 

with a religion, rather than being atheists, and 
adheres to one form of religion or another. 
Christianity is the world’s largest religion 
by number of followers. Islam is considered 
the second largest religion in the world, 
comprising 23% of the world’s population 
(Melton J.G., Baumann M., 2010).

In this article, Catholicism is examined 
as the most active branch of Christianity in 
participating in international relations, while 
the Hanafi school of Islamic jurisprudence 
is considered the predominant school among 
Sunni Muslims, with its founder, Abu Hanifa, 
being a prominent Muslim jurist of his time. 
Exploring the formation and development of 
the justification of property issues will allow 
us to understand the reasons, sources, and 
reproduction of the specific value content 
of Christian and Islamic consciousness 
regarding property and wealth.

Methodology
This article is rooted in rigorous 

scientific methodologies, utilizing 
comparative and historical analysis as its core 
approaches. The primary aim is to elucidate 
and juxtapose the concepts and definitions 
related to the institution of property within 
two distinct legal traditions: Christianity, 
with a specific focus on Catholic canon law, 
and Islam, particularly through the lens of 
the Hanafi legal school.

The comparative analysis method 
involves a detailed examination of how 
property is conceptualized and regulated 
in these religious legal systems. It 
systematically contrasts the definitions, 
principles, and applications of property 
laws within Catholic canon law and Islamic 
law. By doing so, it seeks to uncover the 
underlying similarities and differences 
between these two frameworks, providing 
a nuanced understanding of their respective 
approaches to property rights and ownership.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
122

Additionally, the historical analysis 
method delves into the evolution of property 
concepts over time within these traditions. 
This approach traces the development of 
property laws and their interpretations, 
revealing how historical, cultural, and 
theological factors have influenced their 
current formulations. Through this lens, the 
article aims to offer a comprehensive view 
of how property has been historically and 
contextually understood and regulated in 
both Christianity and Islam.

Overall, the article aims to contribute 
to the broader discourse on property rights 
by providing an in-depth comparative 
and historical perspective. It enhances 
our understanding of how different legal 
traditions address the fundamental issue 
of property, reflecting on both their shared 
elements and unique characteristics.

Results
In the current global economic crisis, 

it’s clear that wealth is both an economic 
and a moral issue. Religious leaders 
increasingly highlight that many problems 
arise from distorted economic activities 
driven by an obsessive pursuit of profit 
rather than meeting genuine human needs. 
This underscores the idea that a thriving 
society requires a balance of efficiency, 
justice, and social solidarity. Property has 
always been a central topic of debate and 
intellectual exploration. Historical attempts 
to reform property relations have often led 
to significant social changes. The subject 
of property has been examined by major 
thinkers throughout history, including Plato, 
Aristotle, John Locke, and Karl Marx, as 
well as in religious texts like the Quran, 
which provides detailed principles on 
property use and management.

Personal freedom has historically been 
linked to property rights. For Aristotle, 

the concept of the polis emerged from a 
community of property owners, forming the 
basis of the economy (Polivko, Salnikov, 
Shafiev, 2018). The concept of property, 
including its forms and rights, remains 
relevant today, with property relations 
addressing questions of ownership, 
possession, and control (Gareeva, 2014).

In archaic societies, encroachment 
upon the property of the tribe was punished 
by death, and the supreme owners and rulers 
were gods and spirits. The denial of property 
in Christianity expressed its transient nature, 
and it also underlies the contradiction 
between individual or familial private 
property and collective property of the 
people, society, or state. Property, even in its 
non-material forms (such as « intellectual » 
property), is linked to the material side 
of life, hence elements of its negation in 
various religious and communist doctrines. 
However, mechanisms for redistributing 
property are necessary in any society 
(Yusim, 2017).

In the 19th century, private property 
became a key topic in sociopolitical debates. 
Marxists advocated for public ownership of 
production means, emphasizing the impact of 
social conditions on individual consciousness. 
This idea, largely foreign to Christianity, 
prompted the emergence of Christian socialist 
movements aimed at reconciling Christian 
teachings with Marxist ideas. Catholic and 
some Orthodox economic teachings evolved 
in response to Marxism and other communist 
thoughts over the last two centuries. However, 
significant differences remain in how various 
Christian denominations and authors view 
private property and its role in modern society, 
indicating a need for continued development 
in Christian and sociological thought (Lukin, 
2014).

Private property is a fundamental right 
and a cornerstone of society and the economy, 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
123

rooted in human nature and the pursuit of 
material goods. Throughout history, property 
has been central to socioeconomic relations, 
shaping economic interests and income 
distribution. As societies evolve, particularly 
in high-industrial and informational contexts, 
there is a growing need to refine property 
theory and methodology (Tim Ross, 2017, 
pp.96-105).

Modern interpretations of «assets» now 
encompass both tangible and intangible 
goods, including money, securities, property 
rights, and intellectual property. The legal 
concept of property reflects the right to 
ownership of these assets and is regulated 
by social norms. Effective protection 
of property rights relies on the socio-
institutional context in which they operate.

Discussion
The Establishment of Property Rights 

in Christianity
Christianity emerged within a Jewish 

context with established norms regulating 
consumption and economic activity. The 
Ten Commandments protected personal 
property, prohibiting theft and coveting. 
Jewish laws included dietary restrictions, 
leaving gleanings for the poor, and forgiving 
debts every 50 years. The Sabbath law 
prohibited labor.

Jesus, however, modified some of these 
laws, stating it was lawful to do good on the 
Sabbath (Matthew 12:12) and deeming many 
ritual and dietary laws non-essential. Despite 
these changes, the Ten Commandments and 
their principles regarding property remained 
significant, and the New Testament did not 
alter the fundamental approach to earthly 
life (Isaev, 2008, pp. 118-120).

Private property is a fundamental 
economic institution recognized as divinely 
established but not viewed as the Christian 
ideal. The early Christian community in 

Jerusalem is often seen as embodying 
the Christian ideal of communal property 
(Lukin, 2014). 

All Christian denominations agree that 
everything ultimately belongs to God, the 
True Owner. Therefore, violating property 
rights is seen not only as an offense against 
neighbors but also against God (Koval, 
1993, p. 9). Historically, communal land 
ownership preceded private property, with 
private ownership becoming more common 
as communal bonds weakened, as seen in 
the example of Abraham purchasing land 
(Genesis 23:16). By the 8th century BCE, 
private property was firmly established 
in Ancient Israel, and the Bible records 
divine disapproval of encroachments on it 
(Oganesyan, 2019, p. 11).

Mark transmits Christ’s words as follows: 
« Children, how hard is it for them that trust 
in riches to enter into the Kingdom of God ! » 
(Mark 10:24). Christ urged his disciples not to 
worry about tomorrow, not to gather treasures 
on earth, « where moth and rust destroy, and 
where thieves break in and steal » (Matthew 
6:19). However, it turns out that a Christian 
is not obligated to live in hunger and rags. 
« Your Heavenly Father knows that you 
need all these things. But seek first the 
kingdom of God and His righteousness, and 
all these things will be added unto you » 
(Matthew 6:32-33). Christ gently rebukes the 
industrious and caring Martha and praises 
Mary precisely for following this « order, » 
while Martha does not (Luke 10:41-42). Even 
pagans Christ condemns not for striving for 
material prosperity but for not thinking first 
about the Kingdom of God and righteousness 
(Matthew 6:31). Sending the apostles « on 
a mission, » Christ commanded them not to 
take anything with them — but only because 
the listeners are obligated to provide them 
with everything necessary: « The laborer is 
worthy of his food » (Matthew 10:10).



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
124

Christian economic ethics presents a 
paradox: Christians are promised material 
well-being but are advised not to pursue 
material prosperity. This ideal is achievable 
in the sense that some Christians and 
communities have historically sought 
fulfillment through their vocation rather 
than material gain. However, it cannot be 
achieved through deliberate effort alone; it is 
as unattainable as trying to forget something 
by force of will (Isaev, 2008, pp. 118-120).

Christianity mandates respect for others’ 
property and imposes responsibilities on 
property owners, such as paying taxes, even 
to non-Christian governments (Matthew 
22:17-21). It also emphasizes sharing with 
the less fortunate, warning that charity 
should not lead to personal deprivation but 
should be done discreetly to avoid pride 
(Matthew 6:3-4; Matthew 25:40-45).

The New Testament presents an 
eschatological view of property, advising 
Christians not to cling to possessions as 
the end times approach. Paul emphasizes 
that «the time is short,» urging believers 
to live as though they do not own anything 
(Mark 13:14-16; 1 Corinthians 7:29-30). As 
it became clear that Christians would have 
a long earthly mission to spread their faith, 
wealthy communities like those in Antioch 
and Ephesus began supporting newly 
established ones. 

During the Roman Empire, Christians 
lived semi-legally and were periodically 
persecuted, making property ownership 
risky. By the mid-3rd century, monasticism 
emerged in Egypt, with Anthony the Great 
retreating into the desert to escape the 
temptations of wealth. Egyptian monks 
believed that any earthly good could be a 
temptation and encouraged individuals to 
identify and avoid their personal temptations. 
Anthony practiced hermit monasticism, 
while his disciple, Pachomius the Great, 

founded communal monasticism, where 
monks lived and worked together. Despite 
their attempts to avoid wealth, monasteries 
needed to create and sustain wealth for 
survival. This paradox was repeated in 
later monastic movements, including the 
Franciscan order in the 13th century and 
the establishment of the Trinity Lavra of 
St. Sergius by Sergius of Radonezh (Isaev, 
2008, pp. 118-120).

The Book of Genesis on the Emergence 
of the Institution of Private Property

The right of ownership of land, including 
its plant and animal world, is mentioned 
already in the first chapter of Genesis 
(Genesis 1:28). «Be fruitful, and multiply, 
and replenish the earth, and subdue it. » 
The word « subdue » encompasses various 
forms. This includes the general, one might 
say, family, ownership of the first family, 
and the aggregate of private and communal 
ownership in the period after the fall of 
the first parents. However, in both periods, 
these rights were not absolute and unlimited. 
Granting humans this right, the Supreme 
Owner, according to the Book of Genesis, 
simultaneously introduces some limitations 
on the right of use. He commanded not to 
eat the fruit of the tree of the knowledge of 
good and evil (Genesis 2:16-17). Allowing 
people the freedom to choose: to obey or to 
violate the commandment, God warns of the 
most serious consequences of disobedience 
(Genesis 2:17).

According to the Book of Genesis, 
one of the consequences of the fall was the 
displacement of the first family into a world 
of limited goods, where the necessary goods 
for life had to be obtained through hard 
work (Genesis 3:17- 19). In such conditions, 
peaceful coexistence of people and trade 
could only exist with the institution of 
private property. This institution allowed 
society to some extent to avoid degradation 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
125

and sliding into a wild state. Already in the 
second generation of humans, according 
to the Book of Genesis, there are signs of 
property separation. The farmer Cain brings 
a portion of his crops as an offering to the 
Lord (Genesis 4:4).

Cain decides what to sacrifice, offering 
something less than the best. In contrast, 
Abel offers the firstborn of his flock, 
implying his right to manage the flock he 
raised (Genesis 4:4). In Abraham’s story, 
which starts in Genesis 11, references to his 
property suggest an established institution 
of private property. When moving from 
Haran to Canaan, Abraham’s family took 
their possessions and slaves (Genesis 11:5). 
His wealth included livestock, slaves, and 
camels, which was preserved even when 
Sarah was taken by Pharaoh (Genesis 
12:16). Abraham’s significant wealth is 
noted in livestock, silver, and gold (Genesis 
13:2; 26:14). In Genesis 23, Abraham insists 
on buying land for a family burial site rather 
than accepting it as a gift, highlighting the 
importance of private property and avoiding 
a sense of community with the Hittites.In the 
narrative about Abraham’s life, there is also 
mention of the existence of the institution 
of inheritance of property. The progenitor 
of the Jewish people left all his property 
to Isaac, the only son of his legitimate 
wife, distributing gifts to the children of 
concubines (Genesis 25:5–6).

The Old Testament law was designed 
to prevent society from regressing into 
a more primitive state, which is why its 
commandments are largely prohibitive. The 
institution of private property was crucial in 
this regard, as evidenced by two of the Ten 
Commandments: the eighth, «Thou shalt 
not steal» (Exodus 20:15), and the tenth, 
which prohibits coveting a neighbor’s wife 
and property (Exodus 20:17). The tenth 
commandment extends the protection of 

property from just actions to desires and 
intentions. Mosaic Law includes numerous 
detailed rules to safeguard private property, 
such as requiring compensation well beyond 
the value of stolen goods (Exodus 22:1, 4), 
and mandates for returning lost property 
(Deuteronomy 22:1–3). Even the property 
of enemies had to be preserved (Exodus 
23:4–5).

Old Testament authors also 
acknowledged the relative nature of private 
property rights. The law prohibited the 
perpetual sale of land, emphasizing that 
God is the ultimate owner, and humans are 
merely temporary tenants (Leviticus 25:23–
28). The Psalms repeatedly affirm that the 
Lord is the supreme owner of all creation 
(Psalms 24:1), reminding believers that 
earthly possessions and glory are transient 
and limited to one’s earthly life (Psalms 
49:7–12, 17–19).

In the New Testament, the idea of the 
relativity of earthly possessions is greatly 
emphasized. The Apostle Paul notes that 
the time of owning, using, and disposing 
of earthly goods does not exceed a person’s 
earthly life, « for we brought nothing into 
the world, and we cannot take anything 
out of the world » (1 Timothy 6:7). He also 
expresses the idea that by renouncing the 
acquisition of earthly goods and dedicating 
oneself to God, a Christian, considering 
nothing as his own, possesses everything 
through God: « We are treated as impostors, 
and yet are true; as unknown, and yet are 
well known; as dying, and see - we are 
alive; as punished, and yet not killed; as 
sorrowful, yet always rejoicing; as poor, yet 
making many rich; as having nothing, and 
yet possessing everything» (2 Corinthians 
6:8-10).

The early Christians exemplified 
voluntary renunciation of personal property 
within their community to foster unity in 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
126

Christ. Christ’s teachings introduced higher 
standards for spiritual perfection, but this 
renunciation did not equate to rejecting 
the institution of private property. The 
existence of private property was necessary 
for individuals to freely choose to relinquish 
their possessions. In the early Christian 
community of Jerusalem, as described 
in Acts, «no one claimed that any of their 
possessions was their own, but they shared 
everything they had» (Acts 4:32). However, 
this communal approach did not involve 
claiming ownership of others’ property.

Members of the community contributed 
a portion of their property to support the 
church, leading to the formation of church-
owned assets. This economic structure 
persists in Christian communities across 
denominations. The system where «no 
one claimed that any of their possessions 
was their own» (Acts 4:32) became stable 
primarily within devout families and 
monastic communities. Private property, 
therefore, offers the freedom to choose how 
one regards and uses it. The New Testament 
does not advocate for the abolition of private 
property; rather, it defends it and condemns 
coveting others’ possessions. The Apostle 
Paul links the commandment «thou shalt not 
steal» to the broader commandment to «love 
your neighbor as yourself» (Romans 13:9).

Paul repeatedly emphasized the 
incompatibility of stealing with the 
Christian calling, stressing that one’s words 
should align with their actions. Christianity 
teaches that God is the ultimate owner of all 
creation, with humans acting as stewards of 
the property entrusted to them. According to 
the teachings of the holy fathers, managing 
this property should align with God’s will, 
distinguishing between the ideal socio-
economic organization based on brotherly 
love and the reality of human society.

Property in Catholic Social Doctrine
Aquinas believed that before the fall, 

property was communally shared, but the fall 
led to its division among individuals. While 
communal ownership persisted in spiritually 
focused communities like monasteries, 
broader society saw full ownership—where 
individuals have complete control over their 
property—as a positive right established by 
human agreement and enforced by the state, 
rather than a natural right.

Aquinas’s influence on Catholic 
thought is profound, shaping teachings on 
property and economic ethics. He advocated 
a balanced approach, recognizing individual 
rights while emphasizing communal 
responsibility and moral considerations.

Early Christian views on property were 
complex and often contradictory. Early 
Church Fathers and theologians, guided 
by Scripture and early Christian practices, 
viewed private property as a deviation from 
the original state of equality, believing 
personal ownership arose from human 
nature’s corruption post-fall. Communal 
living, with shared possessions, was seen 
as aligning with humanity’s original, sinless 
state. Most early Christian thinkers, except 
Clement of Alexandria, who defended 
private property, viewed individual 
ownership as inconsistent with natural law 
and tainted by injustice.

Aquinas’s work sought to reconcile 
early Christian communal ideals with 
the reality of prevalent private property. 
He distinguished between «use (usus),» 
«possession (possessio),» and «dominion 
(dominium).» While use could occur 
communally, possession and dominion 
required individual ownership. Aquinas 
emphasized that dominion entails 
responsibility, aligning with his ethical 
framework stressing moral duties related to 
ownership.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
127

Aquinas argued that private property, 
though a post-fall institution, is rooted 
in natural law and necessary for societal 
function. His views provided a religious 
and philosophical justification for private 
property, which became central to Catholic 
social teaching. He distinguished between 
«consumption property» (goods for personal 
use) and «investment property» (goods used 
to foster economic growth). Excessive 
accumulation of consumption property 
was seen as unvirtuous, while investment 
property, serving the common good, was 
viewed favorably.

This nuanced perspective reflects 
Aquinas’s effort to balance Christian ethical 
teachings with practical needs, laying the 
groundwork for a comprehensive approach 
to economic ethics that has influenced 
Catholic thought for centuries. Positively 
characterizing the system based on private 
property, Catholic authors note that even 
in countries where a market economy 
predominates, negative phenomena have 
begun to emerge, which they refer to as a 
crisis in the economic organizing function of 
private property (Lukin, 2014).

The Vatican proclaims the transcendence 
of all material goods, considering them only 
as instruments for spiritual and creative 
development. In this context, the ultimate 
priority of the individual over society finds 
reflection, expressing that society should 
exist for the benefit of individuals (Sokolov, 
2014, p. 59).

The canonical platform, alongside the 
Holy Scriptures in the form of the Bible, 
is constituted by the decrees of Church 
Councils and encyclicals, or papal letters 
from the Vatican—Roman Popes. First 
and foremost, these include « Rerum 
novarum » by Leo XIII from 1891, which 
addresses labor, capital, and state relations; 
« Quadrogesimo anno » by Pius XI from 

1931; « Mater et magistra » by John XXIII 
from 1961; « Laborem exercense » by 
John Paul II from 1981, along with his 
« Centesimus annus » from 1991, and some 
others. As a commentary on the official 
teaching of the Church, the author cites 
the works of theologians, which, from his 
point of view, help to more fully reveal the 
thoughts of the encyclicals and conciliar 
decrees (Sokolov, 2016).

Private property in contemporary 
Catholic social doctrine

Modern Catholic socio-economic 
doctrine is grounded in the teachings of the 
early Church Fathers, the works of Thomas 
Aquinas, papal encyclicals (beginning 
with *Rerum Novarum* in 1891), and 
contemporary Catholic theologians. A central 
focus is the issue of property. While private 
property is considered a vital postlapsarian 
institution ordained by God and grounded 
in natural law, it is viewed as a rational 
human right rather than a Christian ideal. 
The Catholic perspective acknowledges 
that, although communal property was 
practiced by early Christians and monastic 
communities, a private property system 
is currently the most effective economic 
model, even within a Christian framework.

Thomas Aquinas’s distinction between 
consumption and investment property is 
crucial. He taught that consumable goods 
should be regarded as common resources, 
intended to be shared with those in need. In 
contrast, investment goods- used to foster 
economic growth and social well-being - 
are owned and managed by individuals. 
Aquinas argued that while the accumulation 
of consumable goods does not represent 
virtue, the productive use of investment 
goods contributes positively to society. Thus, 
although private property is recognized as 
necessary to prevent economic disorder and 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
128

promote growth, it is seen as less ideal than 
the communal practices of the early Church.

Catholic authors advocate for 
reinforcing a system based on private 
property, particularly in investment goods, 
while recognizing that this system is distinct 
from and less ideal than the communal 
property of the early Christian community, 
monastic communities, and pious families. 
(Lukin, 2014).

Property in Islam
In Islam, a person can possess anything 

within the bounds permitted by the Sacred 
Quran. No one has the right to exceed 
what is permitted by the Almighty. The 
measure when assessing property rights is 
only the concept of halal (permissible) and 
haram (forbidden). No one has precedence 
in acquiring property. Therefore, Islam 
acknowledges the natural inclination 
towards accumulation.

« … and provide for them out of the 
wealth which Allah has given you. » (Quran 
24:33).

« Do not give the foolish (your) property 
which Allah has made a means of support 
for you, but feed and clothe them from it, 
and speak to them words of appropriate 
kindness» (Quran 4:5).

«The Jews claimed, ‘Uzair is the son of 
Allah.’ Christians claimed: «The Messiah is 
the son of Allah.» But these are just words 
spoken by (their) mouths, reminiscent of the 
words of those who disbelieved (in Allah) 
long before them. May Allah strike them 
down! How far they are (from the truth)!» 
(Quran 9:30).

Numerous verses of the Quran make 
it clear that the Owner (Proprietor) of all 
things in the Universe is their Creator – 
the Most High Allah. In an absolute sense, 
everything in the world belongs to Him: «To 
Allah belongs the dominion of the heavens 

and the earth and whatever is between them. 
He creates what He wills, and Allah is 
over all things competent!» (Quran 5:120). 
According to the Quran, Allah is the «Owner 
of sovereignty!» (Quran 3:26).

However, this does not mean the 
absence of any authority for humans. Our 
ownership of any given object takes on a 
special character in this light. Humans can 
be considered to some extent « trustees » of 
God on Earth.

Thus, the Quran does not negate the 
right to private property. For example, the 
following verse can be cited: « …only Allah 
accepts repentance from His servants and 
receives (their) charities, and that Allah is the 
Accepting of Repentance, the Merciful ? » 
(Quran, 9:104). Since God « accepts 
charities, » it means that His servants have 
property they can donate.

Islam provides for various authorities 
regarding different categories of property. 
Some things belong to God and are 
inaccessible to humans, such as planets. 
Some things belong to humanity as a whole, 
such as oceans – they cannot be privately 
owned. In every country and society, some 
things belong to every citizen, such as 
public lands. There are also items that can 
be owned by a specific individual or group 
of individuals.

All property owned by people 
is associated with certain rights and 
responsibilities. Islamic law establishes 
some limitations in this regard. The main 
thing to remember is that ultimately 
everything belongs to the Most High, 
and we must manage our property by His 
commandments.

One of the restrictions imposed by 
Islam is that property must be acquired 
through lawful means. In turn, the right of 
a person to defend their property is sacred. 
Prophet Muhammad (peace be upon him) 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
129

said: « A man should not harm himself or 
others » (Muslim). This must be considered 
when using the property. For example, Islam 
condemns the monopolization of resources 
essential to society. Additionally, Sharia 
notes that causing minor harm is permissible 
if necessary to prevent greater harm to a 
significant number of people or society as 
a whole.

A third restriction is that the owner 
must be of sound mind. If they are insane, 
a guardian must be appointed, whose task 
is to oversee the use of the property in the 
ward’s best interests, as the latter, acting 
independently could harm themselves or 
others.

According to Sharia, the property 
right is associated with fulfilling certain 
obligations. One of them is using property 
to support the family (sometimes – the 
extended family). Another obligation related 
to property is paying Zakat (alms), which is 
obligatory for every Muslim. Zakat is one 
of the pillars of Islam, a form of worship 
of the Most High Allah. Zakat can be paid, 
including in monetary form. It is not a type 
of income tax. The Zakat amount is 2.5% of 
the value of the person’s specific property, 
and property used for their primary needs 
(for example, a home they reside in) is not 
counted. Zakat is paid once a year.

In addition, there are other types of 
taxes in Muslim society. The Prophet’s 
words are known: «Other obligations lie 
on property, besides Zakat» (Tirmidhi). 
However, a just ruler imposes additional 
taxes only if the Zakat amount is insufficient 
to meet the needs of society, such as in times 
of war, famine, illness, or other unforeseen 
circumstances.

Property is considered lawful if it has 
been acquired by permissible means. One of 
them is a person’s labor, which may involve 
employment, business, trade, hunting, or 

fishing. However, Islam also acknowledges 
other ways of acquiring property. For example, 
a woman receives a dowry from her husband 
when getting married (mahr) and is entitled to 
maintenance. Islam also provides for property 
inheritance. The needy can receive Zakat or 
Sadaqah (voluntary charity). Additionally, 
Islam allows for gifting and bartering goods. 
Among the unlawful ways of acquiring 
property are theft, extortion, misappropriation 
of public funds, and other actions recognized as 
crimes in any modern society (e.g., acquiring 
property through deception – fraud, as well as 
taking bribes). However, Islam also considers 
unlawful the means of acquiring money and 
other valuables that are unacceptable for 
a Muslim (Muslima), such as engaging in 
prostitution, fortune-telling, selling alcohol, 
drugs, pork, etc.

Legal and ethical norms in Islam are 
closely intertwined. Take, for example, 
savings. Anyone can set aside a sum of 
money for unforeseen circumstances. 
However, accumulating wealth as an end in 
itself is not encouraged. The Quran states: 
« And those who hoard up gold and silver 
and spend it not in the Way of Allah, give 
them tidings of a painful torment » (Quran 
9:34). This ethical requirement has a clear 
economic rationale: money is withdrawn 
from circulation, resulting in a slowdown in 
the process of natural resource development, 
a reduction in the number of jobs, etc.

Another requirement mentioned 
in the Quran is moderation in spending 
money. Islam prohibits both stinginess and 
extravagance: «And let not your hand be 
tied (like a miser) to your neck, nor stretch it 
forth to its utmost reach (like a spendthrift), 
so that you become blameworthy and in 
severe poverty » (Quran 17:29). In another 
verse, it is said: «Eat and drink, but waste 
not by extravagance, certainly He (Allah) 
likes not Al-Musrifun (those who waste by 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
130

extravagance)» (Quran 7:31).
In Sharia, property is regarded as 

one of the core values, alongside religion, 
life, reason, and progeny. Among these, 
only religion is tied to the divine aspect 
of Sharia, while the others highlight its 
secular focus. Islam teaches that Allah 
grants material blessings to His faithful 
servants, establishing property rights as a 
special relationship between a person and 
these blessings, as defined by Sharia. Thus, 
a person who lawfully acquires property 
becomes its rightful owner, with the 
authority to protect it from others’ claims.

The inviolability of property is a 
fundamental principle in Islam, ensuring its 
beneficial use. While personal interests are 
acknowledged, aligning them with public 
interests is considered essential (Tim Ross, 
2017, pp. 96-105). Islamic property rights 
are governed by Muslim law, an independent 
legal system, offering both historical and 
theoretical insights. Comparative analysis 
suggests that some concepts of general legal 
theory, often seen as universally applicable, 
require refinement to reflect the unique 
aspects of Islamic law.

A notable feature of Islamic law is the 
state’s indirect role in shaping its norms. Rather 
than directly legislating, the state endorsed 
the interpretations of Muslim legal schools 
(madhabs), appointing judges to rule based 
on these doctrines. Consequently, the Quran 
serves as the ideological foundation of Islamic 
law, with only a few of its norms derived 
directly from divine revelation or the Prophet’s 
traditions (Sunna) (Krushinskaya, 2011).

The Hanafi legal school undoubtedly 
occupies a central place in Islamic legal 
doctrine. This is primarily explained by the 
fact that the number of followers of Hanafism 
exceeded the number of supporters of other 
legal schools several times during the Middle 
Ages and the modern era. This school is 

considered more liberal, and by some 
researchers, it is positioned as oppositional to 
the strict dogmas that dominated the Arabian 
Peninsula in the 7th century. Therefore, it is 
not by chance that the appearance of the first 
supporters of Hanafism coincided with the 
liberal Baghdad, which at that time became 
a kind of headache for the conservative 
political elite of Medina. It should be 
noted that the founders of Hanafism were 
truly foresighted. Having significantly 
softened the positions of the then-dominant 
approach to many legislative issues, they 
prepared a new dogma that was relatively 
easily accepted by conquered peoples and 
countries (Minniakhmetov, 2014).

As Russian researchers of Islamic 
jurisprudence rightly note, « Hanafi law is 
the most flexible and convenient for secular 
authority. » This circumstance allowed 
Hanafism to consolidate its position further 
during the era of sultanates. It’s worth adding 
that the vast majority of Turkic-speaking 
nomadic peoples embraced Islam precisely 
in its Hanafi interpretation because the 
new norms of human behavior and social 
organization were largely understandable 
and familiar to them (Minniakhmetov, 2014).

Regarding property rights, in Islam, the 
power of Allah is reduced to the fact that He 
acts simultaneously as the supreme dispenser 
of property granted to people, the legislator 
establishing the boundaries and conditions 
for acquiring and exercising property rights, 
and the supreme judge ensuring compliance 
with these rules (Gareeva, 2014).

Overall, Islam regards property 
with respect and does not consider the 
acquisition of wealth as something shameful 
or distracting from serving Allah. As for 
individual types of property, they cannot be 
in private ownership. Objects serving public 
interests (such as major roads or cemeteries) 
are in public ownership among many people. 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
131

Islamic forms of collective ownership fall 
into this category as well. According to the 
words of the Prophet Muhammad, «People 
are partners in three things: pasture, water, 
and fire. » These three « things » should be 
in collective or state ownership since they are 
intended to meet the basic needs of all people.

In a social sense, burdens on property 
provided for by Muslim law have special 
significance. According to Sharia, it is not 
wealth itself that is condemned. Still, empty 
accumulation, the concentration of property in 
a few hands that is not used, is not in circulation, 
does not generate income, and is not spent for 
beneficial purposes. From these provisions, 
such a specific institution of Islamic tax law 
as Zakat arises an obligatory donation that 
wealthy Muslims must provide to the needy 
impoverished, destitute, and travelers. Thus, 
the principle of limiting private rights comes 
into play here, given the role of the state in the 
traditional Islamic legal texts, property issues 
are not isolated but addressed within broader 
contexts like ghanima (war booty), zakat 
(obligatory almsgiving), inheritance, and 
contracts. Zakat, one of Islam’s five pillars, 
serves as a mandatory tax to support the poor, 
fund community projects, and promote Islam. 
Unlike voluntary sadaqah, zakat must be paid 
annually under defined conditions.

Islamic property law divides property 
into categories such as state property, private 
property, public property, impure property 
(e.g., alcohol and pork), waqf (sacred 
endowments), and abandoned property. 
Waqf, a significant category, involves 
property designated for charitable purposes, 
often managed by religious institutions. 
While ownership rights are relinquished, 
the property can still be used and its 
income partially retained for personal use 
or inheritance. Historically, waqf supported 
education and science, and now it also funds 
social programs (Gareeva, 2014).

The diversity in Islamic property law 
stems from differing interpretations among 
various madhabs (legal schools). Scholars 
generally classify Quranic legal norms into 
those concerning divine-human relations 
and those regulating social interactions. 
These interpretations have evolved, leading 
to the four major madhabs.

The connection between Allah’s 
will and property rights influences the 
interpretation of public and state property. 
Islam recognizes private property rights 
but also enforces moral and ethical duties 
on owners to ensure societal interests, 
including the obligation to support the poor 
through zakat (Quran, 70:24-25). This right 
is considered inviolable in Islamic literature 
(Goncharov, 2000).

Conclusion
In summary, wealth acquisition in both 

Christianity and Islam should be pursued 
with righteous intentions and through lawful 
means. Both religions encourage setting 
important life goals and achieving them 
through ethical practices. Success in life, 
when coupled with helping others, can bring 
peace and divine grace. The ultimate aim 
of both faiths is closeness to God. Islam 
emphasizes reliance on Allah, where one 
must do their best and trust in Allah for the 
rest, believing that good deeds are always 
rewarded. Christianity shares a similar 
belief, valuing labor as known only to God. 
In Kazakhstan, the ethical foundation of 
property relations is strongly influenced by 
Islamic traditions. The religious mentality, 
shaped over millennia, has become deeply 
embedded in the state’s values. Responsible 
property management is possible within 
this framework, as Islam remains the most 
widespread religion in Kazakhstan, affecting 
a significant portion of the population. 
Despite being a secular state with diverse 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
132

religions, Kazakhstan acknowledges the 
importance of its Muslim heritage, especially 
in international relations. As the country 
strives to become one of the top 50 most 

competitive nations globally, it is crucial 
to consider the deep-rooted economic and 
religious values that influence decision-
making at all levels of society.

References
1.The Vulgate in Russian language. 
https://azbyka.ru/otechnik/search?b=22520&q=%D0%9C%D0%B0%D1%82%D1%84.+

6%3A+32%E2%80%9333
2.Koran: Translation of meanings by Osmanov M.N.O. Retrieved from https://quran.com.

ua/meal/osmanov
3.Encyclopedia of Hadith. Retrieved from: https://hadis.uk/01-ot-perevodchika/1751/
4.Yusim M.A. Property: time, space, values. – M., 2017.  – Volume 8. – Issue 8 (62). – 

Institute of Russian History RAS.
5.Shestovskikh N.A. The problem of justification of property in Russian religious philosophy 

(late XIX – early XX centuries) // Dissertation for the degree of candidate of philosophical 
sciences. – Ekaterinburg, 2020. – 175 s.

6.Melton J.G., Baumann M. Religious Adherents of the World by Continent and Region 
// Religions of the World: A Comprehensive Encyclopedia of Beliefs and Practices. – Oxford, 
ABC-CLIO, 2010. – P. lix.  – 3200. 

7.Polivko E.A., Salnikov S.P., Shafiev A.Yu. Institute of Property Rights in the teachings of 
German classics at the turn of the 18th–19th centuries. – 2018. – 254 s.

8.Gareeva L.F. Social and philosophical problems of property in Islam // Vestnik VEGU. 
–2014.  – No.2 (70).

9.Lukin S.V. Private Property in Christian doctrine // Economics and religion. – 2014. – 367 s.
10.Tim, Ross. Theoretical approaches to the problems of development of property relations 

and the institution of property. – Baku: İpək yolu, 2017.  – No.3. – 96-105 s. 
11.Isaev  S.A. Christianity and material well-being. (2008). 31. 
12.Koval  T.B. Spiritual Christians: Religious Identity and the Work Ethic. – 1993. – 86 s. 
13.Oganesyan A.K. The institution of private property in theocratic legal understanding. 

–2019. – 11  s.
14.Zelenkov M.Yu. Appendix No. 1. Classification of world religions (according to P. I. 

Puchkov) // World religions: history and modernity. – M.: MIIT Law Institute, 2003. – 252 s.
15.Malherbe  M. Religions of Humanity, trans. from French. – M.:  Rudomino  St. 

Petersburg: University Book, 1997.
16.Barsov N.I. Catholic Church // Encyclopedic Dictionary of Brockhaus and Efron: in 86 

volumes (82 volumes and 4 additional). – St. Petersburg. – 1890-1907.
17.Branitsky A.G., Kornilov A.A. Religions of the region. – N. Novgorod: Nizhny Novgorod 

State University named after N. I. Lobachevsky, 2013.  – P. 305. Archived July 28, 2014, on the 
Wayback Machine.

18.Global Christianity. Report on the Size and Distribution of the World’s Christian 
Population. The Pew Forum on Religion & Public Life (December 19, 2011). Retrieved April 
27, 2013. Archived from the original on April 19, 2013.

19.Vishnevsky A.A. Legal regime of church property according to the canon law of the 
Roman Catholic Church. Private right. – 2000. – 92 s.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
133

20.Sokolov R.E. The modern canonical economic philosophy of Catholicism: on the role 
of private property and the state in the economy. Moscow State University named after. M.V. 
Lomonosov Philosophy of Economics //Almanac of the Center for Social Sciences and Faculty 
of Economics of Moscow State University named after M.V. Lomonosov. – 2014. No. 5. – 304 s.

21.Sokolov R.E. Socio-economic teaching of the Vatican as an alternative to capitalism and 
socialism // Vestnik KSU. – 2016.  – No. 1. – 90 s.

22.Gareeva L.F. Social and philosophical problems of property in Islam // Vestnik VEGU. 
– 2014. – No.2 (70).

23.Krushinskaya E.V. Muslim law in the system of legal disciplines // Bulletin of the 
Institute of Legislation of the Republic of Kazakhstan.  – 2011.  – No.2 (22). – 109 s.

24.Minniakhmetov R.A. Hanafi School in Islamic law / Rule of law: theory and practice. 
–2014. – No. 2 (36). – 75 s.

25.Goncharov I.A. The Institute of Property on the Example of the Muslim System of Law. 
Legal sciences. Education and Law. – 2000. – No. 12. – 350 s.

26.Bulgakov S.N. Orthodoxy: Essays on the teaching of the Orthodox Church. – Kyiv: 
Lybid,  1991.

27.Bobrova O.S. Orthodox and Catholic attitudes to property in the context of the formation 
of Russian and European identity. Concept: philosophy, religion, culture. – 2018. – No. 3 (7). – 
110 s.

28.Ibrahim, Iman Salama. The concept of “work” in Christian and Islamic cultures / Iman 
Salama Ibrahim. Text: immediate // Young scientist. – 2013. – No. 11 (58). –  P. 811-818. 
Retrieved from: https://moluch.ru/archive/58/8214/ (access date: 01/19/2024).





ТІЛ ЖӘНЕ ӘДЕБИЕТ САЛАСЫНДАҒЫ 
ЗЕРТТЕУЛЕР

ДІНИ (ИСЛАМИ) МӘТІНДЕРГЕ ТІЛДІК, СЕМАНТИКАЛЫҚ, 
МОРФОЛОГИЯЛЫҚ, СТИЛИСТИКАЛЫҚ, ГЕРМЕНЕВТИКАЛЫҚ 

ТАЛДАУЛАР, ТІЛДІК ИНТЕРПРЕТАЦИЯ, БАБАЛАР МҰРАСЫНДАҒЫ 
ТІЛДІК ДІНИ ҚАБАТ, ДІНИ ӘДЕБИЕТ ЖАНРЫ, ДІНИ САНАНЫҢ  

ТІЛ МЕН ӘДЕБИЕТТЕГІ КӨРІНІСТЕРІ

بحوث في اللغة والأدب
التحليلات اللغوية والدلالية والصرفية والأسلوبية والتأويلية للنصوص الدينية )الإسلامية(، 

التفسير اللغوي، الطبقة اللغوية الدينية في تراث الأجداد، نوع الأدب الديني، 
مظاهر الوعي الديني في اللغة والأدب

RESEARCH IN LANGUAGE AND LITERATURE
LINGUISTIC, SEMANTIC, MORPHOLOGICAL, STYLISTIC, HERMENEUTIC 
ANALYZES OF RELIGIOUS (ISLAMIC) TEXTS, LINGUISTIC INTERPRETA-

TION, LANGUAGE-RELIGIOUS LAYER IN THE HERITAGE OF ANCESTORS, 
GENRE OF RELIGIOUS LITERATURE, MANIFESTATIONS OF RELIGIOUS 

CONSCIOUSNESS IN LANGUAGE AND LITERATURE

ИССЛЕДОВАНИЯ В ОБЛАСТИ ЯЗЫКА И 
ЛИТЕРАТУРЫ

ЛИНГВИСТИЧЕСКИЙ, СЕМАНТИЧЕСКИЙ, МОРФОЛОГИЧЕСКИЙ, 
СТИЛИСТИЧЕСКИЙ И ГЕРМЕНЕВТИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ (ИСЛАМСКИХ) 

РЕЛИГИОЗНЫХ ТЕКСТОВ, ЛИНГВИСТИЧЕСКАЯ ИНТЕРПРЕТАЦИЯ, 
РЕЛИГИОЗНО-ЛИНГВИСТИЧЕСКИЙ СЛОЙ В НАСЛЕДИИ ПРЕДКОВ, 

ЖАНР РЕЛИГИОЗНОЙ ЛИТЕРАТУРЫ, ПРОЯВЛЕНИЯ РЕЛИГИОЗНОГО 
СОЗНАНИЯ В ЯЗЫКЕ И ЛИТЕРАТУРЕ



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
136

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 16.41.39.; 21.15.47

ӘЛ-КАЗЕРОНИДІҢ ӘЛ-БАЙДАУИ 
ТҮСІНДІРМЕСІНДЕГІ СЕМАНТИКАНЫҢ МАҢЫЗЫ 

«ӘЛ-БАҚАРА» СҮРЕСІНДЕГІ ШЕКТЕУ СТИЛІНЕ 
АНАЛИТИКАЛЫҚ ЗЕРТТЕУ

Махмуд әл-Һажри

ِ على تفسير البيضاوّيّ ِ في حاشية الكازرونيِّ� أهميَّةَ علم المعانيِّ�
دراسة تحليليَّةَ لأسلوب القصر في سورة البقرة

محمود الهاجريُُّ

THE IMPORTANCE OF SEMANTICS IN AL-KAZIROUNI’S 
COMMENTARY ON AL-BAYDAWI’S INTERPRETATION. 
AN ANALYTICAL STUDY OF THE STYLE OF RESTRIC-

TION IN SURAT  AL-BAQARAH

Mahmoud аl-Hajri 

ВАЖНОСТЬ СЕМАНТИКИ В КОММЕНТАРИИ АЛЬ-
КАЗЕРУНИ К ТОЛКОВАНИЮ АЛЬ-БАЙДАУИ. 
АНАЛИТИЧЕСКОЕ ИССЛЕДОВАНИЕ СТИЛЯ 

ОГРАНИЧЕНИЯ В СУРЕ «АЛЬ-БАКАРА»

Махмуд аль-Хаджри

Аңдатпа: Бұл зерттеуде әл-Казеронидің әл-Байдауи талдаған «әл-Бақара» және 
«әл-Имран» сүрелерінің түсіндірмесіне сілтемелеріндегі семантика мәселелері 
қарастырылады. Зерттеуде әл-Байдауи мен әл-Казеронидің көзқарасы ұсынылған, екі 
сүреде де қамтылған семантика мәселелерін экстраполяциялау арқылы сипаттауға 
негізделген аналитикалық және индуктивті әдістер қолданылды. Автор әрбір мәселе 
бойынша дәлелденген дұрыс пікірлерге жетуде түсіндірмелер, тіл және риторика бойынша 
көптеген кітапқа сүйенді. Автордың нәтижелері мен пікірлері әл-Казерони  сілтемелерінде 
мәтіндерімен салыстыруды қажет етуі мүмкін. Зерттеуде дұрыс мәліметтерді таңдау үшін 
қажетті дәлелдерге негізделген көптеген деректі талдап, нақтылау қажет болғандықтан, 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
137

бұл зерттеуде аналитикалық әдіс қолданылды. Сипаттамалық әдіске келетін болсақ, бұл 
әдіс әртүрлі қорытындыларды жинауға, оларды зерттеуге, сынға алуға немесе мақұлдауға 
негізделген. Бұл мақалада зерттеу пәні көрсетілген кіріспе, зерттеудің шектеулері, 
маңыздылығы, зерттеудің негіздемесі, мақсаттары, қолданылған әдіснамалық тәсіл, 
бұрынғы зерттеулер, сондай-ақ семантикаға бағытталған әл-Байдауи мен әл-Казерони 
аудармаларының мәні туралы түсініктеме және төрт тарау қамтылған. Бірінші тарауда 
екі бөлімнен тұратын сілтемелердегі қысқартулардың стилі қарастырылды. Екінші 
тарауда төрт бөлімге бөлінген болжау және сілтеме жасау стилі енгізілді. Үшінші тарауда 
қысқа және кеңейтілген стильдер қамтылған және ол екі бөлімнен тұрады. Төртінші 
тарауда сілтемелердегі қосу және ажырату мәселелері талданған және ол үш бөлімнен 
тұрады. Соңында зерттеуде қолданылған негізгі қорытындылар, пайдаланған әдебиеттер, 
журналдар, сілтемелер және ғылыми зерттеулер көрсетілген.

Түйін сөздер: әл-Казерони, әл-Байдауи, жүйелер теориясы, семантика мәселелері.

: دراسة تحليليَّةَ  ِ على تفسير البيضاوّيّ ِ في حاشية الكازرونيِّ� الملخََّص: يتناول هذا البحث )أهميَّةَ علم المعانيِّ�
؛ِ  ِ الاستقرائيِّ� ِ التَّحَليليِّ� لأسلوب القصر في سورة البقرة(. إنََّ المنهج المتَّبَع في هذا البحث قائم على المنهج الوصفيِّ�
 ،ِ ِ والكازرونيِّ� حيث إنََّ التَّحَليل قائم على الوصف، ثمََّ بيان ما جاء في هذا الوصف من خلال طرحه لرأيي البيضاويِّ�
واللُّغُة  التَّفَاسير  كتب  من  العديد  على  الباحث  اعتمد  وقد  البقرة.  في سورة  الواردة   ِ المعانيِّ� علم  مسائل  واستقراء 
البلاغيَّةَ  المسألة  في  المختلفة  الآراء  واستنباط  الاستنتاجات  بجمع  وذلك  فيها  المسائل  باستقراء  قام  ثمََّ  والبلاغة، 
زمة. وقد تقتضي نتائج الباحث وآراءُُه  الواحدة إلى أن توصََّل إلى اعتماد الرََّاجح فيها مدعََّمًًا بالدَّلَائل والبراهين الالَّا
وتفصيلاًً  تحليلاًً  يتطلَّبَ  البحث  فلأنََّ   ِ التَّحَليليِّ� المنهج  اعتماد  وأمََّا  حاشيته،  في  الكازرونيُُّ  عليه  نصََّ  ما  مخالفةََ 
للعديد من البيانات لأجل الوصول إلى الأسلم منها وفق الدَّلَائل المستلزمة. وأمََّا المنهج الوصفيُُّ فلأنَّهَ يعتمد على 
مة؛ ذكر فيها موضوع  تجميع الاستنتاجات المختلفة ثمََّ دراستها ونقدها أو الموافقة عليها. اشتمل البحث على: مقدِّ�ِ
راسات السََّابقة وخطََّة البحث، وعلى تمهيد  يته وأسباب اختياره وأهدافه والمنهج المتَّبََعَ، والدِّ�ِ البحث وحدوده وأهمِّ�ِ
ِ(، وأربعة فصول أيضًًا، ففي الفصل الأوََّل: )أسلوب  ِ والكازرونيِّ� تناول )ماهيَّةَ علم المعاني، وترجمة للبيضاويِّ�
القصر في الحاشية(؛ وفيه مبحثان. وختم البحث بأهمِّ�ِ ما توصََّل البحث إليه من نتائج، ثمََّ قائمة بالمصادر والمراجع 

ت والأبحاث العلميَّةَ الَّتَي اعتمد البحث عليها. والمجالَّا
الكلمات المفتاحيَّةَ: الكازرونيََّ – البيضاويُُّ – نظرية النَّظَم – مسائل علم المعاني- أسلوب القصر.

Abstract: This study addresses the issues of semantics in аl-Kazeroni’s footnote on the in-
terpretation of аl-Baydawi in the two surahs, namely аl-Baqarah and аl-Imran.  The descriptive, 
analytical, and inductive method was followed in this study, whereby the analysis is based on the 
description by presenting the views of аl-Baydawi and аl-Kazeroni, and extrapolating the issues 
of semantics included in the two surahs: аl-Baqarah and аl-Imran. The researcher depended 
on many books of interpretations, language, and rhetoric, and then extrapolated the issues by 
collecting conclusions and eliciting different opinions on one rhetorical issue until obtaining the 
most correct one supported by the necessary evidence. The results and opinions of the researcher 
may require contrast with what was stipulated by аl-Kazeroni in his footnote. The analytical 
method was adopted because the study requires the analysis and detail of many data to reach the 
most correct one based on the required evidence. As for the descriptive approach, it depends on 
collecting different conclusions and then studying and criticizing them or approving them. This 
study involved an introduction, which presented the subject of the research, its limitations, sig-
nificance, the rationality of the study, research objectives, the research approach followed, pre-
vious related studies, and an introductory explanation that focused on the essence of semantics, 
a translation of аl-Baydawi and аl-Kazeroni, and four chapters. The first chapter included the 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
138

style of shortening in the footnote, and it has two sections, and the second chapter included the 
predicting and construction style in the footnote, and it has four sections.  The third chapter in-
volved concise and elaboration styles and it has two sections. Finally, the fourth chapter included 
connecting and disconnecting in the footnote and it included three sections. Consequently, the 
study concluded with the most important findings, a list of sources, references, journals, and 
scientific studies used in the current study.

Keywords: аl-Kazeroni, аl-Baydawi, systems theory, semantics issues.

Аннотация: В данном исследовании рассматриваются вопросы семантики в 
сносках аль-Казерони о толковании аль-Байдауи двух сур аль-Бакара и аль-Имран. 
Были использованы описательный, аналитический и индуктивный методы, при котором 
анализ основывается на описании, представляя взгляды аль-Байдауи и аль-Казерони 
и экстраполируя вопросы семантики, включенные в обе суры: аль-Бакара и аль-Имран. 
Исследователь опирался на множество книг по толкованиям, языку и риторики, далее 
экстраполировал вопросы, собирая выводы и выявляя различные мнения по одному 
риторическому вопросу, пока не получил наиболее правильное из них, подкрепленное 
необходимыми доказательствами. Результаты и мнения исследователя могут потребовать 
сопоставления с тем, что было изложено аль-Казерони в его сносках. Поскольку исследо-
вание требует анализа и детализации большого количества данных для выбора наиболее 
правильного варианта на основе требуемых доказательств, в данном исследовании был 
использован аналитический метод. Что касается описательного подхода, он основывается 
на сборе различных выводов, их изучении, критике или утверждении. Данное исследование 
включает в себя введение, в котором были представлены предмет исследования, его 
пределы, значимость, обоснованность исследования, цели исследования, используемый 
исследовательский подход, предыдущие исследования, а также вводное объяснение, со-
средоточенное на сущности семантики, переводе аль-Байдауи и аль-Казерони и четырех 
главах. В первой главе был рассмотрен стиль сокращений в сносках, состоящий из двух 
разделов. Во второй главе был представлен стиль предсказания и построения в сносках, 
который состоит из четырёх разделов. Третья глава включала краткий и развернутый стили 
и состояла из двух разделов. Наконец, четвертая глава включала в себя присоединение и 
разъединение в сноске и включала три раздела. В заключение исследования представлены 
основные выводы, список использованных источников, ссылок, журналов и научных 
исследований, примененных в данном исследовании.

Ключевые слова: аль-Казерони, аль-Байдауи, теория систем, вопросы семантики.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
139

مة المقدِّ�ِ
علينا  منََّ  أن  على  العالمين  رّبّ  لله  الحمد 
بالعلم، وأكرمنا بالعقل، وهدانا إلى الطََّريق القويم، 
دٍٍّمّ- صلَّىَ الله عليه  نبيِّ�ِنا مح والصََّلاة والسََّلام على 

وسلَّمَ- وعلى آله وأصحابه أجمعين، وبعد:
التَّعَريف بموضوع البحث

علم  دراسة  موضوع  على  البحث  يشتمل 
ِ، والموسوم بـ )أهميَّةَ  المعاني في حاشية الكازرونيِّ�
تفسير  على   ِ الكازرونيِّ� حاشية  في   ِ المعانيِّ� علم 
في  القصر  لأسلوب  تحليليَّةَ  دراسة   : البيضاوّيّ
سورة البقرة(؛ وهو من موضوعات علوم البلاغة 

الثَّلَاثة )البيان، والبديع، والمعاني(.
أحد  وهو  القصر؛  أسلوب  بتناول  الباحث  قام 
مة  إليه العالَّا ِ بحسب ما تطرََّق  المعانيِّ� مباحث علم 
الخطيب  ديقيُُّ  الّصّ القرشيُُّ  الفضل  أبو  الفاضل 
الهامش-  في  حاشيته-  خلال  من  الكازرونيُُّ، 
عبد  سعيد  أبي  ين  الدِّ�ِ ناصر  القاضي  تفسير  على 
وأسرار  التَّنَزيل  )أنوار  المسمََّى   ،ِ البيضاويِّ� الله 

التَّأَويل(.
كر تقرير أنََّ البحث لم يتطرََّق  ومن الجدير بالذِّ�ِ
كما  كامل  بشكل  القصر  بأسلوب  يتعلَّقَ  ما  لكلِّ�ِ 
ِ، إنَّمَا  تناولتها كتب البلاغة في مباحث علم المعانيِّ�
تناول منها ما ذكره الكازرونيُُّ في حاشيته بناءًً على 
ما ذكره البيضاويُُّ في تفسيره، كما أنََّ الكازرونيََّ 
البيضاويُُّ  ذكرها  اّلّتي  المسائل  كلِّ�ِ  على  يعّلّق  لم 
بهذا  الباحث  التزم  وقد  بعضها،  على  علَّقَ  لكنَّهَ 

النَّهَج؛ حيث إنَّهَ موضوع البحث.
حدود البحث

أسلوب  دراسة  في  تنحصر  البحث  حدود 
القصر- أحد مسائل علم المعاني- اّلّذي تطرََّق إليه 
في   ِ البيضاويِّ� تفسير  على  حاشيته  في  الكازروني 

سورتي البقرة وآل عمران. 
 أهمية البحث وأسباب اختياره

علم  مسائل  إبراز  في  البحث  أهمية  تكمن 
المعاني البلاغية التي ظهرت في حاشية الكازروني 
جليلان  عالمان  وهما  البيضاوي،  تفسير  على 
وقد  البلاغية،  والعلوم  التفسير  في  باع طويل  لهما 
ارتبطا معًاً من خلال تفسير )أنوار التَّنَزيل وأسرار 

.ِ ِ مع حاشية قّيّمة للكازرونيِّ� التَّأَويل(، للبيضاويِّ�
الكازروني  حاشية  مع  البيضاوي  وتفسير   
القرآنيَّةَ-  العلوم  لباحثي  القيِّ�مِة  الكتب  من  يعتبر 
في  صين  المتخصِّ�ِ من  وغيرهم  خاصََّة-  بصورة 
نطاق  في  يقع  وهو   . عامٍّ�ٍ بشكل  الإسلاميِّ�ةِ  العلوم 
من  بها  يتَّصَل  وما  الكريم  القرآن  علوم  دراسات 
وفهم  العظيم  القرآن  بتفسير  تتعلَّقَ  تخصُُّصات 
معانيه وإدراك تأويلاته الَّتَي تعتبر هدفًاً رئيسًًا عند 

ِ تابعه فيها الكازرونيُُّ. البيضاويِّ�
أهداف البحث:

تفسير  على   ِ الكازرونيِّ� حاشية  أهميَّةَ  بيان   -
في   ِ للبيضاويِّ� التَّأَويل(  وأسرار  التَّنَزيل  )أنوار 
المعاني  تحليله لآيات القرآن الكريم من خلال علم 

بمباحثه المختلفة.
- تحليل الآيات الواردة في سورة البقرة الَّتَي 
ورد فيها أسلوب القصر بطرقه المختلفة، وربطها 

لالة. ياق، وبيان أثرها في الدِّ�ِ بالسِّ�ِ
عند  الواردة  المباحث  على  الوقوف   -
المعاني،  علم  مباحث  بأحد  المتعلِّ�ِقة   ِ الكازرونيِّ�
وهو أسلوب القصر، وذلك طبقًاً لما ورد في تفسير 

 .ِ البيضاويِّ�
منهج البحث:

إنََّ المنهج المتَّبَع في هذا البحث قائم على المنهج 
الاستقرائيِ؛ِ  والمنهج   ِ التَّحَليليِّ� والمنهج   ِ الوصفيِّ�
، ثمََّ  حيث إنََّ التَّحَليل- هنا- قائم على الوصف أوََّالًا
بيان ما جاء في هذا الوصف من خلال طرحه لرأيي 
ِ- صاحب  ِ- صاحب التَّفَسير- والكازرونيِّ� البيضاويِّ�
الحاشية، واستقراء أسلوب القصر من خلال سورة 

البقرة.
المعاني  علم  مفهوم  بعرض  الباحث  يبدأ 
أسلوب  وهو  مباحثه،  أحد  ماهيَّةَ  وتوضيح 
لغةًً  البلاغيين  كتب  في  ورد  كما  ويصفه  القصر، 
بأسلوب  المتعلِّ�ِقة  المباحث  يتناول  ثمََّ  واصطلاحًًا، 
القصر في سورة البقرة، ويقوم بتحليلها كما وردت 
ِ بناءًً على ما ذكره البيضاويُُّ، وبيان  عند الكازرونيِّ�
رأي  إبداء  خلال  من  الاختلاف  أو  الاتِّ�ِفاق  أوجه 
الآيات  تحليل  خلال  من  إليه  توصََّل  الَّذَي  الباحث 
محّلّ الاستشهاد؛ فيذكر تعليقه في النِّ�ِهاية ما أمكن. 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
140

راسات السََّابقة: الدِّ�ِ
المعاني-  علم  مسائل  في  كتب  أن  يسبق  لم 
في  الواردة  خاصََّة-  القصر-  أسلوب  ولا  عامََّة- 
لكن  البيضاوي،  تفسير  على  الكازروني  حاشية 
هناك دراسات سابقة لعلم المعاني في حواشٍٍ أخرى 
على تفسير البيضاوي أذكر منها على سبيل المثال 

لا الحصر:
الحمزاوي،  العلا،  أبو  العلا  أبو  محمََّد   -
مسائل علم المعاني في حاشية القونوي على تفسير 
جامعة  )القاهرة:  دكتوراة(،  )رسالة  البيضاوي، 
والعربية،  الإسلامية  الدراسات  كلية  الأزهر، 

1426هـ - 2005 م(.
علم  مسائل  الّنّكلاويُُّ،  بدوي  محمد  فريد   -
المعاني في كتاب حاشية ابن التَّمَجيد )ت: 880هـ( 
تحليليَّةَ،  بلاغيَّةَ  دراسة   :ِ البيضاويِّ� تفسير  على 

رسالة دكتوراة، جامعة الأزهر.
- أبو الوفا شرقاوي حسن، مسائل علم المعاني 
عند أحمد بن المنير الّسّكندرّيّ في كتاب الانتصاف، 
العربيَّةَ،  اللُّغُة  كلِّ�ِيَّةَ  )القاهرة:  ماجستير،  رسالة 

1989 م(.
خطََّة البحث:

مة، وثلاثة مباحث )كلُُّ  يتكوََّن البحثُُ من: مقدِّ�ِ
مبحث يتضمََّن عدَّةَ مطالب(، وخاتمة )فيها أهمُُّ ما 
بالمصادر  وقائمة  نتائج(،  من  إليه  البحث  توصََّل 

والمراجع.
هيكل البحث:

- المبحث الأوََّل: )علم المعانّيّ وتحليل الآيات(
المطلب الأوََّل: مفهوم علم المعانّيّ ومباحثه

ِ المطلب الثَّاَني: أصول علم المعانيِّ�
المطلب الثَّاَلث: علم المعانّيّ وقضيَّةَ النَّظَم عند 

ِ البيضاويِّ�
المطلب الرََّابع: علم المعانّيّ وقضيَّةَ النَّظَم عند 

ِ الكازرونيِّ�
النَّظَم  وتغيير  الجملة  بناء  الخامس:  المطلب 

ِ عند الكازرونيِّ�
ِ والتَّعَريف  - المبحث الثَّاَني: ترجمة البيضاويِّ�

ِ بتفسيره وبحاشية الكازرونيِّ�
ونسبه،  )اسمه  البيضاوي  الأوََّل:  المطلب 

مولده ونشأته(
»أنوار  البيضاوي  تفسير  الثَّاَني:  المطلب 

التَّنَزيل وأسرار التَّأَويل«، ومنهجه فيه.
ونسبه،  )اسمه  الكازرونيُُّ  الثَّاَلث:  المطلب 

مولده ونشأته(
 ِ الكازرونيِّ� الإمام  آراء  الرََّابع:  المطلب 

ومميِّ�ِزات حاشيته
 ِ الكازرونيِّ� حاشية  طريقة  الخامس:  المطلب 

ِ على تفسير البيضاويِّ�
حاشية  في  القصر  أسلوب  الثَّاَلث:  المبحث   -

ِ الكازرونيِّ�
المطلب الأوََّل: مفهوم القصر

التَّرَتيب  طريق  عن  القصر  الثَّاَني:  المطلب 
ِ ِ في حاشية الكازرونيِّ� الإسناديِّ�

إِ»ِنَّمَََا« في  باستخدام  القصر  الثَّاَلث:  المطلب 
ِ حاشية الكازرونيِّ�

التَّعَريف  القصر عن طريق  الرََّابع:  المطلب 
ِ )بضمير الفصل( في حاشية الكازرونيِّ�

ِ وتَحَْْلِِيلُُ ايَلآاَتِِ - المبحث الأوََّل: عِِلْْمُُ المعانيِّ�
 ِ المطلب الأوََّل: مفهوم علم المعانيِّ�

المعاني لغةًً: معنى الشََّيء مقصده وما يصير 
إليه حاله، وهو إظهار لما يتضمََّنه اللَّفَظ )1، ص. 

.)591
أطلقه  المعاني  علم  اصطلاحًًا:  المعاني 
بالجملة  تتَّصَل  الَّتَي  المباحث  على  البلاغيون 
والتَّعَريف  والحذف،  كر  والذِّ�ِ والتَّأَخير،  كالتَّقَديم 
والتَّنَكير، والفصل والوصل ... إلخ )2، 3/276( 
وعلم يعرف به كيفيَّةَ مطابقة الكلام لمقتضى الحال 

.)47 ،55 /1 ،3(
وقد عقد ابن فارس، بابًاً في كتابه )الصََّاحبي(، 
العلم  أهل  عند  »هي  قال:  الكلام(،  )معاني  اه  سّمّ
ودعاء،  ونهي،  وأمر،  واستخبار،  خبر،  عشرة: 
وتعجُُّب«   ، وتمّنّ وتحضيض،  وعرض،  وطلب، 

.)133 ،4(
ِ المطلب الثَّاَني: أصول علم المعانيِّ�

بيَّنَ الإمام عبد القاهر الجرجانيُُّ، أصول علم 
المعانّيّ في نظريَّةَ )النَّظَم(، الَّتَي ظهرت على يده 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
141

اه )النَّظَم(، أو )معاني النَّحَو(، )5، 91(، قال:  وسّمّ
»واعلم أن ليس النظم إلا أن تضع كلامك الوضع 
قوانينه  على  وتعمل  النحو،  علم  يقتضيه  الَّذَي 
تزيغ  فلا  نهجت  التي  مناهجه  وتعرف  وأصوله، 
عنها، وذلك أنَّاَ لا نعلم شيئا يبتغيه النَّاَظم بنظمه غير 
 ،)81  ،6( وفروقه«  باب  كلِّ�ِ  وجوه  في  ينظر  أن 
الفصل  ومواضع  كالخبر،  باب  كلِّ�ِ  وجوه  ذكر  ثمََّ 
والتَّأَخير،  والتَّقَديم  والتَّنَكير،  والتَّعَريف  والوصل، 
والحذف والتِّ�كِرار، والإظهار والإضمار. ورأى أنََّ 
الصََّواب والخطأ الَّذَي يرجع إلى النَّظَم هو معنىًً من 
معاني النَّحَو وأصل من أصوله وباب من أبوابه )6، 
الاعجاز(،  )دلائل  كتابه  في  كتبه  وما   ،)65  -64
درس  لأنَّهَ  (ّيّ،  المعان )علم  لـ  الأولى  اللَّبَنة  يعتبر 
الموضوعات النَّحَويَّةَ من الوجهة البلاغيَّةَ )8، 60- 

.)63
وبدر  السََّكاكي،  عند  المعانّيّ  علم  ومصطلح 
النَّظَم  لم يخرج عن مفهوم نظريَّةَ  ين بن مالك،  الدِّ�ِ

عند الجرجانّيّ )9، 341، 4(.
ِ وقضيَّةَ النَّظَم عند  المطلب الثَّاَلث: علم المعانيِّ�

ِ البيضاويِّ�
 ِ (ّيّ، عند البيضاويِّ� لم يرد مصطلح )علم المعان
ويظهر  )النَّظَم(،  مصطلح  ورد  ولكن  تفسيره  في 
يتعلَّقَ  إذ   ِ الجرجانيِّ� ذاته عند  أنََّ مفهومه عنده هو 
النَّحَو ومناهجه وأصوله.  قوانين  بالمعنى ومراعاة 
حسن  في  القرآن  إعجاز  أنََّ  البيضاوي  ذكر  ولقد 
نظمه الَّذَي يعجز عنه كلُُّ بليغ، كما في تفسيره لقوله 
ُ يَشَۡۡهََدُُ﴾ )النساء: 166(؛ فقوله )أنزله  كِِنِِ ٱ�للَّهُ تعالى: ﴿�لَّٰٰ
بعلمه(؛ أي: »بتأليفه على نظم يعجز عنه كل بليغ« 

.)110 / 2 ،10(
وذكر البيضاويُُّ أّنّ تغيير النَّظَم بتقديم ما حقُّهُ 
التَّأَخير وتأخير ما حقُّهُ التَّقَديم هو الأبلغ في النَّصَِّ�ِ 
 ٓ مُُوسََ�ىٰٓ ِ، كما في تفسيره لقوله تعالى: ﴿قَاَلُوُاْْ �يَٰٰ القرآنيِّ�
تُلُۡۡقِِيََ﴾ )الأعراف: 115(. وفائدة هذا التقديم  إِِمََّآ أَنَ 
موقفهم،  وقوة  الجلادة  وبيان  الأدب،  إظهار  عنده 
البادئين )2/ 102  مع بيان رغبتهم بأن يكونوا هم 
وينظر تفسيره لآيتي: طه -66 السََّجدة 3(. فالتَّقَديم 
وتعريف الخبر وتأكيد الضََّمير المتَّصَل بالمنفصل 
كّلّها جعلت القول بليغًاً، وفيه دلالة على التَّنَبيه على 

رغبتهم )الآيات: يونس -4 الرََّعد -35 الكهف 79(
فقط  يتعلَّقَ  لا  النَّظَم  أنََّ  أيضًًا  ذكر  وقد  هذا 
الحدث  ترتيب  فيه  يُرُاعََى  وإِِنَّمَََا   ِ النَّحَويِّ� بالجانب 
كما  القرآنيَّةَ؛  القصص  سرد  في  الدَّقَيق  والتَّدَرُُّج 
 ِ بِِ الَا رََيۡۡبََ فِِيهِِ مِِن رََّبِّ� في قوله تعالى: ﴿تَنَزِِيلُُ ٱلۡۡكِِ�تَٰٰ
الآيات  في  النَّظَم  بدأ   .)3  2- )السجدة:  لَمَِِينََ﴾  ٱلۡۡ�عَٰٰ
وأنَّهَ  الكريم،  القرآن  إعجاز  إلى  بالإشارة  الكريمة 
بإزالة  أثبته  ثمََّ  ومن  عليم،  حكيمٍٍ  لدن  من  منزََّل 
الشك عنه، فالنفي هنا يفيد التقرير، ومن ثمََّ أعرض 
التَّعَجُُّب  مع  بالاستفهام  ضده  يدعون  ما  إلى  عنه 
والإنكار، ومن ثمََّ أخبر أنََّ القرآن الكريم هو الحقُُّ، 
وفائدة الخبر هي تقرير أنََّ القرآن المنزََّل من عنده 
إنزاله  المراد من  ح  ثمََّ أتى بما يوضِّ�ِ سبحانه، ومن 

وهو إنذار أهل تلك الفترة ليهتدوا به. )3، 364(
في  النَّظَم  إلى   ِ البيضاويِّ� تطرُُّق  من  يتَّضَح 
تفسيره أنََّ مفهومه عنده لا يخرج عن مفهوم النَّظَم 
 23- البقرة  )الآيات:   ِ الجرجانيِّ� القاهر  عبد  عند 
 -  82  6- النِّ�ِساء   ،181 عمران  آل   ،229  -138
166، الأنعام 24، الرََّعد 43، الحجر 9، النَّحَل 8، 
الكهف 74، طه 39 -48 66، الحجُُّ 44، الفرقان 
17- 45، الشُُّعراء 78- 102، النَّمَل 3، القصص 
14، الرُُّوم 39، لقمان 33، سبأ 10، 21، الصََّافات 
لت  فصِّ�ِ  ،80  ،76  ،3 غافر   ،63 ص59،   ،130
الجّنّ   ،2 الحشر   ،6 الرََّحمن   ،14 الحجرات   ،3
1، البروج 21، الشََّمس 7، النَّاَس 3(. وهو وإن لم 
يذكر مصطلح )علم  ولم  )النَّظَم(،  ف مصطلح  يُعُرِّ�ِ
 ِ (ّيّ، إالَّا أنَّهَ بحث موضوعات هذا الفن البلاغيِّ� المعان
والتمس دقائقه فتحدَّثَ عن: الخبر والإنشاء، والتَّقَديم 
والفصل  والقصر،  والتَّنَكير،  والتَّعَريف  والتَّأَخير، 
أنََّ  يدلُُّ على  والإطناب. وهذا  والإيجاز  والوصل، 
البيضاويََّ استوعب هذا الفنََّ وتذوََّقه بلاغيًّاً ووقف 

ِ وإعجازه. على أثره في دلالة النَّصَِّ�ِ القرآنيِّ�
المطلب الرََّابع: علم المعانّيّ وقضيَّةَ النَّظَم عند 

ِ الكازرونيِّ�
عناية  حاشيته  في  الكازرونيُُّ  الإمام  بذلََ 
يتَّصَل  ما  جُُلِّ�ِ  إبرازِِ  إلى  وجهدًاً واضِِحََين، وسعى 
عن  الكشف  وقصََد   ،ِ القرآنيِّ� والإعجاز  بالنَّظَم 
قصدًاً،  الحكيم  كر  الذِّ�ِ آي  معظم  في  البيان  أسرار 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
142

كالزََّمخشرّيّ  دة،  متعدِّ�ِ مصادِِر  على  بذلك  معتمدًاً 
شرح  المطوََّل  كتابه  في  والتَّفَتازانّيّ  الكشََّاف،  في 
ين الّطّيبّيّ في حاشيته  تلخيص المفتاح، وشرف الدِّ�ِ

على الكشََّاف، وغيرهم )10(.
استعمل الإمام الكازرونيُُّ في حاشيتِهِ أوصافًاً 
ومصطلحات محدَّدَة من مثل تغيير النَّظَم، والإخلال 
النَّظَم،  واختلاف  الملائم،  غير  والنَّظَم  بالنَّظَم، 
النَّظَم،  ومراعاةُُ  النَّظَم،  وأطراف  النَّظَم،  وتفكيك 
مانيََّ والباقلانيََّ  )10( وهو يخاِِلفُُ الزََّمخشريََّ والّرّ
الإعجاز.  وجوه  من  وجه  النَّظَم  أنََّ  يرونََ  الَّذَين 
الجرجانّيّ  القاهِِر  عبد  الإمامُُ  إليه  ذهب  ما  بخلاف 
الكريم  القرآن  إعجاز  أنََّ  من  العلماء  من  وغيره 
فصاحة  وتوالي  معانيه،  وصحََّة  نظمه،  في  يكمنُُ 

ألفاظه )11، 192(.
ولا بدََّ من الإشارة هنا إلى أنََّ بعض العلماء لم 
يقصرِِ الإعجاز على النَّظَم، بل تجاوََزََه إلى إعجاز 
الكلمة،  لجرسِِ  تبَعًَاً  الـمُُـفردة،  أو  الواحدة،  الكلمة 
 )145  ،12( أصواتِِها  ومخارِِج  حروفها،  وتناغم 
رفعت  لو  بأنك  مفاده  قول  إلى  عطية  ابن  ويذهب 
لفظة من القرآن الكريم وبحثت في لسان العرب عن 
لفظة تحل محلها وتكون فاضلة عليها، فإنك لن تجد 
مدى  على  يدلُُّ  وهذا   .)52  /1  ،13( منها  أفضل 
بلاغة المفردة القرآنيَّةَ في إظهار الوجه الإعجازي 
ِ، وبيانِِ قوََّتها في التَّعَبير عن المراد؛  للنَّصَِّ�ِ القرآنيِّ�
الفاتحة،  سورة  مطلع  في  )الحمد(،  كلمة  فاستبدال 
ي المعنى، ولا  بكلمة »الشُُّكر« أو »المدح«، لا يؤدِّ�ِ

يوصِِل إلى المقصود.
﴿أَفََالَا  تعالى:  قوله  في  الزََّمخشريُُّ  يذكر 
يعني  )النِّ�ِساء:82(. والاختلاف   ﴾ ٱلۡۡقُرُۡۡءََا�نَۚۚ يَتََدََبََّرَُُونََ 
في  والبلاغة  النظم  فيختلف  والتفاوت،  التناقض 
الكلام، أو يختلف ويتناقض في الإخبار عن الغيب، 
فيكون بعضه موافقًاً وبعضه مخالفًاً، أو يكون بعضه 
داالًا على معنى سليم لدى البلاغيين وبعضه يكون 
فاسدًاً، فلما لم يكن فيه ذلك الاختلاف دّلّ على أنه 

ليس إلا من الله تعالى )14، 1/ 540(.        
يتَّسَم  الكريم  القرآن  أنََّ  يبيِّ�نِ  فالزََّمخشريُُّ هنا 
بالكلِّ�ِيَّةَ، معجز في كامل تفاصيله، بدءًًا من الحرف، 
يرى  كما  الإعجاز-  وهذا  فالتَّرَكيب،  فالمفردة، 

- دليلٌٌ على أنَّهَ مصدرٌٌ إلهيٌٌّ محض.  الزََّمخشرّيّ
في   ِ البيضاويِّ� كلام  على  الكازرونيُُّ  ويعلِّ�ِق 
فيه(،  ريب  لا  الكتاب  )ذلك  تعالى:  قوله  تفسيره 
قائلاًً: »والجواب أّنّ المرادََ بذلك هو المؤلَّفَ البالغ 
إلى  القوََّة  من  الخارجة  البلاغة  درجات  أقصى 
الفعل، ولا يخفى أّنّ هذا لا يتمُُّ إالّا إذا أريد به بذلك 
الكتاب مجموع القرآن لا السُُّورة فتأمََّل« )15، 1/ 

.)49
 ولعلََّ مقصده من قوله »من القوََّة إلى الفعل« 
 ،ِ له- في علمه الأزليِّ� المطلقة  بإرادة الله  كََمُُن-  ما 
البقاء كذلك، إلى أن صار وحيًاً  وما قضى له من 
أن  وإلى  وسلَّمَ-  عليه  ِ- صلَّىَ الله  النَّبَيِّ� إلى  يوحى 

اكتمل قرآنًاً يُتُلى آناء اللَّيَل وأطراف النَّهَار.
ا تقّدّم نرى أّنّ الكازرونيََّ يتَّفَق مع جمهور   مّمّ
إعجاز  أّنّ  في  الجرجاني  رأسهم  وعلى  العلماء، 
في  معجِِزٌٌ  أنَّهَ  كما  وبلاغته،  بنظمه  الكريم  القرآن 
إلى  الطََّريق  وأنََّ   .)68  /4  ،15( والمعنى  اللَّفَظ 
أو   ِ السََّليقيِّ� بالذَّوَق  تصير  الإعجاز  هذا  معرفة 
تعالى: قَاَلََ  قوله  )وهي  بالاستدلال  أو  المكتسب 
غُْْوِِيَنََّهَُُمْْ  رَْْضِِ وََ�لَأُ زََُيِّ�ِنَنَََّ لَهَُُمْْ فِِي ا�لْأَ ِ بِِمََا أَغَْْوََيْْتَنَِِي �لَأُ رََبِّ�
)الحجر:   ََالْْمُُخْْلَصَِِين مِِنْْهُُمُُ  عِِبَاَدَكَََ  إِِالَّا  أَجَْْمََعِِينََ * 
للقرآن  أنََّ  ذلك  وعلَّةَ   ،)3  /1  ،15(،))40-39
من  غيره  في  يكون  لا  الهداية  من  نوعًًا  الكريم 
الكتب، وهو بسبب الإعجاز. ويذهب إلى أمرٍٍ بعيدٍٍ 
في فهم مدلول الإعجاز من أنَّهَ قد يكون سببًاً لهداية 
الفَطَِِنِِ اللَّبَيب إذا ما أمعن النَّظَر فيه )15، 1/ 51(.

بالحجََّة،  الحجََّة  يفنِّ�ِد  أن  الكازروني  حاول 
الأكثريَّةَ من  إلى رأي  يميل  بالرََّأي، وهو  والرََّأي 
إعجاز  أنََّ  للباحث  يظهرُُ  والَّذَي  البلاغة.  علماء 
القرآن الكريم يكون في النَّظَم من جهة، وهو العمدة 
يكون  نصًًّا معجزًًا، ولا   ِ القرآنيِّ� النَّصَِّ�ِ  اعتبار  في 
دة،  متعدِّ�ِ وجوه  في  بل  وحده،  النَّظَم  في  الإعجاز 
منها المفردة أيضًًا. ولكن ليست المفردة- في ذاتها- 
وفي  فيه،  جاءت  الَّذَي  الموضع  في  بل  معجزة، 

التَّرَتيب الَّذَي أخذت مكانها منه.
النَّظَم  وتغيير  الجملة  بناء  الخامس:  المطلب 

ِ عند الكازرونيِّ�
النَّظَم  بتغيير  المرادََ  أنََّ  الكازروني  يرى  	



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
143

 ،15( وفعليتها  الجملة  اسميَّةَ  في  الاختلاف  هو 
الكريم«  القرآن  نظم  ترتيب  »تغيير  أو   ،)32  /5
بل  اعتباطيًّاً،  الكلام  يكون في  5/ 71(. ولا   ،15(
لضرورة، وعلى هذا اعترض على البيضاوّيّ في 
تِِ  �وَٰٰ ٱلسََّ�مَٰٰ خََلَقَََ  ِ  ٱلَّذَِِي  ��لِلَّهِ ﴿ ٱلۡۡحََمۡۡدُُ  تعالى:  قوله  تفسيره 
﴾ )الأنعام:1(، حيث  تِِ وََٱلنُّوُ�رَۖۖ رَۡۡضََ وََجََعَلَََ ٱلظُُّلُ�مَٰٰ وََٱ�لۡأَ
رأى البيضاوّيّ أنََّ العطف بعد )ثمََّ(، يعود إمََّا على 
أهميَّةَ  على  التَّنَبيه  هو  هنا  غ  ِ والمسوِّ�  - لله(  )الحمد 
حمدِِ الله الَّذَي خلقََ الإنسان والابتعاد عن كفره- وإمََّا 
على قوله )خلق(، على معنى أنه- عز وجل- خلق 
ما لا يقدر عليه أحد سواه، ثم هم )يعدلون(، به ما 
لا يقدر على شيء منه )16، 2/ 153(. ويؤيِّ�دِ ما 
الجلالين:  تفسير  في  جاء  ما  البيضاويُُّ  إليه  ذهب 
أن )ثم(، عاطفة للترتيب والتراخي، والمقصود أن 
جاء  ما  وهذا   .)448  ،17( حاصل  غير  فعلوه  ما 
)ثمََّ(،  بعد  العطف  أنََّ  من  عاشور  ابن  تفسير  في 
يكون على الجملة الاسميَّةَ )الحمد لله(؛ وسببُُ ذلك 
أي:  قبله؛  ما  نوع  من  معنًىً  ن  متضمِّ�ِ بعدها  ما  أنََّ 
إنََّ ما بعد حرف العطف )ثمََّ(، يحتوي على معنًىً 
يتناسب مع المعطوف عليه. وفي هذا معنًىً بلاغيٌٌّ 
هو أنََّ انصراف الكافرين عن عبادة الله مع علمهم 
أكثر العجب  إلى  يدعو  مر  ألَأ ورازقهم  خالقهم   أنَّهَ 

.)128 /7 ،18( 
كلمة  في عطف  أنََّ  يرى  الكازروني  والإمام 
)الَّذَين(، في الآية السََّابقة على المصدر )الحمد(، أو 
على الفعل )خلق(، أدعى إلى التَّكَلُّفُِِ البعيد، وسببٌٌ 

في تغيير النَّظَم من غير ضرورة )15، 179/2(.
ورأيُهُ هنا فيه نظر؛ إذ لا يوجدُُ تكلُّفٌٌُ في عطفِِ 
الجملة المكوََّنة من اسم الموصول على جملة )الحمد 
اللُّغُةِِ لا مِِن  لله(، والارتباط بين الجملتين من جهةِِ 
جهة المعنى، فما بعد )ثمََّ(، على النَّقَيض تمامًًا من 
ل علينا  مطلع الآية الَّتَي تنصُُّ على حمدِِ الله المتفضِّ�ِ
بخلق السََّماوات والأرض، وبيان ذلك أنََّ إعراض 
المشركين أو غيرهم ممََّن ينكِِر وجود الله، أو يعتبر 

غيره إلهًًا لا يتناسب مع )الحمد لله(.
إلى  السََّامعين  لفتََ  التَّنَاقضِِ  هذا  في  ولعلََّ 
الَّذَين  أولئك  تفكير  طريقة  في  التَّفَكُُّر  وجوبِِ 
أعرضوا عن ذكرِِ الله، وكفروا به بعد ما تبيَّنَ لهم 

عظيم قدرة الله تعالى.
المشركين  جحود  مدى  الآية  تظهِِر  كذلك 
الظُُّلماتِِ  خالقُُ  الله  أنََّ  عرفوا  أن  فبعد  وإنكارِِهم؛ 
والنُّوُر، وخالقُُ السََّماوات والأرضِِ يُ»سُوُُّون غيره 
فت للنظر أنََّ تفسير  في العبادة« )19، 488(. والالَّا
ِ يلتقي مع ما ذكره الكشََّاف من جهة عطف  البيضاويِّ�
)ثمََّ(، على )الحمد لله(، أو على )خلق(. يقول: ولك 
أن تقول: على أي شيء عطفت جملة: )ثم الذين...(؟ 
أو  )الحمد...(،  قوله:  على  نعطفها  أننا  والجواب 
على قوله: )خلق...(. لكنََّ الكازرونيََّ أشارََ إلى ما 
ذكره الزََّمخشريُُّ، ولم يُشُِِرْْ إلى ما ذكره ابن المنير 
الإسكندرّيّ )ت: ٦٨٣ه(، في حاشيته على الكشََّاف؛ 

فالرََّأيُُ واحدٌٌ عندهما.
»وتغيير   ِ البيضاويِّ� عبارة  الكازرونيُُّ  وفسََّر 
الوضع« )20، 3/ 212( عند قوله تعالى: ﴿إِِنََّ عِِبَاَدِِي 
انٌٌ﴾ )الحجر: 42(. بأنَّهَا »تغيير  لَيَۡۡسََ لَكَََ عََلَيَۡۡهِِمۡۡ سُُلۡۡ�طَٰٰ
وضعِِ النَّظَم« على اعتبار أنََّ »العباد« هي المستثنى 
منه، و«الغاوون« هي المستثنى، كما كان المستثنى 
سابقة آية  في  )المخلَصَين(،  والمستثنى  النَّاَس   منه 

 .)170 /3 ،15( 
ويرى الكازرونيُُّ أنََّ الغرض من تغيير النَّظَم 
المعنى من عبارة  هو الاهتِِمام، وقد استخلص هذا 
البيضاوي: »ولعلََّ تغيير النَّظَم والتَّصَريح بالوعيد 
والتَّوَكيد فيه لأنََّ التَّهَديد في أوََّل الأمر أهمُُّ وأنجع 
قوله  فسََّر  حين   ،)20  /4  ،34( أليق«  وبالواقع 
تعالى: ﴿إِِنَّاَ قَدَۡۡ أُوُحِِيََ إِِلَيَۡۡنَآَ أَنَََّ ٱلۡۡعَذََاَبََ ﴾ )طه: 48( 
وهذا نصُُّه: »ويفهم من عبارته أنََّ لكل من الأمور 
فظاهر،  الأخيران  أمََّا  التَّهَديد،  في  دخالًا  المذكورة 
الاهتمام  على  يدلُُّ  النَّظَم  تغيير  فلأنََّ  الأوََّل  وأمََّا 
بشأنه حتَّىَ يستحقََّ أن يلتفت إليه التفاتًاً خاصًًّا ويغيِّ�ِر 

النَّظَم السََّابق له« )15، 4/ 23(. 
إالَّا  تتأتى  لا  النَّصَِّ�ِ  في  مخبوءة  معانٍٍ  وهذه 
مزيدٍٍ  إلى  وتحتاج  والنَّفَاذ.  والبصيرة  العقل  لذوي 
والَّذَي  عنها،  الكشفِِ  أجل  من  والتَّأَمُُّل  البحث  من 
به  جاء  عمََّا  كثيرًًا  يخرج  لم  الكازرونّيّ  أنََّ  يتبيَّنَ 
البيضاوّيّ حول تغيير النَّظَم، إالَّا فيما جاء في مسألة 
ما  يورِِد  يذكُُر  ما  أغلبِِ  في  وهو  السََّابقة،  العطف 

ذكره الزََّمخشريُُّ، والتَّفَتازانيُُّ حولها.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
144

ِ والتَّعَريف  - المبحث الثَّاَني: ترجمة البيضاويِّ�
ِ بتفسيره وبحاشية الكازرونيِّ�

ِ المطلب الأوََّل: التَّعَريف بالإمام البيضاويِّ�
: اسمه ونسبه أوََّالًا

هو الإمام عبد الله بن عمر بن محمََّد بن علي، 
 ، يرازّيّ الشِّ�ِ  ، البيضاوّيّ أبو سعيد  وقيل  الخير،  أبو 
إلى  نسبة  يرازيُُّ:  والشِّ�ِ المفتي.  القاضي،   ، الفارسّيّ
عظيمة  بلدة  وهي   ،)427  ،217/4  ،21( شيراز 
البيضاوّيّ  ونُسُِِبََ  فارس،  بلاد  وسط  في  مشهورة 
قضاء  توّلّى  ولأّنّه  لها،  تابعة  البيضاء  لأّنّ  إليها 

شيراز مدَّةَ من الزََّمن.
ثانيًاً: مولده ونشأته

ولم  شيراز،  أعمال  من  البيضاء  بلدة  في  ولد 
ولكن  تاريخ ولادته،  إلى  المترجمين  من  أحدٌٌ  يُشُِِرْْ 
أواخر  أو  السََّابع  القرن  أعيان  من  أنَّهَ  عليه  يغلب 

القرن السََّادس )22، 10(.
وأخذ  وبركةٍٍ،  علمٍٍ  بيت  في  البيضاويُُّ  نشأ 
العلم عن والده، وكبار العلماء في عصره. أبرزهم 
عمر  بن  منصور  سعيد  أبي  ين  الدِّ�ِ مجير  مة  العالَّا
البغداديُُّ )23، 4/ 165(، والشََّيخ محمََّد الكتحتائّيّ 
ساميةًً  درجةًً  العلم  في  بلغ  حتَّىَ   ،)187  /1  ،24(
القرآن وعلومه، والفقه وأصوله، واللُّغُة  فيها  جمع 
وعلومها، كما برع في علم الكلام والجدل والمنطق، 
قد  الوالد  يكون  أن  والغالب  والفلسفة،  والتَّاَريخ 
يديه  على  وتتلمذ  شيراز،  إلى  معه  ابنه  صحب 
ب العلم، من أمثال أحمد بن الحسن  الكثير من طالَّا
وزين   ،)1/123  ،25( الجاربردّيّ  يوسف  بن 
إلياس  بن  وعمر   ،)322  /2  ،25( الهنكّيّ  ين  الدِّ�ِ
نحوًًا  وترََك   .)3/156  ،25( المراغّيّ  يوسف  بن 
من واحِِدٍٍ وعشرين مصنَّفًَاً في علوم التَّفَسير والفقه 
وأصوله، وفي علوم العربيَّةَ أيضًًا، فضالًا عن كثيرٍٍ 
من الشُُّروحات والحواشي )26، 1/ 186(. واستقرََّ 
بعد ذلك في تَبَْْريزََ ومات فيها بعد أن ترك القضاء، 
الشََّيخ  ولازم  تَبَْْريزََ،  في  وانزوى  للعلم،  وتخصّلّ 

محمد الكتحتائّيّ )27، 4/ 220(.
ِ ومنهجه فيه المطلب الثَّاَني: تفسير البيضاويِّ�
: تفسيره )أنوار التَّنَزيل وأسرار التَّأَويل( أوََّالًا

)أنوار  المسمََّى:   ِ البيضاويِّ� القاضي  تفسير 

التَّفَسير  كتب  أجلِّ�ِ  من  التَّأَويل(،  وأسرار  التَّنَزيل 
مرِّ�ِ  على  العلماء  تناوله  ومكانةًً،  قيمةًً  وأكثرها 
والتَّوَضيح،  والتَّعَليق  والتَّحَشية  بالشََّرح  العصور 
ط الحجم، جمع بين التَّأَويل والتَّفَسير  وهو كتابٌٌ متوسِّ�ِ
وفق أصول اللُّغُة العربيَّةَ، ووضع الأدلَّةَ على أصول 
أهل السُُّنَّةَ، وقد التزم أن يختم كلََّ سورة بما يروى في 
 فضلها من الأحاديث، غير أنَّهَ لم يتحّرَّ فيها الصََّحيح

يَّّمّتَه من أنَّهَ تلخيص لما  )28، 1/ 186(. وتأتي أه
جاء في الكشََّاف، والتَّفَسيرِِ الكبير، وتفسير الرََّاغب، 
وشََرحٌٌ لعددٍٍ من المسائل اللُّغُويَّةَ والبلاغيَّةَ )28، 1/ 
والشُُّروح  الحواشي  كثرة  أهميَّتَه  من  وزاد   .)186

.)186 /1 ،76 /2 ،29(
ثانيًاً: منهجه في تفسيره

إنََّ منهجه قائم على الجمع بين أصناف العلوم 
بأسلوبٍٍ  التَّعَبيريَّةَ  القوالب  تحرير  مع  بها  والتَّرَقِّ�ِي 
واحدٍٍ )30، 90-91(. وحرص على إظهار الأسرار 
والكشف عن  الكريم،  القرآن  في  والبيانّيّة  البلاغّيّة 
دقائقها وإعجازها، وأن يكون مختصرًًا غير مخلٍّ�ٍ 

بتوضيح دلالة الآيات )31، 22(. 
إلى  وأشار  العلميََّ،  المصطلح  التزم  كما 
يورد  أحيانًاً  كان  وقد  بعدها  التَّعَبير  عن  ع  يتفّرّ ما 
لكنَّهَ  بالمتواتر،  فيها  يلتزم  أن  غير  من  القراءات 
بما  فيصّدّرها  ذكرها  وإن  الإسرائيليَّاَت،  من  مُُقلٌٌّ 
 )55 ،32( قيل  أو  كقوله روي  يدّلّ على ضعفها 
ِ في تفسيره محكمٌٌ تمامََ الإحكام،  فأسلوب البيضاويِّ�
قَّةَ تحتاج إلى ذوي الاختصاص  وعبارته شديدة الدِّ�ِ

والبصيرة حتَّىَ لا يشكِِل عليه الفهم. 
ِ المطلب الثَّاَلث: التَّعَريف بالكازرونيِّ�

: اسمه ونسبه أوََّالًا
الهدى  نور  ابن  الفضل  أبو  الخطيب  هو 
ديقيُُّ )33، 1: 154، 374(.  الكازرونيُُّ القرشيُُّ الّصّ
والكازرونيُُّ: نسبةًً إلى كازارون وهي مدينة بفارس 
هي  ويقال:  نيسابور،  كورة  في  وشيراز  البحر  بين 
ديقيُُّ: نسبةًً إلى  دمياط الأعاجم )34، 3/ 143(. والّصّ
ديق أبي بكر)35، 1/ 154(، وله ألقاب عديدة،  الّصّ
و«المولى«   ،  )154  /1  ،35( الإسلام«  كــ«شيخ 
 ،)190  /1  ،26( و«الفاضل«   ،)235  /5   ،36(

مة« )38،  4/ 301(. و«الشََّيخ العالم الكبير العالّا



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
145

ثانيًاً: مولده ونشأته
قدم  ثم  شيراز،  بمدينة  ونشأ  الكازرونيُُّ  ولد 
بن  محمود  السُُّلطان  أيَّاَم  في  كجََرات  ودخلََ  الهند 
بن  ين محمود  الدِّ�ِ الفتح سيف  الكجراتي )هو  محمد 
بمحمود  المشهور  الكجراتيُُّ  المظفر  ابن  محمََّد 
بيكره، كان من خيار الّسّلاطين في عصره( فسكن 
العلم  تلقَّىَ  وقد   )301 /4 ،37( وأفاد  بها، ودرس 
ديقي  الّصّ أسعد  بن  محمد  ين  الدِّ�ِ جلال  يدِِ  على 

الّدّوانيُُّ، والجلال الّدّوانيُُّ )38، 10/ 221(.
ين  الدِّ�ِ شهاب  المحّقّق  الشََّيخ  تلامذته  ومن 
الهنديُُّ )39، 1/ 154(، وعيسى بن محمََّد بن عبيد 
الله بن محمد )39، 1/ 1047، 5/ 235(، والشََّيخ 
مبارك بن الخضر الّنّاكوريُُّ )39، 5/ 608(، وأبو 

الفيض بن المبارك الّنّاكوريُُّ )26، 3/ 427(.
العلميَّةَ،  المصنَّفَات  من  عددًاً  وراءه  وخلَّفَ 
 ،)154 /1 ،40( »ِ منها: محشي »تفسير البيضاويِّ�
وشرح كتاب »الإرشاد في النَّحَو« للقاضي شهاب 
 ،)68  /1  ،154  /1  ،40( الهنديُُّ  أحمد  الّدّين 
سالة القلمّيّة )26، 2/ 201(. وله تفسير للقرآن  والرِّ�ِ
راط  )الصِّ�ِ  ِ الكازرونيِّ� تفسير  المسمََّى:  الكريم 
كان  وقد   .)41( الكريم(  القرآن  تبيان  في  المستقيم 
المعروفين  العقلّيّة  العلوم  »من كبار فضلاء علماء 
من أبناء شيراز« )42، 5/ 608(. كما كان من أهل 
هذه  »روينا   :ِ القّشّاشيِّ� قول  في  جاء  وقد  الحديث، 
المسانيد عن مولانا غضنفر رضي الله عنه، وهو 

 .)164 ،43( »ِ عن الخطيب الكازرونيِّ�
وقد اختلف أصحاب الّتّراجم في تحديد تاريخ 
وفاته بين من يقول: إنَّهَا كانت سنة 940 هـ، ومن 
يقول إنَّهَا كانت سنة 954 هـ، والمتَّفَق عليه أنَّهَ كان 
رًًّمّا، وربَّمَا توّفّي وعمره يزيد عن خمسٍٍ وثمانين  مُُع

سنةًً )44، 337(.
 ِ الكازرونيِّ� الإمام  آراء  الرََّابع:  المطلب 

ومميِّ�ِزات حاشيته
من  غيرها  عن   ِ الكازرونيِّ� حاشية  تمتاز 
الحواشي المشهورة بالاختصار، إذ جاءت الحاشية 
هذه  في  الكازرونّيّ  لنا  أخرََجََ  مجلَّدَات.  أربعة  في 
منهجه  عن  وأبان  عقله،  مكنونات  عن  الحاشية 
السُُّنَّةَ  أهل  مذهب  التزامه  وعن  المعتدل،   ِ الفكريِّ�

على  بذلك  ردََّ  وقد  الحاشية،  سائر  في  والجماعة 
ينيَّةَ،  كثير من آراء المعتزلة الفكريَّةَ والبلاغيَّةَ والدِّ�ِ
ومسائل القضاء والقدر، فضالًا عن المسائل البلاغيَّةَ 
وجه  على  المعانّيّ  بعلم  المتعلِّ�ِقة  والمسائل  عامََّة، 

الخصوص.
الله  مشيئة  مسألة  حول  نقاشه  ذلك  ومن 
المتعلِّ�ِقة بأفعال العباد الحسن منها والقبيح، وموقف 
السُُّنَّةَ  أهل  موقف  عن  فضالًا  ذلك،  من  المعتزلة 
» ِ الحقِّ� أهل  »موقف  بــ  عنه  عبَّرَ  الَّذَي   والجماعة 

.)213-212-204 /2 ،45(
أن  الحاشية  هذه  في  الكازرونيُُّ  الإمام  حاول 
لالة، أو  يشْْرح ما كان يظنُُّ أنََّ فيه غموضًًا في الدِّ�ِ
ما رأى أنَّهَ مخالفٌٌ لما يذهََبُُ إليه، أو ما هو محلُُّ 
خلاف لدى العلماء من قبل، أو ما اعتقد أنََّ شرحه 
 ،ِ يمكن أن يضيف من معلومات جديدة للمتن الأصليِّ�

ِ رحمه الله. وأعني به مََتنََ تفسير الإمام البيضاويِّ�
جاءت آراؤه متناثرة في جميع الحاشية، وفق 
ما تقتضيه عبارات المصنِّ�فِ. وقد أظهََر رأيه بكلِّ�ِ 
في  موضوعيًّاً  حياديًّاً  وكان  وصراحة،  وضوحٍٍ 
ذلك؛ فهو ينتقد حيث ينبغي أن ينتقدََ، ويوافق حيث 
يرى ضرورة ذلك، ويثني على آراء البيضاوّيّ ما 

رأى ذلك مناسبًاً. وما قيده الباحث من ذلك:
1- تعريف المسند إليه بالموصوليَّةَ في مواضع 
لرأي  موافقًاً  رأيه  كان  وقد  حاشيته،  من  عديدة 
ومن  بعضها.  في  ومختلفًاً  بعضها،  في  البلاغيين 
ذلك رأيه في »ما« الَّتَي تتَّصَل بفعلي الذَّمَِّ�ِ والمدح 
)نعم- بئس( الجامِِدين، فقد انتهى به الرََّأيُُ إلى أنََّ 
»ما« في الأوََّل لا تكون اسمًًا موصوالًا لتعذُّرُ وقوع 
لة، وأمََّا في الآخر فيمكن أن تكون اسمًًا  جملة الصِّ�ِ
لة. وهذا الرََّأي حاول أن  موصوالًا لوجود جملة الصِّ�ِ
ينفرِِد به عن غيره، كالرََّضي، والفرََّاء وغيرهم من 
العلماء. كما أنَّهَ خالف البلاغيين في بحثه لتعريف 
المسند إليه بالاسم الموصول »ما«، وذهب إلى أنَّهَا 
فاعلٌٌ على المخصوص المذكور من خلال الاتِّ�ِحاد 

لة )45، 1/ 84-83(. مع جزء من الّصّ
لة، وبيَّنَ أنََّ  2- ناقش كثيرًًا مسألة حروف الصِّ�ِ
لة،  الصِّ�ِ من حروف  عدُّهُما  يمكن  م«  و«الالَّا »إنََّ« 
وأن يتمََّ إتباعهما بالحروف الأخرى؛ بل إنَّهَ اعترض 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
146

على من يرى خلاف ذلك، كالتَّفَتازاني الَّذَي اكتفى 
بدلالتهما على التَّأَكيد، ولم يَرَََ ضرورة في تسميتهما 
لا  الكازرونّيّ  أنََّ  يعني  لا  وهذا  لة.  الصِّ�ِ بحروف 

ن على التَّأَكيد. يرى أنَّهَما يدالَّا
النَّظَم،  مصطلح  البلاغيِّ�يِن  لدى  شاع   -  3  
لكن   ، الجرجانّيّ القاهر  عبد  الشََّيخ  عند  سيَّمَا  ولا 
الكازرونّيّ حاول أن يُطُلِِعنا على مصطلحات أخرى 
تتفرََّع عن مصطلح النَّظَم مثل تغيير ترتيب النَّظَم 
واختلاف  الملائم،  غير  والنَّظَم  بالنَّظَم،  والإخلال 
ومراعاةُُ  النَّظَم،  وأطراف  النَّظَم،  وتفكيك  النَّظَم، 

النَّظَم )45(. 
4 - خالف الكازرونيُُّ بعض العلماء في مسألة 
دلالة مجيء حرفي التَّوَكيد في آية واحدة لما يمكِِن 
البديهيَّةَ،  المسائل  من  يكون  أن  فيما  أو  يُنُكر،  أن 
للعيان.  واضحة  حقيقة  هي  الَّتَي  الموت  كمسألة 
في  تأكيد  دلالة وجود حرفي  أنََّ  الكازرونيُُّ  وبرََّر 
إثبات حقيقة الموت للتَّعَبير عن مدى ما وصل إليه 
الخلق من غفلةٍٍ عن الله تعالى، وأنََّ هؤلاء المنكِِرين 
لا يعترفون بوجود يوم الجزاء، وليس لبيان حقيقة 
الإنسان العجيبة. هذا ما تناوله في حديثه عن مسألة 
الظََّاهر، ودلالة تنزيل  خروج الكلام على مقتضى 

غير المنكر منزلة المنكر )45، 4/ 63(.
كذلك حاول أنََّ يبيِّ�ِن للقارئ أنََّ بعض عبارات 
الاستغناء عنها، كقول  يتمََّ  أن  ينبغي  ممََّا  المصنِّ�فِ 
المصنِّ�فِ في بيان مجيء »ما« زائدة للتَّوَكيد: »بل 
في  العبارة-  فهذه  منه«.  يراد  لمعنى  يوضع  لم  ما 
الحذف  فيها  والأصل  قاصرة،   -ِ الكازرونيِّ� نظر 

والاكتفاء بما بعدها )45، 1/ 125(.
5- اهتمََّ الكازرونيُُّ كثيرًًا بالخبر على اختلاف 
صوره التَّأَكيديَّةَ، وعلى اختلاف الأدوات الَّتَي جاء 
فيها مؤكََّدًاً، وتوصََّل إلى أنََّ اتِّ�ِباع الهوى بعد العلم 
بالشََّيء أفحش من اتِّ�ِباع الهوى قبله، وهو واحد من 
وجوه التَّأَكيد، وهذا معنًىً جديد لم يُسُبق إليه )45، 

.)198/1
البلاغيين  مخالفة  إلى  الكازرونيُُّ  ذهب   -6
م بحروف  والنُّحُاة في إتباعه لحرفي التَّأَكيد إّنّ والالَّا

الصلة.
7- لم يقبل الكازرونيُُّ بوجود أثر للاستئناف 

بِِهِِمۡۡ﴾ )البقرة:15(  ُ يَسَۡۡتَهَۡۡزِِئُُ  في قوله سبحانه: ﴿ٱ�للَّهُ
والسََّبب  إليه،  المسند  تخصيص  على  لالة  الدِّ�ِ في 
التَّقَديمُُ  يفيد  أن  بين  رابطٍٍ  وجود  عدم  هو  ذلك  في 
ولم  استئنافًاً.  الكلام  يكون  أن  وبين  الاختصاصََ 
عبد  الإمام  بذلك  تبع  بل  وحده؛  الرََّأي  بهذا  ينفرِِد 
القاهر الجرجانّيّ والزََّمخشرّيّ في أّنّ تقديم المسند 
ِ في سياق الإيجاب مع كونه  إليه على الخبر الفعليِّ�

معرفة غير نكرة يفيد التَّخَصيص )45، 1/ 89(.
القائمة  العلاقات  مسألة  على  كثيرًًا  ركََّز   -8
وعلاقة  الجمل  بين  ياق  السِّ�ِ ودلالات   ، النَّصَِّ�ِ بين 
بين  الأجزاء  تلاحم  وطبيعة  حق،  بالالَّا السََّابق 

الجمل، والتَّرَاكيب اللُّغُويَّةَ. 
الثَّنَاء في الحاشية،  9- وجود بعض عبارات 
من مثل »وكلام المصنِّ�ِف أحسن. هذا حظُُّ المصنِّ�ِف 
روََّح الله روحه، وهذا أحسن من عبارة الكشََّاف« 
عن  دفاعًًا  يمثِّ�لِ  الثَّنَاء  وهذا   ،)232  /1  ،45(

المصنِّ�ِف.
على  والاعتراض  النقد  عبارات  كثرة   -10
»فيه  قوله:  مثل  من  التفسير،  صاحب  المصنف 
نظر، وفيه إشكال، والأولى حذف هذا...، ولا يخفى 
ما في كلامه من التكلف والاضطراب، وليس كذلك 
بل الحق أن يقال...، في الكل نظر، عدل عن عبارة 
الكشََّاف وهو غير محسن في ذلك العدول، هذا رد 
على المصنف ومن يحذو حذوه، لا يصلح حمله على 
الوجوب، هذه العبارة ليست على ما ينبغي والأولى 
ما ذكره صاحب الكشََّاف، وقد غير المصنف عبارة 
المصنف خال  الكشََّاف وشوشها كما ترى، وكلام 
من هذه الفائدة، وما ذكره العلامة النيسابوري هو 
المصنف  غيره  وقد  الكشََّاف  صاحب  ذكره  الذي 
فلزم عليه ما لزم، والأولى للمصنف أن يقول، قلد 
على  باعث  ولا  الكشََّاف  صاحب  التفسير  هذا  في 
تغيير الحديث، هذا لا يخلو عن بعد، المصنف ذهل 
عما أشار إليه صاحب الكشََّاف، كان على المصنف 

بيان القراءة المذكورة« )45(.
11- وجود بعض عبارات الثناء على صاحب 
الكشََّاف، من مثل قوله: »لكن كلام الكشََّاف شامل 
الكشََّاف،  وجهه  ما  والظََّاهر  وقوله  للتوجيهين، 
وأيضًًا قوله: لم يفسر معنى البصير أي -المصنِّ�ِف- 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
147

وهذا  قوله:  وأيضًًا  الكشََّاف،  صاحب  فسََّره  وقد 
مطابق لعبارة الكشََّاف )45، 180/1(.

12- وجود عبارات النقد للزمخشري من مثل 
قوله: فيه رد على الكشََّاف، هذا إشارة إلى ضعف 
ما قاله صاحب الكشََّاف، لا يظهر من كلام الكشََّاف 
أن ما مصدرية وإلا لكان المعنى...، كلام صاحب 

الكشََّاف فيه نظر، رد لما قاله الكشََّاف )45(.
كافة  في  العلماء  من  كثير  عن  نقله   -13
والعبدي  والجرجاني  والأخفش  سيبويه  مثل  العلوم 
الدهان  وابن  والزمخشري  يعيش  وابن  البقاء  وأبو 
عياض  والقاضي  والراغب  والرضي  والزجاج 
والسكاكي  هشام  وابن  قدامة  وابن  والنيسابوري 
والكسائي وابن جنِّ�ِي والنَّوَوي والغزالي وابن الأثير 

والعز وابن الحاجب وابن قتيبة والسبكي.
14- التزامه بمن ينقل عنهم في الفقه بالإمامين 

الشافعي وأبي حنيفة رضي الله عنهما.
 ِ الكازرونيِّ� حاشية  طريقة  الخامس:  المطلب 

ِ على تفسير البيضاويِّ�
كان الكازرونيُُّ يميل إلى الاختصار، فقد كان 
ح بعض المسائل أو يناقشها أو يعلِّ�ِق عليها فيما  يوضِّ�ِ
إلى هذا، ويترك ما سواه. ولا يخرج  يراه محتاجًًا 
أّنّ  رأى  إذا  عنهم  ينقل  بل  البلاغيون،  ذكره  ا  عّمّ
 ،ِ البلاغيِّ� السرِّ�ِ  ناحية  من  الآية  يناسب  ذكروه  ما 
ويضيف إليهم ما يفتح الله له من فهم لأسرار كتابه؛ 
فطريقة تفكيره تقوم على دراسة كلِّ�ِ كلمة في النَّظَم 
ومدى  بعدها  وما  قبلها  بما  صلتها  مبنًّيّاً   ِ القرآنيِّ�
مناسبتها للسياق والمقام، ووفائها بالغرض المنشود                                 
حََاشِِيةِِ  فِِي  القَصَْْرِِ  أُسُْْلُوُبُُ  الثَّاَلث:  المبحث   -

ِ الكازرونيِّ�
المطلب الأوََّل: مفهوم القصر

القصر لغةًً:
عن  النَّفَس  وكف   ،)279  /8  ،46( الحبس   

أمر، وكّفّها من أن تطمح به )47، 5/ 97(. 
القصر اصطلاحًًا:        

بطريق مخصوص،  بشيء  تخصيص شيء   
الخبر  وتخصيص  بالخبر،  المبتدأ  كتخصيص 
بالمبتدأ، والفاعل بالفعل، وتخصيص الفعل بالفاعل 

  .)507 ،48(

طريق  عن  القصر  أسلوب  الثَّاَني:  المطلب 
ِ ِ في حاشية الكازرونيِّ� التَّرَتيب الإسناديِّ�

فيها  ورد  عدَّةَ  قرآنيَّةَ  آيات  الكازرونيُُّ  تناول 
ما  أبرزها  من  المختلفة،  بأساليبه  القصر  أسلوب 
والتَّأَخير،  والتَّقَديم  إليه،  والمسند  بالمسند  يتعلَّقَ 
علم  في  رئيسة  أبواب  وهي  والتَّعَريف-  والتَّنَكير 
ِ- لكن الأبواب مترابطة والمباحث متداخلة  المعانيِّ�
نجد  إنَّنَا  حيث  ؛ِ  القرآنيِّ�  ِ اللُّغُويِّ� الإعجاز  باب  من 
من  واحد  باب  من  أكثر  الحديث عن  بصدد  أنفسنا 

. ِ والتَّمَاسك اللُّغُوّيّ يِّ� دواع التَّرَابط النَّصَِّ�ِ
تناولها  الَّتَي  القرآنيَّةَ  الآيات  الباحث  ويورد 
على  عمران  وآل  البقرة  سورتي  في  الكازرونّيّ 

النَّحَو التَّاَلي:
لِِكََ  ﴿�ذَٰٰ تعالى:  قوله  الاستشهاد:  موضع   -1

﴾ )البقرة: 2(.  بُُ الَا رََيۡۡ�بَۛۛ فِِي�هِۛۛ ٱلۡۡكِِ�تَٰٰ
المسألة البلاغيَّةَ: الحصر والقصر بالنَّفَي. 

الحصر  يبين  ما   ِ البيضاويِّ� تفسير  لم نجد في 
)لا  »وجملة  عنده:  فيها  حصر  فلا  الآية،  هذه  في 
المنعوت  الكتاب  بأنَّهَ  تشهد على كماله  فِِيهِِ(،  رََيْْبََ 
ِ واليقين«  بغاية الكمال، إذ لا كمال أعلى ممََّا للحقِّ�

 .)37 /1 ،16(
على  دلالة  فيها  أن  إلى  الكازرونيُُّ  وذهب 
لحصر  الكتاب  من  المستفاد  والتَّعَريف  الحصر:« 
الكمال فيه. وقوله: )لا ريب فيه(، تفيد حصر نفي 
الرََّيب في الكتاب المذكور ولزم أن يكون الرََّيب في 

سائر الكتب« )15، 1/ 50 - 51(.
فنْْإ قيل: لو قد لزم نفي حصر الرََّيب فيه فلزم 
أن يكون في هذا الكتاب ريب وفي غيره من الكتب؛ 
عليه  النَّفَي  أورد  فإذا  الحصر،  يوجب  التَّقَديم  لأنََّ 
بين  الرََّيب  اشتراك  فلزم  الرََّيب،  حصر  نفي  لزم 
ح أهل العربيَّةَ بأنََّ  الكتب، وهو مخالف. قلنا قد صّرّ
معنى )لا فيها غول(، حصر نفي الغول فيها، لا نفي 

حصر الغول فيها )15،  1/ 50 - 51(.
تعقيب وتعليق: 

الحصر في مثل هذا التَّرَكيب يتأتَّىَ من التَّقَديم 
الآية  ولكّنّه في  إليه،  والمسند  المسند  بين  والتَّأَخير 
الجارََّ والمجرور؛ فلذا لا حصر في الآية،  يقّدّم  لم 
قال الزََّمخشريُُّ: »فإن قلت: فهلا قّدّم الظََّرف على 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
148

الرََّيب، كما قّدّم على الغول في قوله تعالى: )لا فِِيها 
حرفََ  الرََّيب  إيلاء  في  القصدََ  لأّنّ  قلت:  غََوْْلٌٌ(؟ 
النفي، نفىُُ الرََّيب عنه، وإثباتُُ أنه حق وصدق لا 
باطل وكذب، كما كان المشركون يّدّعونه. ولو أولى 
الظََّرف لقصد إلى ما يبعد عن المراد، وهو أّنّ كتابًاً 
آخر فيه الرََّيب لا فيه«. فالحصر هنا ليس مرادًاً« 

.)35-34 /1 ،49(
وللعلامة القزوينّيّ في تأويله معنى هذه الآية 

وجهان:
 الأوََّل: نفي جنس الرََّيب عن الكتاب. 

والثَّاَني: نفي كون الكتاب بمكانٍٍ للريب. 
حه هو نفي كون الكتاب بمظنَّةَ ريب.  وما يرجِّ�ِ
وعدم  التَّوَجيه.  هذا  في  التَّأَويل  لعدم  الأحسن  وهو 
: ولأن كلمة  قائالًا التَّأَويل. ويورد  التَّأَويل أولى من 
العموم،  تفيد  فهي  النكرة  سياق  في  جاءت  الريب 
مطلقًاً،  الريب  جنس  على  واقع  النفي  وحاصل 
القرآن  كون  نفي  هو  المستحسََن  الآخر  والمعنى 

الكريم بمحل للريب أصالًا )50، 1/ 75(.
ويرى المؤيد بالله، أنََّ الآية تحتمل إفادة النَّفَي 
المطلق، والمعنى يستند إلى الظََّرفيَّةَ المكانيَّةَ )في(، 
تقدُّمًًُا وتأخُُّرًًا فنْْإ تقدَّمَ فهو للاختصاص، ويفيد أنََّ 
فيه  ليس  فنَّإهَ  الكتب  لغيره من  الكتاب مخالف  هذا 
فيه(،  يقول: وقوله: )لا ريب  بل في غيره.  ريب، 
يرِِدُُ على إفادة النَّفَي المطلق، فنَّإهَ أراد أنَّهَ لا يلصق 
الرََّيب ولا يخالطه، كما في قولك: لا عيب في  به 
هذا السََّيف. وأما إذا قُدُم الظرف على الريب كما في 
كون  نفي  فالمعنى  عيب،  فيه  لا  السََّيف  هذا  قولنا: 

السيف مكانًاً للعيب أصالًا )51، 2/ 40(.
عيديُُّ »أنََّ من دواعي  وذكر عبد المتعال الصِّ�ِ
كقوله  الاختصاص.  المسند  على  إليه  المسند  تقديم 
تعالى: )لكم دينكم(، »وأمََّا في الآية ههنا فسبب عدم 
تقديم الظََّرف لئالَّا يفيد ثبوت الرََّيب في سائر كتب 

الله تعالى« )52، 1/ 192(.  
أنََّ  وهو  آخر،  تأويل  موسى  أبي  ولمحمََّد 
. ولا شكََّ  بإنكاره أصالًا القرآن لا يعتد  المُُنكِِر لهذا 
أنََّ المعنى سيتغيَّرَ فيما لو عكس في التَّقَديم والتَّأَخير 
بين المسند والمسند إليه. يقول: والبلاغيون يوردون 
من أمثلة هذا النوع قولك: الإسلام حقٌٌّ، لكل جاحد- 

والقرآن  به.  يعتد  لا  جحودهم  لأنََّ  مؤكدات-  بلا 
الكريم سار على هذا المنوال حيث خلت الآية من 
المؤكدات رغم كثرة المعاندين إذ لم يأبه لإنكارهم 

.)88 ،53(
وأحمد مطلوب يجعل هذه الآية بمنزلة التَّأَكيد 
تكلُّفُ في حملها على الاختصاص.  دون   ِ المعنويِّ�
)ذلك  للأولى  توكيدًاً  تكون  الجملة  هذه  يقول: 
التَّجَوُُّز  توهُُّم  دفع  للتأكيد  والمقتضى  الكتاب(، 
لت هذه الآية منزلة التَّأَكيد المعنوي  والغلط. وقد نُزُِّ�ِ
في  الاختلاف  مع  التَّقَرير  إفادة  في  متبوعه  �ّمن 
الكتاب  المعنى )54، 188(. كقوله سبحانه: )ذلك 

لا ريب فيه(.
باب  في  توََجََّه  لا  الآية  أنََّ  نتبيَّنَ  وهكذا 
الاختصاص، بل الأسلم أن تكون في سياق الأسلوب 
ِ الخالي من علامات التَّأَكيد؛ وذلك  ِ الابتدائيِّ� الخبريِّ�
لأنََّ منكر خلو الرََّيب عن هذا القرآن الكريم عومل 
الرََّيب في كتاب الله  معاملة من لا يشكُُّ في ثبوت 
تعالى– وهو الأصل – فالقرآن الكريم لم ينظر إلى 
)لا  معنى  أنََّ  »وبيانه  بإنكارهم.  يعتد  ولم  أولئك 
ريب فيه(، ليس القرآن بمظنَّةَ للريب ولا ينبغي أن 
يرتاب فيه. لما معه من الدَّلَائل الدَّاَلة على أنَّهَ ليس 
ممََّا ينبغي أن يرتاب فيه، من ظهور إعجازه وكون 
من أتى به صادقًاً مصدوقًاً بالمعجزات« )50، 1/ 
75(، »ولم يقّدّم الظََّرف في قوله: )لا ريب(، لئالّا 
يفيد  ثبوت  الرََّيب  في  سائر  كتب  الله  تعالى« )55، 

.)151 /1
التَّوَجيه  هذا  في  تكلَّفَ  قد  الكازرونيََّ  ولعلََّ 
الَّذَي ساقه من خلال الدَّلَائل السََّابقة في الآية كاسم 
الإشارة الَّذَي سيق مسبوقًاً بـ )ذلك(، إشارة إلى علو 
في  الظََّاهر  التَّعَريف  ومن  ورفعته،  الكتاب  منزلة 
ما  معنى  في  يلزمان  التَّعَريفان  وهذان  )الكتاب(، 
عن  الرََّيب  جنس  بنفي  وتخصيصًًا  تأكيدًاً  بعدهما 
هذا الكتاب المقدَّسَ مخالفًاً في رفعته وحفاظته سائر 

الكتب.  
خِِٓرََةِِ  2- موضع الاستشهاد: قوله تعالى: ﴿وََبِِٱ�لۡأٓ

هُُمۡۡ يُوُقِِنُوُنََ﴾ )البقرة: 4(.
المسألة البلاغية: القصر بالتقديم والتأخير

يذكر البيضاويُُّ: أنََّ أصل الكلام- وهم يوقنون 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
149

بالآخرة- ولكنَّهَ قدَّمَ الجارََّ والمجرور، تعريضًًا بـمن 
كان  بالآخرة  إيمانهم  وبأنََّ  الكتاب  أهل  من  عداهم 

عن يقين )16، 1/ 39(.
»والمراد  حاشيته:  في  الكازرونيُُّ  وأورد 
أنْْ  غرضه  إيقانًاً  يوقنون  أي:  )يوقنون(؛  بقوله: 
حصر الإيقان عليهم أي على أهل الكتاب. »وقوله: 
)وبالآخرة هم يوقنون(، فإن قيل تقديم بالآخرة يفهم 
أنَّهَم يوقنون بالآخرة لا بغيرها فلا يكون فيه تعريض 
لغيرهم، قلت: مراده أنََّ مجموع الأمرين المذكورين 
يدلُُّ على أنََّ الحصر إضافيٌٌّ، أي هم لا غيرهم من 
اليهود يوقنون بالآخرة. وقوله: )هم يوقنون(؛ يدلُُّ 
على أنََّ الحصر ليس بالنِّ�سِبة إلى غيرهم مطلقًاً، بل 
بالنِّ�ِسبة إلى من عداهم من أهل الكتاب. ولا يخفى أن 
التَّعَريض بمن سواهم من أهل الكتاب إِِنَّمَََا يتَّجَه إذا 
كان المراد من الَّذَين يؤمنون بما أنزل إليك مؤمني 
المؤمنين  مطلق  المراد  كان  إذا  وأمََّا  الكتاب،  أهل 
كان تعريضًًا بمن سواهم مطلقًاً )15، 1/ 61(. وهنا 

قصر حقيقيٌٌّ إضافيٌٌّ. 
تعقيب وتعليق: 

أن  فعل  مسندها  الَّتَي  الجملة  في  الأصل 
لسبب  يكون  ذلك  فإن  الاسم  تقدَّمَ  فنََّإ  الفعل،  يتقدَّمَ 
وغرض، ومن هذه الأغراض: تعجيل المسرََّة نحو: 
السََّفَّاَكُُ  نحو:  المساءة  لتعجيل  أو  حضر،  الحبيبُُ 
حضر، أو للتعظيم نحو: الملكُُ أعطاني الجائزةََ، أو 

التَّحَقير نحو: الكنَّاَسُُ أهان سعيدًاً )56, 1/ 158(.
التَّأَخير  حقُّهُ  ما  تقديم  »إنََّ  القزوينيُُّ:  ويورد 
تعالى:  وقوله  الأمر.  غالب  في  التَّخَصيص  يفيد 
الآخرة  بأنََّ  تعريض  فيه  يوقنون(،  هم  )وبالآخرة 
ا  التي عليها أهل الكتاب ليست بالآخرة الحقيقيَّةَ، وأّمّ
هؤلاء فإنهم يعتقدون بالآخرة الَّتَي هي من عند الله 
بغيرها  يؤمنون لا  الحقيقيَّةَ  بالآخرة  أي  في شيء، 

كما اعتقد أهل الكتاب )50، 2/ 165(.
أورد ابن عاشور في تفسيره عند قوله تعالى: 
)وبالآخرة هم يوقنون(، إن تقديم الجار والمجرور 
هو تقديم من باب الاهتمام، والتأكيد، وليس من باب 
الَّذَي   ِ الزََّمخشريِّ� 1/ 240(. وكلام  الحصر )57، 
أشار إليه ابن عاشور: كالتالي: »وفي تقديم الآخرة 
وبناء )يوقنون(، على )هم(، تعريض بأهل الكتاب 

وبما كانوا عليه من إثبات أمر الآخرة على خلاف 
وأنََّ  إيقان،  عن  بصادر  ليس  قولهم  وأن  حقيقته، 
اليقين ما عليه من آمن بما أنزل إليك وما أنزل من 

قبلك« )58، 1/ 42(. 
ابن  إليه  ذهب  الَّذَي  الرََّأي  ح  يرجِّ�ِ والباحث 

؛ لأنََّ: عاشور، فالقصر هنا لا يصّحّ
قوله  هنا  وهو  المقّدّم  على  يكون  القصر   -
)بالآخرة(، فالمعنى أنََّ يقينهم مقتصر على الآخرة. 

وليس المعنى أنََّ اليقين بالآخرة مقتصر عليهم.
توحيد  هو  المراد  بل  مرادًاً،  ليس  القصر   -
ليس  فيقينهم  يصحُُّ،  لا  هنا  القصر  إنََّ  إذ  الفاصلة، 
مقتصرًًا على الآخرة، وكذلك ليس هم وحدهم من 

يوقن بالآخرة، فلا قصر هنا.
...﴿ تعالى:  قوله  الاستشهاد:  موضع   -3
لَعََلََّكَُُمۡۡ  قَبَۡۡلِِكُُمۡۡ  مِِن  وََٱلَّذَِِينََ  خََلَقََكَُُمۡۡ  ٱلَّذَِِي  رََبَّكَُُمُُ  ٱعۡۡبُدُُوُاْْ 

تَتََّقَُوُنََ﴾ )البقرة: 21(. 
المسألة البلاغيَّةَ: قصر المسند على المسند إليه

ذكر  ربكم(؛  )اعبدوا  تعالى:  قوله  في   
البيضاوّيّ في تعليقه على هذه الآية أنََّ تقييد العبودية 
التَّخَصيص وقصر  باب  تعالى: )ربكم(؛ من  بقوله 
المسند  الشََّيء، وهو من طريق قصر  الشََّيء على 
سبحانه   ِ للربِّ� العبادة  قصرنا  فقد  إليه  المسند  على 
وتعالى. إذ يقول: »وإِِنَّمَََا قال: )رّبّكم(، تنبيهًًا على 
خلقكم(،  )الَّذَي  الرُُّبوبيَّةَ.  هي  للعبادة  الموجب  أنََّ 
صفة جََرََتْْ عليه تعالى للتعظيم والتَّعَليل، ويحتمل 
بالمشركين.  الخطاب  خصََّ  إنْْ  والتَّوَضيح  التَّقَييد 
 /1  ،61(  »ِ الحقيقيِّ�  ِ الرََّبِّ� من  أعّمّ   ِ بالرََّبِّ� وأريد 

.)45
وأمََّا الكازرونيُُّ فيرى أنََّ الجملة تحتوي على 
لا  »الرُُّبوبيَّةَ  المعنى:  سيكون  ذلك  وعند  القصر 
الموجب  ما  أي:  للعبادة  الموجب  لغير  تكون صفة 

للعبادة إالَّا الرُُّبوبيَّةَ« )15، 1/ 106(. 
القصر  أنََّ  في   ِ البيضاويِّ� رأي  يخالف  وهو 
يفيد  الَّذَي  الفصل  ضمير  يلزمه  الآية  في  الوارد 
قصر المسند على المسند إليه كما في قولنا: »الكرم 
كرم  لا  تعني:  إذ  المال.  هو  والحسب  التَّقَوى،  هو 
إالَّا التَّقَوى، ولا حسب إالَّا المال. ويرى أنََّ الموجب 
والإيجاد  الخلق  بل  فحسب،  الرُُّبوبيَّةَ  ليس  للعبادة 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
150

أيضًًا« )15، 1/ 106(. 
تعقيب وتعليق:

 قد نجد في قوله تعالى: )اعبدوا ربكم(، أسلوب 
قصر على افتراض وجود ضمير فصل حتَّىَ يفهم 
المعنى بشكل سليم داخالًا في أسلوب القصر. وذلك 
هو  الخالق  الرََّبُُّ  الكريم:  القرآن  غير  في  كقولنا 
إالَّا  معبود  لا  المعنى:  سيكون  ذلك  وعند  المعبود، 
الرََّّبّ الخالق سبحانه. أو إنَّمَا المعبود الرََّّبّ الخالق. 
وما ذكره البيضاويُُّ حقيقة هو ضرب من أضرب 
هة  التَّقَييد في العبوديَّةَ، بمعنى أن تكون العبادة متوّجّ
بذلك  صرََّح  كما  غيره  دون  فحسب  الخالق   ِ للربِّ�
خالقكم  ربكم  عبادة  الزموا  أي:  العلماء  من  جملة 
وحده ولا تشركوا معه أحدًاً في عبوديته، إذ التوحيد 

ين )59، 2/ 21(. أساس الدِّ�ِ
يقول  سبحانه.  للرب  النعت  باب  من  هي  أو 
للرب  النعت  باب  من  هي  أو  النكت  في  الكرجي 
سبحانه »وقوله: )...اعبدوا ربكم الَّذَي خلقكم(، دليل 
على أنََّ الَّذَي في قوله: )اقْْرََأْْ بِِاسْْمِِ رََبِّ�كََّ اذِِّلَّي خََلَقَََ )، 

ِ سبحانه » )60، 1/ 102(. من نعت الرََّبِّ�
ولا يرى الباحث أنََّ في قوله تعالى: )اعبدوا 
ربكم الَّذَي خلقكم(، ما يدّلّ على القصر حسبما أشار 

. الكازرونّيّ
يََ  ﴿وََإِِ�يَّٰٰ تعالى:  قوله  الاستشهاد:  موضع   -4

فَٱَرۡۡهََبُوُنِِ﴾ )البقرة:40(. 
المسألة البلاغيَّةَ: الأمر من باب قصر الرََّهبة 

على الله تعالى.
يقول البيضاويُُّ: »وإيَّاَي فارهبون فيما تأتون 
وتذرون وخصوصًًا في نقض العهد، وهو آكد في 
إفادة التَّخَصيص من )إيَّاَك نعبد(، لما فيه مع التَّقَديم 

من تكرير المفعول« )16، 1/ 75(.
وذكر الكازرونيُُّ في حاشيته: في هذا التَّقَديم 
للرهبة هو الله  المستحقََّ  بأنََّ  يُشُعِِر  والتَّأَخير قصر 
إليه  ذهب  ما  هذا  قائلاًً:  أردف  ثمََّ  غيره،  لا  تعالى 
المعنى،  أولى من حيث  فاختياره  الكشََّاف  صاحب 
لأنَّهَ دالٌٌّ على دوام الرََّهبة من الله تعالى. )15، 1/ 

)148
تعقيب وتعليق:  

شابهها  وما  الآية  هذه  في  الزََّمخشريُُّ  ذهب 

مثل: )إياك نعبد وإياك نستعين(، بأنَّهَ تقديم للمعمول 
ذكر  والقصر.  الاختصاص  يفيد  الَّذَي  عامله  على 
مثل  وهو  فارهبون(،  )وإيَّاَي  قوله:  الزََّمخشريُُّ 
قولنا: زيدًاً رهبته، وهو أكثر تأكيدًاً في الاختصاص 

من قوله: )إيَّاَك نعبد( )61، 1/ 130(.
يفيد  كذلك   ِ الّطّيبيِّ� والتَّأَخير عند  التَّقَديم  وهذا 
الحصر مع التَّوَكيد، يقول الّطّيبيُُّ: هنا الآية تحتوي 

اختصاصًًا مع توكيد )62، 5/ 352(. 
ودلالة  وحصر،  تخصيص  فيه  التَّقَديم  وهذا 
هذا التخصيص التحذير كما في قولك: إياك إياك، 
وأنت تقصد التحذير والتخويف. ومعنى الآية ههنا 

احذروني وحدي )63، 1/ 208(. 
ويخلص الباحث إلى أنََّ المشهور عند علماء 
البلاغة وأهل اللُّغُة أّنّ تقّدّم المعمول على عامله يفيد 
في  ههنا  الوارد  »والشََّاهد  والقصر.  الاختصاص 
فيهما  فاتقون(،  و)إياي  فارهبون(،  )وإياي  جُُمْْلَتََيَ 
التَّقَديم  هذا  أفادََ  وقد  فعله،  على  بِِه  المفعولِِ  تقديمُُ 
ترهبوا غيري  والمعنى: لا  التَّخَصيصََ والحصْْرََ، 
من الشُُّركاء، ولا تتَّقَُوُا غيري من الشُُّركاء. ونظير 
تَوَََلَّوَۡۡاْْ  ﴿فَإَِنِ  تعالى:  كقوله  الله:  كتاب  في  كثير  هذا 
هََ إِِالَّا هُُ�وَۖۖ عََلَيَۡۡهِِ تَوَََكََّلۡۡ�تُۖۖ وََهُُوََ رََبُُّ  ُ ٓلَآ إِِ�لَٰٰ فَقَُلُۡۡ حََسۡۡبِِيََ  ٱ�للَّهُ
عََلَيَْْهِِ  المعنى:  إذ  129(؛  ٱلۡۡعَظَِِيمِِ﴾ )التوبة:  ٱلۡۡعَرَۡۡشِِ 
تَوَََكََّلْْتُُ: أي: أخُُصُُّهُُ وحدَهَ بتوكلي، وقد فُهُِِمََ هذا من 

تقديم المعمول على عامله )64، 1/ 382(. 
وترى طائفة من أهل اللغة إلى أنََّ تقدُّمُ المعمول 
يُشُعر بالاهتمام بشأن المقدَّمَ دون التخصيص، وذكر 
مون  سيبويه في كتابه: »وهم- يعني أهل اللُّغُة- يقدِّ�ِ
ذلك  ومثال   .)384  /1  ،65( أعنى«  به  هم  ما 
له:  فتقول  تنصحه  أن  منك  طلب  من  توصي  كأن 
»بوالديك كن برًًا، ثم كن برًًا بالأقربين والأرحام« 

.)385 /1 ،66(
 ِ البيضاويِّ� من  كلُُّ  إليه  ذهب  ما  إنََّ  ثم� 
ِ- رحمهما الله- وغيرهما في تحديدهم  والكازرونيِّ�
لا  الآية  في  الكامن  والقصر  الاختصاص  لمعنى 
يمنع المعنى الَّذَي ذهبت إليه الطََّائفة الأخرى الَّتَي 
استدلَّتَ بتقدُّمُ المعمول لمزيد الاعتناء والاهتمام به 
التَّقَديم  أنََّ  الباحث:  يرى  هذا  على  وبناءًً  فحسب. 
القصر  على  يدلُُّ  الجملة  في  الحاصل  والتَّأَخير 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
151

والاهتمام  التَّعَظيم  من  فيه  ما  مع  والتَّخَصيص، 
والعناية.

ٓئِِكََ  ﴿أُوُْْ��لَٰٓ تعالى:  قوله  الاستشهاد:  موضع   -5
هُُمُُ  ٓئِِكََ  وََأُوُْْ��لَٰٓ ة  وََرََحۡۡمََ�� رََّبِّ�ِهِِم�  ن  مِّ�ِ ٞتٞ  صََلَ�وَٰٰ عََلَيَۡۡهِِم� 

 ٱلۡۡمُُهۡۡتَدَُوُنََ﴾ )البقرة: 157(. 
المسألة البلاغية: القصر بضمير الفصل

لم يذكر البيضاويُُّ ما يتعلَّقَ بالحصر في هذه 
الآية.

بقوله:  فيها  الحصر  فتناول  الكازرونيُُّ  ا  أّمّ  
»وإيراد ضمير الفصل المفيد للحصر، إذ لو لم يكرر 
الضََّمير ضمير فصل.  يكون  أن  يلزم  لم  )أولئك(، 
المسترجعين؟  في  الاهتداء  حصر  كيف  قلت  فإن 
قلت: المراد حصر الاهتداء بما وجب عند المصائب 

لا مطلق الاهتداء« )15، 1/ 202(.
تعقيب وتعليق:

في  بديعة  فكرة  إلى  ههنا  الكازروني  يشير 
ِ، وهي مجيء ضمير الفصل بعد اسم  النَّظَم القرآنيِّ�
الإشارة، ويرى أنََّ السََّبب هو تكرار اسم الإشارة، 
إليه،  بالمسند  البالغ  التَّكَرار فهو الاعتناء  أمََّا سبب 
التَّكَرار استدعى وجود ضمير فصلٍٍ بين  وأنََّ هذا 
المسند إليه )أولئك(، وبين المسند )المهتدون(، ثمََّ إنََّ 
مجيء ضمير الفصل جاء لغاية بلاغيَّةَ هي التَّأَكيد 
على أنََّ من كانت هذه صفته فهو في زمرة المهتدين 
حقًّاً وصِِدقًاً، والَّذَين يعودون إلى ربِّ�ِهم إذا ما ألمََّت 

بهم المصائب.
)أولئك  تعالى:  قوله  في  جاء  ما  بذلك  وشبيه 
حيث  المفلحون(؛  هم  وأولئك  ربهم  من  هدى  على 
على  للتنبيه  مكرََّرًًا  )أولئك(،  الإشارة  اسم  ورد 
نبَّهَ  كما  ذُكُر  ما  وسائر  بالغيب  بالإيمان  اتِّ�ِصافهم 
ِ والكازرونّيّ إلى ذلك،  ِ والطََّيبيِّ� كلٌٌ من الزََّمخشريِّ�
فقد أشاروا إلى فائدة أخرى جاءت من تكرار اسم 
الإشارة، ممََّا يضفي عليهم تخصُُّصًًا بتلك المأثرتين 
أوصاف  من  سبق  ما  وتحقق  والفلاح(،  )الهدى 
فيهم )الإيمان بالغيب وإقام الصََّلاة(، فقد ورد اسم 
بالتَّقَوى  اتِّ�ِصافهم  على  للتنبيه  )أولئك(،  الإشارة 
يقتضي  أنَّهَ  كما  ذكر،  ما  وسائر  بالغيب  والإيمان 
الأثر بالهدى ويقتضي الأثر بالفلاح، وهذا التَّكَرار 
يفيد اختصاصهم بكلِّ�ِ واحد منهما على حّدّة فيكون 

كلٌٌّ منهما مميَّزًًَا لهم عمََّا عداهم )61، 1/ 202(. 
على  )أولئك  الآيتين  كلتا  في  مشترك  والحال 
هدى(، و)أولئك عليهم صلوات(، من حيث قصرهم 
ضمير  عن  وأمََّا  الواردة.  الأوصاف  هذه  على 
الفصل فيستدلُُّ به على التَّوَكيد والحصر. وقد أشار 
الآية.  لهذه  إعرابه  عند  الحلبّيّ  الّسّمين  فائدته  إلى 
التَّوَكيد  ويفيد  فصل،  عنده ضمير  )هم(،  فالضََّمير 

والحصر )67، 1/ 103(. 
الرََّأي  أنََّ  الباحث  يرى  العرض  هذا  وبعد 
اللُّغُويين  جمهور  عليه  سار  ما  الغالب  السََّديد 
والبلاغيين من اعتماد القصر والاختصاص في هذه 
دات من تكرار اسم الإشارة،  الآية، فلقد كثرت المؤكِّ�ِ
وتقديم ضمير الفصل، وكون المقصور عليه معرََّفًاً 
بـ )الـ(، وقد جاءت كلُّهُا للاستدلال بها على كمال 

المبالغة في القصر والتَّخَصيص )68، 1/ 175(. 
باستخدام  القصر  أسلوب  الثَّاَلث:  المطلب 

إِ)ِنَّمَََا( في حاشية الكازرونّيّ
1. موضع الاستشهاد: قوله تعالى: ﴿قَاَلُوُٓٓاْْ إِِنَّمَََا 

نَحَۡۡنُُ مُُصۡۡلِِحُُونََ﴾ )البقرة:11(.
المسألة البلاغيَّةَ: أسلوب الحصر والقصر بــ 

)إنما(:
فيه  الناصح  على  ردهم  أن  البيضاوي  يرى 
مبالغة، بمعنى أنه لا يصح أن تخاطبنا بذلك، فإننا 
لأن  الفساد،  من  خالون  للإصلاح،  متمحضون 
)إنما(، تفيد أن ما بعدها مقتصر على ما بعده )16، 
تخصيص  الآية  في  القصر  من  فالغرض   .)46/1
المبتدأ بالخبر أي حصر عملهم بالإصلاح لا غيره، 
إِِنَّمَََا زيد منطلق، ومثَّلَ  ومثَّلَ له البيضاوّيّ بجملة: 
زيد،  ينطلق  إِِنَّمَََا  بجملة:  الفاعل  على  الفعل  لقصر 

وذكر فائدة القصر وهي المبالغة.
جل  قوله  في  حاشيته:  في  الكازرونيُُّ  وذكر 
شأنه: )قالوا إنَّمَا نحن مصلحون(، ههنا غرضان: 

وهذا  بالإفساد،  وصفهم  في  المبالغة  أحدهما: 
أنفسهم  قصرهم  من  كلامهم  من  فُهُم  ما  إلى  ناظر 

على الإصلاح. 
على  تعريضهم  دفع  في  المبالغة  والآخر: 

المؤمنين، وهذا أيضًًا مفهوم من كلامهم. 
الخبر  تعريف  من  مستفاد  الغرض  هذا  لكّنّ 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
152

)المفسدون(، وتوسيط الفصل )إنهم هم المفسدون(« 
.)83 /1 ،15(

مة  العالَّا الّشّريف  كلام  الكازرونيُُّ  الإمام  نقل 
وتوسيط  الخبر  )تعريف  في  المبالغة  في وجه  أنَّهَ: 

الفصل( أنََّ: 
المسند  في  إليه  المسند  حصر  يفيد  الأوََّل: 

)المفسدون(. 
والآخر: ضمير الفصل أي توّسّطه يفيد تأكيد 

هذا الحصر. 
قصروا  مصلحون(،  نحن  )إنما  قولهم:  ففي 
أنفسهم على الاصطلاح قصر إفراد..... ناسب في 
ردهم: أن يقصروا على الإفساد قصر قلب، أي هم 
مقصورون على الإفساد. رد الكازرونيُُّ فقال: يردُُّ 
عليه بأنََّ تعريف الخبر بلام الجنس يفيد حصره في 
المفتاح والمشهور في  المذكور في  المبتدأ كما هو 
الحصر  هذا  يفيد  الفصل  ضمير  وأنََّ  الاستعمال، 

ده )15، 1/ 83(. ويؤكِّ�ِ
تعقيب وتعليق:

القصر  أسلوب  أنََّ  الأصفهانيُُّ  الرََّاغب  يرى 
وإفسادهم  فسادهم  عن  للتعبير  ههنا  المستخدم 
بصورة الصََّلاح، والواقع خلاف ما ادَّعَوه، يقول: 
أنَّهَم  تنبيه  فيه  مصلحون(،  نحن  )إّنّما  »وقولهم: 
يتصوََّرون إفسادهم بصورة الإصلاح لما في قلوبهم 
زُُيِّ�ِنََ  ﴿أَفََمَََن  وجل:  عز  قوله  في  كما  المرض،  من 
 /1  ،69( )فاطر:8(،  حََسََنٗٗاۖۖ﴾  فَرَََءََاهُُ  لَهَُُۥ سُُوٓٓءُُ عََمََلِِهِۦِ 

  .)100
ويرى السََّكََّاكيُُّ أنه من باب قصر المسند على 
سبحانه:  قوله   « كالتَّاَلي:  قوله  ومفاد  إليه  المسند 
نحن مقصورون على  يقولون  أي   ،)... نحن  )إنما 

الصََّلاح لا يتأتَّىَ منَّاَ أمر سواه« )70، 197(.
فيها  بإِنَِّمَََا  الصََّلاح  على  أنفسهم  قصر  وفائدة 
فالكفَّاَر  السُُّبكيُُّ؛  إليها  أشار  قد  معنوّيّ  أثر  بليغ 
وادَّعَوا-  التَّقَوى،  لباس  أنفسهم  أَلَبسوا  والمنافقون 
هذا  يفهم  يُنُكر.  لا  أمر ظاهر  أنََّ صلاحهم   - باطالًا
في  غيرها  دون  إِ)ِنَّمَََا(،  الوسيلة  من خلال  المعنى 
عن  وتعالى  سبحانه  عدل  السُُّبكيُُّ:  يقول  الحصر. 
لأنها  )إنما(؛  الأداة  إلى  والاستثناء  بالنفي  القصر 
الصحابة  يجهله  الذي  توكيد صلاحهم  تحمل معنى 

لا  للعيان  ظاهر  فصلاحهم  الكفار-  -أي  بزعمهم 
للرد  بعدها  الآيات  وجاءت  ادعوا،  كما  أحد  ينكره 
عليهم بنفس الأسلوب )ألا إنهم هم المفسدون( )71، 

 .)411 /1
هي  هنا  القصر  في  المستخدمة  والطََّريقة 
المشهورة.  القصر  طرق  من  واحدة  وهي  )إّنّما(، 
في  يستفاد  آخر  معنى  الميدانيُُّ  عليها   ويضيف 
ذلك  إِ)ِنَّمَََا(، ومن  الأداة  إلى  بالإضافة  القصر  باب 
إضافة ضمير الفصل إلى الجملة ممََّا يفيدها قصرًًا 
هو  عليه  والمقصور  الأحوال،  قرائن  إلى  بالنَّظَر 
فهم   .)245  /1  ،72( الفصل  ضمير  عليه  دلََّ  ما 
من  ظاهر،  أمر  ذلك  وأن  مصلحون  أنهم  يّدّعون 
جاء  ولذلك  ينكره؛  ولا  المخاطب  يجهله  أالَّا  شأنه 
)ألا إنهم هم المفسدون(؛ للردِّ�ِ عليهم مؤدًّكّاً بـ: إيراد 
الخبر  الثَّبَات، وتعريف  الدَّاَلة على  الجملة الاسميَّةَ 
الدَّاَل على الحصر، وتوسيط ضمير الفصل المؤّكّد 
لذلك، وتصدير الكلام بحرف التَّنَبيه الدَّاَل على أنََّ 
مضمون الكلام ممََّا له خطر، وبه عناية، تعقيبه بما 
لا  )ولكن  قوله:  وهو  والتَّوَبيخ؛  التَّقَريع  على  يدلُُّ 
الكازرونيُُّ  أكََّده  ما  وهذا   .)269  ،73( يشعرون( 
بقوله: ههنا غرضان: أحدهما المبالغة في وصفهم 
بالإفساد. والآخر: المبالغة في دفع تعريضهم على 

المؤمنين« )15، 1/ 83(. 
2. موضع الاستشهاد: قوله تعالى: ﴿إِِنَّمَََا حََرََّمََ 

عََلَيَۡۡكُُمُُ  ٱلۡۡمََيۡۡتَةَََ وََٱلدَّمَََ﴾ )البقرة: 173(. 
المسألة البلاغية: القصر بـــــ )إنما(

يورد البيضاويُُّ: فإن قيل: )إنما(، تفيد قصر 
الحكم على ما ذكر وكم من حرام لم يذكر؟ والمراد 
قصر الحرمة على ما ذكر ممََّا استحّلّوه لا مطلقًاً، 
أو قصر حرمته على حال الاختيار كأنَّهَ قيل: »إنما 
حرم عليكم هذه الأشياء مالم تضطروا إليها« )16، 

 .)119 /1
وذكر الكازرونيُُّ في حاشيته: أنََّ معنى الآية 
ما  معناه  بل  ذكر،  ما  الحرمة على  ليس هو قصر 
من  حال  في  الميتة  أي  الأشياء  هذه  عليكم  م  حّرّ
الأحوال إالَّا في حال الاختيار فيكون هناك مستثنى 
اضطر(  )فمن  تعالى:  قوله  بقرينة  مقدَّرًًَا  محذوفًاً 

 .)211 /1 ،15(



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
153

تعقيب وتعليق: 
الميتة...(؛  عليكم  حرم  )إنما  سبحانه:  قوله 
إّنّ  الكلام:  وتأويل  الميتة.  إالَّا  عليكم  حرََّم  ما  أي: 
الَّذَي حرََّم اللهُُ عليكم من المطاعم الميتةُُ والدمُُ ولحمُُ 

الخنزير، لا غير ذلك« )74، 3/ 54(. 
ِ لا تحتمل إالَّا  و)إنما(، عند الزََّجََّاج والقرطبيِّ�
وجهًًا واحدًاً وهو التَّخَصيص والقصر لا غير، يقول 
الزََّجََّاج: »ويكون المعنى ما حرََّم عليكم إِِالَّا الميْْتةََ، 
لما  إِِثباتًاً  تأتي  )إنما(،  لأنََّ  الخنزير؛  ولحم  والدَّمَ 

يذكر بعدها لما سواه. كما في قول الشََّاعر )75(:
مََار وََإِِنَّمَََا       يُدَُاَفِِعُُ عََنْْ  أَنََاَ الذَّاَئدُُ الْْحََامِِي الذِّ�ِ

أَحَْْسََابِِهِِمْْ أَنََاَ أَوَْْ مِِثْلِِْي
قومه،  ومآثر  وشرف  مجد  حامي  إنَّهَ  يقول 
ولا يستطيع القيام بهذه المهمََّة إالَّا هو ومثله )76، 

 .)151
والمعنى ما يدافع عن أحسابهم إالَّا أنا أو مثلي

تتضمََّن  للحصر،  موضوعة  كلمة  )إنما(،  فـ 
وتنفي  الخطاب  تناوله  ما  فتثبت  والإثبات،  النَّفَي 
ما عداه، وقد حصرت ههنا التَّحَريم، لا سيَّمَا وقد 
التَّحَليل في قوله تعالى: )...كلوا من  جاءت عقيب 
طيبات...(، فأفادت الإباحة على الإطلاق، ثمََّ عقبها 
 /2   ،77( الحاصرة  )إنما(،  بكلمة  المحرََّم  بذكر 

  .)216
وأما النحاس: فـــ)إنما(، فيها »وجهان:

الأوََّل: أداة واحدة.
 والثاني: حرف توكيد وما موصولة.

الميتة...(،  عليكم  حرم  )إنما  تعالى:  وقوله   
تجعلها  أن  ويجوز  كافَّةَ،  و»ما«  م،  بحّرّ نصب 
الخنزير«  ولحم  والدَّمَ  الميتة  وترفع  الَّذَي  بمعنى 

 .)90 /1 ،78(
تفيد  للقصر  أداة  فيها  فيرى  الّطّيبيُُّ  وأمََّا 
في  تكون »ما«  أن  يمنع  لا  وهذا  والإثبات،  النَّفَي 
ّيّ  العكبر البقاء  أبي  عن  نقلاًً  موصوليَّةَ  إِ)ِنَّمَََا(، 
لاتباع  كافَّةَ  »ما«:  أنََّ  »والمختار  الّطّيبيُُّ:  يورد 
سنَّةَ الكتابة، المعنى: ما حرََّم عليكم إالَّا الميتة؛ لأنََّ 
لما سواه.  بعدها ونفيًاً  يذكر  لما  إثباتاًً  تأتي  )إنَّمَا(، 
وقال أبو البقاء: يجوز أن يكون )ما(، بمعنى: الَّذَي، 
والميتة: خبر إن، ويجوز أن تكون: كافَّةَ، والميتة: 

أقيم مقام الفاعل« )97، 3/ 197(. 
وإذا ما عدنا إلى كتاب سيبويه وجدنا )إنما(، 
يصحُُّ فيها الوجهان. أن تكون حرفيَّةَ وهي مكفوفة 
»إنََّ«  حرفين  من  تكون  أن  الآخر  والوجه  كافَّةَ، 
من  أمثلة  سرد  ثمََّ  الموصوليَّةَ.  و«ما«  التَّوَكيديَّةَ 
قوله  الأوََّل  فمن  الوجهين.  من  لكلٍّ�ٍ  الكريم  القرآن 
﴾ )النساء: 171(، ﴿إِِنَّمَََآ أَنَتََ  ۖ حِِدٞۖ� ٞهٞ �وَٰٰ ُ إِِ�لَٰٰ تعالى: ﴿إِِنَّمَََا  ٱ�للَّهُ
قوله  الآخر،  الوجه  أمثلة  ومن   )12 ﴾ )هود:  ۖ مُُنذِِرٞۖ�
﴾ )طه: 69(، )80،  ۖ حِِرٖۖ� ﴿إِِنَّمَََا صََنَعَُوُاْْ كََيۡۡدُُ �سَٰٰ تعالى: 

 .)138 /2
وبناءًً على ما تقدم يرى الباحث ثبوت صحََّة 
أكثر  إليه  مال  ما  إلى  ويميل  )إنما(،  في  الوجهين 
جعل  على  الآية  هذه  في  الكريم  للقرآن  المعربين 
القصر  لغرض  به  يؤتى  واحدًاً  حرفًاً  )إنما(، 
متقبَّلَ  التَّكَلف،  بعيد  والتَّخَصيص، وذلك لأنَّهَ وجه 
المعنى. قال أبو إسحاقََ الزََّجََّاج: »والَّذَي أختارُُه أن 
تكونََ مََ»ا« هي الَّتَي تمنعُُ »إنََّ« مِِنََ العمل، ويكونُُ 
)إنما(،  لأنََّ  الميتةُُ«،  ّ�لَاّ  إ عليكُُم  مََ  حُُرِّ�ِ »ما  المعنى: 
 ،81( سواهُُ  لِِمََا  ونَفَْْيًاً  بعدَهَا،  يُذُْْكََرُُ  لما  إثباتًاً  تأتي 

 .)328
طريق  عن  القصر  أسلوب  الرََّابع:  المطلب 

ِ التَّعَريف )بضمير الفصل( في حاشية الكازرونيِّ�
ٓئِِكََ  ﴿وََأُوُْْ��لَٰٓ تعالى:  قوله  الاستشهاد:  موضع   .1

هُُمُُ ٱلۡۡمُُفۡۡلِِحُُونََ﴾ )البقرة: 5(. 
المسألة البلاغيَّةَ: قصر المسند إليه على المسند 

بضمير الفصل »هم«.   
يقول البيضاويُُّ: »هم: فصل يفصل الخبر عن 
فة ويؤكد النسبة، ويفيد اختصاص المسند إليه«  الصِّ�ِ

.)40 /1 ،16(
)هم(،  الضََّمير  فوائد  من  الكازرونيُُّ:  وقال 
إفادة قصر المسند على المسند إليه، وجاء بمثالين؛ 

الأوََّل: )إن الله هو الرزاق(.
والآخر: )كنت أنت الرقيب عليهم(.

يفيد  الجنس  بلام  الخبر  تعريف  أنََّ  ذكر  ثمََّ 
قصره على المبتدأ، وإن لم يكن هناك ضمير فصل، 
وتعريف المبتدأ بلام الجنس يفيد قصره على الخبر. 
وضمير الفصل )هم(، السََّابق على الخبر يثبت هذا 

الحصر« )15، 1/ 65(.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
154

تعقيب وتعليق:
إنََّ القصر الوارد في هذه الآية الكريمة قصر 
المسند إليه على المسند، من نوع القصر بالتَّعَريف، 
المبتدأ  بين  الفصل  ضمير  توسُُّط  إلى  بالإضافة 
والخبر، والَّذَي يفيد مزيد مبالغة وكمال اعتناء جاء 
عنه  المخبر  على  المعنى  جنس  قصر  صورة  في 

 .)402 ،82(
 ِ والّطّيبيِّ�  ِ الزََّمخشريِّ� من  كل�  نّبّه  وقد 
تكرار  من  جاءت  أخرى  فائدة  إلى   ِ والكازرونيِّ�
بتلك  تخصيصًًا  عليهم  يضفي  ممََّا  الإشارة،  اسم 
من  سبق  ما  وتحّقّق  والفلاح(،  )الهدى  المأثرتين 
فقد  الصََّلاة(،  وإقام  بالغيب  )الإيمان  فيهم  أوصاف 
اتِّ�ِصافهم  على  للتنبيه  )أولئك(؛  الإشارة  اسم  ورد 
أنَّهَ  كما  ذكر،  ما  وسائر  بالغيب  والإيمان  بالتَّقَوى 
يقتضي الأثر بالهدى ويقتضي الأثر بالفلاح، وهذا 
التَّكَرار يفيد اختصاصهم بكل واحد منهما على حدة 
 /1  ،83( عداهم  عما  لهم  مميزًًا  منهما  كّلّ  فيكون 

.)113 /2 ،45
وأمََّا عن ضمير الفصل فيستدلُُّ به على التَّوَكيد 
والحصر. وقد أشار إلى فائدته السََّمين الحلبيُُّ عند 
عنده ضمير  )هم(،  فالضََّمير  الآيات.  لهذه  إعرابه 

فصل، ويفيد التَّوَكيد والحصر )84، 1/ 103(. 
فالآية بما احتوته من تعريف للمسند والمسند 
المقصور  بين  الفصل  ضمير  ومجيء  إليه، 
)أولئك(؛  الإشارة  اسم  وتكرار  عليه،  والمقصور 
وقصر  التَّخَصيص  باب  في  يصب  كّلّه  ذلك  فإن 
المتَّصَفين بالإيمان بالغيب، والحرص على الصََّلاة 
والزََّكاة أن تكون لهم وحدهم الهداية في دار الدُّنُيا، 

والفلاح في الدَّاَر الآخرة دون غيرهم.    
إِِنَّهَُُمۡۡ  ﴿أَٓلَآ  تعالى:  قوله  الاستشهاد:  موضع   .2

كِِن الَّا يَشَۡۡعُرُُُونََ﴾ )البقرة: 12(. هُُمُُ  ٱلۡۡمُُفۡۡسِِدُوُنََ وََ�لَٰٰ
المسألة البلاغيَّةَ: ضمير الفصل )هم(، للحصر 

والقصر.
وتوسيط  الخبر  وتعريف  البيضاوّيّ  ح  يصّرّ
ا نحن مصلحون(، من  الفصل لرد ما في قولهم )إنّمّ
التعريض للمؤمنين، والاستدراك بـ )لا يشعرون(، 

.)46 /1 ،16(
المصنف-  أي  )قوله-   : الكازرونّيّ وذكر 

الظاهر  إلخ(،  الفعل...  وتوسيط  الخبر  وتعريف 
بالجر للعطف على ما سبق ولمجىء ما  إعرابهما 
يشعرون  بلا  والاستدراك  قوله  وهو  بالجر،  بعده 
والمعنى أّنّه ردهم أبلغ رد للاستئناف وإيراد )ألا(، 
الكائنين  الفصل  وضمير  الخبر  وتعريف  )إن(،  و 
لرد تعريضهم وتوضيح الكلام أّنّ ههنا غرضين: 
ناظر  وهـذا  بالإفساد  وصفهم  في  المبالغة  أحدهما 
على  أنفسهم  قصرهم  من  كلامهم  من  فهم  ما  إلى 
تعريضهم  دفع  في  المبالغة  والآخر  الإصلاح. 
لكّنّ  كلامهم  من  مفهوم  أيضًًا  وهو  المؤمنين  على 
وتوسيط  الخبر  تعريف  من  مستفاد  الغرض  هذا 
الفصل. قال الشريف العلامة: قيل في وجه المبالغة 
يفيد  الأول  إن  الفصل  وتوسيط  الخبر  تعريف  في 
حصر المسند إليه في المسند والثاني يفيد تأكيد هـذا 
الحصر، وهذا وإن كان مناسبًاً لرّدّ دعواهم الكاذبة 
قصر  الاصطلاح  على  أنفسهم  قصروا  لما  فإنهم 
الإفساد  على  يقصروا  أن  رّدّهم  في  ناسب  إفراد 
قصر قلب أي هم مقصورون على الإفساد ولا حّظّ 
لهم في الإصلاح، لكن يُرُّدّ عليه إن تعريف الخبر 
ضمير  وإن  المبتدأ،  في  حصره  يفيد  الجنس  بلام 
الفصل يفيد هذا الحصر ويؤكده«، )15،  1/ 83(.

تعقيب وتعليق:
بالقوة؛  متصفًاً  قولهم  الجواب على  ولقد جاء 
حال  لتناسب  كثيرة؛  تأكيدات  الآية  هذه  ففي 
قال  عليهم.  ورّدّها  دعواهم  بطلان  في  المنافقين 
عرب  بن  محمََّد  بن  إبراهيم  )هو  الحنفي  إبراهيم 
شاه الأسفراييني عصام الدين: صاحب )الأطول - 
ط( في شرح تلخيص المفتاح للقزويني، في علوم 
خراسان(  قرى  )من  أسفرايين  في  ولد  البلاغة. 
وكان أبوه قاضيها، فتعلم واشتهر وألف كتبه فيها. 
وله  بها.  فتوفي  سمرقند  عمره  أواخر  في  وزار 
تصانيف غير )الأطول( منها )ميزان الأدب - ط( 
الأزهر«  في  البيضاوي(  تفسير  على  )حاشية  و 
المفسدون  هم  إنهم  )ألا  قوله:  »جاء  الزركلي(: 
ولكن لا يشعرون(، للردِّ�ِ عليهم مثبتًاً إفسادهم ونفي 
الكلام بحرف  بما ترى من تصدير  الصََّلاح عنهم 
التَّنَبيه الموجب لكمال العناية بتفهيمه، وبإن، واسميَّةَ 
يفيد  عندما  للتأكيد  الَّذَي  الفصل  وبضمير  الجملة، 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
155

الإفساد  لحصر  المفيد  المسند  وبتعريف  الحصر، 
حصر  عاء  وادِّ�ِ تأكيد  على  والحصر  ادعاء،  فيهم 
الفساد فيهم تأكيد آخر، هذا وهنا تأكيد آخر لم يشر 
إليه المصنِّ�فِ، وهو توبيخهم وتقريعهم بقوله: )ولكن 
لا يشعرون(، )84،  1/ 562(. ويمكن القول: أنََّ 
الكازرونيََّ قد جانب الصََّواب في توجيهه لــ »ألا« 

أن تكون للاستفهام والإنكار.
فِِرُُونََ  3. موضع الاستشهاد: قوله تعالى: ﴿وََٱلۡۡ�كَٰٰ

لِِمُُونََ﴾ )البقرة: 254(.  هُُمُُ  ٱل�ظَّٰٰ
المسألة البلاغيَّةَ: ضمير الفصل )هم(، للحصر 

والقصر.
يرى البيضاويُُّ أن المراد بالكافرين هنا مانعو 
غير  في  المال  لأنَّهَم صرفوا  ظالمون  فهم  الزكاة، 
 /1  ،16( الكفار  صفات  من  الزكاة  وترك  وجهه، 

 .)25 /3 ،153
تعالى:  قوله  حاشيته:  في  الكازرونيُُّ  وذكر 
)والكافرون هم الظالمون(، فقد فّصّل القول فيها ثمََّ 
رجََّح أحدها. وتفصيله فيها كالتَّاَلي: إذا قيل ضمير 
الظُُّلم  يكون  أن  فيجب  للحصر  )هم(،  هنا  الفصل 
ثمََّ  غيرهم.  إلى  يتعدَّاَهم  لا  الكفَّاَر  على  مقصورًًا 
ردََّ هذا الوجه بحجََّة أنََّ الفاسقين أيضًًا هم ظالمون 

 .)257 /1 ،15(
ثمََّ بّيّن أنََّ الضمير قد يأتي فقط لمجرََّد التَّذَكير 
أو لأجل قصر المسند إليه على المسند. ثمََّ ذكر رأي 
الفصل  ضمير  بأنََّ  التَّلَخيص  شرح  في  التَّفَتازانِّ�ِي 
التَّخَصيص  كان  إذا  التَّوَكيد وذلك  لمجرََّد  يكون  قد 
حاصالًا بدون ضمير الفصل. ويكون ذلك بأن يأتي 
المسند  على  المسند  بقصر  يوحي  ما  السياق  في 
المسند  قصر  أو  الرزاق(،  هو  الله  )إن  مثاله:  إليه 
إليه على المسند مثاله: الكرم هو التَّقَوى )15، 1/ 

.)257
تعقيب وتعليق: 

الآية  هذه  في  الوارد  والتَّخَصيص  القصر  إنََّ 
الكريمة من نوع قصر المسند إليه على المسند، أو 
ياق مزيد  هو من نوع القصر بالتَّعَريف، وفي هذا السِّ�ِ
جنس  قصر  في صورة  جاء  اعتناء  وكمال  مبالغة 
 :ِ المعنى على المخبر عنه. فقد جاء عن الجرجانيِّ�
على  المعنى  جنس  تقصر  أن  بالتَّعَريف:  »القصر 

زيد هو  قولك:  وذلك  المبالغة  لقصدك  المخبر عنه 
الجواد وعمرو هو الشُُّجاع، تريد أنَّهَ الكامل إالَّا أنَّكَ 
تخرج الكلام في صورة تُوُهِِم أنََّ الجود أو الشََّجاعة 

لم توجد إالَّا فيه« )81، 179(.
ذلك  ذكر  وممن  المبالغة،  يفيد  قد  فالحصر 
المقصور  في  ورد  فإذا  الطراز،  في  بالله  المؤيد 
م فأنت تقصد المبالغة في الخبر،  عليه التَّعَريف بالالَّا
كقولك:  عنه  المخبر  على  المعنى  جنس  فتقصر 
زيد هو الجواد، وعمرو هو الشُُّجاع، تريد أنَّهَ هو 
المختصُُّ بالمعنى دون غيره. وأنت إذا قصدت هذا 
المعنى فلا يجوز العطف عليه على جهة الاشتراك، 
لأنَّهَ  الجواد وعمرو؛  هو  زيد  تقول:  أن  يجوز  فلا 
يبطل المعنى، ومن هذا قوله تعالى: )والكافرون هم 
الظالمون(، وقوله :)أولئك هم المؤمنون حقًاً(، أي 
فتين دون غيرهم )85،  أنَّهَم المختّصّون بهاتين الصِّ�ِ

 .)13 /2
وقد تكلَّمَ من المعاصرين فاضل السََّامرائّيّ عن 
هذا النَّوَع من أسلوب القصر، واشترط فيه أن يكون 
عليه  المقصور  يكون  وأن  الفصل  بضمير  مسبوقًاً 
المبالغة  معرََّفًاً بـ »أل« حتَّىَ يستدلََّ به على كمال 
بُُ  أَصَۡۡ�حَٰٰ ٓئِِكََ  ﴿...وََأُوُْْ��لَٰٓ تعالى:  قوله  ومنه  القصر.  في 
لِِدُوُنََ﴾ )الرعد: 5(، هذا صنف من  فِِيهََا �خَٰٰ هُُمۡۡ  ٱلنَّاَ�رِۖۖ 
غيرهم،  أخرى  أصناف  وهناك  النَّاَر،  أصحاب 
ولكن لكون إنكار اليوم الآخر كبيرة لا تغتفر جعل 
منكريه هم أصحاب النَّاَر وقصرها عليهم مبالغة« 

.)175 /1 ،86(
كيف  التَّاَلي:  السُُّؤال  المقام  هذا  في  يرد  وقد 
بقوله:  فحسب،  بالكفرة  الظُُّلم  تعالى  الله  حصر 
هناك  أنََّ  والمعروف  الظالمون(،  هم  )والكافرون 
الأشدُُّ  هم  الكََفَرَََة  أنََّ  والجواب  الظََلَمَة؟  من  كثيرًًا 
به.  هيئة تخصيصهم  فجاء على  ظلمًًا من غيرهم، 
﴿إِِنَّمَََا  تعالى:  قوله  في  ورد  ما  المعنى  هذا  ويشبه 
﴾ )فاطر: 28(؛ فالعلماءُُ  ؤُُ�اْۗۗ ٓ َ مِِنۡۡ عِِبَاَدِِهِِ ٱلۡۡعُلَُ��مَٰٓ يَخَۡۡشََى  ٱ�للَّهَ
النَّاَس خشية لله تعالى رغم خشية غيرهم منه  أشدُُّ 

.)274 /1 ،87(
ويرى فضل عبَّاَس أّنّ الكافرين المعنّيّين بهذه 
أغلب  عند  ورد  كما  الكافرين،  بمطلق  ليسوا  الآية 
وآلاءه.  الله  نِِعم  يجحدون  الَّذَين  هم  بل  رين،  المفسِّ�ِ



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
156

النعم  جاحدو  هم  الآية  هذه  في  الكافرين  إن  يقول: 
لهم  توبيخًًا  عليهم  مقصور  والظلم  السياق،  بدلالة 
وكأن كل ظلم قياسًًا إلى ظلمهم لا يعتبر )88، 2/ 

 .)117
الوارد  )هم(،  الفصل  ضمير  أن  يظهر  وهنا 
في الآية بالإضافة إلى تعريف المسند بالَّلَام قد أفاد 

معنيين اثنين: 
الأوََّل: المبالغة في الادعاء لمقصد الجملة.

 والثاني: فائدتهما للقصر أو الحصر بأنََّ الظُُّلم 
لِِنعم الله وفضله.  الجاحدين  للكافرين  صفة ملازمة 
موضعه  غير  في  الأمر  بالظُُّلم وضع  يراد  وأيضًًا 
 ،89( اللُّغُة  في  الظُُّلم  أصل  وهو  الزََّجََّاج  قاله  كما 

.)336 /1

- الخاتمة:
الباحث على جملة  البحث، وقف  خاتمة  وفي 

من النتائج، يمكن إيجازها بما يلي:
)علم  مباحث  بين  العلاقة  البحث  وضََّح 
ِ( - وهي أحد أقسام البلاغة الثَّلَاثة )البيان،  المعانيِّ�
الكريم؛  القرآن  تفسير  وبين   - والمعاني(  والبديع، 
ء يعتمدون في تفسيراتهم  رين الأجالَّا حيث إنََّ المفسِّ�ِ
على التَّحَليلات اللُّغُويَّةَ بمستوياتها المختلفة وربطها 

بالمعنى من خلال )علم المعاني(.
قام البحث بتناول أسلوب القصر- أحد مباحث 
مة الفاضل  ِ- بحسب ما تطرََّق إليه العالَّا علم المعانيِّ�
أبو الفضل القرشيُُّ الصََّديقيُُّ الخطيب الكازرونيُُّ، 
من خلال حاشيته- في الهامش- على تفسير القاضي 
ِ، المسمََّى  ين أبي سعيد عبد الله البيضاويِّ� ناصر الدِّ�ِ

)أنوار التَّنَزيل وأسرار التَّأَويل(.
البحث بعض أعمال عالمين جليلين في  أبرز 
مجال التَّفَسير، وهما البيضاويُُّ والكازرونيُُّ؛ حيث 
يعتبر   ِ الكازرونيِّ� حاشية  مع   ِ البيضاويِّ� تفسير  إنََّ 
بصورة  القرآنيَّةَ-  العلوم  لباحثي  القيِّ�مِة  الكتب  من 
العلوم  في  صين  المتخصِّ�ِ من  وغيرهم  خاصََّة- 
- وهو يقع في نطاق دراسات  الإسلاميِّ�ةِ- بشكل عامٍّ�ٍ
علوم القرآن الكريم وما يتَّصَل بها من تخصُُّصات 
وإدراك  معانيه  وفهم  العظيم  القرآن  بتفسير  تتعلَّقَ 
 ِ البيضاويِّ� عند  رئيسًًا  هدفًاً  تعتبر  الَّتَي  تأويلاته 

وتابعه فيها الكازرونيُُّ.
تفسير  عند  (ّيّ،  المعان )علم  مصطلح  يرد  لم 
، ولكن ورد مصطلح )النَّظَم(، ويبدو أنََّ  البيضاوّيّ
مفهومه في تفسيره هو نفسه الَّذَي عند عبد القاهر 
ِ إذ يتعلَّقَ بالمعنى ومراعاة قوانين النَّحَو  الجرجانيِّ�
إعجاز  أنََّ  البيضاويُُّ  ذكر  لقد  وأصوله.  ومناهجه 
القرآن في حسن نظمه الَّذَي يعجز عنه كلُُّ بليغ، كما 
ذكر البيضاويُُّ أّنّ تغيير النَّظَم بتقديم ما حقُّهُ التَّأَخير 
 ،ِ وتأخير ما حقُّهُ التَّقَديم هو الأبلغ في النَّصَِّ�ِ القرآنيِّ�
وقد ذكر البيضاوّيّ أنََّ النَّظَم لا يتعلَّقَ فقط بالجانب 
والتَّدَرُُّج  الحدث  ترتيب  فيه  يُرُاعََى  وإِِنَّمَََا   ِ النَّحَويِّ�
الدَّقَيق في سرد القصص القرآنيَّةَ، ويبدو من تطرُُّق 
ِ إلى النَّظَم في تفسيره أنََّ مفهومه عنده لا  البيضاويِّ�
ِ يخرج عن مفهوم النَّظَم عند عبد القاهر الجرجانيِّ�

استعمل الإمام الكازرونيُُّ في حاشيتِِه أوصافًاً 
ومصطلحات محدَّدَة من مثل تغيير النَّظَم، والإخلال 
النَّظَم،  واختلاف  الملائم،  غير  والنَّظَم  بالنَّظَم، 

وتفكيك النَّظَم، وأطراف النَّظَم، ومراعاةُُ النَّظَم.
بالحجََّة،  الحجََّة  يفنِّ�ِد  أن  الكازرونيُُّ  حاول 
الأكثريَّةَ من  إلى رأي  يميل  بالرََّأي، وهو  والرََّأي 
إعجاز  أنََّ  للباحث  يظهرُُ  والَّذَي  البلاغة.  علماء 
القرآن الكريم يكون في النَّظَم من جهة، وهو العمدة 
يكون  نصًًّا معجزًًا، ولا   ِ القرآنيِّ� النَّصَِّ�ِ  اعتبار  في 
دة،  متعدِّ�ِ وجوه  في  بل  وحده،  النَّظَم  في  الإعجاز 
منها المفردة أيضًًا. ولكن ليست المفردة- في ذاتها- 
وفي  فيه،  جاءت  الَّذَي  الموضع  في  بل  معجزة، 

التَّرَتيب الَّذَي أخذت مكانها منه.
)أنوار  ى  المسّمّ  ِ البيضاويِّ�  ِ القاضيِّ� تفسير 
التَّفَسير  كتب  أجلِّ�ِ  من  التَّأَويل(،  وأسرار  التَّنَزيل 
مرِّ�ِ  على  العلماء  تناوله  ومكانةًً،  قيمةًً  وأكثرها 
والتَّوَضيح،  والتَّعَليق  والتَّحَشية  بالشََّرح  العصور 
التَّأَويل  بين  جمع  الحجم،  ط  متوسِّ�ِ كتابٌٌ  وهو 
والتَّفَسير وفق أصول اللُّغُة العربيَّةَ، ووضع الأدلة 
على أصول أهل السُُّنَّةَ، وقد التزم أن يختم كلََّ سورة 
بما يروى في فضلها من الأحاديث، غير أنَّهَ لم يتحّرَّ 
يَّّمّتَه من أنَّهَ تلخيص لما جاء  فيها الصََّحيح. وتأتي أه
الرََّاغب،  وتفسير  الكبير،  والتَّفَسيرِِ  الكشََّاف،  في 
وزاد  والبلاغيَّةَ.  اللُّغُويَّةَ  المسائل  من  لعددٍٍ  وشََرحٌٌ 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
157

من أهميَّتَه كثرة الحواشي والشُُّروح.
فيها  ورد  قرآنيَّةَ  آيات  عدَّةَ  الكازرونيُُّ  تناول 
ما  أبرزها  من  المختلفة،  بأساليبه  القصر  أسلوب 
والتَّأَخير،  والتَّقَديم  إليه،  والمسند  بالمسند  يتعلَّقَ 
علم  في  رئيسة  أبواب  وهي  والتَّعَريف-  والتَّنَكير 
ِ- لكن الأبواب مترابطة والمباحث متداخلة  المعانيِّ�
نجده  إنَّنَا  ؛ِ حيث  القرآنيِّ�  ِ اللُّغُويِّ� الإعجاز  باب  من 
المعاني  بعلم  متعلِّ�ِقة  مسألة  من  أكثر  عن  يتحدَّثَ 
ي والتَّمَاسك  تحت آية واحدة من دواع التَّرَابط النَّصَِّ�ِ

. اللُّغُوّيّ

 ِ الكازرونيِّ� حاشية  في  القصر  أسلوب  ورد 
عن  الحديث  )وفيه   ِ الإسناديِّ� التَّرَتيب  طريق:  عن 
والتَّقَديم  إليه-  والمسند  المسند  بركنيه-  الإسناد 
والتَّأَخير، والتَّنَكير والتَّعَريف(، وقد استدعى تحليل 
الآيات وتفسيرها إلى هذا الدَّمَج بين عدَّةَ مباحث علم 
كما  ياق،  السِّ�ِ فرضه  الَّذَي   ِ النَّصَيِّ� للترابط  المعاني 
ورد أسلوب القصر باستخدام إِ»ِنَّمَََا«، وورد القصر 

أيضًًا عن طريق التَّعَريف )بضمير الفصل(.

المصادر والمراجع:

1. الرََّاغب الأصفهانيُُّ، مفردات ألفاظ القرآن، تحقيق: صفوان عدنان الدَّاَوديُُّ، )دمشق: دار القلم( 
ويفعىُُّ  ين ابن منظور الأنصاريُُّ الّرّ مادَّةَ )عنا(، ص 591. محمد بن مكرم بن علي، أبو الفضل، جمال الدِّ�ِ
ين محمََّد بن مكرم، ابن منظور، لسان العرب، ط 3 عدد المجلدات 15  الإفريقىُُّ )ت: 711هـ(، جمال الدِّ�ِ

)بيروت: دار صادر 1414 هـ(، مادَّةَ )عنا(، 15: 106.
2. محمََّد مطلوب، مصطلحات بلاغيَّةَ، )بيروت: الدَّاَر العربيَّةَ للموسوعات 1427 هـ – 2006 م(، 

276/3. عبد الفتَّاَح لاشين، المعاني في ضوء أساليب القرآن، 89. 
ين القزوينيُُّ الشََّافعيُُّ، المعروف بخطيب  3. محمََّد بن عبد الرََّحمن بن عمر، أبو المعالي، جلال الدِّ�ِ
إبراهيم  بن  الجيل(، 1/ 55. ومحمََّد  دار  )بيروت:  البلاغة،  الإيضاح في علوم  هـ(،  دمشق )ت: 739 
المكتبة  )بيروت:  ميليُُّ،  الّصّ يوسف  تدقيق:  والبديع،  والبيان   ِ المعانيِّ� في  البلاغة  جواهر  الهاشميُُّ، 

العصريَّةَ(، 74.
اللُّغُة  فقه  في  الصاحبي  الحسين )ت: ٥٩٣هـ(،  أبو  الرََّازيُُّ،  القزوينيُُّ  بن زكرياء  فارس  ابن   .4
العربيَّةَ ومسائلها وسنن العرب في كلامها، تحقيق: مصطفى الّشّويميُُّ، )بيروت: مؤسسة بدران 1383 

هـ – 1964 م(، 133.
5. عبد الفتَّاَح لاشين، المعاني في ضوء أساليب القرآن، )مصر: دار المعارف(، 91. 

6. أبو بكر عبد القاهر بن عبد الرََّحمن بن محمََّد الفارسيُُّ الأصل، الجرجانيُُّ )ت ١٧٤هـ(، دلالئ 
ِ، ط 3، 1413هـ  ِ، تحقيق: محمود محمََّد شاكر أبو فهر، )القاهرة: مطبعة المدنيِّ� الاعجاز في علم المعانيِّ�

-1992 م(، 81، 64-65. 
المطبوعات 1393  وكالة  و)الكويت:  ونقده،  بلاغته  الجرجانيُُّ:  القاهر  عبد  مطلوب،  محمََّد   .7  

هـ - 1973 م(، 60- 63. 
 8. يوسف بن أبي بكر بن محمََّد بن علي السََّكاكيُُّ الخوارزميُُّ الحنفيُُّ أبو يعقوب )ت 626هـ(، 
سالة، 1402 هـ – 1982 م(، 341. ابن  مفتاح العلوم، تحقيق: أكرم عثمان يوسف، )بغداد: مطبعة دار الرِّ�ِ
النَّاَظم، المصباح في المعاني والبيان والبديع، تحقيق: عبد الحميد هنداوي، )بيروت: دار الكتب العلميَّةَ، 

1422 هـ – 2001 م(، 4. 
وأسرار  التَّنَزيل  أنوار  ى  المسّمّ التَّفَسير  البيضاويُُّ،  عبد الله  سعيد  أبي  ين  الدِّ�ِ ناصر  القاضي   .9  



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
158

ديقّيّ الخطيب، )القاهرة:  ، أبي الفضل القرشّيّ الّصّ مة الفاضل الكازرونّيّ التَّأَويل، وبهامشه: حاشية العالّا
مطبعة مصطفى البابيُُّ الحلبيُُّ، د.ط، د.ت(، 2/ 110. 

 ، ، حاشية الكازرونّيّ على تفسير البيضاوّيّ 10. أبو الفضل القرشيُُّ الصََّديقيُُّ الخطيب الكازرونّيّ
)القاهرة: مطبعة مصطفى البابيُُّ الحلبيُُّ، د.ط، د.ت(، 1/ 2- 10-3- 22- 31- 51-40- 68- 84- 92- 
 -105 /3 .180 /2 .289 .238 -232 -223 -208 -206 -198-190 -186 -151 -150 -112 -98

.23 /4 .105 /3 .180 /2 .194 -150 -112 -3 /1 ،105-50 -23 /4 .170
ِ، )القاهرة: مكتبة وهبة، 2005   11. محمََّد محمََّد أبو موسى، مراجعات في أصول الدََّرس البلاغيِّ�

م(، 192 وما بعدها.
إبراهيم نموذجًًا، مجلَّةَ سورة  القرآنيَّةَ ومنهج اصطفائها:  المفردة  فصاحة   12. سهل ديرشوي، 

İHYA  الدَّوَلية للدراسات الإسلاميَّةَ، المجلَّدَ الثَّاَلث، العدد الثَّاَني، 2013، 145. 
ر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، تحقيق: عبد السََّلام  ِ بن غالب ابن عطيَّةَ، المحرِّ�ِ  13. عبد الحقِّ�

عبد الشََّافي محمََّد، )بيروت: دار الكتب العلميَّةَ، 1422هـ(، 1/ 52.
 14. أبو القاسم محمود بن عمرو بن أمحمََّد، الزمخشري جار الله، )ت ٨٣٥هـ(، الكشََّاف عن حقائق 

غوامض التَّنَزيل، )بيروت: دار الكتاب العربي،  ط 3 1407 هـ(، 1/ 540.
15. حاشية الكازرونّيّ

.153 /2 ، 16. تفسير البيضاوّيّ
»تفسير  الكريم  القرآن  تفسير  في  المفصََّل  السيُّوُطيُُّ،  ين  الدِّ�ِ وجلال  المحلِّ�ِيُُّ،  ين  الدِّ�ِ جلال   .17

ين قباوة، )بيروت: مكتبة لبنان ناشرون، 2008 م(، 448. الجلالين«، تحقيق: وشرح وإعراب: فخر الدِّ�ِ
للنشر،  التُّوُنسيَّةَ  الدَّاَر  )تونس:  والتَّنَوير،  التَّحَرير  محمََّد،  بن  الطََّاهر  محمََّد  عاشور،  ابن   .18

١٩٨٤هـ(، 7/ 128.
19. تفسير الجلالين، 488.

 .212 /3 ،ِ 20. تفسير البيضاويِّ�
تحقيق:  الكبرى،  الشافعية  طبقات  ه(،  السبكي )ت771  الدين  تقي  بن  الوهاب  الدين عبد  تاج   .21
محمود الطناجي وعبد الفتاح الحلو، )هجر للنشر والتوزيع، ط 2 1413 هـ(، 217/4. أبو الفداء إسماعيل 
هاشم  أمحمََّد  تحقيق:  الشافعيين،  طبقات  هـ(،   774 )ت  الدمشقي،  البصري  القرشي  كثير  بن  عمر  بن 

ومحمََّد عزب، )مكتبة الثقافة الدينية، 1413 هـ – 1993 م( 427.
22. يوسف أمحمََّد علي، البيضاوّيّ ومنهجه في التَّفَسير، رسالة دكتوراة بإشراف: محمََّد شوقي 

راسات الإسلاميَّةَ، د.ت(، 10. خضر الّسّيد، )السُُّعوديَّةَ: جامعة أمِّ�ِ القرى، كلِّ�ِيَّةَ الشََّريعة والدِّ�ِ
	

ين عبد الله بن أسعد بن علي بن سليمان اليافعيُُّ، مرآة الجنان وعبرة اليقظان  23. أبو محمََّد عفيف الدِّ�ِ
في معرفة ما يعتبر من حوادث الزمان، )بيروت: دار الكتب العلمية، 1417 هـ -1997 م(، 4/ 165.

 ،ِ 24. حاجي خليفة، كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، )بيروت: دار إحياء التُّرُاث العربيِّ�
د.ط، د.ت(، 1/ 187.

ين أمحمََّد بن علي بن محمََّد بن علي بن محمََّد ابن محمََّد بن علي بن أمحمََّد، ابن حجر  25.  شهاب الدِّ�ِ
العسقلانيُُّ، الّدّرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة، )بيروت: دار الجيل، د.ط، 1993 م(، 123/1.

26. حاجي خليفة، كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، 1/ 186.
27. اليافعيُُّ، مرآة الجنان وعبرة اليقظان في معرفة ما يعتبر من حوادث الزََّمان، 4/ 220«. حاجي 
الة، معجم المؤلفين، )بيروت:  خليفة، كشف الظُُّنون عن أسامي الكتب والفنون، 1/ 187. عمر رضا كّحّ



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
159

ِ، د.ت( 2/ 266. دار إحياء التُّرُاث العربيِّ�
28. محمََّد عبد العظيم الزرقاني، مناهل العرفان في علوم القرآن، )القاهرة: مطبعة عيسى البابّيّ 
الحلبّيّ وشركاه، ط 3، د.ت(، 2/ 67. حاجي خليفة، كشف الظُُّنون عن أسامي الكتب والفنون، 1/ 186

رقانيُُّ، محمََّد عبد العظيم، مناهل العرفان في علوم القرآن، 2/ 67. حاجي خليفة، كشف  29. الّزّ
الظُُّنون عن أسامي الكتب والفنون، 1/ 186.إسماعيل باشا البغداديُُّ، هدية العارفين في أسماء المؤلفين 

ِ، د. ت(، 1/ 462. وآثار المصنِّ�ِفين، )بيروت: دار إحياء التُّرُاث العربيِّ�
30. محمََّد الفاضل ابن عاشور، التَّفَسير ورجاله، )القاهرة: مطبعة البحوث الإسلامّيّة في الأزهر، 

د.ط، 1970 م(، 91-90.
31. علاء جميل أبو عنزة، البيضاوّيّ وجهوده البلاغيَّةَ في ضوء تفسيره أنوار التَّنَزيل وأسرار 

التَّأَويل، )غزََّة: الجامعة الإسلاميَّةَ، كلِّ�ِيَّةَ الآداب، قسم اللُّغُة العربيَّةَ، 1436هـ/ 2015 م(، 22.
: دراسة بلاغّيّة، )ليبيا، مجلَّةَ  32. سعد بن عبد العزيز الّدّريهم، قضية الإعجاز في تفسير البيضاوّيّ

جامعة سبها العلوم الإنسانّيّة، المجلَّدَ الرََّابع عشر، العدد الأوََّل، 2015 م(، 55.
33. رضي الّدّين محمََّد بن إبراهيم بن يوسف ابن الحنبلي، دُُّرّ الحََبَبَ في تاريخ أعيان حلب، تحقيق: 
محمود أمحمََّد الفاخوريُُّ، يحيى زكريا عّبّارة، )دمشق: وزارة الثقافة، د.ط، 1972 م(، 1: 154. وأحمد 
رين، تحقيق: سليمان بن صالح الخزيُُّ، )المدينة المنوََّرة: مكتبة العلوم  بن محمََّد الأدنه وي، طبقات المفسِّ�ِ

والحكم، 1997 م(، 374. حاجي خليفة، كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، 1/ 190.
ين عبد المؤمن البغداديُُّ، مراصد الاطلاع على أسماء الأمكنة والبقاع، )بيروت: دار  34. صفي الدِّ�ِ
الجيل، 1412هـ(، 3/ 143. حاجي خليفة، سّلّم الوصول إلى طبقات الفحول، تحقيق: محمود الأروناؤوط، 

)إسطنبول، مكتبة إرسيكا، د.ط، 2010 م(، 5/ 234.
35.  ابن الحنبلي، دُُّرّ الحََبَبَ في تأريخ أعيان حلب، 1/ 154.
36. حاجي خليفة، سّلّم الوصول إلى طبقات الفحول، 5/ 235.

37. حاجي خليفة، كشف الظُُّنون عن أسامي الكتب والفنون، 1/ 190.
ين الحسنيُُّ، الإعلام بمن في تاريخ الهند من الأعلام، )بيروت: دار ابن حزم،  ِ فخر الدِّ�ِ 38. عبد الحيِّ�

1420 هـ 1999 م(، 4/ 301.
ِ بن أمحمََّد الحنبلّيّ ابن العِِماد، شذرات الذَّهَب في أخبار من ذهب، تحقيق: عبد الحميد  39.  عبد الحيِّ�

الأرناؤوط، )دمشق: دار ابن كثير، 1406هـ - 1986 م(، 10/ 221.
عبد  بن  ين  الدِّ�ِ مة عضد  للعالَّا الكلام  علم  في  المواقف  1/ 154.هو  الحبب،  دّرّ   ،ِ الحنبليِّ� ابن    .40

الرََّحمن بن أمحمََّد الإيجيُُّ القاضي المتوّفّى سنة 756هـ.
41. نور الدين أمحمََّد بن محمََّد القرشي الشافعي الكازروني، )ت 923 ه( تفسير الكازروني المسمى: 
الصراط المستقيم في تبيان القرآن الكريم، تحقيق: أبي الحسن عبد الله بن عبد العزيز الشبراوي، )القاهرة: 

دار الرسالة، 2017 م(.
ين، الإعلام بمن في تاريخ الهند من الأعلام، 5/ 608. ِ فخر الدِّ�ِ 42.  الحسني عبد الحيِّ�

المقدسيُُّ القشََّاشيُُّ، الّسّمط المجيد في سلاسل أهل   ِ ين محمََّد بن محمََّد بن عبد النَّبَيِّ� 43. صفي الدِّ�ِ
الشََّاذليُُّ  الحسني  الكّيّالي،  إبراهيم  عاصم  تحقيق:  والجلالة،  هو  ذكر  في  الهالة  ضوء  ويليه  التَّوَحيد، 

الّدّرقاوي، )بيروت: دار الكتب العلميَّةَ، د.ط و د. ت(، 164.
رين، 473. طاهر، محمََّد، نيل السََّائرين في طبقات  44. الأدنه وي، أحمد بن محمََّد، طبقات المفسِّ�ِ

رين، 337. المفسِّ�ِ
.213-212-204 /2 ، 45.  حاشية الكازرونّيّ



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
160

46. محمََّد بن أمحمََّد بن الأزهريُُّ الهرويُُّ، أبو منصور )ت: 370 ه(، تهذيب اللُّغُة، تحقيق: محمََّد 
ِ، 2001 م(، مادَّةَ )قصر(، 8/  عوض مرعب، عدد المجلَّدَات )8(، )بيروت: دار إحياء التُّرُاث العربيِّ�

.279
47. ابن منظور، لسان العرب، مادَّةَ )قصر(، 5/ 97.

48. عبدالقاهر الجرحانيُُّ، دلالئ الاعجاز، 252 وما بعدها. السََّكََّاكيُُّ، مفتاح العلوم، 507.
49.  الزمخشري، الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل، 1/ 35-34.

50. القزوينيُُّ، الإيضاح في علوم البلاغة، 1/ 75.
راز لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز، 2/ 40. 51. المؤّيّد بالله، الطِّ�ِ

عيديُُّ، )ت 1371 هـ(، بغية الإيضاح لتلخيص المفتاح في علوم البلاغة، )ط  52. عبد المتعال الصِّ�ِ
17، 1426 هـ – 2005 م(، 1/ 192.

ِ، )القاهرة:  53. محمََّد محمََّد أبو موسى، خصائص التَّرَاكيب: دارسة تحليليَّةَ لمسالئ علم المعانيِّ�
مكتبة وهبة، ط 7(، 88.

المعاني،  البلاغة –  الفصاحة-  أساليب بلاغية،  الرفاعي،  الناصري الصيادي  54. محمََّد مطلوب 
)الكويت: وكالة المطبوعات 1980 م( 188. 

55. فاضل السََّامرائيُُّ، معاني النَّحَو،)الأردن: دار الفكر، 1420هـ – 2000 م(، 1/ 151.
56. فاضل صالح السََّامرائي، معاني النَّحَو، 1/ 158.

57. ابن عاشور، التَّحَرير والتَّنَوير، 1/ 240.
58. الزمخشري، الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل، 1/ 42.

ِ وكفاية الراضي، 2/ 21. ، عنايه القاضيِّ� هاب على تفسير البيضاوّيّ 59. حاشيه الشِّ�ِ
60. محمََّد محمََّد بن علي بن محمََّد الكََرََجي القصََّاب )ت ٠٦٣هـ(، النُّكُت الدََّالة على البيان في أنواع 

العلوم والأحكام، )دار القيم – دار ابن عفان 1424 هـ - 2003 م(، 1/ 102.
61. الزََّمخشريُُّ، الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل، 1/ 130.

يب  ين الحسين بن عبد الله الطيبي )ت 743 ه(، فتوح الغيب في الكشف عن قناع الّرّ 62. شرف الدِّ�ِ
)حاشية الّطّيبّيّ على الكشََّاف(، )دبي: جائزة دبي الدولية للقرآن الكريم 1434 هـ - 2013 م(، 5/ 352

63. محمََّد بن محمََّد بن مصطفى بن محمََّد المعروف بـ: أبو زهرة، )ت: ٤٩٣١هـ(،  زهرة التَّفَاسير، 
)دار الفكر العربي(، 1/ 208.

، )ت: ٥٢٤١هـ(، البلاغة العربيَّةَ، )دمشق: دار  64. عبد الرََّحمن بن حسن حبنكة الميداني الّدّمشقّيّ
القلم، 1416 هـ – 1996م(، 1/ 382.

ين الّسّبكيُُّ، )ت ٣٧٧ هـ(،  عروس الأفراح  65. محمََّد بن علي بن عبد الكافي، أبو حامد، بهاء الدِّ�ِ
في شرح تلخيص المفتاح، تحقيق: عبد الحميد الهنداوي، )بيروت: المكتبة العصرية 1423 هـ - 2003 

م( 1/ 384.
66. الميدانيُُّ، البلاغة العربية، 1/ 385.

)ت  الحلبيُُّ،  بالّسّمين  المعروف  الدَّاَئم  عبد  بن  يوسف  بن  أمحمََّد  ين،  الدِّ�ِ شهاب  العباس،  أبو   .67
٦٥٧هـ(،  الّدّر المصون في علوم الكتاب المكنون، )دار القلم، دمشق(، 1/ 103.

68. فاضل السََّامرائيُُّ، معاني النَّحَو، 1/ 175.
الرََّاغب  تفسير  ه(،   502 )ت  الأصفهاني  بالراغب  المعروف  محمََّد  بن  الحسين  القاسم  أبو   .69

، )جامعة طنطا: كلية الآداب،1420هـ – 1999 م( 1/ 100. الأصفهانّيّ
70. السََّكََّاكيُُّ، مفتاح العلوم،.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
161

71.  السُُّبكيُُّ، عروس الأفراح في شرح تلخيص المفتاح.
72. عبد الرََّحمن حسن حبنكة الميدانيُُّ، البلاغة العربيَّةَ.

73. ابن عبد الحق العمري الطرابلسي )ت 1024 هـ(، درر الفرائد المستحسنة في شرح منظومة 
ابن الّشّحنة في علوم )المعاني والبديع والبيان(، تحقيق سليمان حسين العميرات، )بيروت: دار ابن حزم، 

1439هـ – 2018 م(.
74. أبو جعفر، محمََّد بن جرير الطبري )ت 310 هـ(، جامع البيان عن تأويل آي القرآن تفسير 

ِ،)مكة المكرمة: دار التربية والتراث(. الطََّبريِّ�
75. البيت للفرزدق في ديوانه 2/ 153. وتذكرة النُّحُاة، 85؛ والجنى الدَّاَنيُُّ، 397. وخزانة الأدب، 4/ 
ِ، 2/ 718. ولسان العرب، 15/ 200 »قلا«؛ والمحتسب،  465. والّدّرر، 1/ 196. وشرح شواهد المغنيِّ�
2/ 195. ومعاهد التَّنَصيص، 1/ 260. و عبد الله بن يوسف بن محمََّد بن عبد الله بن يوسف، أبو محمََّد، 
جمال الدين، ابن هشام، )ت 761 ه(، مغني اللَّبَيب عن كتب الأعاريب، تحقيق: مازن المبارك، )دمشق: 

دار الفكر ط 6- 1985(.
76. المراغي، علوم البلاغة البيان، المعاني، البديع، 151.

77. أبو عبد الله، محمََّد بن أمحمََّد الأنصاري القرطبيُُّ، الجامع لأحكام القرآن، تحقيق أمحمََّد بردوني 
وإبراهيم أطفيش، )القاهرة: دار الكتب المصرية، ط 2 1384 هـ – 1964 م(.

النحوي )ت 833 هـ(،  المرادي  يونس  بن  إسماعيل  بن  أمحمََّد بن محمََّد  النَّحَََّاس  أبو جعفر    .78
إعراب القرآن، )بيروت: دار الكتب العلمية 1421 هـ(. 

79. الطيبي، فتوح الغيب في الكشف عن قناع الريب )حاشية الّطّيبّيّ على الكشََّاف(.
80. عمرو بن عثمان بن قنبر الحارثي بالولاء، أبو بشر، الملقب سيبويه، )ت 180 هـ(، الكتاب، 

تحقيق: عبد السلام هارون. )القاهرة: مكتبة الخانجي، 1408 هـ – 1988 م(.
81. عبد القاهر الجرجانيُُّ، دلالئ الإعجاز.

82.  مناهج جامعة المدينة العالمية البلاغة 2 – المعانيُُّ، جامعة المدينة.
83. السََّمين الحلبيُُّ، الّدّر المصون في علوم الكتاب المكنون.

84. إبراهيم بن محمََّد بن عربشاه عصام الدين الحنفي )ت 943 ه(، الأطول شرح تلخيص مفتاح 
العلوم، تحقيق: عبد الحميد الهنداوي، )بيروت: دار الكتب العلمية(.

85. وللقزويني في كتابه »الإيضاح في علوم البلاغة« كلامًًا مطولاًً في تعدُّدُ أوجه القراءات لكل 
لغة من اللغات سواء أكان في إِ»ِنَّمَََا« أم ما بعدها، وتقدير المعنى سليمًًا لكلِّ�ِ قراءة على حدة. الإيضاح في 

علوم البلاغة.
راز لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز. 86. المؤيَّدَ بالله، )ت 745 ه( الطِّ�ِ

87. فاضل السََّامرائيُُّ، معاني النَّحَو.
رون أساسياته واتجاهاته ومناهجه في العصر الحديث،  88. - فضل حسن عبَّاَس، التَّفَسير والمفسِّ�ِ

)الأردن: دار النفائس، 1437 هـ – 2016 م(.
89. إبراهيم بن السري بن سهل، أبو إسحاق الزجاج )ت 311 ه(، معاني القرآن وإعرابه، تحقيق: 

عبد الجليل عبده شلبي، )بيروت: عالم الكتب، 1408 هـ – 1988 م(.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
162

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 16.21.21

СӨЗДІК ӘДІСТІҢ ҰҒЫМҒА ӘСЕРІ

Әл-Ахдар Әл-Ахдари
Негіздер, мақсаттар және тіл білімі профессоры

 Шарджа Араб тілі академиясы 

ِ في التَّصَوُُّرات أثرُُ المََنهجِِ المُُعجََميِّ�
أ.د. الأخضر الأخضري

أستاذ الأصول والمقاصد واللسانّيّات
مجمع اللغة العربّيّة - الّشّارقة

ВЛИЯНИЕ СЛОВАРЬНОГО МЕТОДА НА КОНЦЕПЦИИ

Аль-Ахдар Аль-Ахдари
Профессор основ, целей и лингвистики

Академия арабского языка Шарджа

THE IMPACT OF THE DICTIONARICAL METHOD ON 
CONCEPTIONS

Al-Akhdar Al-Akhdari
Professor of Fundamentals, Objectives, and Linguistics

The Arabic Language Academy Sharjah

Аңдатпа: Зерттеулерді ақылға қонымдылыққа сәйкес егжей-тегжейлі баяндап, 
дәлелдерді сезімдік болжамдардан тыс жеткізу қажет. Бұл тәсіл арқылы зерттеуші дұрыс 
түсініктер мен нақты дәлелдерге жетіп, араб тіліндегі сөз тіркестерін, түсініктерін және 
олардың мән-мағынасын терең түсіне алады. Мұның негізгі мақсаты – түсінікті дұрыс 
анықтау, қолдану және жүктеуді зерттеу әдістері арқылы жақындату мен нақтылауды 
үйлестіру, ақиқатты екі қырынан қарау: мысал келтіру мен логикалық жүйелерді қолдану.

Түсіндіріп айтқанда, «түсінік» сөздің лексикалық мағынасына сілтеме жасайды, яғни 
әртүрлі мағыналарды бір арнаға біріктіретін ортақ қасиеттерді анықтайды. Ал қолданудың 
екі түрі – шариғаттық және терминологиялық – сөздің лексикалық мағынасын тілдік 
дәстүр тұрғысынан не кеңейтіп, не анықтап, не керекті мағынасын қолданып, негізгі 
лексикалық мәннен алшақтамай түсіндіреді.

Жүктеу – бұл қолданылған сөздің мағынасын ашу арқылы ойдың мәнін анықтаумен 
байланысты, мұнда тілдік міндеттемелер мен қолдану дәстүрлері негізге алынады.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
163

Сондықтан, сөздіктегі қолөнердің мақсаты – шариғат пен терминологиялық тұрғыда 
сөйлеу мәндерін дұрыс жеткізуге ықпал ету болып табылады.

Түйін сөздер: Тілдік міндеттемелер, сөздік қолөнері, түсініктер, анықтау, қолдану, 
жүктеу.

الملخََّص: إّنّ بسطََ المباحث على مقتضى المناسبات العقليَّةَ، وسوقََ الدَّلَيل مقيدٌٌ بهجر التَّوَسُُّمات الذَّوَقيَّةَ على 
عا بمعهودِِ العرب فَهَمًًا وصِِيَّغَا  وجهٍٍ يجمع فيه الّنّاظرُُ بين تحريرِِ التَّصَوراتِِ الصََّحيحة، والحججِِ الصََّرِِيحة مُُتَذَرِّ�ِ
وتَعَليلا. والجامع في ذلك حصرًًا، التَّرَدُّدُ على ثُلُاثِِيَّةَِِ الوضعِِ والاستعمالِِ والحمل بمنهجِِ نسجِِ الحقائق على طرفّيّ 
التَّقَريبِِ والتَّحَدِِيد؛ حيث التَّعَويلُُ على مناهج المناطقة حدًّاً ورسمًًا وترادفًاً، أو مناهج التَّقَريب ضربًاً للمثال وذكرًًا 

للأقسام؛ بحسب اعتبارات المعاني.
وسطََ  المتَنََاَثِِرََةِِ  المعاني  بين  المشترََكُُ  القدرُُ  يَحَُُدُّهُا  الَّتَي  اللُّغُويَّةَ  الحقيقة  على  يُحُِِيلُُ  الوََضعََ  أنََّ  معنى:  على 
فنَّإهَُُ   ، والاصطلاحّيّ  ِ الشََّرعيِّ� بِِقِِسميهِِ  الِاِستعمالُُ  أمََّا  العَاَلية.  الجُُذُوُرِِ  أجناسِِ  المخرََّجََةِِ على جنسِِ  الكُُلِِّ��ِيَّةَِِ  المداخِِل 
يَسَوقُُ الحقائقََ اللُّغُويَّةَََ وجهةََ ما يريدُُ باعتبار عُُرفِِ الخِِطََاب؛ فقد يُضُيِّ�ِق وََاسعًاً أو يطابقُُ معلُوُمًًا أو يُعُمِِلُُ لازمًًا من 
. وأمََّا الحََملُُ، فمُُتعلِّ�ِقٌٌ بالكََشفِِ عن مُُرََادِِ الخِِطََابِِ بما تُقُررُُه الإلزامات اللُّغُوةِِّيّ  غير خروجٍٍ عن إمامََةِِ الوََضعِِ اللُّغَُوَّيّ
أو  الخطابُُ شرعًًا  يحتملها  الَّتَي  المعَاَني  أَثََرًًَا في تحريرِِ  المعجميَّةَِِ  للصََّنعَةَِِ  فنََّإ  والمعهودات الاستعمالّيّة. وعليه: 

اصطِِلاحًًا على وََجهٍٍ يَسَتغرقُُ أو غيره.
الكلمات المفتاحيََّة: الإلزامات اللُّغوةِِّيّ، الصََّنعة المُُعجََميََّة، التََّصوُُّرات، الوضعِِ، الاستعمالِِ، الحمل. 

Abstract: Elaborating on topics according to intellectual relevance and presenting argu-
ments free from sensory intuitions allows the researcher to combine clear conceptualizations 
with precise arguments, based on the known meanings and expressions in the Arabic language. 
The focus here is on exploring meaning through the three processes of designation, usage, and 
interpretation, applying methods that balance approximation with definition, relying on logical 
approaches such as demarcation, definitions, and analogies.

In other words, «designation» refers to the linguistic reality that identifies the shared as-
pects across different meanings under broad categories derived from the general characteristics 
of roots. As for usage, in both its legal and technical senses, it directs the linguistic meanings 
towards intended interpretations based on customary discourse; it may narrow down, match, or 
imply meanings without departing from the linguistic foundation.

Interpretation, on the other hand, is concerned with uncovering the intended meaning 
through linguistic obligations and familiar uses in context.

Thus, the art of lexicography plays a role in clarifying meanings in legal or technical dis-
course, whether exhaustively or partially.

Key words: linguistic obligations, lexicography, conceptualizations, designation, usage, 
interpretation.

Аннотация: Изложение тем в соответствии с интеллектуальной уместностью и пред-
ставление аргументов, свободных от чувственных интуиций, позволяют исследователю 
объединить точные представления с ясными аргументами, основываясь на известных зна-
чениях и выражениях арабского языка. Основное внимание здесь уделяется исследованию 
смысла через три процесса: определение, употребление и интерпретация, применяя мето-
ды, которые балансируют между приближением и уточнением, опираясь на логические 
подходы, такие как демаркация, определения и аналогии.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
164

Другими словами, «определение» ссылается на лексическое значение, которое опре-
деляет общие черты, объединяющие различные значения в широких категориях, выведен-
ных из общих характеристик корней. Что касается употребления, в его юридическом и 
техническом смысле, оно направляет лексические значения к требуемым интерпретациям, 
основанным на привычной речи; оно может сужать, соответствовать или подразумевать 
значения, не отклоняясь от языкового фундамента.

Интерпретация, в свою очередь, связана с раскрытием предполагаемого смысла с по-
мощью языковых обязательств и известных в контексте способов употребления.

Таким образом, искусство лексикографии играет роль в уточнении значений в юриди-
ческой или технической речи, будь то в полном объеме или частично.

Ключевые слова: языковые обязательства, лексикография, представления, определе-
ние, употребление, интерпретация.

مقدمة
الحمد لله الذي قّيّد الّنّعم بمقام الإقدار، والشُُّكر 
له وفق القصد ومراتب الاعتبار، وصلى الله وسلم 
نوادي  على  الحِِكمِِ  دررُُ  ترددت  ما  محمََّد  على 
الأطهار  آله  وعلى  الأسرار،  ومجالس  الأسفار 

وصحبه الأخيار.
مقتضى  على  المباحث  بسطََ  فّنّإ  بعد،  أما 
بهجر  مقيد�  الدَّلَيل  وسوقََ  العقلية،  المناسبات 
الّنّاظرُُ بين  الذَّوَقية على وجهٍٍ يجمع فيه  التَّوَسُُّمات 
الصََّرِِيحة  والحججِِ  الصََّحيحة،  التَّصَوراتِِ  تحريرِِ 

عا بمعهودِِ العرب فَهَمًًا وصِِيَّغَا وتَعَليلا. مُُتَذَرِّ�ِ
ثُلُاثِِيةِِ  التَّرَدُدُ على  ذلك حصرا،  في  والجامع 
الحقائق  نسجِِ  بمنهجِِ  والحمل  والاستعمالِِ  الوضعِِ 
التَّعَويلُُ على  التَّقَريبِِ والتَّحَدِِيد؛ حيث  على طرفّيّ 
مناهج  أو  وترادفا،  ورسما  حّدّا  المناطقة  مناهج 
بحسب  للأقسام؛  وذكرا  للمثال  ضربا  التَّقَريب 

اعتبارات المعاني.
الحقيقة  على  يُحُِِيلُُ  الوََضعََ  أنََّ  معنى:  على 
المعاني  بين  المشترََكُُ  القدرُُ  يَحَُُدُّهُا  التي  اللغوية 
المتَنََاَثِِرََةِِ وسطََ المداخِِل الكُُلِِيَّةَِِ المخرََّجََةِِ على جنسِِ 
بِِقِِسميهِِ  الِاِستعمالُُ  أمََّا  العَاَلية.  الجُُذُوُرِِ  أجناسِِ 
، فنَّإهَُُ يَسَوقُُ الحقائقََ اللُّغُويةََ  ِ والاصطلاحّيّ الشََّرعيِّ�
باعتبار عُُرفِِ الخِِطََاب؛ فقد يُضُيِّ�ِق  وجهةََ ما يريدُُ 
غير  من  لازما  يُعُمِِلُُ  أو  معلُوُما  يطابقُُ  أو  وََاسعا 
الحََملُُ،  وأمََّا   . اللُّغَُوَّيّ الوََضعِِ  إمامََةِِ  عن  خروجٍٍ 
تُقُررُُه  بما  الخِِطََابِِ  مُُرََادِِ  عن  بالكََشفِِ  فمُُتعلِّ�ِقٌٌ 

الإلزامات اللُّغُوةِِّيّ والمعهودات الاستعمالّيّة. وعليه: 
فنََّإ للصََّنعَةَِِ المعجميةِِ أَثََرَا في تحريرِِ المعَاَني التي 
وََجهٍٍ  على  اصطِِلاحا  أو  شرعا  الخطابُُ  يحتملها 

يَسَتغرقُُ أو غيره.
التَّنَظير،  بّيّنا من حيث  أَثََرَُُ الصََّنعَةَِِ  ا كان  ولّمّ
ضََّرّ  والكََيفُُ مجهولا من حيث التَّحَقيقُُ والتَّنَزيلُُ، ح
ذلك على ضََرورََةِِ تَعَبِِيدِِ المسََالِِك لنيل رََغِِيبَةَِِ تحقيقِِ 
سميت  وقد  هذا  وتَنَقِِيحِِها.  تَحَريرِِها  بعد  المنَاَطََات 
ِ وأَثَره في  الورقة العلمية:« منهج المعجََمِِ التَّاَريخيِّ�

صِِنَاَعََةِِ الحََقَاَئق الِاِصْْطِِلاحيَّةَ«.
يَتََوَََزََعُُ التَّحَريرُُ فيها على ثَلَاثَةَِِ أَنَحََاء:

في  التَّاَريخّيّ  المعجََمِِ  منهجُُ  الأول:  المبحث 
اقتناص المعاني.

. المطلب الأول: المنهج الإجمالّيّ
. المطلب الثاني: المنهج التَّفَصيلّيّ

المبحث الثَّاَني: صِِناعةُُ الحََقائق وفق المناهجِِ 
المنطقّيّة والتَّقَريبّيّة. 

. المطلب الأول: المنهج المنطقّيّ
. المطلب الثاني: المنهج الشرعّيّ

المبحث الثَّاَلث: صناعة المسََمََّى الاصطلاحّيّ 
. على نهجِِ المعجََم التَّاَريخّيّ

الاصطلاحية  الحََقائق  تعديلُُ  الأول:  المطلب 
بميزان منهج المعجم.

المطلب الثاني: صناعةُُ المواهي الاصطلاحية 
. على وفق المنهج المعجمّيّ

في  التَّاَريخّيّ  المُُعجََمِِ  منهجُُ  الأول:  المبحث 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
165

اِِقتناص المعاني.
يتوََزََعُُ المنهجُُ على نحوين:

المطلب الأول: المنهج الإجمالّيّ
صنَاَعتِِها  على  تتظاهرُُ  العلمية  المشاريعََ  إّنّ 
الجهودُُ الأُمُميَّةَُُ من مؤسساتٍٍ علمية وأحكامٍٍ سُُلطانية 
دَرَكََ  أنََّ  والشََّاهدُُ  وأخلاقيَّةَ؛  تشريعيةٍٍ  ومنظوماتٍٍ 

الأجذَاَلِِ دونه تزاحم الأبدال.
به  استفتح  حديث  في  المعاني  هذه  وترجمة 
مالكٌٌ موطأه مترجما للمهمات التي يلحُُ تدوينُهُا على 

أبواب العلماء والأمراء.
فعَنَ مالِِك بن أَنََسَ، عََنْْ ابْْنِِ شِِهََابٍٍ، أَّنَّ عُُمََرََ 
عََلَيَْْهِِ  فَدََخَََلََ  يَوَْْمًًا،  ةَالَاّصََّ  ال رََّخَّ  أَ الْْعَزَِِيزِِ  عََبْْدِِ  بْْنََ 
رََّخَّ  بَّزُّيَْْرِِ، فَأََخَْْبَرَََهُُ أَّنَّ الْْمُُغِِيرََةََ بْْنََ شُُعْْبَةَََ أَ عُُرْْوََةُُ بْْنُُ ال
ةَالَاّصََّ يَوَْْمًًا- وََهُُوََ بِِالْْكُُوفَةَِِ- فَدََخَََلََ عََلَيَْْهِِ أَبَُوُ مََسْْعُوُدٍٍ  ال
عََلِِمْْتََ  قَدَْْ  أَلََيَْْسََ  مُُغِِيرََةُ؟ُ  يَاَ  هََذَاَ  مََا  فَقََاَلََ:  نَْْصََارِِّيُّ  ا�لْأَ
صََّلَّى   ِ رََسُُولُُ �اللَّهِ فَصَََّلَّى  فَصَََّلَّى،  نَزَََلََ  جِِبْْرِِيلََ  أَ»ّنَّ 
صََّلَّى   ِ فَصَََّلَّى رََسُُولُُ �اللَّهِ ثُّمَّ صََّلَّى،  وََسََمََّلَّ،  عََلَيَْْهِِ  اللهُُ 
صََّلَّى   ِ فَصَََّلَّى رََسُُولُُ �اللَّهِ ثُّمَّ صََّلَّى،  وََسََمََّلَّ،  عََلَيَْْهِِ  اللهُُ 
صََّلَّى   ِ فَصَََّلَّى رََسُُولُُ �اللَّهِ ثُّمَّ صََّلَّى،  وََسََمََّلَّ،  عََلَيَْْهِِ  اللهُُ 
ِ صََّلَّى اللهُُ  اللهُُ عََلَيَْْهِِ وََسََمََّلَّ، ثُّمَّ صََّلَّى، فَصَََّلَّى رََسُُولُُ �اللَّهِ
عََلَيَْْهِِ وََسََمََّلَّ« ثُّمَّ قَاَلََ: بِِهََذَاَ أُمُِِرْْتُُ. فَقََاَلََ عُُمََرُُ بْْنُُ عََبْْدِِ 
جِِبْْرِِيلََ  إِِّنَّ  أَوَََ  عُُرْْوََةُُ،  يَاَ  بِِهِِ  ثُُّ  تُحََُدِّ� مََا  اعْْلَمَْْ  الْْعَزَِِيزِِ: 
ِ صََّلَّى اللهُُ عََلَيَْْهِِ وََسََمََّلَّ وََقْْتََ  هُُوََ اذِِّلَّي أَقََاَمََ لِِرََسُُولِِ �اللَّهِ
ةِالَاّصَِّ؟ قَاَلََ عُُرْْوََةُُ: كََذَلَِِكََ كََانََ بَشَِِيرُُ بْْنُُ أَبَِِي مََسْْعُوُدٍٍ  ال
ثُُّ عََنْْ أَبَِِيهِِ.                                            ، يُحََُدِّ� نَْْصََارِِّيُّ ا�لْأَ

أغر؛  حديثٌٌ  أّنّه  الحديث،  هذا  في  والجامع 
تابعي  تلّقّي  وفيه  لأميرين،  فقيهين  مراجعة  ففيه 
عن  ورسول  صحابي،  عن  وصحابي  تابعي،  عن 
المدينة،  أمير  العزيز  عبد  بن  عمر  وكان  رسول، 

وكان المغيرة بن شعبة أمير الكوفة.
الّتّكليفِِ جامعا  تقريرُُ  إذا كان  أنَّهَ  والحاصلُُ: 
الصحابةِِ  لتسلسل  الفقهاء والأمراء، وداعيا  لشََتَاَتِِ 
والأتباعِِ، والملائكة والأنبياء، فّنّإ تتبُعََُ مواردِِ اللسان 
العربّيّ دونه خرط القتاد، وتَحَصيلََ مداخله بالحمل 
فقد  المراد.  عليه  اشتمل  ما  أو  تَحَََيُّلُا  المرادِِ  على 
شاء المولى عزََّ وجّلّ أن يُدُيرََ دفَّةَََ المجامع اللغوّيّة 
محمد  بن  سلطان  الدكتور  الشيخ  السمو  صاحبُُ 
الشارقة،  حاكم  الأعلى  المجلس  عضو  القاسمي 

الشارقة،  في  العربية  اللغة  لمجمع  الأعلى  الرئيس 
للسان  فتحّقّق  المعجم،  لمشروع  الأعلى  والرئيس 
الأمة؛  إليه  فت  تشّوّ الذي  الأسنى  المقصدُُ  العربّيّ 
قبل  اللُّغَُةَِِ  الحذاق على عصورِِ  أقلامُُ  حيث ترددت 
الإسلام مُُثَنَةًّيًّ بالعصر الإسلامي والعباسي، وعصر 
الحديث، وهذا الأخير  الدول والإمارات، والعصر 
مراوحة   ،2020 عام  إلى   1798 عام  من  يمتد 
الوظيفية،  والكلمات  للمعاني،  حاملة  الكلمات  بين 
السياقية  والعبارات  والمرّكّبة،  المنحوتة  والكلمات 
والمختصرات  والرموز  والأمثال  والاصطلاحية، 

اللغوية.
أصولها  بحسب  المواد  ترتيبََ  المنهجُُ  وآثرََ 
فالثَّاَلث  فالثَّاَني  الأول  الحرف  وفق  »الجذور«، 
عمر  أبو  سلكََهُُ  نهجٍٍ  على  الهجاء،  حروف  من 
الشيباني في كتاب »الجيم«، وانتظمت خيوطُُه مع 

الزمخشري في »أساس البلاغة«.
بين  التَّأَليفِِ  شِِمراخِِ  إلى  التحريرُُ  وارتقى 
شماليةًً،  أو  ًكانت  جنوبيةً  القديمة  العربيَّةَ  النُّقُوشِِ 
العربية  بالكتابة  ومفّسّرة  النَّقَش،  بخط  مكتوبة 
كُُتبت  التي  السامية  النَّظَائر  وبين  المعاصرة، 
ونُسُجت  تقريبي،  عربي  وبنطق  لغتها،  بحروف 
وفق  الأسماء  على  الأفعال  بتقديم  المعجم  مداخلُُ 

الميزان الّصّرفي.
والمعربِِ،  بالمُُوََّلدِِ،  كذلك  المعجم�  واهتم 
العربية  على  واقتصر  والمحدَثَِِ،  والدَّخَيلِِ، 
العربية  الأقطار  جميع  بين  المشتركة  الفصحى 
. ورُُتِّ�ِبت المعاني بحسب الوضع  تدوينًاً أو استعماالًا
 ، منّيّ الّزّ التَّرَتيبُُ  حيث  من  يليه  الذي  ثمََّ  الأول 
وقُدُِِمت الحقائقُُ على المجازات، والمعاني الشََّائعةُُ 

يَّةَُُ على العقليَّةَ. على أقّلّها شيوعًًا، والحسِّ�ِ
المطلب الثاني: المنهج التَّفَصيلي

لا  التَّاَريخي  المعجم  في  القَصَيدََ  المنهجََ  إنََّ 
يخرجُُ عن مواقيتِِ العلومِِ العَقَليَّةَِِ والنَّقَلةِِّيّ من حيث 
المعاني  جمع  في  المشترك  القدر  على  الاعتمادُُ 
يات تحت جنسِِ المداخل،  الكلية، وتَقَريرِِ ذُيُولِِ المسّمّ

وأنواعِِ الشََّواهدِِ على هامش جنس المعاني.
الأمثال  ضربُُ  يحدُُّه  المنهج  ماهيَّةَِِ  وجِِماَعَُُ 

الّتّالية:



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
166

المداخل  من  فجذر )س ق ف( جنس لأنواعٍٍ 
والمعاني.

أولها: المعاني الكليَّةَ
تُحُصََّلُُ المعاني الكلّيّة بمنهج القدر المشترك؛ 
والإحالة في ذلك على أمثال ابن فارس في معجمه. 
مََقَاَيِِيسََ  الْْعَرَََبِِ  لِِلُغَُةَِِ  إِ»ِّنَّ  تعالى:  الله  رحمه  قال 
أَفََّلَّ  وََقَدَْْ  فُرُُُوعٌٌ.  مِِنْْهََا  عُُّرَّ  تَتََفََ وََأُصُُُوالًا  صََحِِيحََةًً، 
فِِي  يُعُْْرِِبُوُا  وََلَمَْْ  أَفُّلَّوُا،  مََا  الغَّلُّةَِِ  جََوََامِِعِِ  فِِي  الّنَّاسُُ 
وََالَا  الْْمََقَاَيِِيسِِ،  تِِلْْكََ  مِِنْْ  مِِقْْيَاَسٍٍ  عََنْْ  ذَلَِِكََ  مِِنْْ  شََيْْءٍٍ 
صُُُولِِ. وََاذِِّلَّي أَوَْْمََأْنَْاَ إِِلَيَْْهِِ بَاَبٌٌ مِِنََ الْْعِِلْْمِِ  أَصَْْلٍٍ مِِنََ ا�لْأُ
فَصَْْلٍٍ  كُُّلَّ  صََرّْْدَّنَاَ  وََقَدَْْ  عََظِِيمٌٌ.  خََطََرٌٌ  وََلَهَُُ  جََلِِيلٌٌ، 
مََسََائِِلُهُُُ، حََّتَّى تَكَُُونََ الْْجُُمْْلَةَُُ  عُُّرَّ مِِنْْهُُ  بِِأَصَْْلِِهِِ اذِِّلَّي يَتََفََ
ا يُسُْْأَلَُُ  الْْمُُوجََزََةُُ شََامِِلَةًًَ لِِلفّْْتَّصِِيلِِ، وََيَكَُُونََ الْْمُُجِِيبُُ عََّمَّ
عََنْْهُُ مُُجِِيبًاً عََنِِ الْْبَاَبِِ الْْمََبْْسُُوطِِ بِِأَوَْْجََزِِ لَفَْْظٍٍ وََأَقَْْرََبِِهِِ« 

)3/1(
ومن المعاني الكلّيّة لجذر س) ق ف(:

1. غطاء المنزل ونحوه. 
2. الطول والضخامة.

بين  المشترك  القدر  بيان  في  فارس  ابن  قال 
وََالْْفَاَءُُ  وََالْْقَاَفُُ  ينُُ  السِّ�ّ ف(:  ق  )س  الجذر  معاني 
مِِنْْ  وََانْْحِِنَاَءٍٍ.  لٍٍالَا  إِِطْْ فِِي  ارْْتِِفَاَعٍٍ  عََلَىَ  يَدَُّلُّ  أَصَْْلٌٌ 
. وََالقِِّسَّيفَةَُُ:  هُّنَُّ عََالٍٍ مُُطِِّلٌّ ذَلَِِكََ القّْْسَّف سََقْْف الْْبَيَْْتِِ، �لِأَ
ةُّفَّّصُُّ. وََالقِِّسَّيفَةَُُ: كُُّلُّ لَوَْْحٍٍ عََرِِيضٍٍ فِِي بِِنَاَءٍٍ إِِذَاَ ظََهََرََ  ال
تَعََاَلَىَ: }وََجََعَلَْْنَاَ   ُ مِِنْْ حََائِِطٍٍ. وََالمََّسَّاءُُ سََقْْفٌٌ، قَاَلََ �اللَّهُ
الْْبَاَبِِ  وََمِِنََ  مََحْْفُوُظًًا{ )الأنبياء: ٢٣(.  سََقْْفًاً  المََّسَّاءََ 
يُقَُاَلُُ  الْْمُُنْْحََنِِي؛  الوِِّطَّيلُُ  وََهُُوََ  جََّالِِ،  الرِّ� مِِنََ  سَْْقَفَُُ  ا�لْأَ

أَسَْْقَفَُُ بَيَِّ�نُُّ القَّسَّفَِِ.
ثانيها: عدد مداخل الجذر: 20

	
1: تَسَََقَّفَََ                                           فعل

1-1: وــــــــــ الشََّيْْءُُ: صارََ لَهَُُ سََقْْفٌٌ.
)ع( )133هـ/750م( إلى )656هـ/1258م(

قالََ ابن سينا )428هـ =1037م( يَصَِِفُُ أَحَََدََ  
ماغِِ: بُطُونِِ الدِّ�ِ

الجُُزْْءِِ  مِِنََ  كََمََنْْفَذٍٍَ  فَإَِنَِّهَُُ  الوََسََطُُ  البَطَْْنُُ  ا  »وأَّمّ
هََذا  مََبْْدَأَُُ  ويَتََسَََقَّفَُُ   ... المُُؤََخََّرِِ  الجُُزْْءِِ  إِِلى  مِِ  المُُتَقََدَِّ�ِ

ِ الباطِِنِِ«. البَطَْْنِِ الأَوَْْسََطِِ بِِسََقْْفٍٍ كُُرََوِِيِّ�

محمد  تح:  الطب.  في  القانون  سينا،  ابن 
الضناوي، ج: 1، ص: 7.

⚙⚙⚙
حَبارِِ  1-2: *تَ سَََقَّفَََ فُلُانٌٌ: صارََ أُسُْْقُّفًّا لَ)قََبٌٌَ �لِأَ

النَّصَارى(.
)ع( )133هـ/750م( إلى )656هـ/1258م(

مََعْْنى  يُبَُيَِِنُُ  )650هـ=1252م(  الصغاني  قالََ 
تَسَََقَّفَََ:

»وسُُقِّ�ِفََ الرََّجُُلُُ تَسَْْقيفًاً فَتََسَََقَّفَََ: أَيَْْ صُُيِّ�ِرََ أُسُْْقُفًُّاً 
بَقَِِيَّةَِِ  في  المََعاجِِمُُ  سََجََّلَتَْهْا  الدَّلَالَةَُُ  )وهََذِِهِِ  فَصَارََ«. 

العُصُورِِ(.
عبد  تح:  والصلة.  والذيل  التكملة  الصغاني، 

الحليم الطحاوي، ج: 4، ص: 493.
✥✥✥

	
2: أَسَْْقَفَََ                                        فعل
3: سََقِِفََ                                         فعل
4: سََقَّفَََ                                         فعل
5: سََقَفَََ                                         فعل
6: سََقْْف                                         اسم
7: مُُسْْقَفَِِّفّ                                      اسم
8: أَسَْْقَفَ                                        اسم
9: سُُقْْف                                         اسم
10: مُُسََقْْفِِف                                    اسم
11: مُُسْْتَقَِِّفّ                                    اسم
12: أُسُْْقُفُِِيَّةَ                                     اسم
13: مُُسََقَّفَ                                     اسم
14: أُسُْْقُّفّ                                      اسم
15: سََقيفة                                      اسم
16: سِِّقّيفى                                     اسم
17: سِِقافَةَ                                      اسم
18: أَسَْْقُفُ، أُسُْْقُفُ                            اسم
19: سََقيف                                     اسم
20: سََّقّاف                                     اسم

اختلاف  على  المذكورات  في  والحاصل 
للمََدَاَخلِِ،  أجناسٌٌ  المعجم  في  الجذورََ  أّنّ  أنحائها: 
تحتها،  تندرج  التي  للمعاني  أجناسٌٌ  والمدَاَخِِلََ 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
167

والمعانيََ أجناسٌٌ لشواهدِِها المشتركة.
المبحث الثَّاَني: صِِناعةُُ الحََقائق وفق المََناهجِِ 

المنطقّيّة والتَّقَريبّيّة
أو  المختلفات  بين  الجمع  المنهج  هذا  وعمدة 
منطق  على  جريا  المشترك؛  بالقدر  المتشابهات 

رعي المنفعة جمعا للمختلف أو المتشابه.
قسم  على  اعتكفوا  العقلاءََ  أنََّ  ذلك:  بيان 
واستبدلوا  والرسوم،  الحدود  فأقاموا  التَّصَورات 
الدَّوَرِِ  من  فيه  تحرزوا  وجه  على  بألفاظ،  ألفاظا 
في  المُُسََاوي والأخفى  وتجنبوا  الصََّريح،  الضمنّيّ 
الجهالة، وعابوا تحديدََ ما لا يُعُرف إلا بعد معرفة 
المُُعَرَََّفِِ. بينما سلك غيرهم منهج تقريب الحقائق؛ 
الغريب  وبدلوا  الأقسام،  الأمثال، وقسموا  فضربوا 
ذرائعََ  الحقائقََ  اعتبروا  حيث  المشهود؛  بالمشهور 

المحاكمات التي يُكُتَفََىَ فيها بأقّلّ ما قيل.
وصناعتَهَا  التَّصَوُُّرات  سََوْْقََ  أرى  أنِّ�ِي  غير 
والمقَرَِِبين  المناطقة  مقولات  ترديد  منهج  على 
النَّظَر  يحيط  حتى  المراوحة،  بطريق  للحقائق 
بمعصم الماهيات، ويدفع كلََّ خلل في المحاكمات؛ 
بأدوات  المجمل  بالبيان  السالك  يستفتح  أن  على 
الخيال، والسمع، والرسم، والتَّحَيل، ثم يثني بالبيان 

التفصيلي بمنهجي التقريب والتَّحَديد. 
المناهج الرائدة عند العقلاء في صناعة  ومن 
من  المستوحى  المشترك  القدر  منهج  الاستدلال، 
المدونات التراثية الفقهية، والأصولية، والمقاصدية. 
وهو المسلك الذي يتربص بالمختلفات ليجمعها على 
قدر تتوافق عنده الجزئيات- عموما- وهذا الطريق 
ل الفقه على  تمالأت عليه الأسفار خلفيةً؛ً حيث عّوّ
وضرب  الفقهية،  القواعد  انتخاب  في  القانون  هذا 
علماء الأصول المثل في ترجمته لاقتناص القواعد 
تبويب  في  الحديث  أهل  عليه  واعتمد  الأصولية، 
المُُتشوََّفِِ  الغاية  في  بينهم  خلاف  على  الأحاديث 
كلياتهم  المناطقةُُ  الذي استفتح به  البيان  إليها، وهو 
الخمس )الجنس، النوع، الفصل، الخاصة، العرض 
العام(، وحاول علماءُُ المقاصد بأخرََةٍٍ التأسيسََ لهذه 
الموافقات  الشاطبي في  المنظومة من خلال الإمام 
باب  في  خاصة  عاشور  ابن  الطاهر  والإمام 
الاستدلال؛ حيث تجلَّتَ صناعةُُ القدرِِ المشترك في 

المسالك التي ساقها في  الكشف عن المقاصد.
القدر  منهج  في  تفصيلاًً  القول  وتحرير 

المشترك:
المطلب الأول: المنهج المنطقّيّ

وُُقِّ�ِت الجنس للجمع بين الضرائر المختلفة من 
الفاصلة  النقطة  إلى  النظر  بطريق  حقائقها،  حيث 
عرفوا  حيث  المختلفة؛  الأنواع  بين  والجامعة 
مختلف  متعدد  على  الدال  الكلي  بالمفهوم  الجنس: 
من حيث حقائقه، المتفق من حيث قدره المشترك. 
مختلفة  أشياء  على  يُحُمََل  كلي  بأنه  يُرُْْسََمُُ  فالجنس 
الذوات والحقائق في جواب ما هو. والفصل يُرُسم 
بأنه كلي يحمل على الشيء في جواب أي شيء هو 
كلي  بأنه  يُرُسم  المعنيين  بأحد  والنوع  في جوهره. 
جواب  في  بالعدد  إلا  تختلف  لا  أشياء  على  يحمل 
ما هو، وبالمعنى الثاني يُرُسم بأنه كلي يحمل عليه 
تُرُسم  والخاصة  ذاتيا.  حملا  غيره  وعلى  الجنس 
فقط  واحدة  حقيقة  تحت  ما  على  تحمل  كلية  بأنها 
كلي  بأنه  يرسم  العام  والعرض  ذاتي.  غير  حملا 

يطلق على حقائق مختلفة )11، 136 ص(.
المطلب الثاني: المنهج الشرعي، وهو يتوزع 

على أنحاء:
- المنهج الفقهّيّ

إلى  وقصدوا  الفقهية،  الفروع  أعيتهم  لما   
جلب  إلى  تشوفوا  النسيان،  من  وصيانتها  حفظها 
كليات جامعة، سميت فيما بعد بالقواعد الفقهية. وقد 

فها بعض العلماء اصطلاحًًا بـ:  عّرّ
»كل  )758هـ(:  المقري  الله  عبد  أبو  الإمام 
كلي هو أخص من الأصول وسائر المعاني العقلية 
الفقهية  الضوابط  وجملة  العقود،  من  وأعم  العامة، 

الخاصة« )12، 1/ 212 ص(.
»الأمر  )771هـ(:  السبكي  الّدّين  تاج  الإمام 
الكلي الذي ينطبق عليه جزئيات كثيرة يفهم أحكامها 

منها« )8، 11/1(.
الإمام التفتازاني )793هـ(: »حكم كلي ينطبق 
منه« )31، 53/1  أحكامها  ليتعرف  على جزئياته 

ص(.
كلية  قضية   « )1094هـ(:  الكفوي  العلامة 
جزئيات  أحكام  على  بالقوة  اشتمالها  حيث  من 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
168

موضوعها« )10، 728 ص(.
عند  القاعدة   « )1098هـ(:  الحموي  الإمام 
الفقهاء غيرها عند النحاة والأصوليين؛ إذ هي عند 
الفقهاء حكم أكثري لا كلي ينطبق على أكثر جزئياته 

لتعرف أحكامها منه« )9، 51/1(.
- المنهج الأصولي

قصد الأصولي أن يورث الفقه منهجًًا لمحاكمة 
رائدة  صناعة  على  فاعتكف  والحوادث،  النوازل 
عن  الكاشفة  الكلية  القوانين  به  جََمع  موفق  بمنهج 

الفروع.
- المنهج المقاصدي

اعتمد الفقه المقاصدي المنهج ذاته في تخريج 
الاستدلال  طرائق  سوق  وفي  العلل،  من  القصد 
الشاطبي  الإمام  فهذا  المقاصدية،  القواعد  وتخريج 
عّزّ  الباري  مراد  عن  الكشف  مسالك  في  طبق  قد 
بين  الجمعُُ  حيث  من  المشترك؛  القدر  منهج  وجّلّ 
والمناسبات،  بالعلل  والاعتبار  والنَّوَاهي،  الأوامر 

ومقتضيات المسكوتات.
المبحث الثالث: صِِناعةُُ المُُسمََّى الاصطلاحّيّ 

على مََنهجِِ المُُعجََمِِ التَّاَريخّيّ
نحوين  على  المُُعجميةِِ  الصناعةِِ  منهجََ  أسوق 

تحصيلا لأقل الجمع؛ وذلك على الّنّحو التَّاَلي:
الاصطلاحية  الحََقائق  تعديلُُ  الأول:  المطلب 

بميزان منهج المعجم
وفق  المقاصد  تعريف  الّتّعديل  هذا  مُُثُلُِِ  ومن 

الوضع والاستعمال:
- المقاصد في الوضع اللُّغُوّيّ المعجمّيّ

تندرج المقاصد تحت جذر )ق ص د(، والْْقَاَفُُ 
ثَالَاةٌٌَ، يَدَُّلُّ أَحَََدُهََُا عََلَىَ إِِتْيَْاَنِِ  ادُُ وََالّدَّالُُ أُصُُُولٌٌ ثَ وََالّصَّ
 ،2( اليّْْشَّءِِ  فِِي  اكْْتِِنَاَزٍٍ  عََلَىَ  خََآلْآرُُ  وََا هِِّ،  وََأَمَِّ� شََيْْءٍٍ 
بْْالِانِِ جِِّنّى: أَصَلُُ )ق  نَاَعََة  95/5 ص(. وََفِِي سّرّ الصِّ�ِ
ص د( ومََواقِِعها فِِي كلامِِ الْْعَرَََب: الاعتِزِامُُ والتَّوَََجُُّه 
كانََ  اعْْتِِدَاَلٍٍ  على  الشيْْءِِ،  نحوََ  والنُّهُوضُُ  والنُّهُُُودُُ 
كََانََ  وإِِن  الْْحََقِِيقَةَ،  فِِي  أَصَلُهُ  هذا  جََوْْرٍٍ،  أَوَ  ذلك 
بــقَصَْْدِِ الاستقامََة  الْْمََوََاضِِع  بعْْضِِ  فِِي  يُخََُصُُّ  قد 
كََمََا  تارََةًً  الجََوْْرََ  تَـَـقْْصِِدُُ  أَنََّكَََ  تَرَََى  أَلَاََ  المََيْْلِِ،  دُوُنََ 
تَـَـقْْصِِد العَدَْْلََ أُخُْْرََى؟ فالاعتزامُُ والتَّوَََجُُّه شامِِلٌٌ لَهَما 

جََميعاًً )3، 36/9 ص(.

- المقاصد في الاستعمال الاصطلاحي
قال ابن عاشور في تعريفه لمصطلح المقاصد: 
الملحوظة  والحِِكم  المعاني  هي  العامة  »المقاصد 
للشارع في جميع أصول التشريع أو معظمها، بحيث 
من  خاّصًّ  نوع  في  بالكون  ملاحظتها  تختّصُّ  لا 
الشريعة  أوصاف  هذا  في  وتدخل  الشريعة،  أحكام 
وغايتُهُا العامة، والمعاني التي لا يخلو التشريع عن 
ملاحظتها، كما تدخل في هذا أيضًًا معان من الحِِكم 
ولكنها  الأحكام،  أنواع  سائر  في  ملحوظة  ليست 
 121/2  ،14( منها«  كثيرة  أنواع  في  ملحوظة 
والآخرُُ  الغاية،  على  المقاصدََ  غيرُُه  وحمل  ص(، 

على الأسرار الخفّيّة.
والحاصل في الاستدراك على هذه المعرفات، 
أّنّها معيبةٌٌ من حيث الّدّورُُ والتَّعَريفُُ بما هو أخفى 
ثََّرّ خللا في درك المقاصد. والسبب الأصيل  ا و مّمّ

فات الحقيقةََ الّتّامةََ من حيث: في مجانبة المعّرّ
- هجرُُ الّتّتبُعُ المُُعجمي بشتى مداخِِله من عزمٍٍ 

وتذرعٍٍ وتحصيلِِ غاية.
الكبرى  المعاني  بأصول  الاعتبار  وعدمُُ   -
فِِي  وََاكْْتِِنَاَزٍٍ  هِِّ،  وََأَمَِّ� شََيْْءٍٍ  إِِتْيَْاَنِِ  من  قصد  لجذر 

اليّْْشَّءِِ، وتحصيلِِ الْْقَصَِِيد الْْمُُكْْتَنَِِزِِ الْْمُُمْْتَلَِِئ. 
قال الأعشى: قَطَََعْْتُُ وََصََاحِِبِِي سُُرُُحٌٌ كِِنَاَزٌٌ ... 

عّْْرَّنِِ ذِِعْْلِِبَةٌٌَ قَصَِِيدُُ )2، 96/5 ص(. كََرُُكْْنِِ ال
قَصَِِيدَةًًَ  عّْْرِِ  الشِّ� مِِنََ  الْْقَصَِِيدَة�  يَّتَِِ  سُُمِّ� وََلِِذَلَِِكََ 

بَْْنِِيَةَِِ. ةَّمََّ ا�لْأَ لِِتَقَْْصِِيدِِ أَبَْْيَاَتِِهََا، وََالَا تَكَُُونُُ أَبَْْيَاَتُهََُا إِِالَّا تَاَ
المعجم  في  المقاصد  ذيول  تتبع  فّنّإ  وعليه: 
المعاني  اقتناص  ضرورة  على  تحيل  الّتّاريخي 

الّتّالية في نسج الحقيقة الاصطلاحية: 
- العزائم المتمّحّضة الأصيلة: ومن أجل هذه 

ّيّّصّة، سيق »إّنّما الأعمال بالّيّّنّات«. الخا
على  الاعتماد  حيث  الموقَّثّةَ:  الذرائع   -

المستندات الشرعية المعتبرة إسنادا ومتنا.
- الغايات العظيمة: حيث الإحالة على الأهداف 

الأصلّيّة والّتّابعة لتحصيل مقام الّتّمام. 
بكونها  استدراكا  المقاصد  نعرف  وعليه: 
»عبارة حاوية لرعي العزائم والّذّرائع والغايات«. 
المقاصد  شرائطُُ  تنثر  الحد�  هذا  خلال  ومن 
الّتّحقيق  فيكتمل  وحجتُّيّهُا؛  وأقسامُُها  وضوابطُُها 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
169

العلمي على مقتضى الّتّحرير المُُعجمي.
:حجية أجزاء الهيئة الاجتماعية للمقاصد

: - بمقام اللسان العربّيّ
الّتّشريعات  ظواهرُُ  عليه  تظاهرت  ما  أولاًً: 
 َ �اللَّهَ لِِيَعَْْبُدُُوُا  إِِلاََّ  أُمُِِرُُوا  وََ)مََا  وجل:  عز  الله  كقول 

ينََ( )البينة: 5(. مُُخْْلِِصِِينََ لَهَُُ الدِّ�ِ
الحصرََ  يفيدُُ  بما  الجملة  ّتّركيب  دلالةُُ  ثانيًاً: 

اتفاقًاً؛ أي: لا عمل إالّا باستصحاب بالّيّّنّة.
محكي  جمع  على  )الأعمال(:  إحالة  ثالثًاً: 
إذ  للقصر؛  مستلزم  وهو  للاستغراق،  المفيد  باللام 

معناه: كّلّ عمل بالّنّية؛ فلا عمل إالّا بالنية.
العاملة  »بّنّإما«  الّتّأكيد  يفيد  ما  إيراد  رابعًاً: 

بركنيها إثباتا للمنطوق ونفيًاً للمفهوم. 
الّيّّنّات  استصحاب  على  الباء  ودلالة  خامسًًا: 
قبل الّشّروع في الأعمال على وجه يلزََم من وجوده 

الوجودُُ ومن عدمه العدمُُ.
- بمقام العوائد: 

ما  إبطال  على  الورود  أسباب  دلالةُُ  أولا: 
الأهواء  داعية  رعي  من  الجاهلّيّة  أهلُُ  عليه  كان 

المتمحضة.
صدقََ  أّنّ  من  العوائد  عليه  دّلّت  ما  ثانيا: 
وصلاحُُ  والاجتباء،  الاصطفاء  طريقُُ  الابتداء 

ات والكرامات. الّنّيات يورث مقام النبّوّ
- بمقام الّتّعليل: 

الأحكام  تعليقُُ  حيث  الجزئي  الّتّعليل  أولا: 
بالأسباب والعلل على اعتبار باء النّيّات لِِلسََّبَبَِِيَّةَِِ.

لمشروعية  عةٌّلٌّ  الإخلاصََ  أّنّ  ذلك:  وتحرير 
الأعمال ويكََأَنََّهَََا سََبَبٌٌَ فِِي إِِيجََادِِها.

بصيغة  الوصف  على  الحكم  ترتيبُُ  ثانيا: 
الّشّرط والجزاء في قوله صلى الله عليه وسلم: ».. 
امْْرََأَةٍٍَ  إِِلَىَ  أَوَْْ  يُصُِِيبُهََُا،  دُنُْْيَاَ  إِِلَىَ  هِِجْْرََتُهُُُ  كََانَتَْْ  فَمَََنْْ 

يَنَْْكِِحُُهََا، فَهَِِجْْرََتُهُُُ إِِلَىَ مََا هََاجََرََ إِِلَيَْْهِِ«.
بدء  بصيغة  لِِلتَّرَْْجََمََةِِ  الْْحََدِِيثِِ  مُُنَاَسََبَةَُُ  ثالثا: 
الوحي ودلالتُهُا المرسلةُُ على أَنَََّ الةَّيّّنَّ الصالحةََ بريد 

المقامات العلّيّة.
- بمقام المعاشرين:

أولاًً: قول السيدة عائشة رضي الله تعالى عنها: 
)يبعثون على نياتهم(. فحتى البعث يكون مداره على 

النية، لا سيما إن كتبت له حياة في زمن الفتن.
ثانيًاً: عن عبيد بن عََمْْرو سََأَلَََ عََائِِشََة رََضِِي 
كََانََ  الْْيَوَْْم،  هِِجْْرََة  الَا  فَقََاَلَتَ  الْْهِِجْْرََة  عََن  عََنْْهََا  الله 
رََسُُوله  وََإِِلَىَ  الله  إِِلَىَ  بِِدِِينِِهِِ  أحدهم  يفر  الْْمُُؤْْمِِنُوُنََ 
م  سْْالَا ِ مََخََافَةَ أَنَ يفتن عََلَيَْْهِِ، فَأََمَا الْْيَوَْْم فقد أظهر الله ا�لْإِ
وََنِِيَّةَ؛  جِِهََاد  وََلَكَِِن  شََاءََ،  حََيْْثُُ  ربه  يعبد  وََالْْمُُؤمن 
فعندما  بالنية،  المرتبطة  الأعمال  أحد  فالهجرة هي 
استقر المجتمع الإسلامي بقيت النية مع كّلّ عمل، 

واعتبرت في كل جهاد.
- بمقام الّتّعبد:

تمحض  من  يمنع  لا  المكلفين  حظوظ  تجويز 
الإخلاص لله تعالى.

المطلب الثاني: صناعةُُ المواهي الاصطلاحية 
على وفق المنهج المعجمّيّ

مسالكََ  أسلك  أن  المطلب  هذا  في  آثرت 
واقع  على  المنهج  ترجمة  في  والسََّبق  الاستقلال 
للمعرفات الاصطلاحية من خلال معاجم  الّتّأسيس 

اللسان العربي، فاخترت للإفادة:
باعتبار  العرب  عوائد  مقام  تعريف  أولا- 

الوضع اللغوّيّ المعجمّيّ
الحقيقة الّلّغوية للمقام:

فوجدت  ومذاهبهم،  العرب  كلام  تتّبّعت 
»للمقام« إطلاقات:                      

 /307  ،3( القدمين  موضع  ل:  الأّوّ الإطلاق 
309 ص(.

	
قال: هذَاَ مََقَاَمُُ قَدَمََيْْ رََبَاَح ***  غُُدْْوََةَ َحّتّى دَلََكَََتْْ 

بَرَََاح
من  كعتين  الّرّ مابين  قومة،  الّثّاني:  الإطلاق 
قومتين  الغداة  »أصّلّي  الّدّقيش:  أبو  قال  القيام. 
 ،6( ص(،   308  ،3( قومات«  ثلاث   والمغرب 

231 ص(.
الإطلاق الّثّالث: يطلق على الّثّبوت والجمود، 
ومن  والإنتصاب،  والّتّحبس  والّتّوقف،  والتحّيّر 
منفذا،  يجد  لا  متحّيّرا  ثبت  أي  الماء  قام  المجاز: 
وقيل جمد ومنه: قامت الّدّابة أي: وقفت عن الّسّير، 
 ،3( قام  أّنّه  يقال:  وثبت  وقف  إذا  جل  الّرّ وكذلك 

309/307 ص(، )1، 3781/ 3783 ص(.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
170

ومنه قول أبو الطّيّب المتنّبّي: 
النُّضََُارََ  سََالََ   *** بِِبَلَْْدَةٍٍَ  أَقََاَمََ  إِِذَاَ  الكََرِِيمُُ  وََكََذَاَ 

بِِهََا وََقَاَمََ المََاءََ.
 ،3( أدَاَمه  إقامةًً  الشََّيءََ  أقام  ابع:  الّرّ الإطلاق 

33 ج. 310/ 318 ص(.
مجالسهم  الّنّاس  مقامات  الخامس:  الإطلاق 
)3، 33 ج. 310 ص(، )1، 3781 ص( ، وأنشد 

ي للعباس بن مرداس: بّرّ
المقامة  إلى  فقيد   *** ا   شّرّ كان  وأّيّك  فأّيّما 

لا يراها.
الّشّعر  استقام  الاّتّزان،  الّسّادس:  الإطلاق 
اّتّزن )1، 3782 ص(، )3، 33 ج. 318  بمعنى 

ص(.
الإطلاق الّسّابع: الملازمة )3، 33 ج. 314/ 

315 ص(.
الإطلاق الّثّامن: القيامة: يوم البعث يقوم الخلق 

بين يدي القّيّوم )3، 33 ج. 320 ص(.
والاعتدال  الاستقامة  الّتّاسع:  الإطلاق 
م  والاستواء، ومنه دين قّيّم: مستقيم لا زيغ فيه، وتقّوّ
مح )3، 33 ج. 308، 312، 319، 320 ص(،  الّرّ

)6، 5 ج. 233 ص(، )1، 3785 ص(.
الحقيقة الّشّرعية للمقام:

يدل  ما  يلامس  الّشّرعية  للحقائق  المتتّبّع  إّنّ 
والسّنّة  الكريم  القرءان  في  »مقام«  صيغة  على 

والأثر.
– فمن الكتاب:

أَمَِِينٍٍ﴾  مََقَاَمٍٍ  فِِي  الْْمُُتَّقَِِينََ  إِِنََّ   ﴿ تعالى:  قوله 
الدخان: 51.

وجه الاستدلال:
 المُُقام: بضم الميم مكان الإقامة، والمََقام بفتح 
الميم مكان القيام ويتناول المسكن وما يتبعه )14، 

25 ج. 317 ص(.
قوله تعالى: ﴿يُرُِِيدُوُنََ أَنَ يَخَْْرُُجُُوا مِِنََ النَّاَرِِ وََمََا 

هُُم بِِخََارِِجِِينََ مِِنْْهََاۖ ۖ وََلَهَُُمْْ عََذَاَبٌٌ مُُّقِِيمٌٌ﴾ المائدة: 37.
وجه الاستدلال:

دائم )14، 6 ج. 189  ولهم عذاب مقيم: أي 
ص(.

قوله تعالى: ﴿الَّذَِِي أَحَََلَّنََاَ دَاَرََ الْْمُُقَاَمََةِِ مِِن فَضَْْلِِهِِ 

لُغُُوُبٌٌ﴾ فاطر:  فِِيهََا  يَمَََسُُّنَاَ  وََالَا  نَصَََبٌٌ  فِِيهََا  يَمَََسُُّنَاَ  الَا 
.35

الاستدلال:                                                                                                                                         وجه 
قطنه.  إذا  بالمكان  أقام  من  ميمي  مصدر  المُُقامة: 

والمراد دار الخلود )14، 22 ج. 316 ص(.
ومن السّنّة:

ابن رافع  د  بن حنبل ومحّمّ أحمد  به  ما حّدّث 
ام  زاق: أخبرنا معمرٌٌ، عن هّمّ قالا: »حّدّثنا عبد الّرّ
بن منّبّه قال: »هذا ما حّدّثنا أبو هريرة عن رسول 
الله ه«، فذكر أحاديث منها، وقال: »قال رسول الله: 
فيها،  فسهمكم  فيها،  وأقمتم  أتيتموها،  قرية  »أّيّما 
لله  خمسها  فّنّإ  ورسوله،  الله  عصت  قرية  وأّيّما 
المختصر  الصحيح  )المسند  لكم«  هي  ثّمّ  ورسوله 
الله،  رسول  إلى  العدل  عن  العدل  بنقل  السنن  من 
اج القشري الّنّيسابوري(  أبو الحسين مسلم بن الحّجّ
لمقتفي  الابتهاج  غاية  طليعته  )وفي  206-261هـ 
مرتضى  د  محّمّ اج،  الحّجّ بن  مسلم  كتاب  أسانيد 
ط1:  طيبة،  دار  )الّنّاشر:  1205هـ  الزبيدي( 
باب  والسير،  الجهاد  كتاب  م،   2006  - 1427هـ 

حكم الفيء، ج 02، رقم 1756، ص: 839(.
الله:  رسول  »قال  قال:  هريرة  أبي  عن 
والقائم  القائم،  من  خير  فيها  القاعد  فتن  »ستكون 
الّسّاعي،  الماشي، والماشي فيها خير من  خير من 
يشرف لها تستشرفه؛ فمن وجد ملجأ وجد ملجأ أو 
كتاب  البخاري،  الصحيح،  )الجامع  فليعذه«  معاذا 
القائم، ج04،  القاعد فيها خبر من  الفتن، باب فتنة 

رقم 7081، ص: 316(.
عن أبي هريرة قال: »قال رسول الله صلى الله 
سبحان  ويمسي  يصبح  حين  قال  وسلم: »من  عليه 
ا  مّمّ بأفضل  القيامة  يوم  أحد  يأت  لم  ة  مّرّ مائة  الله 
عليه«  زاد  أو  قال،  ما  مثل  قال  أحد  إّلاّ  به  جاء 
)المسندالّصّحيح، مسلم، كتاب الّذّكروالّدّعاء والّتّوبة 
الّتّهليل والّتّسبيح والّدّعاء،  باب فضل  والاستغفار، 

ج02، رقم 2692، ص: 1240(.
ومن الأثـر:

حمن بن يزيد قال: »قال عبد الله  عن عبد الّرّ
ونحن بجمع: »سمعت اّلّذي نزلت عليه سورة البقرة 
يقول في هذا المقام: »لّبّيك الّلّهم لبيك« )كتاب الحج، 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
171

في  يشرع  حّتّى  التلبية  الحاج  إدامة  استحباب  باب 
الّنّحر، ج01، رقم 1682،  العقبة يوم  رمي جمرة 

ص: 582(.
عن عبد الله ابن أبي أوفى قال: »اعتمررسول 
وصّلّى  بالبيت،  فطاف  وسلم-  عليه  الله- صلى الله 
خلف المقام ركعتين ومعه من يستره من الّنّاس فقال 
)البخاري،  قال:»لا«  الكعبة؟«.  »أدخل  رجل:  له 
ج01،  الكعبة،  يدخل  لم  من  باب  الحج،  كتاب 

رقم1600، ص: 493(.
نسائه-  من  الله  رسول  آل   « قال:  أنس  عن 
فأقام  رجله؛  انفكت  وكانت  وسلم-  عليه  الله  صلى 
في مشربة تسعًاً وعشرين ليلة ثّمّ نزل، فقالوا: »يا 
رسول الله آليت شهرًًا. فقال: »إّنّ الّشّهر يكون تسعًاً 
وعشرين« )البخاري، كتاب الأيمان والّنّذور، باب 
من حلف أن لا يدخل على أهله شهرًًا وكان الّشّهر 

تسعًاً وعشرين، ج 04، رقم 20، ص:225(.
ثالثا: الحقيقة الاصطلاحّيّة للمقام

ا يتوصل  في اصطلاح أهل الحقيقة: عبارة عّمّ
تطلب  ضرب  به  ويتحّقّق  تصرف،  بنوع  إليه 
إقامته عند  فمقام كّلّ واحد موضع  تكّلّف.  ومقاساة 

ذلك )4، 183 ص(.
ره تمام حّسّان هو: »الوجه الذي  المقام كما يقّرّ
تتمّثّل فيه العلاقات والأحداث والظروف الإجتماعّيّة 

اّلّتي تسود ساعة أداء المقال« )2، 514 ص(.
والّشّرعّيّة،  الّلّغوية  الإطلاقات  تتّبّع  بعد 
تتبّيّن لنا أّنّ المقام هو: المجلس المّتّزن المنتصب، 

وموضع تثبيت القدمين.
إّنّ  حيث  العلاقة:  بذكر  المطلب  هذا  وأختم 
والخصوص  العموم  نسبة  الحقائق؛  بين  الّنّسبة 
إقامة  عن  الاصطلاح  في  الحديث  لأّنّ  المطلق؛ 
هيئة  وعلى  مخصوصة،  أزمنة  في  مخصوصة 

مخصوصة.
ثّمّ إّنّ مدلول العوائد بعد استقراء موارد العرب 

وموروثاتهم الّتّراثية، ينحصر في: 
قول  العرب  لسان  في  ودليله  الصفح؛   -1

الشاعر: 
وما بِِجََنْْبِِيََ من صََفْْحٍٍ وعائِِدةٍٍ *** عند الأَسَِِدَّةَِِ 

إنََّ العي كالعضب.

2- المنفعة؛ يقال: هذا الشيء أعود عليك من 
كذا، أي أنفع.

صفح  ذو  فلان  يقال:  واللطف؛  العطف   -3
وعائدة، أي ذو عفو وتعطف )4، 2/ 514(.

عائدة  أكثر  ما  يقال:  والصلة؛  المعروف   -4
فلان علينا.

أعود  الأمر  هذا  يقال:  الرفـــــــــــــــــق؛   -5
من هذا، أي أرفق )2، 4/ 183 ص(.

6- الدُُّرْْبة والتَّمَادِِي في شيء حتَّىَ يصير له 
سجيَّةًَ؛ً يقال درب بالشيء، إذا لزمه، ولصق به.

والاستقرار؛  التكرار  الدأب،  الديدن،   -7
سميت بذلك لأن صاحبها يعاودها، أي يرجع إليها، 
مرة بعد أخرى، بلا قرينة عقلية عند ذوي الطباع 

السليمة )1، 3/ 316 ص(.
8- الرجوع؛ يقال: للشجاع معاود، لأنه لا يمل 

المراس )1، 317/3 ص(.
عليه  استمر  ما  قولهم  ومنه  الاستمرار؛   -9
بعد  مرة  إليه  وعادوا  المعقول،  حكم  على  الناس 

أخرى )4، 2 ج. 486-514 ص(.
01- عُُوََدٌٌ: يقصد به التردد، يقال هؤلاء عََودُُ 

فلان وعُُوََّادُهُ وهم الذين يَعَُوُدُوُنه إِِذا اعْْتَلَََّ.
 /3  ،1( المصير  إليه  شيء  كل  المََعَاَدُُ:   -11

318-319 ص(.
21- الاعتياد؛ يطلق ويقصد به الإيلاف، ومنه 
القول: اعتاده وأعاده واستعاده: جعله من عادته )7، 

1/ 303 ص(.
ومـــــدلول العــــــــــــــــــرب:

أهل  مدونات  في  عرب  كلمة  تتبعت  حيث 
اللغة، فوجدتها على إطلاقات.

المعنى الأول: جيل معروف من الناس، وهو 
جنس لنوعين من العرب.

أ- العرب العاربة؛ وهم الخلص )3، 3/ 332 
ص(، )4، 1/ 178 ص(.

ب- العرب المستعربة؛ هم الدخلاء من العجم، 
تكلموا بلسان العرب، وحكََوا هيئاتهم )1، 588/1 

ص(، )4، 1/ 179 ص(.
المعنى الثاني: الفصاحة: ومنه رجل عرباني 

اللسان؛ أي فصيح.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
172

ومنها  النفس،  وطيب  التودد  الثالث:  المعنى 
العروب؛ المرأة الحسناء المتحببة إلى زوجها.

المعنى الرابع: الأثر.
رجل  يقال  النسب؛  ثبوت  الخامس:  المعنى 
يكن  لم  وإن  ثابتا  العرب  في  نسبه  كان  إذا  عربي 

فصيحا.
المعنى السادس: الفحش؛ يقال أعرب الرجل، 

إذا تكلم بالفحش.
يقال:  والبيان؛  التهذيب  السابع:  المعنى 
عربت له الكلام تعريبا، وأعربت له إعرابا إذا بينته 

وهذبته.
من  أكثرت  يقال:  الصفاء؛  الثامن:  المعنى 
 ،3( ص(،   301-299  /4  ،2( العربية  شرب 

333/3-341 ص(، )4، 1/ 179 ص(.
المعنى التاسع: النشاط؛ تذيل ذلك ما ورد في 

كلام العرب
كالطير   *** أعنتها  في  عربا  تنزع  والخيل 
البرد )6، 2/ 128 ص(،  الشؤبوب ذي  تنجو من 

)3، 3/ 338 ص(.
من  مأخوذة  والإنكار؛  المنع  العاشر:  المعنى 
التعريب، ومنه قول القائل لا تعرب أي لا تمنع )1، 

2/ 591، 3/ 318-319 ص(.
المعنى الحادي عشر: الصراحة.

المعنى الثاني عشر: باحة العرب أي موضع 
إقامتها والشاهد على هذا المعنى من ديوان العرب 

قول الشاعر:
في  ترقرق  العربات رجا ***  باحة  ورجت 

مناكبها الدماء )1، 1/ 578 ص(.
البدوي  على  تطلق  عشر:  الثالث  المعنى 

وغيره )1، 1/ 586 ص(، )6، 2/ 128 ص(.
الخالص  التمحض  عشر:  الرابع  المعنى 
والسلامة من التهجين؛ ومنه القول: أعرب الفرس 

إذا خلصت عربيته )6، 2/ 128(.
الحقــــــائق الاصطلاحية

في  عسير  حقائقها  باعتبار  الحدود  جلب  إن 
يقتضي  مما  العلماء  على  المأخذ  خفي  العبارة، 

انتخابا لجملة من المثل والأقسام للإحاطة بهيئتها.
فمصطلح العوائد:

المدونات  في  معان  من  تناثر  ما  تتبع  بعد 
على  الاستمرار  هي  العادة  بأّنّ  يظهر  التراثية، 
الأمر والّتّمادي فيه بمسلك الّتّكرار، قصد استقرار 
المعاني في النفوس بعد دربة لينسجم ومقتضى ديدن 

العقلاء.
ولفظ العرب:

العاربة  للعرب  حاوية  عبارة  أنه  إلى  أوحى 
أصالة، والعرب المستعربة تبعا، وما يلزم عنها من 
وصف الفصاحة والبيان. وعليه: فيمكن أن نعرف 

عوائد العرب كحقيقة اصطلاحية 
تعريف عوائد العرب باعتبار الإضافة:

يطلق هذا المركب ويراد به »أعراف العرب 
العاربة أصالة والمستعربة تبعا«.

البيان التفصيلي:
هيئة  وذيول  حقائق  في  والإنعام  التأمل  بعد 
ونكت  لطائف  إلى  النظر  اهتدى  العرب،  عوائد 
يحتكم  أصل  العاربة  العرب  أعراف  أن  مفادها 
العرب  أعراف  أما  ومقاصده،  التشريع  لفهم  إليه 
المستعربة فهي مقصودة بالتتبع، ولا يحتكم إليها إلا 
بعد اخضاعها ومحاكمتها بأعراف العرب العاربة. 
 - العلاقة بين الحقيقة اللغوية والاصطلاحية:
وخصوص  عموم  الحقيقتين  بين  النسبة  إن 
المعنى  من  مطلقا  أعم  اللغوي  المعنى  إذ  مطلق، 
لمنهج  صريح  بيان  ذلك  وفي  الاصطلاحي، 
اللغوي  الوضع  عن  استقلالا  الشرعي  الاستقلال 

وتقييدًاً له، وتهذيبا.
ثانيا- تعريف مقام المعاشرين باعتبار الوضع 

اللغوّيّ المعجمّيّ
إّنّ المتتّبّع لقيد المعاشرة في كلام العرب ليجد 
ويمكن  المقام،  لحقيقة  الخادمة  المعاني  من  طائفة 

حصر ما تكّثّر على إطلاقات منها: 

• المخالطة والممازحة والمصاحبة:
واعتشروا  معاشرة  عاشرته  العرب  تقول 

وتعاشروا، تخالطوا وامتزجوا.
قال طرفة: ولئن شطت نواها مرة       لعلى 

عهد حبيب معتشر
والفريق  كالخليط  الحبيب  جعل  أّنّه  والشاهد 

على ما ذكره الإمام القرطبي تخريجا وشرطا.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
173

• القرابة والأهل: العشير القريب، والّصّديق، 
وج، والجمع عشائر وعشراء.  والّزّ

قال ابن ساعدة بنُُ جُُويه: 
رأته على بأس وقد شاب رأسها       وحين 

تصّدّى للهوان عشيرها 
جماعة  كّلّ  والمعشر:  فالعشير  الاجتماع:   •
ومعشر  المسلمين  معشر  نحو:  واحد  أمرهم 

المشركين.
قال ذو الأصبع العدواني:

وأنتم معشرٌٌ زيدٌٌ على مائة      فأجمعوا أمركم 
ا فكيدوني )1، 198/3 ص(. طّرّ

من  مفاعلة  أّنّها  المعاشرة:  في  والحاصل 
العشرة وهي المخالطة.

لأّنّها  الجزور،  أعشار  من  اللفظة  وقيل: 
مقاسمة ومخالطة ومخالفة جميلة، وقيل مشتّقّة من 
العشيرة أي الأهل، عاشروه: جعله من عشيرته كما 

يقال: آخاه إذا جعله أخا.
وقد  اشتقاقها،  أصل  يعرف  فلا  العشيرة  ا  أّمّ

قيل: إّنّها من العشرة أي اسم العدد )1، 10 ص(.
والمعاشرة: المصاحبة والمجالسة والمرافقة.

الحقيقة الاصطلاحية لمقام المعاشرين:
من  سيق  ما  باعتبار  المعاشرين  مقام  ف  يعّرّ

معان لغوية معجمية بما يلي:
أثمرتها  اّلّتي  المعاني  عند  الإقامة  “هو 
وجه  على  للتشريع  الحكمية  أو  الحقيقية  الملازمة 

الاجتماع”.
المحترزات  على  يدل�  بقيوده  والّتّعريف 
على  الإقامة  قيد  يدّلّ  حيث  المقصودة:  والمعاني 
فهمه  ما  وتّتّبع  الصّنّ  عند  الاعتكاف  ضرورة 

الأصحاب من التشريع.
ويدّلّ قيد عند المعاني “على أّنّ الإقامة لا  	-
الحكيم، كما  الشارع  بتوفيق  إّلاّ  بالفهم  الّنّظر  ج  تتّوّ
المنقولات  أو  الألفاظ  لإخراج  قّيّدت  المعاني”  أّنّ 

الّلّفظية.
ويدّلّ قيد الإثمار على أّنّ المقام يؤّهّل من  	-
وملامسة  القصد  لتحصيل  حياضه  ويلازم  يغشاه 

المراد.
إحالة  الحقيقية “على  الملازمة  قيد  ويدل  	-

 – رسول الله  حيث صحابة  المقام  هذا  في  معتبرة 
صلى الله عليه وسلم – فهم أعلم الّنّاس بالمرادات، 

نات. وأعرفهم بالمدّوّ
الّتّابعين  إلحاق  “لتحقيق  الحكمية  وقيد  	-

ة. وتابعيهم بسلف الأّمّ
وسيق قيد الاجتماع “ لبيان وجوب اّتّفاق  	-
لمبدأ  جلبا  المقصود  للمعنى  وإقرارهم  المعاشرين 

الطمأنينة احتياطا. 
العلاقة بين الحقائق :

ة عموما وخصوصا مطلقا بين الحقائق  إّنّ ثّمّ
المذكورة سابقا؛ على معنى: أّنّ الحقيقة الاصطلاحية 
أخّصّ مطلقا من الحقيقة الّلّغوّيّة؛ لأّنّ الحديث عن 
مقام المعاشرين ينحصر في زمن مخصوص ومن 

هيئة مخصوصة، ولتحصيل قصد مخصوص.

خاتمة
النِّ�ِعم،  تحصيل  على  أقدر  الذي  لله  الحمد 
وأرشد السالك إلى مراتب القيم، نحمده تعالى على 
منح الاستفتاح والتمام؛ فقد شاء سبحانه متفضلا أن 
البنيان،  معصومة  منظومة  إلى  هاديا  وحيه  يكون 
محكمة البيان، محرضة على جمع عرائس الّتّحرير 

بما ينفع الّنّاس في العاجل والآجل معا.
المناهج  بلبوس  المُُعجمي  التحقيق  تلبس 
الحُُذاق  بالعلل  الامتثال  حبل  وشد�  المقدسة، 
المرصوصة، وطلب شواهد الاعتبار ممن لازموا 
البقاع المحروسة؛ فوافق القصدُُ المرادََ، وبلغت النية 
رََّيدََ الريادة. لقد ألقى السير إلى وادي السباع، وأبان 
تلكم  من  و  الأتباع.  ولطائف  نُكُت  من  طائفة  عن 

المخبآت المقصودة :
فقد  ومفاتيح؛  أبوابًاً  المُُعجمية  للقراءة  أن    -
فتحرر  محمودة،  باستقلالية  الفنون  بها  تُسُتفتح 
الحقائق وفقها، وتٌقٌتنص الشرائط والضوابطُُ عندها، 
ومصطلحاتها،  مناهجها  حيث  من  المباني  وتكتمل 

وتشّدّ إليها المدارسُُ والمسالكُُ أعناقَهَا.
الوضع والاستعمال على  بدلالتي  تستهل  وقد 
محاكمة  في  المرادات  لبيان  الحمل  مقام  تحقيق 
النوازل الاقتصادية والإعلامية، وفي الموازنة بين 

الأقوال والأدلة.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
174

أنحاء؛  على  الألمعي  المُُعجمي  سير  وأّنّ    -
مثنى، وثلاث، ورباع حتى يحوز مقام الأسباع.

-  وأّنّ الغاية - وإن التفت الساق بالساق - في 
تحصيل الّتّكامل المعرفي على تحنث الأتباع.

والله من واء القصد.

الفهرس
التَّاَريخّيّ  المعجََمِِ  منهجُُ  الأول:  المبحث  	o

في اقتناص المعاني.
. المطلب الأول: المنهج الإجمالّيّ 	o
. المطلب الثاني: المنهج التَّفَصيلّيّ 	o

وفق  الحََقائق  صِِناعةُُ  الثَّاَني:  المبحث  	o
المناهجِِ المنطقّيّة والتَّقَريبّيّة. 

. المطلب الأول: المنهج المنطقّيّ 	o
. المطلب الثاني: المنهج الشرعّيّ 	o

المسََمََّى  صناعة  الثَّاَلث:  المبحث  	o
. الاصطلاحّيّ على نهجِِ المعجََم التَّاَريخّيّ

الحََقائق  تعديل�  الأول:  المطلب  	o
الاصطلاحية بميزان منهج المعجم.

المواهي  صناعة�  الثاني:  المطلب  	o
. الاصطلاحية على وفق المنهج المعجمّيّ

قائمة المصادر والمراجع
لسان العرب، محمد بن مكرم بن علي، أبو الفضل، جمال الدين ابن منظور الأنصاري  	.1

الرويفعي الإفريقي )ت ٧١١هـ(، الناشر: دار صادر – بيروت الطبعة: الثالثة - ١٤١٤ هـ، الجزء الأول 
والثالث.

معجم مقاييس اللغة، أحمد بن فارس بن زكرياء القزويني الرازي، أبو الحسين )ت ٣٩٥هـ(،  	.2
المحقق: عبد السلام محمد هارون، الناشر: دار الفكر، عام النشر: ١٣٩٩هـ - ١٩٧٩م، الجزء الرابع 

والخامس.
د مرتضى الحسيني الزََّبيدي، الجزءالثالث، أعوام  تاج العروس من جواهر القاموس، محّمّ 	.3

النشر: )١٣٨٥ - ١٤٢٢ هـ( = )١٩٦٥ - ٢٠٠١ م(.
الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، أبو نصر إسماعيل بن حماد الجوهري الفارابي )ت  	.4

٣٩٣هـ(، تحقيق: أحمد عبد الغفور عطار، الناشر: دار العلم للملايين – بيروت.
الطبعة: الرابعة ١٤٠٧ ه‍ـ‍- ١٩٨٧ م، الجزء الثاني. 	.5

كتاب العين، أبو عبد الرحمن الخليل بن أحمد بن عمرو بن تميم الفراهيدي البصري )ت  	.6
١٧٠هـ(، تحقيق: د مهدي المخزومي، د إبراهيم السامرائي، الناشر: دار ومكتبة الهلال، الجزء الثاني.

كتاب القاموس المحيط، مجد الدين أبو طاهر محمد بن يعقوب الفيروزآبادى )ت ٨١٧هـ(،  	.7
تحقيق: مكتب تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة بإشراف: محمد نعيم العرقسُُوسي، الناشر: مؤسسة 
الرسالة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت – لبنان، الطبعة: الثامنة، ١٤٢٦ هـ - ٢٠٠٥ م، الجزء 

الأول، عدد الصفحات: ١٣٥٧.
كتاب الأشباه والنظائر، تاج الدين عبد الوهاب بن علي بن عبد الكافي السبكي )ت ٧٧١ هـ(،  	.8

تحقيق: عادل أحمد عبد الموجود - علي محمد معوض، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة: 
الأولى ١٤١١ هـ - ١٩٩١ م، الجزء الأول.

كتاب غمز عيون البصائر في شرح الأشباه والنظائر أحمد بن محمد مكي، أبو العباس، شهاب  	.9
الدين الحسيني الحموي الحنفي )ت ١٠٩٨هـ(، الناشر: دار الكتب العلمية، الطبعة: الأولى، ١٤٠٥هـ - 

١٩٨٥م، الجزءالأول.
كتاب الكليات معجم في المصطلحات والفروق اللغوية، أيوب بن موسى الحسيني القريمي  	.10
الكفوي، أبو البقاء الحنفي )ت ١٠٩٤هـ( تحقيق: عدنان درويش - محمد المصري، الناشر: مؤسسة 

الرسالة – بيروت، عدد الصفحات: ١٠٨٣.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
175

كتاب معيار العلم في فن المنطق، أبو حامد الغزالي، الناشر: دار الأندلس للطباعة والنشر  	.11
والتوزيع، تاريخ الإصدار: 1 يناير 1997، عدد الصفحات: 376.

د بن أحمد القرشي المقري التلمساني )758 هـ(،  د بن محّمَّ كتاب القواعد، أبو عبد الله محّمَّ 	.12
تحقيق: أحمد بن عبد الله بن حميد، الجزءالأول، عدد الصفحات: 626، جامعة أم القرى، معهد البحوث 

العلمية وإحياء التراث الإسلامي، مكة المكرمة.
كتاب التلويح على التوضيح لمتن التنقيح في أصول الفقه، سعد الدين مسعود بن عمر  	.13

التفتازاني )ت ٧٩٢ هـ(، الناشر: مطبعة محمد علي صبيح وأولاده بالأزهر – مصر، الطبعة: ١٣٧٧ 
رََّوّتْهْا: دار الكتب العلمية - بيروت(. هـ - ١٩٥٧ م، الجزء الأول، )وصََ

كتاب مقاصد الشريعة الإسلامية، محمد الطاهر بن محمد بن محمد الطاهر بن عاشور التونسي  	.14
)ت ١٣٩٣هـ( تحقيق: محمد الحبيب ابن الخوجة، الناشر: وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، قطر، 

عام النشر: ١٤٢٥ هـ - ٢٠٠٤ م، الجزء الثاني.





ҚОЛЖАЗБА ЖӘНЕ ДЕРЕКТАНУЛЫҚ 
ЗЕРТТЕУЛЕР

ДІНИ (ИСЛАМИ) ЖАЗБА МҰРАЛАРДЫ ЗЕРТТЕУДІҢ ӨЗЕКТІ МӘСЕЛЕЛЕРІ, 
ӘДІСТЕРІ МЕН ТӘСІЛДЕРІ, БІРЕГЕЙ ҚОЛЖАЗБАЛАРДЫ ОҚУ ЖӘНЕ АУДА-
РУ, ДІНИ (ИСЛАМИ) САРЫНДАҒЫ ЭПОСТАР МЕН ҚИССАЛАР, АРАБ ТІЛІН-

ДЕГІ ДЕРЕКТЕРДІ АУДАРУ ЖӘНЕ ПАЙДАЛАНУ, СИРЕК КІТАПТАР МЕН 
БІРЕГЕЙ ҚОЛЖАЗБАЛАРДЫ САҚТАУ ЖӘНЕ ОЛАРДЫ ҚАЙТА ҚАЛПЫНА 

КЕЛТІРУ МӘСЕЛЕЛЕРІ

بحوث في علم المخطوطات والمصادر
أهم مشكلات وطرق وأساليب دراسة المخطوطات الدينية )الإسلامية(، القراءة والتحقيق 

المخطوطات، الملاحم والقصص الفريدة في المخطوطات الدينية )الإسلامية(،
قضية حفظ وترميم الكتب النادرة والمخطوطات

MANUSCRIPT AND ARCHITECTURAL STUDIES
KEY PROBLEMS, METHODS AND TECHNIQUES OF STUDYING THE RELIGIOUS 

(ISLAMIC) MANUSCRIPTS, READING AND RESEARCH OF MANUSCRIPTS, 
EPICS AND UNIQUE STORIES IN RELIGIOUS (ISLAMIC) MANUSCRIPTS, 
THE ISSUE OF PRESERVATION AND RESTORATION OF RARE K NIG AND 

MANUSCRIPTS

ИССЛЕДОВАНИЯ В ОБЛАСТИ РУКОПИСИ
КЛЮЧЕВЫЕ ПРОБЛЕМЫ, МЕТОДЫ И ПРИЕМЫ ИЗУЧЕНИЯ РЕЛИГИОЗНОГО  
(ИСЛАМСКОГО) ПИСЬМЕННОГО НАСЛЕДИЯ, ЧТЕНИЯ И ИССЛЕДОВАНИЯ  

РУКОПИСЕЙ, ЭПОСОВ И УНИКАЛЬНЫХ РАССКАЗОВ В РЕЛИГИОЗНЫХ  
(ИСЛАМСКИХ) РУКОПИСЯХ, ВОПРОС СОХРАНЕНИЯ И РЕСТАВРАЦИИ  

РЕДКИХ КНИГ И РУКОПИСЕЙ



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
178

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 

http://orcid.org/0000-0002-9958-520X
https://orcid.org/0009-0007-5947-5747

е-mail:  kaldibay75@gmail.com
е-mail:  Zhuldyz.omarbekova@mail.ru

БАЙБАРЫС СҰЛТАН ТУРАЛЫ АРАБ ДЕРЕККӨЗДЕРІ

ҚЫДЫРБАЙ  
Қалдыбай Арыстанбекұлы

PhD, Нұр-Мүбарак Египет ислам  
мәдениеті университеті
Алматы қ., Қазақстан

ОМАРБЕКОВА  
Жұлдыз Тұрғанқызы

«Ғылым ордасы» РМК Орталық ғылыми 
кітапханасы, 

Сирек кітаптар бөлімі
Алматы қ., Қазақстан

المصادر العربّيَّة عن الّسُّلطان بيبرس

 قيديرباي قالديباي أريصتانبكولي
الدكتور،  جامعة المصرية للثَّقَافة الإسلاميَّةَ نور 

مبارك،
 آلماطي، كازاخستان

 عمربيكوفا جولدوز
 ”Gylym Ordasy“  المكتبة العلمية المركزية

قسم الكتب النادرة
آلماطي، كازاخستان

ARAB SOURCES ABOUT SULTAN BAYBARS

QYDYRBAI Qaldybai 
PhD, Nur-Mubarak Egyptian University of 

Islamic Culture
Almaty, Kazakhstan

OMARBEKOVA Zhuldyz 
The Science Committee of the Ministry of 

Education and Science
 “Gylym Ordasy”, rare books department

Almaty, Kazakhstan

АРАБСКИЕ ИСТОЧНИКИ О СУЛТАНЕ БАЙБАРСЕ

КЫДЫРБАЙ  
Калдыбай Арыстанбекулы 

PhD, Египетский университет ислам-
ской культуры Нур-Мубарак,

г. Алматы, Казахстан

ОМАРБЕКОВА  
Жулдыз Турганкызы

Центральная научная библиотека
РГП «Ғылым ордасы»,  

отдел редких книг
г. Алматы, Казахстан



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
179

Аңдатпа. Бұл мақалада Сұлтан Байбарыстың өмірбаяны мен тарихи болмысына 
қатысты араб тіліндегі негізгі жазба дереккөздерге ғылыми тұрғыдан шолу жасалады. 
Сонымен қатар оның өмірі мен қызметіне қатысты көзі тірісінде және һижра бойынша 
VIII–IX ғасырларда (б.з. XIV–XV ғғ.) жазылған тарихи еңбектер жүйелі түрде сараланып, 
олардың мазмұны, құрылымдық ерекшеліктері мен деректік құндылығы талданады.

Мақалада Әбу Шәма, Ибн Шәддад, Ибн Абдуззаһир, Ибн Уасил, Ибн Халликан, Ибн 
әл-Фути, Байбарыс әд-Дәуадар, Қутбуддин әл-Юнини, Шәфиғ ибн Әли ибн Аббас, ән-
Нуәйри, әз-Зәһаби, әл-Мұфаддал ибн Әбу әл-Фадаил, Ибн Кәсир, Ибн Шәкір әл-Кутуби, 
Афифуддин әл-Яфығи, әл-Қалқашанди, әл-Мақризи, Ибн әл-Фурат, Ибн Тағри Берди, әс-
Сахауи, әс-Суюти, Ибн Ияс сынды ортағасырлық мұсылман тарихшыларының еңбектері 
салыстырмалы-тарихи әдіс бойынша қарастырылады. Бұл дереккөздердегі баяндау стилі 
мен авторлардың тарихи концепциялары талданады. 

Зерттеу барысында мәтіндік-салыстырмалы талдау, аударма, интертекстуалдық 
сараптау, анализ-синтез және тарихи-салыстырмалы әдістер кеңінен қолданылды. 
Авторлар тобы Сұлтан Байбарыс тұлғасын мадақтау мен сын аясында әрқилы бейнелей 
отырып, заманауи тарихнамада оның сан қырлы болмысын қалыптастырған. Әсіресе, 
Ибн әл-Фурат пен әл-Мақризидің еңбектері тарихи бейтараптықты ұстануымен және 
Байбарысқа қатысты мәліметтерінің молдығымен ерекшеленеді.

Зерттеу нәтижесінде араб жазба дереккөздері негізінде Сұлтан Байбарыс тұлғасын 
қазақтілді аудиторияға жаңаша қырынан таныту мен тарихи-филологиялық тұрғыда қайта 
пайымдау қажеттігі негізделеді.

Кілт сөздер: Сұлтан Байбарыс, араб жазба дереккөздері, тарихи деректер, Мәмлүк 
сұлтандығы, Ибн Шәддад, Ибн әл-Фурат, әл-Мақризи, тарихи тұлға, ислам өркениеті.

الظاهر  السلطان  سيرة  تناولت  التي  الأساسية  العربية  للمصادر  علمية  مراجعة  المقالة  هذه  تقدم  الملخص: 
بيبرس وحقيقته التاريخية. وتحلل الدراسة بشكل منهجي الأعمال التاريخية كُُتبت في حياته وخلال القرنين الثامن 
والتاسع الهجريين )القرنين الرابع عشر والخامس عشر الميلاديين(، مع التركيز على محتواها وخصائصها البنيوية 

وقيمتها كمصادر.
والتاسع  الثامن  القرنين  وفي  حياته  في  كُُتبت  التي  التاريخية  للأعمال  منهجي  تحليل  البحث  هذا  في  تم  وقد 
الهجريين )القرنين الرابع عشر والخامس عشر الميلاديين(، والتي تناولت حياته ونشاطاته. كما تناولت الدراسة 

محتوى هذه المصادر وخصائصها البنيوية وقيمتها كالمصدرية.
أبو  مثل:  الوسطى،  العصور  في  المسلمين  المؤرخين  أعمال  لدراسة  مقارََنًاً  تاريخيًّاً  منهجًًا  المقالة  ف  وتُوُظِّ�ِ
شامة، ابن شداد، ابن عبد الظاهر، ابن واصل، ابن خلكان، ابن الفُوُطي، بيبرس الدوادار، قطب الدين اليونيني، شافع 
بن علي بن عباس، النويري، الذهبي، المفضل بن أبي الفضائل، ابن كثير، ابن شاكر الكتبي، عفيف الدين اليافعي، 
القلقشندي، المقريزي، ابن الفرات، ابن تغري بردي، السخاوي، السيوطي، وابن إياس. كما تُحُّلّل المقالة أسلوب 

السرد والرؤى التاريخية للمؤلفين تحليالًا نقديًّاً.
للنصوص،  البيني  والتحليل  والترجمة،  المقارن،  النصيُُّ  التحليلُُ  منها:  مناهج،  بعدة  الدراسة  توسََّلت  وقد 
رُُ مؤلفو هذه المصادر السلطانََ بيبرس بطرقٍٍ متعددةٍٍ، تتراوح  ِ والتحليلُُ والتركيب، والمنهج التاريخي المقارن. يصوِّ�
بين الثناء والنقد، مما يسهم في تكوين صورةٍٍ متعددةِِ الأبعاد للحاكم في الكتابات التاريخية الحديثة. ومن تلك المصادر 
تبرز بشكل خاص أعمال ابن الفرات والمقريزي لما تتسم به من حيادية تاريخية وغنى بالمعلومات حول شخصية 

السلطان الظاهر بيبرس.
باللغة  الناطق  الجمهور  إلى  بيبرس  الظاهر  السلطان  تقديم شخصية  إعادة  إلى ضرورة  البحث  خلص  وقد 

الكازاخية من منظور جديد يعتمد على المصادر العربية المكتوبة من خلال مقاربة تاريخية-فيلولوجية.
الكلمات المفتاحية: السلطان الظاهر بيبرس، المصادر العربية المكتوبة، البيانات التاريخية، عصر المماليك، 

ابن شداد، ابن الفرات، المقريزي، الشخصية التاريخية، الحضارة الإسلامية.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
180

Abstract: This article presents a scholarly review of key Arabic-language written sources 
concerning the biography and historical identity of Sultan Baybars. The study systematically 
analyzes historical works written during his lifetime and in the 8th–9th centuries AH (14th–15th 
centuries CE), focusing on their content, structural characteristics, and source value.

The article employs a comparative-historical approach to examine the works of medieval 
Muslim historians such as Abu Sha ma, Ibn Shaddad, Ibn Abd al-Zahir, Ibn Wasil, Ibn Khallikan, 
Ibn al-Futi, Baybars al-Dawadar, Qutb al-Din al-Yunini, Shafi ibn Ali ibn Abbas, al-Nuwayri, al-
Dhahabi, al-Mufaddal ibn Abi al-Fada’il, Ibn Kathir, Ibn Shakir al-Kutubi, Afif al-Din al-Yafi‘i, 
al-Qalqashandi, al-Maqrizi, Ibn al-Furat, Ibn Taghri Birdi, al-Sakhawi, al-Suyuti, and Ibn Iyas. 
The narrative style and historical perspectives of these authors are critically analyzed.

Throughout the study, various methods are used, including textual-comparative 
analysis, translation, intertextual examination, analysis-synthesis, and historical-comparative 
methodology. The authors of these sources depict Sultan Baybars in diverse ways–from praise 
to criticism – hus contributing to a multifaceted image of the ruler in modern historiography. 
Particularly noteworthy are the works of Ibn al-Furat and al-Maqrizi, which stand out for their 
historical impartiality and richness of detail on Baybars.

The research concludes that there is a need to reinterpret and present Sultan Baybars’ 
character to Kazakh-speaking audiences from a new perspective, based on Arabic written sources 
and through a historical-philological lens.

Keywords: Sultan Baybars, Arabic written sources, historical data, Mamluk Sultanate, Ibn 
Shaddad, Ibn al-Furat, al-Maqrizi, historical figure, Islamic civilization.

Аннотация: В данной статье представлен научный обзор основных письменных 
источников на арабском языке, касающихся биографии и исторического облика султана 
Байбарса. В исследовании систематически проанализированы исторические труды, 
написанные при его жизни и в VIII–IX веках хиджры (XIV–XV вв. н.э.), в которых отражены 
сведения о его жизни и деятельности. Рассматриваются содержание, структурные 
особенности и источниковая ценность этих трудов.

В статье сравнительно-историческим методом анализируются труды средневековых 
мусульманских историков, таких как Абу Шама, Ибн Шаддад, Ибн Абдуззахир, Ибн 
Василь, Ибн Халликан, Ибн аль-Фути, Байбарс ад-Дауадар, Кутбуддин аль-Юнини, Шафи 
ибн Али ибн Аббас, ан-Нувайри, аз-Захаби, аль-Муфаддал ибн Абу аль-Фадаиль, Ибн 
Касир, Ибн Шакир аль-Кутуби, Афифуддин аль-Яфиъи, аль-Калкашанди, аль-Макризи, 
Ибн аль-Фурат, Ибн Тагри Берди, ас-Сахави, ас-Суюты и Ибн Ияс. Научному анализу 
подвергается стиль изложения и исторические концепции авторов этих источников.

В ходе исследования широко использовались методы текстуально-сравнительного 
анализа, перевода, интертекстуального анализа, анализа-синтеза и историко-
сравнительного подхода. Авторы этих трудов по-разному представляют личность султана 
Байбарса – от восхваления до критики, тем самым формируя многогранный образ 
правителя в современной историографии. Особенно выделяются труды Ибн аль-Фурата и 
аль-Макризи, отличающиеся объективностью и обилием сведений о Байбарсе.

В результате исследования обоснована необходимость нового осмысления личности 
султана Байбарса и ее представления казахскоязычной аудитории с использованием 
арабских письменных источников с историко-филологической точки зрения.

Ключевые слова: Султан Байбарс, арабские письменные источники, исторические 
данные, султан мамлюков, Ибн Шаддад, Ибн аль-Фурат, аль-Макризи, историческая лич-
ность, исламская цивилизация.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
181

Кіріспе: 
Алыс-жақын шетелдердегі архивтер 

мен кітапхана қорларынан «Тарих толқы-
нындағы халық», «Мәдени мұра», «Руха-
ни жаңғыру» және «Архив-2025» бағдар-
ламалар аясында Еліміздің тарихы мен 
мәдениетіне, тарихи тұлғаларына қаты-
сты көптеген жазба деректер мен бірегей 
қолжазбалардың көшірмелері әкелінуде. 
Ендігі кезекте оларды ғылыми тұрғыдан 
саралап, зерттеп зерделеу арқылы ұлты-
мыздың мүддесіне пайдалану міндеті 
тұр. Осындай құнды жазба мұралардың 
ішінде Байбарыс сұлтанның өмірі мен 
шынайы тарихи тұлғасына, оның Таяу 
Шығыс елдерінің тарихындағы өзіндік 
орнын, жалпы ислам өркениетінің да-
муына қосқан үлесі жайында жазылған 
араб тіліндегі жазба деректерді зерттеу 
біз үшін маңызды. Біз бұл мақаламызда 
Сұлтан әз-Заһир Байбарыс туралы сұл-
танның көзі тірісінде және жалпы мәм-
лүктер кезеңінде жазылған негізгі араб 
деректерімен таныстыратын боламыз. 

 Ғылыми әдіснамалық негіздері: 
Мақалада тарихи жазба деректерді, 

құжаттарды саралау, жүйелу, талдау 
және аударма жасау әдістері қолданыл-
ды. Зерттеу жұмысында анализ-синтез, 
тарихи-салыстырмалы талдау, сипаттау 
тәсілдері қолданылып, жалпы кешенді 
пәнаралық зерттеу, т.с.с қағидаттар бас-
шылыққа алынады.

Тақырыпты таңдауды дәйектеу және 
мақсаты мен міндеттері:

Сұлтан Байбарыс жайлы жазылған 
тарихи жазба деректерді түпнұсқа қолжаз-
ба нұсқаларының көшірмелері бойынша 
олардың хатқа түсірілу ерекшеліктеріне, 
ұқсастықтары мен айырмашылықтары-
на, толықтыруларына барынша мән беру 
өте маңызды. Әсіресе зерттеу кезінде 
бұрын жарияланбаған жазба деректерді 
іздестіру, жаңа тың мәліметтерді ғылыми 

айналымға түсіру, салыстырмалы-тарихи 
анықтамасын жасау бүгінгі күн тәртібін-
де.

Сұлтан Байбарыс туралы әртүрлі тіл-
де, әртүрлі кезеңде, әртүрлі елде көптеген 
еңбектер жазылды. Әрине, ең негізгілері 
мәмлүк сұлтандығы кезінде, сұлтан-
дықтың өзінде жазылған тарихи еңбек-
тер. Біз бұл жұмысымызда Байбарыс сұл-
тан өмірін зерттеумен айналысатын 
ізденушілер үшін мәмлүк сұлтандығы 
кезінде, Байбарыс сұлтанға қатысты жа-
зылған араб қолжазба деректерге тоқта-
лып, олардың жалпы мазмұнын танысты-
ратын боламыз. 

Жалпы араб зерттеушілері Байбарыс 
сұлтанға қатысты жазылған еңбектерді 
кезеңдер бойынша бөліп қарастырады. 
Біріншісі Байбарыстың көзі тірісінде 
жазылған еңбектері, екіншісі һижра бой-
ынша сегізінші ғасырдың бірінші жарты-
сында / григорян жыл санауы бойынша 
XIV ғ. бірінші жартысында жазылған 
еңбектер және һижра бойынша сегізінші 
ғасырдың екінші жартысында / григорян 
бойынша XIV ғ. екінші жартысында жа-
зылған еңбектер [1, 1-22]. 

Байбарыс сұлтан билік жүргізген 
кезеңдегі тарихшылар мен олардың 
еңбектері:

Әбу Шәманың (1202–1267 жж.) 
«Алтыншы және жетінші ғасырлардағы 
көрнекті тұлғалардың өмірбаяндары» 
تراجم رجال القرنين السادس والسابع( ]2) ] атты ең�]
бегі, ол көбіне «әр-Раудатайнға қосым-
ша» (الذيل على الروضتين ) деген атаумен бел�)
гілі. Бұл еңбекте әз-Заһир Байбарыстың 
алғашқы жылдардағы өмірі қысқаша си-
патталады. Автор өзі сипаттаған оқиға-
лардың тікелей куәгері болғанымен, то-
лыққанды баяндамайды.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
182

 
Байбарыс сұлтанның көзін көрген та-

рихшылардың бірі Ибн Шәддад (613–684 
һ. / 1216–1285 жж.). Біз үшін оның Байба-
рыс сұлтанның өміріне қатысты жазған 
الظاهر» الملك  في سيرة  الزاهر   Сұлтан») «الروض 
әз-Заһирдің өмірбаянындағы гүлденген 
бақ») деген еңбегі ерекше маңызға ие. 
Алайда бұл еңбектің көп бөлігі жоғалып 
кеткен, бізге тек сұлтан өмірінің соңғы 
бес жылын қамтитын бөлімі ғана жеткен. 

Бұл еңбектің ерекше маңызға ие 
болуының себебі оның авторы тарихи 
оқиғаларды өз көзімен көрген куәгер 
әрі кейбіріне тікелей қатысқан тұлға. 
Ол моңғол шапқыншылығынан қашып, 
Каирге қоныс аударған. Онда Байбарыс 
сұлтанның қолдауына ие болып, оның 
қамқорлығын көрген. Бұл жағдай оған 
сарай ішіндегі құпия жайттарға да терең 
бойлауға мүмкіндік берген.

Аталған өмірбаян бізге толық жетпе-
ген, оның мазмұнының қысқаша нұсқасы 
Ибн Тағри Бердінің еңбектерінде бар. Со-
нымен қатар, Ибн Шәкір әл-Кутуби де бұл 
өмірбаянды өзінің «فوات الوفيات» (Өмірден 
озғандар баянына енбей қалғандар) атты 
еңбегінде қысқаша мазмұндағанын мой-
ындайды.

Ибн Абдуззаһирдың (620-692 һ. / 
1223-1292 жж.) – «الروض الزاهر في سيرة الملك 
الظاهر » (Сұлтан әз-Заһирдің өмірбаянын�»
дағы гүлденген бақ)  [3] атты еңбегі. Бай-
қап отырғанымыздай бұл еңбек жоғары-
да айтылған Ибн Шәддадтың еңбегімен 
аттас. Бұл қолжазба автордың Байбарыс 
дәуірінен бастап әл-Әшраф Халилдің 
билік кезеңіне дейінгі аралықта «кәтиб 
әл-инша» (ресми хаттар мен құжаттарға 
жауапты мемлекеттік хатшы) қызметін 
атқара жүріп, ресми сипатта жүргізген 
жазбаларының бір бөлігі. Осы жазбалар-
дан кәтиб әл-инша қызметінде болған-
дардың күнделікті оқиғаларды тіркеп 
отыруға тиіс болғанын байқаймыз [4, 34 
б.].

Аталған өмірбаянның негізгі бөлі-
гі бізге жетпеген. Қазіргі уақытта тек 
Байбарыс сұлтан билігінің алғашқы бес 
жылын қамтитын бөлігі ғана сақталған. 
Бұл бөлімді зерттеуші Фатима Садық 
 атауымен «الروض الزاهر في سيرة الملك الظاهر»
жариялаған. Алайда әл-Юнини бұл ең-
бекті басқа атаумен «أخبار من  الباهر   الفضل 
الظاهر  Әз-Заһир әл-Мәлік туралы) «الملك 
жарқын қасиет жинағы) немесе «في الفضل 
الظاهر الملك  السلطان  سيرة  من   Сұлтан» «الباهر 
әл-Мәлік әз-Заһирдің өмірбаянындағы 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
183

жарқын қасиеттер туралы» деп атайды 
[5; 540, 556].

Бұған дейін айтылғандай, Ибн Абдуз-
заһир кәтиб әл-инша (мемлекеттік кеңсе 
хатшысы) қызметін атқарғандықтан, ол 
өзі баяндаған оқиғалардың тікелей куә-
гері ғана емес, оларға тікелей қатысқан 
тұлға болды. Оның сұлтан өміріне қаты-
сты жазбаларында өз көрген-білгеніне 
және нақты қатысқан оқиғалары туралы 
көптеген сілтемелер кездеседі.

Аталған өмірбаянның тарихи маңы-
зы зор, себебі сұлтан туралы кейінірек 
жазылған барлық еңбектер осы дерек-
көзге сүйенген. Шәфиғ ибн Әли оны ық-
шамдаған, ал Ибн әл-Фурат бұл еңбектен 
кең көлемде үзінді келтірген. Әл-Юнини-
дің «الزمان  Заман айнасына» «الذيل على مرآة 
қосымша», әл-Мақризидің «لمعرفة  السلوك 
 Хан, сұлтандар мемлекеттерін) «دول الملوك
танытатын жол), Ибн Тағри Бердінің 
الزاهرة»  (Жарқыраған жұлдыздар) «النجوم 
сынды еңбектерінде Ибн Абдуззаһирдің 
еңбегінен алынған сілтемелер көптеп 
кездеседі. Бұл тарихшылар, Ибн Шад-
дадтың жазған өмірбаянына қарағанда, 
Ибн Абдуззаһирдің еңбегіне көбірек сүй-
енген. Бұл – табиғи жағдай, өйткені Ибн 
Абдуззаһирдің ресми қызметі оны сұл-
танның өмірі мен қызметінің нәзік тұста-
рын жақсырақ білетін, оған ең жақын 
тұлғалардың бірі еткен. Алайда мұндай 
дереккөздің жағымды жақтарымен қатар, 
теріс жақтары да бар. Ибн Абдуззаһирдің 
сұлтанның ешқандай да кемшілігін кел-
тірмей оны тек асыра мадақтап, бейнесін 
көркем әрі мінсіз етіп сипаттауға ты-
рысқан [3; 1, 2, 4, 20, 23].

Ибн Уасилдің (604–697 һ. / 1207–
1298 жж.) – «بني أخبار  في  الكروب  مفرج   كتاب 
 Әюб әулетінің хикаялары туралы) «أيوب
қайғыны жеңілдетуші кітап) атты еңбе-
гі. Бұл еңбекте ол мәмлүктер дәуірінің 
алғашқы кезеңін де қамтиды. 

 Ибн Уасил де, Ибн Шәддад пен Ибн 
Абдуззаһир секілді, сұлтанның ерекше 
сеніміне ие болған тұлғалардың бірі бол-
ды. Сұлтан оны Сицилия королі Ман-
фредке (Manfred) елші ретінде жіберу 
үшін арнайы таңдаған.

Жоғарыда айтылған Ибн Шәд-
дад, Ибн Абдуззаһирлердің сұлтанды 
ұлықтап, мадақтауға бейім болуы та-
биғи құбылыс. Өйткені олар сарай қыз-
метінде болған, сұлтанның ілтипаты мен 
қолдауына ие болған тұлғалар еді. Олар 
жазбаларында Байбарысты крестшілер-
ге түбегейлі соққы беріп, моңғолдармен 
шайқаста жеңіске жеткен қаһарман ретін-
де көрсетеді. Сұлтанның крестшілер мен 
моңғолдарға қарсы жеңістеріне қаты-
сты көзқарасты Әбу Шәма да қолдайды. 
Алайда сұлтанның Димашыққа қатысты 
саясаты Әбу Шәманың оны толық дәріп-
теуіне кедергі болды. Оның үстіне, Әбу 
Шәманың Байбарыс дәуірінде өмір сүр-
ген уақытының қысқалығы да оны сұл-
танның тарихи рөлін өзгелер сияқты те-
рең бағалауға мүмкіндік бермеген болуы 
мүмкін. Сондай-ақ, оның билік құрылы-
мын сынауға бейімдігі мен жалпы қоғам-
дық жағдайға деген наразылығы оның 
сұлтан тарапынан қолдау табуына кедергі 
болған болуы мүмкін.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
184

Ал  сұлтанның қазасынан бірнеше 
жыл кейін ғана дүние салған Ибн Халли-
кан (608–680 һ. / 1211–1282 жж.) өзінің 
الزمان» أبناء  وأنباء  الأعيان   Көрнекті) «وفيات 
тұлғалардың өмірден өту баяндары мен 
замандастары туралы деректер) атты әй-
гілі еңбегінде Сұлтан Байбарыс туралы 
ештеңе жазбаған. Сонымен қатар Ибн 
Халликанның замандасы Ибн әл-Ибри 
(623–685 һ. / 1226–1286 жж.) де «تاريخ 
الدول  Мемлекеттердің қысқаша) «مختصر 
тарихы) атты еңбегінде  мәмлүктер тура-
лы өте қысқа шолу жасап, үстірт мәлімет 
келтірген [1, 7 б.].

Һижра бойынша сегізінші ғасы-
рдың бірінші жартысында / григорян 
жыл санауы бойынша XIV ғ. өмір сүр-
ген тарихшылар:

 Ибн әл-Фути, Байбарыс әд-Дәуа-
дар, Қутбуддин әл-Юнини, Шәфиғ ибн 
Әли ибн Аббас, ән-Нуәйри, Әбу әл-Фи-
да, әз-Зәһаби және әл-Муфаддал ибн Әбу 
әл-Фадаил.

Ибн әл-Фути (642–723 һ. / 1244–
1323 жж.) – Бағдаттағы Мұстансырия 
медресесінің кітап сақтаушысы болған. 
Ол аса білімді, пайымдарында әділетті, 
байсалды тұлға ретінде белгілі. Алайда 
тарихи оқиғалар өрбіген орталықтардан 
алшақ орналасуына байланысты, өзі ба-
яндаған жазбалардың бәрін мұқият тек-

серуге толық мүмкіндігі болмаған. Оның 
السابعة» المئة  في  النافعة  والتجارب  الجامعة   «الحوادث 
«Жетінші ғасырдағы ортақ оқиғалар 
мен пайдалы тәжірибелер» атты еңбегін-
де Сұлтан әз-Заһир Байбарыстың өміріне 
қатысты қысқаша шолу келтірілген [6]. 

 

Байбарыс әд-Дәуадар (шама-
мен 720 һ. / 1320 ж.) – «تاريخ في  الفكرة   زبدة 
 (Һижра тарихы туралы ой мәйегі) «الهجرة
атты еңбектің авторы. Автор Сұлтан әз-
Заһир Байбарыстың кресшілерге  қарсы 
жүргізген бірнеше әскери жорықтары-
на қатысқан. Қалауын билігі тұсында 
әл-Карак қаласының әмірі болған, кейін 
Сұлтан Насыр Мұхаммедтің (Қалауын-
ның ұлы) кезінде сұлтандықтың уәкілі 
(нәиб әс-салтана) қызметін атқарған. 
Жоғарыдағы тарихи еңбегін 724 һ. (1324 
ж.) жылына дейін жазған.

Қутбуддин әл-Юнини (726 һ. / 1326 
ж.) – «الزمان الذيل على مرآة  » (Заман айнасы�»
на тіркелген қосымша) атты еңбектің 
авторы. Атауы көрсетіп тұрғандай, бұл 
еңбек Сибт ибн әл-Жәузидің (582–656 һ. 
/ 1186–1258 жж.) «مرآة الزمان » (Заман айна�»
сы) атты еңбегіне «қосымша» (ذيل ) ретін�)
де жазылған.

 Бұл туындының деректік құн-
дылығы жоғары, себебі әл-Юнини өз 
еңбегінде басқа ешбір еңбектерде кезде-
спейтін мәліметтерді ұсынады [4, 79-80 
б.], [7, 6 б.]. Еңбектің тағы бір маңызды 
ерекшелігі – ол өзі сипаттап отырған ке-
зеңдегі көптеген тарихи тұлғалар мен 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
185

әскери қолбасшылардың өмірбаянын то-
лыққанды баяндайды. Автор деректерді 
беру барысында аса мұқият болып, олар-
дың иснадын (жету тізбегін) да келтіреді. 
Алайда, кей жағдайларда ол басқа дерек-
көздермен хронологиялық жағынан айы-
рмашылықтарға жол береді [5]. 

Әл-Юнини өз еңбегінде Ибн Абдуз-
заһир, Ибн Шәма және Ибн Уасил си-
яқты беделді авторлардың еңбектеріне 
сүйенген. Бұл жайт, бір жағынан, оның 
деректерінің сенімділігін арттырады.

Шәфиғ ибн Әли ибн Аббас (649–
730 һ. / 1251–1330 жж.) – Ибн Абдуз-
заһирдің немересі. Ол өз атасының Сұл-
тан әз-Заһир Байбарысқа, Қалауынға 
және әл-Мансұр Халилге арнап жазған 
өмірбаяндарын ықшамдап қайта өңдеген. 
Ол «الظاهرية السيرة  من  المنتزعة  السرية   «المناقب 
«Әз-Заһирдің өмірбаянынан алынған 

құпия артықшылықтар» атты еңбектің, 
 Сұлтан Насыр) «تاريخ الناصر محمد بن قلاوون»
Мұхаммед ибн Қалауынның тарихы), 
والملوك» الخلفاء  تاريخ  في  السلوك  نظم  كتاب  » (Ха�»
лифтер мен патшалар тарихындағы мем-
лекеттік тәртіп үлгілері) атты еңбектің 
және өз дәуірінің ақындарына арналған 
жинақтың авторы болған [4, 78 б.]. 

Әбу әл-Фәда (672–732 һ. / 1273–1331 
жж.) – «البشر تاريخ  مختصر  » (Адамзат та�»
рихының  қысқаша шежіресі) атты төрт 
томдық еңбектің авторы. Бұл еңбектің 
үшінші және төртінші томдарында Сұл-
тан әз-Заһир Байбарыстың өмірбаянын 
қысқаша баяндаған. Ол бұл деректерді 
негізінен Ибн Уасил мен Ибн Абдуз-
заһирдің еңбектеріне сүйене отырып 
ұсынған. Осы себепті аталмыш деректің 
маңыздылығы артады. 

Кейінірек Ибн әл-Уарди (689–749 һ. 
/ 1290–1349 жж.) бұл еңбекке толықтыру-
лар енгізген. Алайда ол жазған толықты-
руларда Сұлтан Байбарысқа қатысты 
жаңа мәлімет кездеспейді [1, 10 б.].

 Ән-Нуәйри (678-732 һ. / 1279-1332 
жж.) – Триполиде әскер басқармасының 
бақылаушысы (назир әл-жәйш), кейін 
Насыр Мұхаммед ибн Қалауынның билі-
гі кезінде Дақһалия мен Муртаһия уәла-
яттарында диуан (мемлекеттік кеңсе) 
басшысы қызметін атқарған. Ол әдебиет 
пен тарихты қатар қамтыған «نهاية الأرب في 
فنون العرب » (Араб өнерлеріндегі биік мақ�»



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
186

сат) атты 32 томдық энциклопедиялық 
еңбекті жазған. 

Ән-Нуәйри осы еңбектің тарихи 
бөлімінде Сұлтан Байбарыстың өмірба-
янын кеңінен жазған. Бұл өмірбаян Әбу 
Шәма, Ибн Абдуззаһир, Ибн Шәддад, 
әл-Юнини сынды авторлардың еңбек-
теріне негізделген. Оның Байбарыс тура-
лы өмірбаяны жоғалып кеткен көптеген 
дереккөздерден алынған мол үзінділерді 
сақтап жеткізуімен ерекше құндылыққа 
ие болмақ [4, 81-82 б.].

 

Әз-Зәһаби (673–748 һ. / 1274–1348 
жж.) – «تاريخ الإسلام» (Ислам тарихы) атты 
көлемді тарихи еңбектің авторы. Кейін 
ол бұл еңбегін ықшамдап, қайта құра-
стырған. Бізге белгілі нұсқасы – осы ық-
шамдалған түрі. Әз-Зәһаби өз жазбасын-
да Ибн Абдуззаһир, Ибн Шәддад, Әбу 
Шәма және әл-Юнинидің еңбектеріне 
сүйеніп, солардан мәліметтер келтіреді. 
Оның қысқаша нұсқасы тарихи оқиғалар-
ды түсіндіруде анық әрі нақтылығымен 
ерекшеленеді [8].

 Әл-Мұфаддал ибн Әбу әл-Фадаил 
(759 һ. / 1358 ж.) – христиан (копт) та-
рихшысы. Ол «الفريد والدر  السديد  النهج   «كتاب 
(Дұрыс жол және бірегей інжу кітабы) 
атты еңбегін Ибн әл-Амидтің еңбегі-
не қосымша ретінде жазған. Ибн Әбу 
әл-Фадаилдің өзінен бұрынғы негізгі 
дереккөздерге сүйенгені табиғи жағдай, 
және ол бұны өз еңбегінде ашық көр-
сеткен. Алайда, таңқаларлығы – кейінгі 
мұсылман тарихшылары оның еңбегіне 
мүлде сілтеме жасамаған. Бұл жағдай, 
бір жағынан, оның діні басқа болуымен, 
екінші жағынан, ол да сол кезеңнің өзге 
тарихшыларымен бірдей бастапқы дерек-
көздерге сүйенгенімен түсіндірілуі мүм-
кін. Соған қарамастан, оның бұл еңбегі 
маңызды дереккөз болып табылады. Бір 
жағынан, ол копт (христиан) қауымының 
Сұлтан Байбарысқа деген көзқарасын та-
нытса, екінші жағынан, ықшам жазылға-
нына қарамастан, кейбір тарихи жайттар-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
187

ды өзге дереккөздерден гөрі толыққанды 
баяндайды [9, 351-353 б.].

Ибн Кәсир (701–774 һ. / 1301–1373 жж.) 
البداية والنهاية في التاريخ» – » (Тарихтың баста�»
уы мен соңы) атты он төрт томдық тарихи 
еңбектің авторы. Бұл еңбектің он үшінші 
томының едәуір бөлігі Сұлтан Байбары-
стың өміріне арналған, онда сұлтанның 
өмірбаяны жылнамалық тәртіппен баян-
далады. Бұл өмірбаян ықшам жазылға-
нымен, сұлтанның тұлғасын толыққанды 
әрі оң сипатта көрсетеді [10].

https://colez.online/download/577652/

Һижра бойынша сегізінші ғасы-
рдың екінші жартысында / григо-
рян бойынша XIV ғ. екінші жарты-
сында Сұлтан Байбарыстың өміріне 
тоқталған тарихшылар:

 

Ибн Шәкір әл-Кутуби (764 һ. / 1363 ж.) 
فوات الوفيات» – » (Өмірден озғандар баяны�»
на енбей қалғандар) атты еңбектің ав-
торы. Бұл еңбекті ол Ибн Халликанның 
الأعيان»  (Өмірден озғандар баяны) «وفيات 
еңбегіне қосымша ретінде жазған. Яғни, 
бұл еңбекте Ибн Халликан қамтымаған 
немесе кейін өмірден өткен тұлғалар 
туралы беріледі. Онда Сұлтан Байбары-
стың өміріне қатысты Ибн Шәддадтан 
алынған қысқаша үзінді келтірілген. Бұл 
мәліметтердің дереккөзге тікелей сүйен-
гендігі оның маңызын арттырады [11].

Афифуддин әл-Яфығи (768 һ. / 1366 
ж.) – «اليقظان وعبرة  الجنان   Жаннат») «مرآة 
айнасы және естілердің ғибраты») атты 
төрт томдық еңбектің авторы. Алайда 
бұл еңбекте Байбарысқа қатысты беріл-
ген мәліметтер өте қысқа шолулардан 
тұрады [12].

 

Ибн әл-Фурат (734–808 һ. / 1334–1409 
жж.) – «والملوك الدول   Мемлекеттер) «تاريخ 
мен патшалар тарихы) атты көлемді ең-
бектің авторы. Бұл 800 һ. / 1396 ж. дейінгі 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
188

оқиғаларды қамтитын 9 томдық  еңбек. 
Оның алтыншы томы мен жетінші томы-
ның бір бөлімі Сұлтан әз-Захир Байбары-
стың өмірбаянына арналған [13].

Ибн әл-Фурат өз баяндауында Ибн 
Абдуззаһирден, оның немересі жазған 
والملوك» الخلفاء  تاريخ  في  السلوك  نظم   атты «كتاب 
еңбегінен, Ибн Шәддад пен әл-Юнини-
ден, сондай-ақ өзге де тарихшылардан 
кең көлемде мәлімет алған. Ол алғашқы 
екі дереккөзден көп үзінді келтіргені сон-
ша, егер сол келтірген үзінділерді алып 
тастасақ, еңбектің түпнұсқалық мәтінін-
де көп жазба қалмас еді. Дегенмен, Ибн 
әл-Фураттан кейінгі тарихшылардың 
ешқайсысы оған сілтеме жасамаған.

Ибн әл-Фураттың мақсаты Сұлтан 
Байбарыстың өмірін толыққанды анық 
баяндау болғаны байқалады. Осы мақ-
сатта ол алдыңғы дереккөздерден мол 
мәліметтер жинап, олардың авторларын 
нақты атап көрсеткен, тіпті бір оқиғаға 
қатысты түрлі көзқарастар мен риуаят-
тарды салыстыра ұсынған. Ол көбіне бір-
жақты үкім айтпай, шешімді оқырман-
ның еншісіне қалдырады.

Жалпы алғанда, оның Байбарыс сұл-
танға деген көзқарасы байыпты әрі бейта-
рап: ол сұлтанды мадақтап, батыр ретінде 
сипаттап қана қоймай, оның кемшіліктері 
мен замандастары тарапынан айтылған 
сын-ескертпелерді де назардан тыс қал-
дырмайды. Сондықтан да бұл еңбек Сұл-
танға қатысты тарихшылардың пікірін 
салыстыра қарастыратын бірегей еңбек 
саналады.

Біз үшін Ибн әл-Фурат еңбегінің 
маңызы зор. Себебі ол Ибн Абдуззаһир 
мен Ибн Шәддадтың жоғалған өмірбаян-
дық еңбектерінен ұзақ үзінділер келтіріп, 
сол арқылы бізге аталған деректерді 
сақтап қалған. Оның жазбалары Ибн Аб-
дуззаһирдің еңбегінің жоғалып кеткен 
соңғы бөлігін және Ибн Шәддад еңбе-

гінің алғашқы бөлігін ішінара алмасты-
рады. Сонымен қатар, Ибн әл-Фураттың 
Ибн Абдуззаһирден келтірген үзінділерін 
осы автордың жарияланған еңбегімен 
салыстыра отырып, мәтінге жоғары дәл-
дікпен қарағанын көруге болады. Сол 
себепті оның қолжазбасына Ибн Абдуз-
заһирдің түпнұсқа мәтінін қалпына кел-
тіру ісінде сенімді дереккөз ретінде жү-
гінуге болады [16 ,1 б.].

Әл-Қалқашанди (821 һ. / 1418 ж.) – «صبح 
 Инша өнері туралы) «الاعشى في صناعة الانشاء
таң шапағы) атты 14 томдық көлемді эн-
циклопедиялық еңбектің авторы. Бұл ең-
бекте жалпы тарихи сипаттағы маңызды 
мәліметтер бар. Бұл еңбектің басты құн-
дылығы – мәмлүк дәуіріндегі әкімшілік 
құрылым мен басқару жүйесін жан-
жақты сипаттауы болып табылады [14].

Һижра бойынша тоғызыншы ға-
сырда / григорян бойынша XV ғ. өмір 
сүрген тарихшылардың еңбектері.

 
Олар әл-Мақризи, аз-Захири, Ибн 

Тағри Берди, әс-Суюты және Ибн Ияс 
секілді тарихшылар. 

 Әл-Мақризи (766–845 һ. / 1374–
1442 м.) – көлемді тарихи мұра қалды-
рған аса көрнекті мысырлық тарихшы. 
Оның еңбектерінің ішінен біз үшін маңы-
зды саналатындары: 1) «دول لمعرفة   السلوك 
 (Патшалардың елін тану жолы) «الملوك



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
189

والآثار» (2 ;[15] الخطط  بذكر  والاعتبار   «المواعظ 
(Жоспарлар мен мұралар туралы ғибрат-
тар мен насихаттар) – кеңінен танымал 
атауы «المقريزية الخطط  » (Мақризи жоспар�»
лары) [16]; 3) «الغمة بكشف  الامة  إغاثة   «كتاب 
(Тығырықтан шығу жолды ашу арқылы 
үмбетті құтқару) [17]; 4) «فيمن المسبوك   التبر 
الملوك من  حج  » (Қажылық жасаған патша�»
лар жайлы құйма алтындай құнды еңбек) 
[18].

Соңғы аталған еңбекте әз-Заһир Бай-
барыс туралы әл-Мақризидің өзге еңбек-
терінде келтірілген мәліметтерден тыс 
жаңа ештеңе кездеспейді. Ал «إغاثة  كتاب 
 атты еңбектің құндылығы «الامة بكشف الغمة
– ол мәмлүктер дәуіріндегі әлеуметтік-э-
кономикалық жағдайды бейнелейтін 
бірегей еңбек болып табылады. Автор 
бұл еңбекте жалпы мәмлүк дәуіріндегі, 
соның ішінде Сұлтан әз-Заһир билігі тұ-
сындағы ашаршылықты толыққанды си-
паттайды. Бұл осы оқиғаға байланысты 
алғашқы әрі теңдесі жоқ еңбек. «الخطط 
 еңбегі (Мақризи жоспарлары) «المقريزية
Каир мен Мысырдың кейбір қалаларына 
арналған географиялық сипаттама болу-
мен қатар, белгілі бір аймақтарда орын 
алған тарихи өзгерістер туралы да маңы-
зды мәліметтер береді. Сондықтан бұл 
еңбек тек топографиялық әрі тарихи де-
реккөз ретінде де ерекше маңызға ие.

Ал «الملوك دول  لمعرفة  السلوك  » (Патша�»
лардың елін тану жолы) атты еңбекте 

әл-Мақризи Ибн Абдуззаһир, Ибн Шәд-
дад, әл-Юнини және әз-Зәһаби сынды 
тарихшылардың еңбектеріне сүйенгенін 
нақты атап өтеді. Сонымен қатар, бұл 
еңбек Сұлтан әз-Заһир Байбарыс туралы 
біржақты мадақтаудан ғана емес, сыни, 
тарихи пайымға негізделген, құжаттық 
және құрылымдық жағынан бай дерек-
көз болып табылады. Ол билеушінің тек 
ерліктерін емес, саяси, діни және әлеу-
меттік шешімдерінің даулы тұстарын да 
терең талдайды. Бұл еңбек постмәмлүк 
кезеңіндегі тарихнаманың сыни және 
әдіснамалық деңгейге көтерілгенін көр-
сетеді [1, 17-18 б.].

Ибн Тағри Берди (813–874 һ. / 
1411–1469 жж.) – «النجوم الزاهرة في ملوك مصر 
 Мысыр мен Каир билеушілері») «والقاهرة
туралы жарқыраған жұлдыздар») [19] 
атты көптомдық еңбектің авторы. Бұл ең-
бектің жетінші томының бір бөлігі Сұл-
тан Байбарыстың өмірбаянына арналған.

 

Ибн Тағри Берди өз еңбегінде Ибн 
Шаддад, Ибн әл-Жаузи, Абу Шама, Ибн 
Уасил, Шиһабуддин Махмұд және әл-Ю-
нини сынды авторларға сүйенген. Әсіре-
се ол әл-Юниниден кең көлемде үзінділер 
келтірген. Дегенмен, зерттеуші Фатима 
Садықтың пікірінше, Ибн Тағри Бер-
динің жазғандары әл-Мақризидің жазған 
өмірбаянының ықшамдалған нұсқасы 
ғана [7, 24 б.]. Күмән жоқ, ол әл-Мақри-
зидің еңбегін пайдаланған, алайда таңға-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
190

ларлығы ол Ибн Абдуззаһирдің еңбегіне 
мүлдем жүгінбеген.

 

Ибн Тағри Бердинің тағы бір «مورد 
 деген еңбегі (Жұмсақтық бұлағы) «اللطافة
бар. Алайда бұл еңбек өте қысқа, әрі Сұл-
тан Байбарысқа қатысты қысқа шолу си-
патындағы сілтемелермен шектеледі. 

Ол Сұлтанға қатысты оқиғаларды 
хронологиялық ретпен, яғни жыл сай-
ынғы тәртіппен баяндайды. Алдымен 
сұлтанға қатысты оқиғаларды келтіріп, 
сосын сол жылы орын алған басқа да 
жайттарға оралады. Бұл тәсіл қайталану-
ларға алып келген. Мұндай құрылымның 
пайда болуы, оның әл-Юнинидің әдісіне 
еліктеуінен болса керек. Ибн Тағри Бер-
ди тарихи деректерге аса мұқият қараған, 
шындықты нақты, дәлелді түрде баянда-
уға ұмтылған. Бұл оның еңбектерін зерт-
теу үшін сенімді тарихи дереккөз ретінде 
бағалауға мүмкіндік береді [1, 20 б.].

Әс-Сахауи (902 һ. / 1496 ж.) – «الضوء 
التاسع القرن  لأهل   Тоғызыншы ғасыр) «اللامع 
адамдарына арналған жарқыраған жа-
рық) [20] атты еңбектің авторы. Бұл еңбек 
әл-Мақризи секілді кейбір тарихшылар-
дың өмірбаянын келтіру арқылы құнды.

Әс-Суюты (911 һ. / 1505 ж.) – «حسن 
أخبار مصر والقاهرة  Мысыр мен) «المحاضرة في 
Каир хабарлары туралы ұтымды дәрі-
стер) [21] атты екі томдық еңбектің және 
 атты (Халифтер тарихы) [تاريخ الخلفاء« ]22»

еңбектің авторы. Алайда бұл еңбектерде 
Сұлтан Байбарыс туралы жаңа деректер 
кездеспейді [1, 21 б.].

Ибн Ияс (852–928 һ. / 1448–1521 
жж.) – «الدهور وقائع  في  الزهور  بدائع  » (Дәуір�»
лер оқиғаларындағы ғажайып «гүлдер») 
[23] атты еңбегінде Сұлтан Байбарыс 
туралы бірнеше бетке қысқаша баяндай-
ды. Ықшам болғанына қарамастан, автор  
оқиғаларды сыни тұрғыдан бағалауымен 
ерекшеленеді. Автор еңбегінде Байбарыс 
сұлтанға қатысты: «Әз-Заһирдің өмірбая-
нына қатысты деректерде әртүрлі жалған 
және бұрмаланған жазбалар кездеседі, 
сондықтан оның оқиғаларын тексеріп, 
саралау керек» [23], – деген тұжырымын 
айтуы оның тарихшы ретіндегі сыни 
көзқарасын білдіреді.

Қорытынды және тұжырымдама: 
Сұлтан Байбарыстың өмірбаянына 

қатысты араб тіліндегі дереккөздер оның 
сұлтан болғаннан кейінгі қоғамдық-са-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
191

яси қызметін толыққанды баяндайды. 
Бұл еңбектерде сұлтанның сапарлары, 
әрекеттері мен істері күнбе-күн хроноло-
гиялық тәртіппен берілген. Алайда, бұл 
дереккөздерде сұлтан өмірінің сұлтан-
дыққа дейінгі кезеңі мен жеке өмірі тура-
лы мәліметтер кездесе бермейді [1, 21 б.].

 Сонымен қатар, бұл тұлғаның өмірі 
уақыт өте келе әртүрлі ойдан шыға-
рылған эпизодтарға толып, нәтижесінде 
бірнеше томға жүк боларлықтай ауқымға 
жеткен [23]. Бұл өз кезегінде қарама-қай-
шылықтар мен асыра сілтеулерге алып 
келді. Ақырында, Байбарысқа арналған 
төрт томдық эпикалық өмірбаяндық 
шығарма пайда болды.

Осылайша біз Сұлтан Байбарыс жай-
лы жазған тарихшылардың екі негізгі то-
пқа бөлінетінін байқаймыз.

Біріншісі, онымен замандас әрі оның 
билігін көзімен көріп, қызметінде болған-
дар. Олар жазған еңбектерінде Байбары-
сты мадақтап, оны қателеспейтін, әділет-
сіздік пен қатыгездікке бармайтын кемел 
тұлға ретінде сипаттайды. Осылай бейне-
леу арқылы олар халықтық өмірбаянның 
(әс-Сира әш-шағбия) қалыптасуына жол 
ашты.

Екіншісі, оның қайтыс болуынан 
кейін шамамен жарты ғасыр өткен соң 
жазған тарихшылар. Олар Байбарыстың 
барлық саяси-әкімшілік істеріне біртұтас 
тарихи баға беруге тырысып, кей істерін-
де сынға да алып отырды. Олар да Бай-
барысты жеке мінезіндегі кемшіліктері 
мен саяси қателіктеріне қарамастан, да-
рынды қолбасшы, табысты саясаткер әрі 
еңбекқор сұлтан ретінде бағалаған. 

Әдебиеттер тізімі 

ميخائيل خوري. سيرة المالك السلطان الظاهر بيربس. بيروت: 1961 م. .1
 أبو شامه . تراجم رجال القرنين السادس والسابع المعروف بالذيل على الروضتين . صححه محمد زاهد بن .2

الحسن الكوثرى وعُُني بنشره عزت العطار الحسيني سلسلة » كتب نادرة » مصر 1948 م / 1366هـ
 ابن عبد الظاهر. الروض الزاهر في سيرة الملك الظاهر . قسم رابع . نشر وتحقيق سيدة فاطمة صادق في .3

«.Baybars I of Egypt. O.U.P. 1956 مؤلفها »
4. Cahen, C. La Syrie du Nord à l’époque des croisades et la principauté d’Antioche. 

Institut Français de Damas, Bibliotheque Orientale, Tome I. Paris, Geuther, 1940
 قطب الدين اليونيني. الذيل على مرآة الزمان - جزآن ، حیدر آریاد الدكن . مجلس دائرة المعارف العثمانية .5

1955- 1954
 ابن الفوطي. الحوادث الجامعة والتجارب النافعة في المئة السابعة. نشره الدكتور مصطفى جواد . المكتبة .6

العربية: بغداد 1351 هـ
7. Sadeque S.F. Baybars I of Egypt. O.U.P. Pakistan, 1956.
الذهبي. تاريخ الاسلام وطبقات المشاهير والأعلام . خمسة أجزاء . القاهرة - مكتبة القدسي 1367هـ. .8
 المفضل بن ابي الفضائل . النهج السديد والدر الفريد فيما بعد تاريخ ابن العميد نشر إيـ. بلوشي. باريس. .9

.1929-1919 
 ابن كثير. البداية والنهاية في التاريخ ٤١ - جزءا – مطبعة السعادة . القاهرة: 1358-1348 .10
  ابن شاكر الكتبي . فوات الوفيات . جزآن . حققه وضبطه وعلق حواشيه محي الدين عبد الحميد .11
 مكتبة النهضة المصرية - القاهرة: 1951 م.
 عفيف الدين اليافعي . مرآة الجنان وعبرة اليقظان . مطبعة دائرة المعارف النظامية . حيدر آباد الیکن .12

1339 هـ



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
192

 ابن الفورات . تاريخ ابن الفرات . الجزء السادس مخطوطة والجزء السابع حققه وضبط نصه الدكتور ف .13
.. زريق سلسلة العلوم الشرقية ، الحلقة ۷۱ ، منشورات كلية العلوم والآداب ، المطبعة الأميركانية ، بيروت 1942

 القلقشندي. صبح الأعشى في صناعة الإنشاء. ٤١ جزءا . دار الكتب المصرية ، القاهرة 1913 .14
 المقريزي . السلوك لمعرفة دول الملوك. الجزء الأول - ثلاثة اقسام والجزء الثاني - قسمان، تحقیق محمد .15

مصطفى زيادة . لجة التاليف والترجمة والنشر. القاهرة: 1934 –1942
 المقريزي . الخطط المقريزية المسماة بالمواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار - اربعة اجزاء - القاهرة .16

1324 هـ
 المقريزي . إغاثة الامة بكشف الغمة . نشره محمد مصطفى زيادة وجمال الدين الشيال . لجنة التاليف .17

والمترجمة والنشر. القاهرة 1940
مكتبه .18  - الشمال  الدين  جمال  نشر  والملوك  الخلفاء  من  من حج  ذكر  في  المسبوك  الذهب   .  المقريزي 

الخانجي. القاهرة 1955
 ابن تغری بردی . النجوم الزاهرة في أخبار مصر والقاهرة. 11 جزءا، دار الكتب المصرية القاهرة .19

1950-1929
السخاوی . الضوء اللامع لاهل القرن التاسع . سنة أجزاء، مكتبة القدسي . القاهرة 1353-1355 هـ .20
السيوطي . حسن المحاضرة في اخبار مصر والقاهرة – جزآن. القاهرة . 1321 هـ .21
السيوطي . تاريخ الخلفاء تحقيق محمد محي الدين عبد المجيد المكتبة التجارية الكبرى. القاهرة 1959 .22
ابن ایاس . بدائع الزهور في وقائع الدهور ٣ اجزاء، بولاق ، القاهرة 1312-1311 هـ .23



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
193

МАЗМҰНЫ / CONTENTS /المحتويات

ИСЛАМТАНУЛЫҚ ЗЕРТТЕУЛЕР
بحوث في الدراسات الإسلامية

RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES

Қ.Затов, А. Адайхан. Қазақ ұлтының бірегейлігін сақтаудағы ислам  
дінінің рөлі ..................................................................................................................... 5
K.Zatov, A. Adaikhan. The Role of Islam in Preserving the Uniqueness of the  
Kazakh Nation

زاتوف قايرات، أديخان أينور- دور الدين الإسلامي في الحفاظ على هوية الأمة الكازاخية

Р.Бадран. ИСЛАМ МЕН БАТЫС ОЙ-ПІКІРЛЕРІНІҢ АРАСЫНДАҒЫ  
АДАМИ МІНЕЗ-ҚҰЛЫҚ ............................................................................................. 15
R.Badran. HUMAN BEHAVIOR BETWEEN ISLAM AND WESTERN  
THOUGHT

رضا محمد عبد الحميد بدران - السلوك الإنساني بين الإسلام والفكر الغربي

Р.Мухитдинов, Ә.Құлахметов.  «Сахаба» сөзі шариғи масдар ретінде ................... 23
R.Mukhitdinov, A. Kulakhmetov. The Words of the Sahaba as Shari’an masdar 

ِ ِ كالمصدر الشََّرعيِّ� رشيد محي الّدّينوف، عادل جان قول أحمدوف - قول الصََّحابيِّ�

И.Каплан. Ибн Жиннидің Құрандағы шаз оқылымдары: «Әл-Мухтасиб»  
кітабын зерттеу .............................................................................................................. 33
I.Kaplan. The strange Quranic Readings of Ibn Jinni, a Study in his book  
Al-Muhtaseb

إبراهيم كابلان - القِِرََاءََاتُُ القُرُْْآنيَّةَُُ الشََّاذةُُ عِِنْْدََ ابْْن جنِّ�ِي: دراسة في كِِتَاَبه )المحتسب(

Қ.Сәки. Мысырдағы мәмлүк қыпшақ билігінің ислами заңдастырылуы ................ 44
 К.Saki. Islamic legitimization of the reign of the mamluks kipchaks in Egypt

خيرات ساكي- إضفاء الشََّرعيَّةَ الإسلاميَّةَ على سلطة مماليك القبجاق في مصر   

А.Адилбаев,  Э.Абдыкаимов. Ислам ойшылы әрі ғалым Мұхаммад   
әл-Ғазалидың Құран тұжырымдамасы ........................................................................ 54
A.Adilbayev, E.Abdykaimov. The Quranic concept of the Islamic thinker and  
scholar Muhammad al-Ghazali

د. أديلباييف علاء، عبد القيوم وف إركين - المفهوم القرآني للمفكر الإسلامي محمد الغزالي

А.әл-Фудли. Құранды мәнерлеп оқу және оның мағынаны өзгертуге әсері  
(кейбір мысалдар аясында) ........................................................................................... 64



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (04) 4№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
194

A.Al-Fudhli. Qur’anic readings and their impact on changing the meaning: practical 
examples from some qur’anic verses

عفاف الفضلي - القراءات القرآنيَّةَ وأثرها في تغيير المعنى: نماذج تطبيقيَّةَ لبعض الآيات القرآنيَّةَ

Шинчир Абу-Ханифе. Юсуф Рух ад-дин Ма Фу Яжу (1794-1874) және оның  
ғылыми еңбектері ......................................................................................................... 72
Shinchir Abu-Hanife. Yusuf Rukh ad-Din Ma Fu Zhu (1794-1874) and His  
Scientific Works

 شنجشر أبو حنيفة - يوسف روح الدين ما فو تشو )1874-1794( وأعماله العلمية

ДІНТАНУЛЫҚ ЗЕРТТЕУЛЕР
بحوث في علوم الأديان

RESEARCH IN RELIGIOUS STUDIES

Қ.Ержан, Б.Мурзараимов, Д.Мамырбаев. Баптистік шіркеудің қалыптасу 
алғышарттары ............................................................................................................... 82
K.Yerzhan, B.Murzaraimov, D.Mamyrbayev. Evangelical Christian Baptists:  
Missionary Activities in Kazakhstan
قالمخان إيرجان، باخيت مورزارايموف، ديدار ماميرباييف - المسيحيون الإنجيليون المعمدانيون: 

الأنشطة التبشيرية في كازاخستان

Қ.Затов, Т.Жанболат, Ж.Ишмаханов. Қазіргі дінтанудағы когнитивті  
бағыттың қалыптасуы және даму перспективалары.................................................. 96
K.Zatov, T.Zhanbolat, Zh.Ishmakhanov. The Formation and Development  
Prospects of the Cognitive Approach in Contemporary Religious Studies
علم  في   ِ المعرفيِّ� التَّوَجُُّه  ر  وتطّوّ تشّكّل   - جاندوس  إيشماخانوف  جانبولات،  تولوجون  قيرات،  زاتوف 

الأديان الحديث وآفاقه المستقبليَّةَ

А.Абуталипова. Қазақстандағы еврей қауымының қалыптасу тарихы .................. 107
A.Abutalipova. The History of the Formation of the Jewish Community  
in Kazakhstan

عائشة  أبو طالب - تاريخ تشّكّل الجاليَّةَ اليهوديَّةَ في كازاخستان

А.Альмухаметов, Қ.Затов, Б.Мелисова. Мүлік құқығы институтын Христиан  
және Ислам дінінде салыстырмалы талдау................................................................. 118
A.Almukhametov, K.Zatov, B.Melissova. Comparative Analysis of the Institute  
of Property Rights in Christianity and Islam 
المخاميتوف علي، زاتوف قايرات، ميليسوفا بالجان - تحليل مقارن لمؤسََّسة حقوق الملكيَّةَ في المسيحيَّةَ 

والإسلام



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №4 (04) 2024
195

ТІЛ ЖӘНЕ ӘДЕБИЕТ САЛАСЫНДАҒЫ ЗЕРТТЕУЛЕР
بحوث في اللغة والأدب

RESEARCH IN LANGUAGE AND LITERATURE

М.Әл-Һажри. Әл-Казаранидің әл-Байдауи түсіндірмесіндегі семантиканың  
маңызы: «Бақара» сүресіндегі шектеу стиліне аналитикалық талдау ..................... 136
Mahmoud аl-Hajri. The Importance of Semantics in Al-Kazirouni’s Commentary  
on al-Baydawi’s Interpretation. an Analytical Study of the Style of Restriction in  
Surat al-Baqarah

؛ دراسة تحليليَّةَ  ِ على تفسير البيضاوّيّ ِ في حاشية الكازرونيِّ� محمود الهاجريُُّ أهميَّةَ علم المعانيِّ�
لأسلوب القصر في سورة البقرة

А.әл-Ахдари. Сөздік әдістің концептіге әсері ............................................................ 162
A.Al-Akhdari. The Impact of the Dictionarical Method on Conceptions

ِ في التَّصَوُُّرات الأخضر الأخضري - أثرُُ المََنهجِِ المُُعجََميِّ�

ҚОЛЖАЗБА ЖӘНЕ ДЕРЕКТАНУЛЫҚ ЗЕРТТЕУЛЕР
بحوث في علم المخطوطات والمصادر

MANUSCRIPT AND ARCHITECTURAL STUDIES

Қ.Қыдырбай, Ж.Омарбекова Байбарыс Сұлтан туралы араб дереккөздері ............ 178
Q.Qydyrbai, Zh.Omarbekova Arab sources about Sultan Baybars
К.Кыдырбай, Ж.Омарбекова Арабские источники о Султане Бейбарсе

قيديرباي قالديباي أريصتانبكولي, عمربيكوفا جولدوز - المصادر العربّيَّة عن الّسُّلطان بيبرس






