


ISSN 3005-9089

Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениті университеті
الجامعة المصرية للثقافة  الإسلامية نور مبارك

Egyptian University of Islamic culture Nur-Mubarak

ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ
Ғылыми журнал

بحوث في الدراسات الإسلامية
مجلة علمية

Research in Islamic Studies
Scientific journal

№2 (02) 2024

Almaty, 2024



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ
Ғылыми журналы

15.09.2023 ж. Қазақстан  
Республикасының Ақпарат және қоғамдық даму 
министрлігінде тіркелген.

Куәлік №KZ45VPY00077789
Журнал қазақ, араб, ағылшын және орыс тілін-
де жылына 4 рет жарыққа шығады.

РЕДАКЦИЯ АЛҚАСЫ:
Док. Н.Тағанұлы (Қазақстан);
Док., проф. М. аш-Шаххат әл-Жинди 
(Мысыр);
Док. К.Курманбаев (Қазақстан);
Док., проф. Мунзир Каһф (АҚШ);
Док., проф. Хайрунас Ражаб (Индонезия);
Док., проф. Русни бинт Хассан (Малайзия)
Док. Ато Ас-Сынбати (Мысыр);
Док., проф. Р. Мухаметшин (Ресей);
Док., проф. Сейфеттин Ершахин (Түркия);
Док., проф. У.Гафуров (Өзбекстан);
Док., проф. Айтмамат Кариев (Қырғызстан)
Док., проф. К.Затов (Қазақстан);                         
Док. А.Әділбаев (Қазақстан);
Док. Д.Сиқымбаева (Қазақстан); 
Док. Д.Капасова (Қазақстан);
Док. Ахмад Камал (Мысыр);
Док. Р.Мухитдинов (Қазақстан)

ЖАУАПТЫ РЕДАКТОРЛАР:
Док. Ы.Палтөре (Қазақстан)
Док., проф. С.Машали (Мысыр)

ҒЫЛЫМИ РЕДАКТОРЛАР:
Док., проф. Ш.Керім  
(Қазақстан)
Док., проф. Юсуф Хиндауи (Мысыр)

ТЕХНИКАЛЫҚ ХАТШЫ:
Мырзабекова Б.М (Қазақстан)

Корректоры:
Гүлжан Ыбырайқызы (Қазақстан)
Компьютерде беттеген:
Кожиков Алимжан (Қазақстан)

«Исламтану зерттеулері» ғылыми журналы 
мәдениет, дін, қоғам және өркениет  
тақырыбына қатысты өзекті мәселелерді  
жариялауға арналған.

Таралу аймағы:
Қазақстан Республикасы

Меншік иесі: 
Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениті  
университеті

АБ №02
Басуға 28.06.2024 жылы қол қойылды.
Пішімі 60х84 1/8. Көлемі 14,25 б.т. 
Офсеттік қағаз, сандық басылым.
Тапсырыс № 002. Таралымы 300 дана. 
Бағасы келісімді.
Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениті универси-
тетінің «Нұр-Мүбарак» баспасы.
050040, Алматы қаласы, әл-Фараби  даңғылы, 
73 «Нұр-Мүбарак» баспасында басылды.

RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES
Scientific journal

Registered in the Ministry of Information 
and Social Development of the Republic of 
Kazakhstan in 15.09.2023 y.

Certificate №KZ45VPY00077789
The journal is published 4 times a year in Kazakh, 
Arabic, English and Russian languages.

EDITORIAL BOARDS:
N.Taganuly PhD (Kazakhstan);  
Supreme Mufti Muhammad al-Shahhat al-Gendi. 
Doctor, professor (Egypt); Rector
Kurmanbayev К. PhD. (Kazakhstan); 
Monzer Kaһf.  Doctor, professor. (USA);
Hairunas Rajab.  Doctor, professor. (Indonesia);
Rusni Bt Hassan Doctor, professor. (Malaysia);
Ata Elsonbaty.  Doctor. (Egypt);
Mukhamedshin R. Doctor, professor.(Russia);
Seyfettin Ersahin Doctor, professor.(Turkey);
Uygun Gafurov Doctor, professor. (Uzbekistan);
Aytmamat Kariev Doctor, professor. Kyrgyzstan);
Zatov K. PhD (Kazakhstan)
Adilbayev A. PhD (Kazakhstan)
Sikimbaeva D. PhD (Kazakhstan);
Kapasova D.А. PhD (Kazakhstan)
Ahmad Kamal. PhD (Egypt)
Mukhitdinov R. PhD (Kazakhstan) 

EXECUTIVE SECRETARIES:
Paltore Yktiyar. PhD (Kazakhstan);
Saber Mashaly. PhD, Professor (Egypt);

EDITORS:
Kerim Shamshedin. Doctor, professor 
(Kazakhstan);
Yusuf Hindawi. Doctor, professor (Egypt );

TECHNICAL SECRETARY:
Myrzabekova B.M. (Kazakhstan)

REVISOR:
Gulzhan Ybyraykyzy (Kazakhstan)
Layout:
Kozhikov Alimzhan (Kazakhstan)

The scientific journal 
«Research in Islamic Studies» is dedicated
to publishing topical issues related to culture, 
religion, society and civilization.

Area of distribution:
Republic of Kazakhstan

Publisher:
Egyptian University of Islamic culture  
Nur-Mubarak

ИБ №02
The publication was signed on 28.06.2024.
Format 60x84 1/8. The size is 14.25 pcs. 
Offset paper.. digital edition.
Order No. 0002. Distribution is 300 pieces.
«Nur-Mubarak» publishing house of the Egyptian 
University of Islamic Culture Nur-Mubarak.
73, Al-Farabi Ave., Almaty, 050016
Published in «Nur-Mubarak» publishing house.

بحوث في الدراسات الإسلامية
مجلة علمية محكمة

مسجلة في وزارة الإعلام والتنمية الاجتماعية بجمهورية 
كازاخستان في 15-09-2023 

KZ45VPY00077789  رقم الشهادة
مجلة ربع سنوية

تصدر باللغات القازاقية والعربية والإنجليزية والروسية.

مجلس التحرير: 
الدكتورنوروزباي جاحي تغان أولي )كازاخستان( 

الأستاذ الدكتور محمد الشحات الجندي )مصر( 
الدكتور خيرات كورمانباييف )كازاخستان( 

الأستاذ الدكتور منذر قحف )الولايات المتحدة الأمريكية(
الأستاذ الدكتور خيرالناس رجب )إندونيسيا( 
الأستاذة الدكتورة رسني بنت حسان )ماليزيا(

الدكتور عطا السنباطي )مصر( 
الدكتور محمدشين )روسيا(

الأستاذ الدكتور سيف الدين إرشحين )تركيا(
الأستاذ الدكتور أويجون جافوروف )أوزبكستان(

الأستاذ الدكتور أستممات كارييف )قيرغيزيا( 
الدكتور علاء أديلبايف )كازاخستان(

الدكتور خيرات زاتوف )كازاخستان(
الدكتور أحمد كمال )مصر(

الدكتور محي الدينوف )كازاخستان(
الدكتورة داريغا كاباسوفا )كازاخستان(

الدكتورة داريغا سيقيمبايفا )كازاخستان(

هيئة التحرير:
الدكتور إختيار بالتوري )كازاخستان(
الأستاذ الدكتور صابر مشالي )مصر(

المحررون:
الأستاذ الدكتور شمس الدين كريم )كازاخستان(

الأستاذ الدكتور يوسف هنداوي )مصر(

السكرتير الفني:  
ميرزابيكوفا بالاوسة )كازاخستان(

المدقق اللغوي: 
جولميرا إبرايقيزي )كازاخستان(

التصميم: 
كوجيكوف أليمجان )كازاخستان(

المجلة العلمية »بحوث في الدراسات الإسلامية« 
مخصصة لنشر القضايا المتعلقة بالثقافة والدين والمجتمع 

والحضارة
منطقة التوزيع:

 جمهورية كازاخستان

الناشر:
 الجامعة المصرية للثقافة الإسلامية نور مبارك

№02
تم التوقيع على المنشور بتاريخ 28-06-2024

ورق  قطعة.   14.25 الحجم   .60x84 1/8 تنسيق 
الأوفست.. طبعة رقمية

طلب رقم 002. التوزيع 300 نسخة
دار نور مبارك للنشر التابعة لجامعة نور مبارك المصرية 

الثقافة الإسلامية
73، شارع الفارابي، ألماتي، 050016

طبع في دار نشر »نور مبارك«



ИСЛАМТАНУЛЫҚ ЗЕРТТЕУЛЕР
ИСЛАМ АҚИДАСЫ, ФИҚҺ (ШАРИҒАТ), АХЛАҚ (СОПЫЛЫҚ), СИЯР ША-
РИФ, ИСЛАМ ТАРИХЫ, МҰСЫЛМАН МӘДЕНИЕТІ, ИСЛАМ ӨРКЕНИЕТІ, 

ҚҰРАНТАНУ ЖӘНЕ ХАДИСТАНУ МӘСЕЛЕЛЕРІ, ИСЛАМ ФИЛОСОФИЯСЫ, 
ИСЛАМДЫҚ ҚАРЖЫ МЕН БАНК ЖҮЙЕСІ, ДӘСТҮРЛІ ИСЛАМ  

ЖӘНЕ МЕМЛЕКЕТ, МЕШІТ-МЕДРЕСЕЛЕР

بحوث في الدراسات الإسلامية

العقائد الإسلامية، الفقه )الشريعة(، الأخلاق )التصوف(، السيرة النبوية الشريفة، 
تاريخ الإسلام، الثقافة الإسلامية، الحضارة الإسلامية، قضية قراءة وفهم القرآن 

والسنة، الفلسفة الإسلامية، التمويل الإسلامي والنظام المصرفي، الإسلام 
والوسطية ونظام الدولة، المساجد والمدارس الإسلامية

RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES 
ISLAMIC BELIEFS, FIQH (SHARIA), ETHICS (SUFISM), BIOGRAPHY 

OF THE PROPHET, HISTORY OF ISLAM, ISLAMIC CULTURE, ISLAMIC 
CIVILIZATION, THE ISSUE OF READING AND UNDERSTANDING THE 

QUR’AN AND SUNNAH, ISLAMIC PHILOSOPHY, ISLAMIC FINANCE AND 
BANKING, MODERATE ISLAM AND THE STATE,  

MOSQUES AND ISLAMIC SCHOOLS

ИСЛАМСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ
ИСЛАМСКИЕ УБЕЖДЕНИЯ, ФИКХ (ШАРИГА), ЭТИКА (СУФИЗМ), СИЯР 
ШАРИФ, ИСТОРИЯ ИСЛАМА, ИСЛАМСКАЯ КУЛЬТУРА, ИСЛАМСКАЯ 

ЦИВИЛИЗАЦИЯ, ЧТЕНИЯ И ПОНИМАНИЯ КОРАНА И СУННЫ, ИСЛАМСКАЯ 
ФИЛОСОФИЯ, ИСЛАМСКИЕ ФИНАНСЫ И БАНКОВСКАЯ СИСТЕМА, 

ТРАДИЦИОННЫЙ ИСЛАМ И ГОСУДАРСТВО, МЕЧЕТИ-МЕДРЕСЕ





ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
5

ҒТАМР/ SRSTI/ ГРНТИ 21.15.47

https://orcid.org/0009-0000-1004-4013
е-mail: elgendi1435@gmail.com

БЕЙБІТ ҚАРЫМ-ҚАТЫНАС ЖҮРГІЗУ  
ИСЛАМДЫҚ ҚҰҚЫҚ

Мухаммад аш-Шаххат әл-Жинди 
доктор, профессор

Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті университеті
Алматы қ., Қазақстан

لميُُّ استحقاق إسلاميٌٌّ التَّعَايش السِّ�ِ
لميَّةَ في الإسلام( ِ في الحياة السِّ�ِ )قضيَّةَ الحقِّ�

الأستاذ الدكتور
محمََّد الشََّحات الجنديُُّ

رئيس الجامعة المصرية للثقافة الإسلامية نور مبارك
ألماتي، كازاخستان

PEACEFUL COEXISTENCE: AN ISLAMIC 
ENTITLEMENT

(THE RIGHT TO PEACEFUL LIVING IN ISLAM)

Professor Dr. Muhammad Al-Shahat Al-Jundi 
President of the Egyptian University  
of Islamic Culture (Nur-Mubarak)

Almaty, Kazakhstan 

МИРНОЕ СОСУЩЕСТВОВАНИЕ  
КАК ИСЛАМСКОЕ ПРАВО 

Мухаммeд аш-Шаххат ал-Дженди
Ректор, профессор, доктор филологических наук

Египетский университет исламской культуры Нур-Мубарак
г. Алматы, Казахстан 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Қазіргі әлемдегі елдердің көпшілігі Біріккен Ұлттар Ұйымына мүше болған-
дықтан, әлем қазір халықаралық ұйымдар дәуірінде өмір сүріп жатыр. Бұл ұйымдардың 
негізгі мақсаты – жергілікті, аймақтық және халықаралық деңгейде бейбітшілікті сақтау. 
Сондықтан дініне, нәсіліне, түр-әлпетіне, жынысына және тілдік ерекшеліктеріне, беліглі 
бір мемлекетттің яки бір елдің азаматтық құқықтарына қарамастан барлық адамдар до-
стық, тең және бейбіт қарым-қатынастарды сақтау керек. Бұл бейбіт өмір сүрудің жалпы 
концепциясы әрбір азаматтың егемендігін айқындайды. Бұл концепцияны жаңа деп айтуға 
болады, бірақ бұл Ислам мемлекетінде кейбір кедергілерге қарамастан адамдардың түрлі 
секталарына, дініне, түсіне, әлеуметтік жағдайына қарамастан теңдік пен әділетті өмір 
сүрген алтын дәуірде жүзеге асырылғанын мойындау керек. Оған дәлел сол уақыттағы заң 
мәтіндері мен сол кездегі болған жағдай. Соның нәтижесінде бейбітшілік, тұрақтылық, қа-
уіпсіздік пен бірлік орнады. Бейбіт өмір сүрусіз адамдар мен мемлекеттер арада болатын 
қайшылықтар, бытыраңқылық пен азаматтық соғыстан зардап шегетіні сөзсіз. Өкінішке 
орай, біз Судан, Пәкістан, Йемен және басқа да мұсылман мемлекеттерінде орын алып 
жатқан жағдайды көреміз. Сондықтан мұсылман мемлекеттері бейбіт өмір мен даму үшін 
бейбіт өмір сүрудің алғашқы исламдық үлгісін қалпына келтіруге өте мұқтаж.

Түйін сөздер: бейбіт өмір сүру, толеранттылық, азаматтық, азшылық.

ِ، حيث إنََّ معظم دول العالم المعاصر أعضاء  الملخََّص: يعيش العالم الآن في عصر التَّنَظيم الدَّوَليِّ�
 ،ِ والّدّوليِّ�  ِ والإقليميِّ�  ِ المحليِّ� المستوى  بالسََّلام على  يطالب  الجميع  وذلك لأنََّ  المتحدة،  الأمم  منظََّمة  في 

ٍ بين أبناء المجتمع الواحد. فالسََّلام مطلب عالميٌٌّ، وهذا يتطّلَّب وجود تعايش سلميٍّ�
الذَّهَبي  العصر  في  الإسلاميَّةَ  الدَّوَلة  بأنََّ  الاعتراف  لكن يجب  المصطلح حديث،  هذا  إنََّ  يقال  وقد 
للإسلام كانت تطبِّ�قِ هذه المادَّةَ على سند من النُّصُوص الشََّرعيَّةَ والسََّوابق الدُّسُتوريَّةَ، فمفهوم التَّعَايش 
ين  الدِّ�ِ في  الاختلاف  عن  النَّظَر  بعض  واستقرار  سلام  في  المجتمع  أبناء  جميع  يعيش  أنْْ  يعني   ِ لميِّ� السِّ�ِ
والعرق واللَّوَن واللُّغُة والحالة الاجتماعيَّةَ. وأهميَّةَ هذا المبدأ تتجلَّىَ في أن يعيش الشََّعب في سلام وأمان 
ي إلى التَّوَتُّرُ والانقسام  ِ يؤدِّ�ِ لميِّ� وتوحُُّد، وتنعم الدَّوَلة بالاستقرار والازدهار. والواقع أنََّ فقدان التَّعَايش السِّ�ِ

والحرب الأهليَّةَ. 
وهذا ما تشهده بعض الدُّوُل الإسلاميَّةَ في العصر الحاضر، نجد هذا في السُُّودان وفي باكستان وفي 
ِ بين مواطنيها لتحقيق  لميِّ� ِ في حاجة ماسة للتعايش السِّ�ِ اليمن ودول أخرى؛ لذلك فإنََّ دول العالم الإسلاميِّ�

الاستقرار والتَّنَمية والتَّقَدُّمُ. 
لمي، التَّسَامح، المواطنة، الأقليَّةَ، السََّلام. الكلمات المفتاحيَّةَ: التَّعَايش السِّ�ِ

Abstract. The contemporary world is experiencing an era dominated by international 
organizations, as most nations are now members of the United Nations. The primary objective 
of these organizations is to uphold peace at local, regional, and international levels. Achieving 
this requires fostering amicable, equitable, and lawful relationships among all individuals, 
irrespective of their religion, race, color, or language, and ensuring that every citizen enjoys their 
full rights within their respective states. The general concept of peaceful coexistence implies 
sovereignty for each citizen.

Although some may consider this concept modern, history reveals that it was already 
realized in the Islamic state during its golden era. At that time, people of different sects, religions, 
races, and social statuses lived in an environment of equality and justice, supported by legal texts 
and historical Islamic precedents, despite facing certain challenges. This led to peace, stability, 
security, and unity.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
7

Without peaceful coexistence, societies and states suffer from division, disunity, and civil 
wars, as seen in several Muslim countries today, such as Sudan, Pakistan, and Yemen. Thus, 
Muslim states urgently need to revive the early Islamic model of peaceful coexistence to achieve 
tranquility, development, and progress.

Keywords: peaceful coexistence, tolerance, citizenship, minority.

Аннотация. Поскольку большинство стран современного мира являются членами 
Организации Объединенных Наций, мир сейчас живет в эпоху международных органи-
заций. Основная цель деятельности данных организации заключается в сохранении мира 
на местном, региональном и международном уровнях, поэтому необходимо поддерживать 
дружеские, равные и законные отношения между всеми людьми, независимо от религии, 
расы, цвета кожи или языковых различий, а также людей, имеющих право гражданства как 
членов государства. Данная общая концепция мирного сосуществования отождествляет 
суверенитет каждого гражданина. Можно сказать, что эта концепция новая, но следует 
признать, что данная концепция была реализована в Исламском государстве в золотую 
эпоху, когда люди жили в равенстве и справедливости независимо от их секты, религии, 
цвета кожи или социального статуса. несмотря на некоторые препятствия, что доказыва-
ют юридические тексты и исламские прецеденты. Результатом этого стали мир, стабиль-
ность, безопасность и единство. Нет сомнений в том, что без мирного сосуществования 
люди и государства будут страдать от различии, разобщенности и гражданской войны. К 
сожалению, именно это и видим в некоторых мусульманских государствах, таких как Су-
дан, Пакистан, Йемен и других государствах. Поэтому мусульманские государства остро 
нуждаются в восстановлении той ранней исламской модели мирного сосуществования 
для мирной жизни, развития и прогресса.

Ключевые слова: мирное сосуществование, толерантность, гражданство, меньшинство.

A look at the overall status of societal 
conditions between Muslims and non-
Muslims in the Islamic world, reveals a 
state of confusion, chaos and turmoil, in 
a way that the fair and knowledgeable 
observer recognizes the importance of 
correcting the imbalance that prevails in 
many societies of the Islamic world due to 
its value in establishing structured societies 
and the renaissance, reforming the course of 
nations, the development of civic life, and 
the continuity of civilizations. However, the 
observer feels deeply perplexed about the 
state of this world in comparison to what the 
conditions of this nation were in the first era, 
when reality and the ideal matched Islam in 
the era of prophecy and the Rightly-Guided 

Caliphs. For the most part, the march went 
on in the Muslim empire that dominated 
the world in the era of the Umayyad and 
Abbasid dynasties, where the manifestations 
of civilization and governance dynasties, 
where the manifestations of civilization 
and governance stemming from the origins 
of Islam and the implementation of the 
noble Sharia in various aspects of life and 
community benefits emerged. It remained 
the ruler and organizer of relations between 
Muslims and non-Muslims as citizens of the 
Ummah. 

This was evident in the partnership and 
social solidarity between Islamic individuals 
and societies under a strong Islamic public 
opinion and an authority that was largely 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
8

committed to legal principles and decisive 
texts. However, a stark contrast emerges 
between what the Islamic nation was in its 
first era in its unity and cohesion and its 
current fragmentation. Its interdependence 
was reflected in the solidity of construction, 
the establishment of  social peace and 
stability in the relations between the various 
families of society, sects and religions, 
which Islam unified with its justice and its 
integration of the various groups of Islamic 
societies into this vast empire. It also enjoyed 
power,, domination and sovereignty through 
a sound understanding of the universality 
of Islam and awareness of the elements of 
coexistence across social, economic and 
cultural and political fields. This is the 
dilemma of the current situation in Muslim 
societies.

This disparity in establishing awareness 
of the purposes of Sharia in building social 
peace has resulted in a crisis in societal 
relations and a crack in the home front due 
to the recurrent intellectual and behavioral 
clashes between individuals and groups over 
time, undermining unity and social cohesion, 
which once served as unique model in the 
first Islamic era. Meanwhile the situation 
within Muslim societies has deteriorated 
into division, sectarianism, and hatred to the 
point of a complete breakdown in relations 
between Muslims and non-Muslims 
amidst power struggle and its negative 
repercussions. Rather, in the absence of 
goals and priorities, this has escalated into 
societal conflict and violent clashes between 
the members of the same nation as a result 
of the intensification of religious, ethnic 
and racial differences – a deviation from 
the understanding that diversity is a natural 
phenomenon and a universal reality. Rather, 
the situation worsened further, as some 
countries descended into civil wars that 
led to the collapse of nation-states and the 

separation of one entity into two. It shifted 
the goal of unity towards fragmentation 
and fueled demands separation from the 
motherland and the formation of a new 
state, as happened in Sudan, dividing it into 
Northern Sudan and Southern Sudan, and 
similarly between Pakistan and Bangladesh; 
even Palestine remains divided between 
Fatah and Hamas factions, and there are 
efforts to separate South Yemen from North 
Yemen. At the same time the battles rage 
between compatriots in Syria, Iraq and 
Libya – countries at the heart of the Islamic 
world. The danger lies in how this strikes at 
the strategic depth of nations that constitute 
the core of Islamic religious identity, which 
has historically been a model of unity and 
harmony through the ages and generations. 
The crisis did not stop at the geopolitical 
fragmentation that has persisted for more 
than a century. However, the situation 
worsened to the extent that national unity 
itself has come under threat in some states, 
affecting their very existence and the 
cohesion of their societies, which had long 
lived as unified peoples throughout history.

The danger lies in how this strikes at 
the strategic depth of nations that constitute 
the core Islamic religious identity, which 
has historically been a model of unity and 
harmony through the ages and generations. 
The crisis did not stop at the geopolitical 
fragmentation that has persisted for more 
than a century. However, the situation 
worsened to the extent that national unity 
itself has come under threat in some states, 
affecting their very existence and the 
cohesion of their societies, which had long 
lived as unified peoples throughout history.

Undoubtedly, these deteriorating 
conditions stand in clear contradiction to 
Islamic principles. Sharia emphasizes the 
construction of society based on brotherhood, 
peace, and the recognition of the right of 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
9

religious followers to live freely and practice 
their religious laws under a conscious and 
just jurisprudence. As subjects of the state 
and its citizens, they must be ensured peace 
and security within society.

Moreover, these conditions also 
contradict international agreements, such 
as the Charter of the United Nations and the 
resolutions of international organizations and 
their affiliated agencies, which emphasize 
peaceful coexistence among the members of 
a single people and nation.

Thus, in light of this misunderstanding 
and misapplication of principles, it is not 
surprising that hatred, discord, and division 
prevail in some societies, undermining 
national brotherhood and peace. This has 
transformed the situation into one of hostility 
and rivalry, shaking the unity of the nation.

Of course, these transformations 
cast a dark shadow over Islam’s call for 
unity and peaceful coexistence, both 
in scriptural teachings and historical 
experience. Throughout Islamic history, 
despite differences in political structures 
and governing systems, successive Islamic 
states and governments upheld the principle 
of unity.

At the textual level, numerous Quranic 
verses emphasize the necessity of unity, 
including the words of the Almighty: “And 
hold fast to the rope of God all together, and 
do not become divided.” (The Qur’an 3:103)

All of them fall under the banner of unity 
in its various forms – religious, political, 
economic, social, and military. This unity 
begins within the community and the small 
nation, extending to the region and the 
broader Islamic world. However, unity cannot 
be achieved without peaceful coexistence and 
harmony under the umbrella of one nation, 
as affirmed by the Almighty: “Verily, this 
Ummah is one nation, and I am your Lord, so 
worship Me.” (The Qur’an 21:92)

This verse underscores what the Ummah 
and Islamic societies must embody – unity 
in ranks and structure, where the people of 
the nation stand together under the banner of 
religious identity and public order, fostering 
solidarity and integration at both the national 
and state levels. This foundation necessitates 
love and compassion while rejecting discord 
and division. Disputes, conflicts, and disunity 
are all forbidden by Islamic law due to their 
destructive consequences, as emphasized in 
the Almighty’s words: “Do not dispute, then 
you will fail, and your power will disappear. 
And be patient; indeed, God is with those 
who are patient.” (The Qur’an 8:46)

To control their fate, Muslims must 
learn from history, particularly the colonial 
era, which thrived on the principle of 
“divide and rule.” This strategy continues 
insidiously today through cultural invasion 
and economic exploitation, contributing to 
the decline of the Islamic world in political 
and military affairs.

The command for unity and peace is not 
limited to legal discourse, mandated rulings, 
or textual obligations that simply command 
or forbid actions. Rather, it extends to the 
practical application of Islamic governance, 
where coexistence in peace and security was 
a foundational principle and a way of life, 
even amid political disputes. Historically, 
constitutional precedents and societal norms 
reflected a commitment to peace, tolerance, 
and solidarity. In adherence to Islamic 
law, both Muslims and non-Muslims were 
integrated into governance, with justice and 
equality prevailing in all societies under 
Muslim rule. The followers of various sects 
and peoples, even those who did not accept 
Islamic rule, were still afforded protection 
and fairness under the framework of 
constitutional legitimacy.

The basis for this obligation is to follow 
the prophetic model established in the state 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
10

of Madinah, as it serves as the legislative 
and constitutional framework governing 
the relationship between Muslims and non-
Muslims. This includes the duty to treat 
non-Muslims with justice and equity. Clear 
and conclusive evidence prohibits wronging 
them or infringing upon their rights, as the 
Messenger, may God bless him and grant him 
peace, said: “Whoever wrongs a covenant 
person, diminishes his right, or burdens him 
beyond his capacity, I will plead against 
him on the Day of Resurrection.” (Sahih Al-
Bukhari).

This principle applied to all subjects of 
the Prophet’s state, whether they were Jews, 
Christians, or even some idol worshippers. 
They lived under a system of justice and 
partnership with Muslims in the state of 
Madinah. Muslim subjects followed this 
model by adhering to the example of the 
Prophet in his peaceful relations with the 
Jewish tribes, including Banu Qurayza, 
Banu Qaynuqa’, Banu An-Nadir, and the 
inhabitants of Khaybar. The same applied 
to the Christians of Najran, as long as they 
upheld their covenants and did not betray 
their agreements with the Muslims, in 
accordance with the Almighty’s command.

This principle aligns with the concept of 
constitutional legitimacy in modern political 
and legal systems. It establishes equality and 
citizenship as fundamental pillars of society, 
as affirmed by the Islamic system, which is 
built upon religious brotherhood, justice, 
and national unity. These values serve as the 
foundation for organizing relationships and 
structuring the state, reflecting the prophetic 
model of citizenship based on coexistence.

Coexistence stems from peaceful 
living and ensures security and stability for 
individuals and society. It involves building 
human relations among people of different 
religions, genders, races, cultures, or 
nationalities, based on mutual acceptance, 

recognition of rights, fulfillment of duties, 
cooperation, and the exchange of benefits 
to achieve common goals. This concept is 
deeply rooted in Islamic teachings, which 
emphasize social harmony, solidarity, and 
kindness toward all. At its core, it includes 
peace and reconciliation among members of 
the same faith and nation. According to the 
principles of pastoral care and citizenship, 
such values should prevail in societies, in 
accordance with the judgments of Islamic 
Sharia.

Coexistence Between Construction 
and Demolition

Coexistence refers to groups of people 
living together in mutual understanding and 
actively participating in the commitment to a 
system they have accepted and agreed upon 
in harmony and peace, aiming to achieve 
their goals in life. Whoever examines the 
texts and derives rulings will find that 
establishing and sustaining coexistence 
relies on fundamental principles: instilling 
proper education within the family, fostering 
tolerance, accepting others, and promoting 
learning in schools. It also requires 
spreading a sound culture through media 
and education, as well as attracting public 
interest by raising awareness of the value 
of peace, mutual affection, and the integrity 
of societal and national structures that are 
united in their objectives.

The cornerstone of coexistence is the 
shared responsibility among all members 
of society, including families, religious 
institutions, public authorities, grassroots 
movements, and civil society organizations. 
It is a collective duty based on participation 
and cooperation.

Accordingly, coexistence depends 
on education, culture, and behavior. Its 
key components include educational, 
psychological, and social elements, all 
functioning within the framework of Sharia’s 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
11

constants and legal principles, which carry 
both obligatory force and the necessity of 
implementation. These principles must be 
revived and adhered to while benefiting 
from contemporary developments. From 
an Islamic perspective, coexistence within 
the framework of existing political, legal, 
and social systems is a necessity of life and 
a strategic choice for ensuring stability and 
progress.

Given the societal composition of 
states – structured as political entities 
within the international community, upon 
which the modern political system is based 
– coexistence becomes an essential reality. 
Modern states are founded on principles 
of sovereignty, independence, justice, 
equality, and the right to self-determination. 
The Islamic world is an integral part of 
this system. There is hardly a state that 
is homogeneous in sex, religion, or race; 
rather, each is a complex and intertwined 
blend of various demographic components. 
This reality makes coexistence an inevitable 
necessity, accommodating diversity, 
pluralism, and differences rather than being 
confined to a singular identity.

Diversity and difference are part of 
divine law and human nature, existing not 
only among distant peoples but also within 
families, villages, cities, communities, and 
nations across the world. The Qur’an affirms 
this principle: “And if your Lord had willed, 
He would have made people one nation, and 
they will still differ.” (The Qur’an 11:118)

This verse indicates that differences 
signify multiplicity rather than contradiction. 
However, in some Muslim countries and 
other parts of the global community, the 
process of coexistence and relationship-
building does not align with this truth. 
Instead, it deviates due to various disruptive 
influences.

Obstacles to Peaceful Coexistence
Various factors, whether practiced 

by an authority, group, or sect, can serve 
as obstacles and impediments to peaceful 
coexistence, ultimately leading to its 
destruction. The most significant of these 
include:

1.	 Tension, hatred, and fear 
prevailing among different groups within 
the homeland. 

These emotions manifest as 
bewilderment and apprehension, festering 
within individuals and creating barriers to 
mutual understanding and cooperation. Such 
tensions are reflected in hostile behavior 
between different parties, often rooted 
in deep-seated psychological and social 
grievances. These emotions are typically 
accompanied by fractured relationships, a 
breakdown in dialogue, weak affiliations, 
and an inability to unite around common 
goals or recognize shared interests. As a 
result, anxiety, mistrust, and resentment 
grow between different segments of society, 
leading to division and discord within the 
national fabric.

Certainly, such divisions have severe 
consequences on a nation’s international 
standing, as conflicts based on religion, 
gender, ethnicity, or nationality further fuel 
societal tensions. However, society must be 
built on partnership, cooperation, and peace 
rather than division and hostility.

Addressing the problem of tension and 
unrest requires identifying its root causes 
and working to resolve them. Ignoring 
these issues poses a significant threat 
to social stability and can escalate into 
protests, rebellion, and even civil war. This 
tragic reality has affected many societies 
throughout history. Therefore, efforts must 
be made to counteract such divisions by 
promoting awareness of true religion, 
emphasizing the importance of national 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
12

unity, and highlighting Islam’s message of 
constructive dialogue, which seeks to revive 
religious and human values and reinforce 
shared interests. These efforts help bridge 
societal divides, fostering righteousness 
at both the individual and collective 
levels and encouraging reconciliation 
among conflicting groups. As the Qur’an 
commands: “Indeed, believers are brothers, 
so reconcile between your two brothers…” 
(The Qur’an 49:10)

Eliminating tension, hostility, and 
incitement can only be achieved through 
meaningful dialogue, reform, and the active 
role of religion in fostering reconciliation. 
The promotion of peace and mutual affection 
between groups is essential to preventing the 
negative consequences that arise when such 
conflicts are allowed to persist.

2.	 Intolerance and Fanaticism
Intolerance and fanaticism stem 

from an exaggerated and narrow-minded 
understanding, excessive bias toward 
religion or ideology, and the misuse of 
religious, ethnic, or national affiliation. It 
involves weaponizing religion, gender, or 
nationalism to exclude others, diminish their 
rights, or infringe upon them entirely. Hence, 
using religion, ethnicity, or sectarianism as a 
means of division, rather than unity, creates 
a false sense of security that individuals 
cling to for identity and protection. This 
practice is strictly prohibited by both Sharia 
and constitutional law.

Religious conversion or belonging to 
a particular race, sect, or nationality should 
not negatively impact the legal status of 
individuals. As rightful members or partners 
in the homeland, such distinctions should 
not prevent them from exercising their 
rights or being active participants in society. 
Moreover, fanaticism manifests in rejecting 
others and refusing to cooperate with them, 
directly opposing the harmony required by 

law. In contrast, Islamic governance was 
built upon unity, affinity, and compassion 
within the Islamic society, as stated in the 
Qur’an: “If you had spent all that is in the 
earth, you could not have united their hearts, 
but God united them.” (The Qur’an 8:63)

This verse highlights the importance 
of inner contentment and disciplined 
behavior, qualities that are essential for 
societal stability. The correct understanding 
of religion fosters social cohesion and 
reinforces the foundations of strong 
societies. This is further confirmed by the 
hadith of the Prophet, peace and blessings be 
upon him: “A believer to another believer 
is like a structure; each part strengthens the 
other.” (Sahih Al-Bukhari)

The Prophet, peace be upon him, 
compared the members of a united 
community to a well-structured building, 
where each individual supports the other. 
This analogy underscores the significance of 
faith as a unifying force, encouraging every 
citizen to seek the pleasure of God through 
their belief and actions. These teachings 
were fully realized and implemented in 
the first Islamic state, establishing a model 
of coexistence, cooperation, and social 
solidarity.

3.	 Extremism and Violence
Extremism and violence stem from 

excessive rigidity in understanding, 
transgression in opinion and behavior, and 
the use of force to oppress and destroy 
opponents. It is an affliction suffered 
by groups that have deviated from true 
Islam, imposing their distorted views upon 
others and silencing entire communities. 
The behavior of extremists is marked by 
exaggeration in interpretation, ignorance of 
peace and reform, and a deviation from the 
higher objectives of religion, which aim to 
establish order and ensure the well-being of 
human society, allowing individuals to feel 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
13

safe and secure within their families and 
communities.

Such extremist behavior becomes 
excessively aggressive, contradicting 
customary human interactions. It leads to 
abnormal conduct, excessive ideological 
rigidity, and social detachment, resulting 
in feelings of loneliness and alienation. 
The extremist becomes fearful of society 
while simultaneously instilling fear in 
others. Consequently, his thinking shifts 
toward violence as a means of expressing 
his extremism, leading to intimidation and 
division within the community, turning 
society into fragmented and conflicting 
groups.

An extremist does not seek the 
stability or security of the homeland. His 
loyalty is directed toward his ideology 
rather than national unity, abandoning the 
fundamental values of peaceful coexistence 
and security. He neglects his responsibilities 
toward society and disrupts the structures 
that support a cohesive and harmonious 
community. In doing so, he isolates 
himself, destabilizes a once-secure society, 
and plunges the homeland into a state of 
perpetual threat and fear.

A careful look at the position of Sharia 
on human society in general, and Islamic 
societies in particular, reveals that Islam 
establishes societies upon interdependence 
and strong social ties. Islam promotes 
peace, love, and fraternity, ensuring that 
people live in harmony, tranquility, and 
mutual sympathy, assisting one another 
in overcoming hardships and crises. This 
principle extends to non-Muslims as well, 
as affirmed in the Qur’an: “God does not 
forbid you from being kind and just to those 
who have not fought you because of religion 
and have not expelled you from your homes. 
Indeed, God loves those who act justly.” 
(The Qur’an 60:8)

This equality applies to Muslims and 
non-Muslims alike, as indicated by the noble 
hadith: “Preserve me in the care of the People 
of the Book.” The Prophet’s command to 
protect the People of the Book reflects the 
obligation to treat them with kindness and 
fairness. Anything that contradicts this 
principle of care and protection is forbidden 
in Sharia.

Therefore, in a significant number of 
Muslim societies, fanaticism and extremism 
have escalated to the extent that they have 
become deeply involved in destructive acts 
of terrorism against Muslim communities. 
This alarming reality raises profound 
concerns about the spread of these groups 
and their influence over Muslim public 
opinion, often at the expense of the values 
of moderation. Moderation is a defining 
characteristic of Islam, both in ideology and 
practice, as affirmed by the Almighty: “We 
have made you a middle nation so that you 
may be witnesses over the people, and the 
Messenger will be a witness over you.” (The 
Qur’an 2:143)

This principle of balance – reconciliation 
between extremism and rigidity – defines the 
Muslim’s approach in thought and behavior. 
It also represents the ideological foundation 
of the Islamic nation, serving as a guiding 
framework for both ancient and modern 
societies.

4.	 Seeking Hegemony and Control 
Over Power

The ultimate goal of these extremist 
groups is to seize control over ruling regimes 
and the people in Muslim countries. This 
relentless pursuit of power by violent and 
terrorist groups serves as the primary force 
behind their opposition to moderation. It is 
a devastating affliction that has plagued the 
Islamic nation throughout history.

However, the influence of these groups 
and their threat to both the present and future 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
14

of the Muslim world have escalated to the 
extent that they seek to overthrow legitimate 
governments and seize control of the state. 
This has been witnessed with groups such as 
the Muslim Brotherhood’s political factions, 
ISIS, Boko Haram, and others, whose 
actions have severely disrupted societal 
stability and harmed social relations within 
Muslim communities.

The Arena Was Filled with 
Destruction, Murder, and Corruption

The growing influence of these 
extremist groups is due to multiple factors, 
including their erroneous ideology and 
overreach, as well as various shortcomings 
and failures within Muslim regimes. Among 
the most significant of these is the absence 
of key foundations of the Islamic system, 
such as freedom of expression, democracy, 
the suppression of opposition, the denial of 
fair trials, and the arbitrary imprisonment of 
individuals. Additionally, the exploitation of 
poverty and unemployment, the widespread 
ignorance and illiteracy in Muslim societies, 
and the lack of proper education have further 
contributed to their rise.

Another critical factor is the weak role 
of religious institutions and intellectual 
elites in refuting the claims of these groups 
and raising awareness about the true 
teachings of Islam. The decline of scientific 
and intellectual progress, coupled with the 
overall backwardness and weakness that 
have afflicted many Islamic countries in 
recent times, has also played a significant 
role. Furthermore, the dominance of Western 
and Eastern foreign influence in Muslim 
countries – along with the support of foreign 
powers for these extremist groups, providing 
them with weapons to kill fellow Muslims – 
has exacerbated the situation.

One of the primary reasons for the 
influence of political Islamist groups is their 
ability to infiltrate the minds of ordinary 

people, promoting the claim that they are 
the “rescued sect” and that God is their 
protector while others are their enemies. 
They convince their followers that they 
are the rightful heirs of Paradise and the 
Day of Judgment. They monopolize the 
interpretation of Islam, asserting that they 
alone are capable of restoring the Islamic 
Caliphate and reviving the golden age of the 
Muslim nation.

These groups manipulate emotions by 
using populist slogans such as “Mujahid” 
and “Martyr” for their fallen members, 
portraying themselves as the “Battalion of 
Islam” and the “Soldiers of God,” while 
labeling other Muslims as the “Soldiers of 
Satan.” Such rhetoric deceives the ignorant 
and the uneducated, leading them to believe 
in their supposed superiority and mastery 
over the general Muslim population, who, 
according to them, must either join their 
cause or be considered outsiders. This 
perception has made them a formidable 
and inflexible opponent of the ruling legal 
systems.

The Role of the State in Countering 
Extremism

In light of these realities, it has become 
essential for the state to collaborate with 
religious institutions, intellectual leaders, 
and civil society organizations to effectively 
counter the influence of these extremist 
groups. There must be active communication 
with grassroots communities to educate 
the masses, expose the deceptive schemes 
of these groups, and dismantle their false 
narratives that exploit religion to manipulate 
public opinion.

It is particularly crucial to focus on the 
recruitment of young people, as these groups 
often exploit their enthusiasm and energy 
under the guise of supporting religion – 
despite religion itself being innocent of their 
actions. The prevalence of unemployment 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
15

further facilitates the recruitment process, 
underscoring the urgent need to create job 
opportunities for the unemployed to prevent 
their exploitation.

Strategic plans and mechanisms 
must be put in place to strengthen public 
awareness, promote social peace, and 
ensure psychological, social, and economic 
security. Strengthening the national front 
and fostering a sense of unity are essential 
to reinforcing peaceful coexistence and 
protecting societies from the destructive 
effects of extremism and violence.

5.	 Spreading and Propagating 
Malicious Rumors

Spreading malicious rumors is a form 
of psychological warfare that can alter the 
mindset of individuals, influencing their 
behavior and interactions with others, 
turning them from peace to hostility. 
Malicious rumors are a tool used by groups 
engaged in deception, conspiracies, and 
sabotage. These groups employ lies, slander, 
and false accusations against individuals 
or communities with the intent of harming 
their reputation, causing discord, and 
transgressing against them.

The perpetrators of such rumors employ 
various tactics to ensure their widespread 
dissemination. Their ultimate goal is to sow 
division and harm those who oppose them, 
as well as destabilize society and the state. 
To achieve this, they craft their narratives in 
a deceptive and cunning manner, blurring 
the lines between falsehood and truth. 
They present misinformation in a polished 
and convincing way, deceiving many into 
believing and spreading it further. This 
manipulation has a destructive impact on 
both the minds and behaviors of individuals. 
The Qur’an strongly condemns such deceit, 
stating: “A word that comes out of their 
mouths is so great that they say nothing but 
a lie.” (The Qur’an 18:5)

In our time, rumors are more prevalent 
than ever. They are no longer limited to word-
of-mouth transmission or the circulation 
of slanderous news among individuals. 
Instead, the spread of rumors has evolved 
into a sophisticated practice, amplified by 
the media, including radio, newspapers, and 
television. Moreover, social media platforms 
such as Facebook, YouTube, Instagram, 
WhatsApp, Zoom, and others have become 
powerful tools for disseminating false 
information at an unprecedented scale.

Thus, rumors are among the most 
dangerous tactics employed by extremist and 
terrorist groups to undermine coexistence 
and transform peace and societal security 
into hatred and violence. The consequences 
of such actions are disastrous, affecting all 
segments of society and eroding trust among 
its members.

For this reason, spreading rumors is 
considered a betrayal of both religion and 
the homeland. The Prophet, may God’s 
prayers and peace be upon him, warned 
against such deceitful behavior, stating: “It 
is a great treachery to speak to your brother 
a hadith that he believes to be true while you 
are lying to him.” (Sunan Abu Dawud)

Given the seriousness of rumors and 
their devastating impact on societies – 
psychologically, materially, and morally – 
it is the duty of every individual to verify 
the authenticity of any information they 
hear or read before accepting or spreading 
it, particularly through social media. 
Social media’s widespread reach, lack of 
censorship, and frequent use by all segments 
of society make it a highly effective 
platform for the rapid dissemination of 
misinformation. The same caution applies to 
traditional media outlets. Every individual 
has a responsibility not only to refrain from 
believing in rumors blindly but also to 
avoid transmitting or sharing them without 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
16

certainty and verification of their accuracy, 
in accordance with the words of the Most 
High: “O you who believe, if a wicked 
person comes to you with news, make it 
clear, lest you harm people out of ignorance 
and become regretful for what you have 
done.” (The Qur’an 49:6)

Furthermore, both the state and 
individuals must actively confront rumors 
and combat their spread through all possible 
means, ensuring that their sources are 
identified and eradicated. Combating rumors 
can be approached through two methods:

1.	 A preventive approach – This 
involves taking precautionary measures 
before rumors arise by warning people against 
believing unverified news, particularly from 
unreliable sources or concerning critical 
topics related to their livelihood and daily 
lives. Preventive strategies help preempt 
misinformation and neutralize its effects 
before it takes root in society.

A corrective approach – Once a 
rumor has already spread, it is essential 
to take immediate action to contain its 
dangers and mitigate its damages. This 
requires implementing effective measures 
through media platforms and other channels 
to clarify the truth. Legislation and strict 
enforcement of justice against those who 
intentionally spread falsehoods are necessary 
to ensure deterrence, protect society from 
misinformation, and safeguard public trust.

The Basics of Peaceful Coexistence 
and Its Foundations

It is well established that strong 
nations are built upon a cohesive and solid 
society, where members live in peace and 
security. Achieving this requires eliminating 
the obstacles and challenges that hinder 
positive coexistence, which in turn ensures 
stability and harmony. Every individual 
must see themselves as an integral part of 
their homeland, sharing ownership of its 

future and working together as partners in 
its progress. Recognizing and respecting 
intellectual, personal, and communal rights 
is essential for fostering coexistence, which 
rests upon several key foundations.

1- Common Identity: Religion, 
Homeland, History, Language, Culture, and 
Loyalty to the State

A fundamental aspect of coexistence 
is a shared identity that binds individuals to 
their religion, homeland, history, language, 
and culture, along with loyalty to the state. 
This bond is rooted in an individual’s birth 
in the homeland or their long-term residence 
within it, allowing a deep connection to 
develop. The relationship between an 
individual and their homeland is reciprocal – 
each complements and depends on the other.

This necessitates the establishment 
of strong ties among citizens, where the 
national identity, particularly in an Islamic 
framework, serves as a unifying public 
order. The ideal model is that of a single 
national family, in which pride in each of its 
members leads to a harmonious and well-
integrated society.

At the same time, belonging to the state 
entails a sense of duty and loyalty, meaning 
that every citizen must voluntarily and 
sincerely adhere to the state’s identity, abide 
by its laws and regulations, and actively 
contribute to its development and progress. 
Citizenship is built on the understanding that 
individuals reside within the state, hold its 
nationality, and benefit from its resources 
– blessings granted by God upon both the 
individual and the nation.

This relationship imposes a 
responsibility on every citizen to uphold 
their sense of belonging and loyalty, guided 
by public interest and the need to preserve 
national unity and social order. When 
individuals embrace this duty, they elevate 
their society to a higher standard, conferring 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
17

sanctity upon life through the preservation 
of material and moral well-being. This 
includes securing essential needs such as 
food, clothing, housing, healthcare, and 
education.

Dignity is safeguarded when individuals 
are recognized as valued members of society, 
ensuring social cohesion, national progress, 
and overall strength. The best foundation for 
such a system is fostering fraternal relations 
and a deep sense of patriotism – creating 
an environment where individual needs are 
met, and societal advancement is prioritized. 
This principle is reflected in the Almighty’s 
words: “Indeed, you do not go hungry 
therein, nor do you lack clothing. And you 
will not suffer from thirst, nor will you be 
exposed to the sun’s heat.” (The Qur’an 
20:118-119)

These are the essential requirements 
and the most fundamental needs that every 
individual requires as a foundation for their 
existence and the establishment of their life. 
Preserving one’s dignity and maintaining 
honor and respect are among the core 
principles emphasized by the Almighty: 
“We have honored the children of Adam and 
carried them on land and sea and provided 
them with good things and preferred them 
over many of those whom We created.” (The 
Qur’an 17:70)

The primary place where one can live in 
peace and dignity is within their homeland 
and society, which should be built upon the 
provisions of true Sharia.

2- Pastoralism or Citizenship
Pastoralism, or citizenship, serves as a 

fundamental pillar and a strong foundation 
for peaceful coexistence. Through it, an 
individual acquires national membership, 
granting them the rights of citizenship, 
including legal equality with all other 
citizens, without discrimination or prejudice 
based on natural differences among people.

Citizenship functions as a legal and 
regulatory framework that governs social 
and political relationships. It establishes the 
foundations of society, recognizing each 
individual as a vital building block within 
the greater structure. Society is composed of 
all its members without exception, and thus, 
citizenship emerges as a political, legal, 
and social bond that guarantees care and 
protection for every citizen in terms of their 
religious, material, and moral well-being. 
Since all citizens contribute to the nation’s 
collective identity, they form the foundation 
of national unity and strengthen the national 
front.

Although the term “citizenship” is 
modern in its linguistic usage, its essence 
and components were already present in 
the first Islamic era, as exemplified by 
the Medina Charter (Al-Mawardi). This 
document established a participatory society 
consisting of Muslims – both immigrants 
and supporters – as well as Jews. It granted 
them the right to pastoralism or citizenship, 
recognizing them as a single nation rather 
than classifying them as a minority. 
This distinction differs from the modern 
international legal definition of minorities, 
which refers to small groups distinct from 
the majority within a country.

In this context, citizenship is a shared 
responsibility upheld by both the ruler and 
the people. Each party bears its respective 
obligations, as indicated by the hadith of the 
Messenger, may God’s prayers and peace 
be upon him: “All of you are shepherds, 
and each of you is responsible for his flock. 
The imam is a shepherd and responsible 
for his flock, the man is a guardian over his 
family and responsible for his flock, and the 
woman in her husband’s house is a guardian 
and responsible for her flock.” (Sahih Al-
Bukhari 7138)



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
18

Obligations and Responsibilities in 
Citizenship

All parties are obligated to uphold 
the principles of citizenship, ensuring that 
no group is marginalized or abandoned. 
Violating the principles of citizenship poses 
a serious threat to the stability of society, 
undermines the rights of certain groups, and 
leads to division, hatred, and social injustice. 
These dangers hinder the progress and 
advancement of society, creating divisions 
among its members and weakening national 
unity.

This issue is reflected in the hadith of 
the Prophet, peace and blessings be upon 
him, who provided an insightful analogy 
about a group of people aboard a double-
decker ship. They cast lots to determine 
who would stay at the bottom and who 
would occupy the upper deck. Those at the 
bottom, when in need of water, had to pass 
by those above them. They then thought, “If 
only we could make a hole in our share of 
the ship, we wouldn’t have to disturb those 
above us.” The Prophet, peace be upon him, 
commented: “If they are left to do what 
they want, they will all perish. But if they 
are stopped, they will be saved, and all will 
survive.” (Sahih Al-Bukhari)

This hadith provides a realistic example 
that applies to nations today. When the 
majority – whether in terms of gender, 
religion, race, or nationality – oppresses 
the minority, discord and conflict arise. 
Societies become fragmented, leading to 
internal strife and divisions that ultimately 
weaken the nation. A nation divided against 
itself suffers setbacks, with both its people 
and state facing inevitable decline.

3- Pluralism and Diversity
Pluralism is a fundamental aspect of 

every human society, whether it manifests 
in a tribe, a people, a community, a state, 
or a nation. It is a universal Sunnah, as God 

Almighty created people with differences 
in many aspects. Thus, diversity in human 
characteristics, beliefs, and acquired 
knowledge is a natural feature of humanity. 
This is reflected in the presence of differences 
in religion, thought, perspectives, lifestyles, 
and governance systems. The Qur’an 
highlights this reality: “And if your Lord 
had willed, He would have made people one 
nation, but they will continue to differ.” (The 
Qur’an 11:118)

This verse underscores the importance 
of recognizing and understanding human 
differences – whether on an individual, 
societal, or national level. However, when 
certain groups claim superiority over 
others and deepen societal divisions, they 
fuel conflict, clashes, and rivalry among 
individuals, communities, and states. This 
recalls the earliest human conflict between 
two brothers – Cain and Abel – where 
desires, personal ambitions, and greed 
overshadowed the values of peace and 
coexistence, resulting in bloodshed.

To prevent such conflicts, societies 
must embrace systems that promote peace, 
security, compassion, and reconciliation 
among people.

If we acknowledge that differences are 
inevitable and part of human existence, then 
such differences must be managed in a way 
that fosters understanding and competition 
within ethical and lawful boundaries. The 
Qur’an affirms this principle: “And if God 
did not repel some people by means of others, 
the earth would have been corrupted.” (The 
Qur’an 2:251)

This verse indicates that peaceful 
competition and healthy debate are necessary 
for coexistence. However, when conflict 
arises, it is crucial to seek consensus and 
find a compromise that prevents escalation 
into violence, destruction, and war. Failure 
to do so not only corrupts relationships 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
19

but also leads to the downfall of societies, 
undermining their stability and ultimate 
success.

However, the current dilemma in 
Muslim societies persists, as divisions 
among Muslims have led to struggles for 
power, the promotion of discord, and the 
rejection of the responsibilities required 
by the ruling system. This has resulted 
in confusion within society, fueled by 
sermons and media propaganda that 
advance ideological conflicts and intensify 
disputes. These divisions have reached the 
point where certain groups excommunicate 
those who remain silent about joining them, 
ultimately escalating the conflict into armed 
confrontation against both the regime and 
the majority. Some have even gone further, 
declaring war not only against non-Muslims 
but also against fellow Muslims within their 
own homeland.

The transition from differing 
understandings and opinions – within 
the framework of acceptable pluralism in 
jurisprudence – to a form of fanaticism has 
led to division and the exclusion of those 
with differing views. Instead of engaging 
in scholarly diligence (ijtihad) that seeks 
harmony and reconciliation, some have 
resorted to imposing their opinions by force, 
using arms to suppress natural pluralism, 
violate universal norms, and undermine both 
the homeland and the nation.

Therefore, it is essential to acknowledge 
that differences in many aspects of life 
are both natural and beneficial, enriching 
perspectives and contributing positively 
to society. Rather than being a source of 
division, these differences should serve as 
a foundation for coexistence, built upon 
shared societal values and the collective 
public interest. These commonalities are 
numerous and valuable, and it is necessary 
to recognize and strengthen them.

The state must play a role in regulating 
pluralism by ensuring the recognition of 
individual and group rights while preserving 
privacy and maintaining social harmony. This 
requires taking appropriate measures and 
enacting necessary legislation to safeguard 
diversity and inclusion. Within pluralism 
and diversity lies a source of enrichment 
and benefit, which must be approached with 
wisdom and careful consideration.

4- Acceptance of Others
Acceptance of those who differ in 

religion, ideology, or thought – as well as 
those who belong to different ethnic or 
racial backgrounds – is a fundamental right 
based on religious, national, and human 
brotherhood. This principle arises from the 
recognition that differences in identity and 
characteristics are part of human existence 
and a reflection of life’s diversity.

This understanding leads to the 
constitutional and legislative recognition of 
a pluralistic society, placing responsibility 
on both the state and individuals to 
acknowledge and respect the rights of 
others. Every person should be valued as an 
active member of the homeland, and natural 
differences – created by God – should never 
be used as an excuse to exclude anyone from 
the national community.

Religion, in particular, is a matter 
of personal choice, as affirmed by the 
Almighty: “You have your religion, and I 
have my religion.” (The Qur’an 109:6)

A person belonging to a different 
religion remains an integral part of society 
and one of its citizens. A Muslim must accept 
and coexist with them in peace and security 
as a fellow member of the state, guided by 
Islam’s general call for peace, as stated by 
the Almighty: “O you who believe, enter 
into peace all together and do not follow 
the steps of Satan. Indeed, Satan is a clear 
enemy to you.” (The Qur’an 2:208)



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
20

The Qur’anic discourse establishes 
peace as the foundation for believers within 
Islamic society.

5- The Fulfillment of Rights and 
Commitment to Duties

The relationship among the people of 
a country must be based on the fulfillment 
of rights and the commitment to duties. 
The fundamental rights essential for an 
individual’s life cannot be neglected, as they 
are necessary for living with dignity. These 
include access to basic needs such as food, 
clothing, shelter, healthcare, and education. 
Furthermore, rights such as dignity, justice, 
and human rights – along with other natural 
entitlements required for a virtuous society – 
must be safeguarded.

At the same time, the acquisition of 
these rights comes with corresponding 
obligations that individuals must uphold. 
This ensures that rights are protected 
for all members of society. According to 
the principle: “Every right is met by a 
duty; both are inseparable.” Life cannot 
function properly without this balance, 
which is a fundamental necessity of human 
civilization. Among the most crucial aspects 
of this principle is ensuring the fulfillment of 
the rights of all members of the homeland, 
regardless of their differences.

6- Fraternity, Tolerance, and Justice
These values are fundamental pillars 

upon which human society is built according 
to Islam. They are among the most essential 
requirements for coexistence among the 
citizens of countries and nations.

In the Muslim world, the concept of 
brotherhood has multiple dimensions: Is-
lamic brotherhood, faith-based brotherhood, 
patriotism, and shared humanity. These el-
ements are arranged in priority, with faith 
being the primary aspect of identity in Is-
lam, followed by nationality, language, re-
gion, history, and culture. Faith also extends 

beyond Islam to include followers of the 
Abrahamic religions, as Islam acknowledges 
the core principles of these faiths.

This concept of brotherhood strength-
ens the bonds among believers in God with-
in a homeland, forming a solid connection 
that unites all citizens in a shared national 
identity. Thus, the brotherhood of the home-
land is built upon the collective partnership 
of its people in all aspects of life and a shared 
commitment to national progress.

Moreover, the broader sense of human 
brotherhood is affirmed in Islam, as the 
message of the Prophet was sent to all of 
humanity, as stated in the Qur’an: “We 
have not sent you except as a mercy to the 
worlds.” (The Qur’an 21:107)

It is, therefore, essential to focus 
on common global interests that bring 
people together. Tolerance, patience, and 
forgiveness are necessary qualities in 
maintaining brotherhood. A person must 
show kindness toward their fellow human 
beings, as commanded in the Qur’an: 
“Repel evil with that which is better.” (The 
Qur’an 41:34)

The Sunnah also emphasizes tolerance 
in daily transactions, particularly in 
economic dealings, as exemplified in the 
hadith: “May God have mercy on a person 
who is lenient when selling, lenient when 
buying, lenient when asking for repayment, 
and lenient when collecting debts.” (Sahih 
Al-Bukhari)

This hadith highlights the importance 
of ethical conduct, urging individuals to 
overcome personal greed and self-interest 
for the sake of social harmony and justice.

Justice: The Pillar of a Stable Society
Justice is the foundation upon which 

all aspects of life are regulated. It ensures 
stability in livelihoods, restores rights to 
their rightful owners, and provides fairness 
to the oppressed and the weak. For this 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
21

reason, human consensus is built upon the 
necessity of justice as an essential element 
of a functioning society. Justice fosters trust, 
reassurance, and social harmony, as it upholds 
equality, protects the oppressed, and ensures 
that rights are fairly distributed. These 
values are crucial for peaceful coexistence, 
social unity, and the advancement of human 
civilization.

The necessity of justice is deeply 
embedded in Islamic teachings across all 
aspects of life, including religious, personal, 
social, financial, and legal matters. The 
Almighty states: “And let not the hatred 
of a people prevent you from being just. Be 
just; that is nearer to righteousness.” (The 
Qur’an 5:8)

Additionally, justice must be upheld 
regardless of a person’s social or economic 
status, as emphasized in the Qur’an: “If he is 
rich or poor – God is more worthy of both – 
so do not follow your desires lest you deviate 
from justice.” (The Qur’an 4:135)

The highest form of justice is when 
a person rises above personal desires and 
partiality, even when it concerns those 
closest to them. The Sunnah also consistently 
upholds justice, both in words and actions. 
One of the clearest examples is the behavior 
of the Prophet, may God’s peace and 
blessings be upon him, when he stood on the 

pulpit and called for justice, even applying it 
to himself. He said: “If I have taken money 
from anyone, here is my money – let him take 
it from me. If I have insulted anyone, here is 
my dignity – let him dishonor me, or forgive 
me. I want to meet my Lord in a state of good 
character.” (Sahih Hadith)

Thus, adherence to justice is not 
only a religious duty but also a social 
necessity and a mark of a civilized society. 
Justice integrates moral, legal, and ethical 
principles, embodying the supreme divine 
command upon which both religion and 
worldly affairs are based.

Justice as the Foundation of Peaceful 
Coexistence

The historical Islamic state was founded 
on justice, ensuring peace and societal 
security for people of all races, religions, 
ethnicities, and nationalities. This inclusivity 
was based on Islamic principles of peace, 
security, and social justice. It serves as clear 
proof that peaceful coexistence is an inherent 
Islamic right – one that has been undermined 
by extremist groups who, through their 
destructive ideologies and practices, have 
deviated from the true essence of Islam.

References
1.	 Abul Hasan Ali ibn Muhammad Al-Mawardi (2018). Al-Ahkam As-Sultaniyyah: The 

Laws of Islamic Governance. Translated by Assadullah Yate, p. 379. Dar Ul Thaqafah.
2.	 Sahih Al-Bukhari, Chapter on How to Deal with Non-Muslims.
3.	 Sahih Al-Bukhari, Hadith on Brotherhood, Vol. 1, Book 8, Hadith 468.
4.	 Sunan Abu Dawud, General Behavior (Kitab Al-Adab), Hadith 4953.
5.	 The Qur’an, Translated by Abdullah Yusuf Ali.
6.	 Mu’in Al-Hukkam: Fima Yataraddad Bayna Al-Khasmain Min Al-Ahkam. Dar Al-

Qalam, Ali Ibn Khalil Tripoli.
7.	 Al-Gindi, M. The Political System in Islam (in Arabic).



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
22

ҒТАМР/ SRSTI/ ГРНТИ 21.15.47 

https://orcid.org/0000-0003-3910-8222
е-mail: mukhitdinov.rashid@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-6238-9512

sultano81@mail.ru 

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫНДАҒЫ «ФУДУЛИ» ҰҒЫМЫ

Абжалов Султанмурат Утешович
Философия ғылымдарының кандидаты, 

доцент Қожа Ахмет Ясауи атындағы 
халықаралық қазақ-түрік университеті, 

Түркістан қ., Қазақстан

Мухитдинов Рашид Сражович
Филология ғылымдарының кандидаты,
Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті 

университеті,
Алматы қ., Қазақстан

ِ في الشََّريعة الإسلاميَّةَ مفهوم الفضوليِّ�
 

رشيد محي الّدّينوف
دكتوراه في الفيلولوجي والعلوم الإسلامية 

الجامعة المصريَّةَ للثقافة الإسلاميَّةَ نور مبارك
 ألماتي، كازاخستان

سلمطانمراد أبجالوف
دكتوراه في علم الأديان، أستاذ مشارك

جامعة خوجا أحمد يسوي الكازاخستانيَّةَ التُّرُكيَّةَ 
الدَّوَليَّةَ

تركستان، كازاختستان 

THE CONCEPT OF THE FUDULY IN ISLAMIC LAW

Abzhalov Sultanmurat Uteshovitch
Candidate of Philosophical Scienc-

es, associate professor Khoja Akhmet 
Yassawi International Kazakh-Turkish 

University, Turkestan, Kazakhstan

Mukhitdinov Rashid Srajovich
Candidate of Philological Sciences,

Egyptian University of Islamic culture 
Nur-Mubarak,

Almaty, Kazakhstan

ПОНЯТИЕ «ФУДУЛИ» В ИСЛАМСКОМ ПРАВЕ

Абжалов Султанмурат Утешович
Кандидат философских наук, доцент 
Международный казахско-турецкий 
университет имени Ходжи Ахмеда 

Ясави, г. Туркестан, Казахстан

Мухитдинов Рашид Сражович
Кандидат филологических наук,

Египетский университет исламской 
культуры Нур-Мубарака, 

Алматы, Казахстан



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
23

Аңдатпа. Ислам шариғаты адамдар арасындағы сан алуан қарым-қатынасқа, 
алыс-берістерге аса мән береді. Бұл мақсатта осы қарым-қатынасты реттеп, олардың әре-
кеттерінің шариғат талабына сай болуын зерттеп, тиісті діни ұстанымдарды, үкімдерді 
баяндап, үкімдер шығарып отырады. Адамдар арасындағы байланыс, келісімдер екі тарап 
арасында орын алғаны секілді үшінші тараптың араласуымен де іске асу жағдайлары өмір-
де кездеседі. Сондай істердің бірі фудули әрекеттері. Фудули – біреудің атынан оның хаба-
рынсыз әрекет жасаушы. Бұл мақалада осы фудули әрекеттерінің шариғат таразысындағы 
заңдық күшінің бар не жоқтығы талданады, мәзһабтар арасындағы пікір қайшылықтары 
салыстырылып, әр мәзһабтан дәлел, дәйек келтіріліп, уәждеріне талдау жасалады. Фудули 
әрекеттерінің шарғи себебі анықталып, одан туындайтын құқық, мүлікке ие болу секілді 
заңды салдарына зерттеулер жүргізіледі. 

Кілт сөздер: фудули, мүлік иесі, ислам шариғаты, мәзһаб, келісім, әрекет.

في  وخاصََّة  النَّاَس،  بين  عة  ِ المتنوِّ� للعلاقات  كبيرًًا  اهتمامًًا  الإسلاميَّةَ  الشََّريعة  تُوُلِّ�ِي  الملخََّص: 
النَّاَس مع  أفعال  توافق  العلاقات، وتدرس مدى  الشََّريعة هذه  تنظم  الغرض،  ولهذا  والعقود،  المعاملات 
ينيَّةَ، وتصدر القرارات المناسبة. قد تحدث العلاقات والعقود بين  متطّلّبات الشََّريعة، وتعرض الأحكام الدِّ�ِ

 .ِ النَّاَس مباشرة بين طرفين أو بمشاركة طرف ثالث. إحدى هذه الحالات هي تصرُُّفات الفضوليِّ�
والفضوليُُّ هو الشََّخص الَّذَي يتصََّرف باسم شخص آخر دون علمه. 

ِ في ميزان الشََّريعة، وتقارن بين آراء المذاهب  تتناول هذه المقالة مدى قانونيَّةَ تصرُُّفات الفضوليِّ�
الشََّرعيَّةَ  الآثار  توضيح  يتمُُّ  كما  مذهب.  لكلِّ�ِ  والحجج  الأدَّلَة  وتستعرض  المسألة،  هذه  حول  المختلفة 

ِ، ودراسة العواقب القانونيَّةَ مثل الحصول على الحقوق أو الملكيَّةَ. لتصرُُّفات الفضوليِّ�
الكلمات المفتاحيَّةَ: الفضوليُُّ، صاحب الملك، الشََّريعة الإسلاميَّةَ، المذهب، العقد، التَّصَرُُّف.

Abstract. Islamic Sharia law pays significant attention to the diverse interactions between 
people, particularly in transactions and exchanges. In this regard, Sharia regulates these 
relationships, examines the conformity of people’s actions to Sharia requirements, presents 
religious rulings, and issues decisions. Interactions and agreements between people can occur 
directly between two parties or with the involvement of a third party. One such case is the 
actions of a fuduli. Fuduli is a person who acts on behalf of another without their knowledge. 
This article examines the legal validity of a fuduli’s actions under Sharia law, compares the 
differing opinions of the schools of thought (mazhabs), analyzes the evidence and arguments 
presented by each school. The Sharia consequences of a fuduli’s actions are identified, and 
legal consequences such as ownership and property rights are explored. 

Keywords: fuduli, property owner, Islamic Sharia, mazhab, agreement, action.

Аннотация. Исламское шариатское право уделяет большое внимание разнообразным 
взаимоотношениям между людьми, в частности, операциям по обмену и сделкам. В этой 
связи, шариат регулирует данные взаимоотношения, исследует соответствие действий 
людей требованиям шариата, излагает религиозные предписания и выносит решения. 
Взаимодействие между людьми и заключение договоров может происходить как напря-
мую между двумя сторонами, так и с участием третьей стороны. Одним из таких случаев 
является деятельность фудули. «Фудули» – это лицо, которое действует от имени другого 
человека без его ведома. В данной статье рассматривается законность действий фудули с 
точки зрения шариата, приводятся разногласия между мазхабами по этому вопросу, анали-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
24

зируются доказательства каждой из школ и аргументы сторон. Определяются шариатские 
последствия действий фудули, исследуются такие юридические последствия, как приоб-
ретение прав или имущества. 

Ключевые слова: фудули, владелец имущества, исламский шариат, мазхаб, соглаше-
ние, действие.

Кіріспе
Ислам діні адамдар арасындағы 

құқықтық, мүліктік қарым-қатынасқа 
ерекше көңіл бөлген. Тіпті ислам ша-
риғатының ауқымды салаларының бірі 
– фиқһ әл-муғамалат. Бұл салада адамдар 
арасындағы қаржылай қарым-қатынас 
зерттеледі. Қоғамда екі тарап арасын-
дағы қарым-қатынас әртүрлі жолмен 
іске асып жатады. Келісім кейде екі та-
раптың тікелей араласуы, кейде үшінші 
тарап арқылы да іске асады. Осы үшін-
ші тараптың араласу сипатына қарай 
қарым-қатынас түрі де өзгереді және 
сол өзгерістерге қарай үкім де саналуан 
болып келеді. Үшінші тараптың арала-
суымен орын алатын келісімдердің бір 
түрі – фудули әрекеттері. Осы мақалада 
біз фудули мәселесіне және оның басқа 
біреудің атынан жасайтын әрекеттеріне 
талдау жасап, ғалымдардың көзқараста-
рын баяндаймыз. Фиқһи мәзһабтар ара-
сындағы айырмашылықтарға тоқталып, 
олардың берген үкімдерінен туындайтын 
құқықтар мен мүлікке ие болу мәселе-
лерін талдаймыз.

Тақырыпты талдауды дәйектеу
Бүгінгі күнде басқа бір адамдардың 

атынан да әртүрлі әрекет жасалып жата-
ды. Бұл әрекеттердің шариғаттағы сипа-
тын білу мұсылман адам үшін маңызды. 
Екі тарап арасында үшінші тарап ретін-
де уәкіл, уәли, қазы, фудули іске арала-
суы мүмкін. Сондықтан үшінші тарап 
араласқан келісімде оның шариғат заңы 
бойынша қандай сипатта келісімге арала-
сатынын және оның әрекеттерінің шарғи, 

заңды салдарының қандай болатынын 
білу маңызды.

Ұсынылып отырған мақаланың мақ-
саты – ислам шариғаты ғылымындағы 
фудули ұғымына исламтанулық талдау 
және оны ғалымдардың көзқарастарын 
салыстыру арқылы қоғамдық қарым-қа-
тынастың шариғат заңымен реттелген бір 
түрі ретінде таныстыру.

Осы мақсатқа жету жолында келесі 
міндеттерді шешуді жөн көрдік: «фуду-
ли» сөзінің этимологиясын ашу, фудули 
ұғымының діни анықтамасын талдау, 
ғалымдардың дәлелдерін келтіру, фуду-
лидің әрекеттері арқылы көрініс тапқан 
әрекет түрлеріндегі үкімдерді мысалға 
келтіру арқылы оның шарғи заңдарға не-
гізделе орындалатындығын дәлелдеу.

Зерттеу нысаны: ислам шариғатын-
дағы фудули ұғымы.

Ғылыми зерттеу әдіснамасы. Бұл 
мақалада «фудули» сөзінің мәнін ашу мақ-
сатында этимологиялық зерттеу жүрзіл-
ді. Ол үшін араб тіліндегі тарихи және 
түсіндірме сөздіктерге жүгініп, «фудули» 
сөзінің мәні ашылды. Фудули әрекетінің 
шарғи салдарын анықтау үшін мәзһабтар 
арасындағы айырмашылықтарға салы-
стырмалы әдіс арқылы талдау жасалды. 
Ғалымдардың пікірлеріне талдау, сипат-
тау, жинақтау әдістері қолданылды.

Зерттеу нәтижелері және талқылама
Ислам шариғатында адам өз атынан 

және өзге тұлғаның атынан да әртүрлі 
әрекеттер мен келісімшарттар жасай ала-
ды. Осы келісімшарттар табиғатына қа-
рай әртүрлі болып келеді. Осындай әре-
кеттердің бірі – фудули әрекеті. 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
25

«Фудули» (فضولي ) сөзі – араб тілін�)
дегі «адамның өзіне қатысы жоқ нәрсе-
мен шұғылдануы» деген мағына беретін 
«фудул» (فضول) сөзінен шыққан туынды 
сөз. Яғни өзіне тікелей қатысы жоқ іспен 
айналысушы, басқаның ісіне араласушы 
деген мағына береді (Al-Mu’jam, 1989: 
693). 

Мұсылман фақиһтары, яғни заңгер-
лері «фудули» сөзін араб тіліндегі лек-
сикалық мағынасында қолданады. Ха-
нафи мәзһабының көрнекті ғалымы Ибн 
Нужайм (һ. 970 ж.) «Фудули дегеніміз – 
біреудің атынан оған уәлилік не уәкілдік 
етпей әрекет жасауы немесе өз атынан 
әһлиясы болмаса да әрекет етуі», – деп 
анықтама берген (Ibn Nujaym, 147). Яғни 
шариғат заңы бойынша әрекет жасауға 
құқығы жоқ адамның әрекет жасауы. 
Мысалы, біреудің хабарынсыз оның ма-
лын сату не оның атынан бір мүлікті са-
тып алу.

Енді фудули әрекетінің салдарына 
тоқталып, оған қатысты ислам фақиһта-
рының көзқарастарына талдау жасасақ. 

Фақиһтар фудули әрекеттерінің 
үкіміне қатысты жалпы екі түрлі көзқа-
рас ұстанады. Бірінші көзқарас бойынша, 
фудули әрекеттері жойылады (باطل батыл 
болады), оның заңдық күші болмайды. 
Екінші көзқарас бойынша, фудули іс-әре-
кеті дұрыс. Алайда заңдық күшке ие бо-
луы, жасаған келісімшарты орындалуы 
үшін іс иесінің рұқсатын алу қажет ( аl-
Bukhari, 2002: 560).

Алғашқы көзқарасты шафиғи және 
ханбали мәзһабының ғалымдары ұстана-
ды. Имам Шафиғидің жаңа көзқарасында 
(мәзһабында) фудули әрекеті батыл (жой-
ылған) саналады. Ал ескі көзқарасында 
(мәзһабында) іс-әрекет иесінің рұқсаты-
на тоқтап тұрады (Abu Zakariyya, 1997: 
260). Олардың пікірінше, фудули әрекет-
тері орындалмайды, тіпті (фудули әрекет 

етіп қойғаннан кейін) іс иесі рұқсат берсе 
де фудули ісі жарамсыз саналады. Себебі 
келісімнің өзі жарамсыз және іс иесінің 
рұқсатымен ол іс дұрыс болып кетпейді. 
Бұл көзқарасты ұстанатындар әрекеттің 
жүзеге асу шарты ретінде әрекет етуші 
әрекет еткен нәрсесіне рұқсатпен не уә-
лилікпен ие болуы тиіс деген шарт қояды. 
Бұл уәлиліктің дереккөзі уәлиліктегі және 
өсиеттегі секілді шариғат болуы не уәкіл-
діктегі секілді екі жақты келісім болуы да 
мүмкін (Ibn Nujaym, 561). Бұл көзқара-
сты ұстанушылардың пікірінше, фудули 
ол әрекеттің иесі емес және шариғат иесі 
Алладан да, іс иесінен де рұқсат алмаған. 
Сондықтан оның әрекеті батыл болады, 
яғни жойылады. Осы көзқарасқа Пай-
ғамбарымыздың (с.а.с.): «Өзіңде жоқты 
сатпа», – деген (Abu Dawud, 1997: 495), 
(Al-Tirmidhi, 2016: 358-359) хадисі дәлел 
болады. Бұл хадис бойынша, адам өз 
иелігіндегі емес затты сатуына болмай-
ды. Ал фудули болса өзгенің иелігіндегі 
затты сатуға, сатып алуға, жалға беруге 
және басқа да әрекеттер жасауға барып 
отыр. Сондықтан оның әрекеті жойыла-
ды. Сонымен қатар «Фудули табыстауға 
шамасы келмейтін нәрсені сатады. Фуду-
ли саудасының жойлатындығына (батыл) 
аспандағы құсты, судағы балықты сатуға 
қияс әдісін қолданып та дәлел келтіруге 
болады. Мұндағы тауарды (не келісім-
шарт нысанын) табыстауға шаманың 
келмеуі шариғат үкімімен орын алады. 
Өйткені, айтып өткеніміздей, Алла уә-
лиліксіз, уәкілдіксіз біреуді екінші біреу-
дің мал-мүлкіне үстемдік еткізбейді.

Екінші көзқарас. Ханафилер мен 
мәликилерде және жоғарыда айтып өт-
кеніміздей, имам Шафиғидің ескі мәзһа-
бында фудулиәрекеттері дұрыс санала-
ды, тек орындалуы іс иесінің рұқсатына 
тоқтап (موقوف мауқуф) тұрады. Егер іс 
иесі ол әрекеттен бас тартса, ол әрекеттің 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
26

заңдық күші болмайды, ешқандай шарғи 
салдары орын алмайды. Мысалы, бір 
адам екінші адамның мал-мүлкін оның 
рұқсатынсыз сатса, бұл сауда келісімі, 
ханафилер мен мәликилердің ойынша, 
дұрыс, тек орындалуы мал-мүлік иесінің 
анық не тұспалдап қабыл алуына байла-
нысты болады. Бұл жағдайда оның қабыл 
алуы рұқсат саналады. Оның сатып алуы 
да сатуы секілді.

Бірақ бұл жерде ханафилер мен мә-
ликилердің арасында төмендегідей пікір 
қайшылығы бар. Имам Әбу Ханифа сату 
мәселесінде имам Мәликпен келісе қой-
маған. Ол: «Фудули өз атынан істі жүр-
гізсе және ол келісім жүргізуге құқылы 
болса, сатып алу келісімі дұрыс болады», 
– деген. Алайда фудулидің құқықтық 
қабілеті нақыс болса не ол малшашар 
(сәфәһ) бола тұра сауданы басқаға телсе 
немесе өз атынан істі атқаруға қабілет-
ті болмаса, Мәликимен келіскен (Ibn 
Nujaym, 159-164). Имам Мәлик болса, 
сату мен сатып алу келісімдерін үкім бе-
руде теңестірген. Ол фудулидің келісімді 
өзіне не өзгеге телуін бөліп қарастыр-
маған. Оның пікірінше, екі жағдайда да 
келісімнің орындалуы іс иесінің рұқса-
тына байланып тұрады (Al-Khattab, 272). 
Осы мәселеге қатысты мәлики мәзһабы-
ның ғалымы Ибн Рушд: «Фудули жасаған 
саудасының дұрыс-бұрыстығына қаты-
сты әртүрлі пікірлер бар. Имам Шафиғи 
бұл жағдайда екі тараптың да (сатушы-
ның да, сатып алушының да) іс-әрекетіне 
тыйым салған. Имам Мәлик екі тараптың 
да іс-әрекетіне рұқсат берген. Ал имам 
Әбу Ханифа сатушы мен сатып алушыны 
бөлек-бөлек қарастырған. Ол сатуға рұқ-
сат берген, сатып алуға тыйым салған», 
– деген (Abu al-Walid, 189).

Бұл фақиһтар фудули келісімінің 
дұрыстығына Уруа әл-Бәриқидан (Алла 
оған разы болсын) риуаят етілген хадисті 

дәлелге келтірген. Ол хадисте Пайғамбар 
(Алланың оған сәлемі мен салауаты бол-
сын) оған бір қой сатып алуы үшін бір 
динар береді. Уруа ол қаражатқа екі қой 
сатып алады. Содан кейін жолда екі қой-
дың бірін бір динарға сатып жібереді. Ол: 
«Мен Пайғамбарға бір қой мен бір динар-
ды алып келіп, болған жағдайдан хабар-
дар еттім. Сонда Пайғамбар (Алланың 
оған сәлемі мен салауаты болсын): «Алла 
сенің жасасқан келісіміңе береке берсін», 
– деді», – деген (Al-Tirmidhi, 400), (Abu 
Abdullah, 895).

Алла елшісі (Алланың оған сәлемі 
мен салауаты болсын) оны бір динарға бір 
қой сатып алуға уәкіл еткен және екінші 
қойды сатып алуға және оны сатуға уәкіл 
етпеген. Сонда екінші қойды сатып алу 
мен сату іс иесінің рұқсатынсыз орын 
алған. Ал Пайғамбар (Алланың оған 
сәлемі мен салауаты болсын) өз кезегін-
де ол әрекетке рұқсат берген және Уруаға 
береке тілеп дұға жасаған. Бұл фудулидің 
сату мен сатып алу келісімдерінің рұқ-
сат және дұрыс екендігін көрсетеді. Тек 
оның орындалуы іс иесінің рұқсатына 
байланысты болады. 

Ал бірінші көзқарасты ұстанушылар 
басшылыққа алған Хаким ибн Хизам-
ның хадисі адамның өзінде жоқты мүлік 
иесінің есебінен емес, өз есебінен сатуы-
на қатысты айтылған деп түсіндіріледі. 
Бұл ойды хадистің себебі де қуаттайды. 
Хаким ибн Хизам өзінде жоқты өз есебі-
нен сататын, содан кейін базарға барып, 
оны мүлік иесінен сатып алатын да, оны 
(тауарды) сатып алушыға табыстайтын.

Фудули өзгенің иелігіндегі затты зат 
иесінің есебінен сатады. Яғни ол оны 
өзінің емес, мүлік иесінің есебінен сату-
ды ниет етеді. Сондықтан оған бұл хадис 
қолданылмайды.

Кәмәл ибн әл-Һумам (һ. 861 ж. қай-
тыс болған) осы мәселені келесідей тал-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
27

даған. Ол фақиһтардағы фиқһи негіз: 
келісім өз орнында құқықтық қабілеттілі-
гі (әһлиясы) бар адамнан туындаса, ол 
келісімге дұрыс деп үкім беріледі. Одан 
кейін келісімнің орындалуы іс иесінің 
рұқсатынсыз жасалса, оның рұқсатына 
байланысты болады және мұнда ешкімге 
зиян жоқ. Керісінше, мұнда үш тарапқа да 
пайда бар. Мүлік иесі өзіне ол істе пайда 
барын көрсе, әрекетке рұқсат бере алады. 
Кері жағдайда одан бас тарта алады және 
жасалған келісім жойылады. Фудулидің 
істері мен сөздері босқа айтылудан сақта-
лады. Фудулимен келісімге отырған адам 
ол әрекетке өзіне пайда бар деген оймен 
барады (Kamal, 2003: 50-55).

Бұл фақиһтар өз мәзһабтарын: «Расын-
да, фудулидің келісіміне ол орындал- 
ған жағдайда рұқсат етіледі. Оның орын-
далуы өсиетке қияс жасалып, тоқтай 
тұрады», – деп түсіндіреді. Яғни ол 
келісім заңдық күшке ие болмай тұрады. 
Келісімнің дұрыс болуы және оның орын-
далуы екінші адамның қабыл алуына 
байланысты болу идеясы ислам фиқһын-
да оғаш тірлік емес. Керісінше, ол жал-
пы қағидаларға, тұтас ұстанымдарға сай 
келеді.

Ислам шариғатында мукәллаф адам-
ның жасаған әрекеттерінің шарғи, заң- 
дық салдары болады. Енді фудули әре-
кетін тоқтата тұру нәтижелерін талқыла-
сақ. Біз фудули әрекетінің дұрыс екенін, 
оның орындалуы, яғни шарғи салдары-
ның болуы ханафилер мен мәликилерде 
іс иесінің рұқсатына байланысты бо-
латынын жаздық. Енді осы әрекеттерді 
тоқтата тұрудың салдарына, әрекеттердің 
рұқсат етілуіне, бұл рұқсаттың не бас 
тартудың салдарына кеңінен тоқталғы-
мыз келеді және ханафилердің әдісімен 
сату мен сатып алудың айырмашылығын 
талдаймыз.

Біріншіден, фудулидің сатуы. Фуду-
лидің сату әрекеті дұрыс, орындалуы іс 

иесінің рұқсатына байланысты. Бұл де-
геніміз – келісім шариғат (заң) негізінде 
пайда болады. Тек бұл келісімнің үкімі не 
оның салдарынан туындайтын әсері осы 
сауда иесінің рұқсатына байланысты. 

Ханафилерден Мухаммад ибн әл-Ха-
сан сатудың тоқтап тұруын «ол үкім 
тудырмайды» деп түсіндірген. Ол – ие-
лену. Сауда бар, бірақ мүлікті иелену 
құқығы сатып алушыға өтпейді. Жумһур 
(көпшілік) ханафилер «иелену ауысады, 
тек бұл ауысу келісім иесі рұқсат бермей-
інше тоқтап тұрады», – деп түсіндірген 
(Kamal, 2003: 57).

Фудулидің сатуын тоқтата тұру мен 
оның мүлік иесіне қатысты рұқсат бер-
генге дейін орындалмауының нәтижесі: 
фудули рұқсатқа дейін сауданы орын-
дап, тауарды сатып алушыға беріп қойса, 
мүлік иесі фудулидің не сатып алушының 
қалағанынан тауар бүлінген не құртылған 
жағдайда кепілдік талап етуге құқығы 
бар (Kamal, 2003: 57). 

Егер фудулиден сатып алушы тау-
арды тауар иесі бірінші келісімге рұқ-
сат бермей жатып екінші біреуге сатып 
жіберсе, екі келісім де тоқтап тұрады. 
Мүлік иесі екі келісімнің қалағанына 
рұқсат бере алады (al-Sarakhsi, 96).

Егер фудули бұрын өзі сатқан бір 
заттың иесіне айналса, ханафилер оның 
саудасы жойылады деп шешкен және 
оның бұл сатуға рұқсат беруіне құқығы 
жоқ. Керісінше, ол әлгі заттың иесіне ай-
налғаннан кейін жаңа келісім жасасуы 
тиіс. Бұған қатысты ханафилердегі қағи-
да: иелену себебі сатудан бұрын келсе, 
сату дұрыс. Егер иелік ету себебі сауда-
дан кейін келсе, сату жойылады. Бұл жер-
де иелік себебі сатудан кейін келіп тұр. 
Сондықтан сату жойылады.

Мәликилер мұра арқылы мүліктік 
иеленудің фудулиге өтуі мен оның фуду-
лиге сатып алу не сыйлыққа алу немесе 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
28

садақаға беру секілді жолдармен өтуін 
бөліп қарастырған. Бірінші жағдайда фу-
дулиге мұрагері қайтыс болғаннан кей-
ін одан туындаған сатуды бұзу құқығы 
беріледі. Себебі бұл құқық мұрагеріне 
тиесілі болатын. Сондықтан ол құқық 
бұған өтеді. Екінші жағдайда фудулиге 
келісімді бұзу құқығы берілмейді (al-
Dasuqi, 11).

Рұқсат берілгенге дейін фудули сау-
дасының тоқтап тұруынан туындайтын 
нәтиже – фудули мен одан сатып алушы 
сауданы бұзуға құқылы болуы. Тек неке 
келісімі бұған жатпайды. Фудули неке 
келісімін рұқсат бермей жатып бұза ал-
майды. Өйткені фудули уәкіл секілді тек 
келісімге отырушының қалауын жет-
кізуші елші ғана. Сондықтан оның неке 
келісімінде сауда келісіміндегі рұқсат 
етілгені секілді өзіне зияны тиюі мүм-
кін зарарды қайтаруға құқығы жоқ. Неке 
келісімінде келісім құқықтары тек келісім 
жасасушы асыл тарапқа ғана қайтады 
және оған уәкіл де, фудули де араласа ал-
майды. Сондықтан фудулидің келісімді 
бұзуға мүддесі жоқ (al-Hanafi, 332). 

Бұзылу салдарынан келісім жойыла-
ды. Сондықтан оған мүлік иесі кейіннен 
рұқсат берсе де, ол келісім саналмайды. 
Өйткені бұл жерде фудули мүдде иесі 
саналады. Егер ол келісім орындалатын 
болса, оның орындалуы үшін фудули-
ді уәкіл деп санауға тура келеді және 
келісімнің тауарды тапсыру, құнын алу, 
ақау табылған жағдайда сатып алушымен 
дауласу құқықтары соған беріледі. Фу-
дулидің бұл істерді орындауы оған зиян 
тигізу деп есептеледі және оның бұл зи-
янның бетін қайтаруға құқығы болады. 

Фудулиден сатып алушының да 
келісімді бұзуда белгілі бір мүдделері 
болуы мүмкін. Себебі ол бұл келісімнен 
зиян шегуі мүмкін және басқа біреу-
ге зияны тимейтін жағдайда оның бұл 

келісімнен бас таруға құқығы болады. 
Мұндағы мәселе рұқсат бергенге дейін 
мүлік иесінің ешқандай құқықтары пайда 
болмағандығында.

Осы жерде фудулидің келісімі құқық-
тық қабілеттілігі нақыс (әһлия нақиса) 
адамның келісіміне сәйкес келмейді. 
Екіншісінің келісімі уәлидің рұқсатына 
байланысты болғанымен, құқықтық қа-
білеттілігі нақыс адамның да, онымен 
қарым-қатынас жасаған адамның да 
келісімді бұзуды талап етуге құқықта-
ры жоқ. Бұл жерде ол құқық тек уәлиге 
беріледі (al-Shara’i, 151).

Мәликилер фудулиге де, одан сатып 
алушыға да сату келісімін бұзу құқығын 
бермейді және бұл жерде сатып алушы-
ның екінші тараптың, яғни сатушының 
фудули екенін білгенін не білмегенін 
теңдей қарастырады. Бұл сауда келісімін 
бұзу не оған рұқсат беру құқығы тек 
мүлік иесінде болады (al-Dasuqi, 12.). 

Екіншіден, фудулидің сатып алуы. 
Жоғарыда айтып өткеніміздей, мәлики-
лер фудулидің сатып алуы мен сатуының 
арасын бөліп қарастырмаған. Екеуінің де 
орындалуы іс иесінің рұқсатына байла-
нысты тоқтап тұрады. Фудули келісімді 
өзіне немесе өзгеге телсін, мүлік иесі не 
оған затты сатып алушы бұл жағдайда 
бірдей. Егер фудулидің тауарды сатып 
алуы дұрыс және оның орындалуы осы 
өзге адамның (іс иесінің) рұқсатына бай-
ланып тұрса, сатушының келісімді бұзуға 
құқығы жоқ. Егер тауарды негізгі сатып 
алушы осы сатып алуға рұқсат берсе, 
бұл оның құқығына қатысты орындала-
ды. Егер рұқсат бермесе, сатып алу фу-
дулидің құқығына қатысты орындалады. 
Осылайша, екі жағдайда да сатушы зиян 
шекпейді (Al-Khattab, 282 б), ( al-Kharshi, 
81).

Ханафилерде бір жағынан, сату мен 
сатып алу келісімдерін бөлек-бөлек қара-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
29

стырса, екінші жағынан, фудулидің сатып 
алуды өзіне не өзгеге телуінің арасын да 
бөлек қарастырады.

Егер фудули өзгеге бір зат сатып алса 
және келісімді өзіне телсе, бұл келісімі 
дұрыс және оның құқығына қатысты 
орындалған болады әрі ешкімнің рұқса-
тына байланысты тоқтап тұрмайды. Осы 
арқылы фудули оны өзіне сатып алған 
саналады, сатып алған заттың иелігі оған 
ауысады және оның құнын беруге мін-
детті болады. Бұдан кейін ол бұл затты 
басқа тарапқа жаңа келісіммен сатады.

Ханафилер бұл жерде мынаны шарт 
етеді: сатып алушы келісім жасасуға лай-
ықты (құқықтық қабілеттілігі бар) адам 
болуы тиіс. Егер сатып алушы сәби, тый-
ым салынған адам болса, ол келісім негіз-
гі сатып алушының рұқсатына байланы-
сты тоқтап тұрады. Өйткені сатып алушы 
келісім жасасуға лайықты адам емес. 
Сондықтан сату келісімі оның құқығына 
қатысты орындалмайды.

Егер сатып алушы келісімді өзге бір 
адамға телсе, бұл келісім дұрыс және 
оның рұқсат беруіне байланысты тоқтап 
тұрады. Рұқсат берсе, келісім орындала-
ды, рұқсат бермесе, келісім жойылады 
(Ibn Nujayim, 159-164).

Рұқсат беру шарттары. Фудули әре-
кеті рұқсат беруге байланысты тоқтап 
тұрады дегендер рұқсат беруге үш шарт 
қойған. Олар:

Біріншісі, келісім нысаны немесе 
әрекеттің бар болуы. Егер рұқсат бер-
генге дейін келісім нысаны бүлініп не 
құритын болса, рұқсат беру жойылады. 
Өйткені ол нысанмен тоғыспады. Фудули 
өзгенің мал-мүлкін сатса және мүлік иесі 
ол мүлік құрып кеткеннен кейін келісімге 
рұқсат беретін болса, оның бұл рұқсат бе-
руі дұрыс емес. Егер тауар оның қолында 
бүлінетін болса, бүлінудің салдары оған 
артылады. Ал егер тарау фудулиден са-

тып алушының қолында бүлінетін болса, 
мүлік иесінің оның кепілдігін фудулидің 
не одан сатып алушының бірінен талап 
ету құқығы бар.

Екіншісі, фудулидің, онымен келісім 
жасасқан адамның және рұқсат беру 
құқығы бар адамның рұқсат берген 
уақытта тірі болуы. Сондықтан осы үш 
тараптың бірі қайтыс болғаннан кейін 
берілген рұқсат жойылады және оның 
орындалуының ешқандай салдары бол-
майды. Бұл жерде мұрагерлері олардың 
орнын баса алмайды. Мұны «рұқсат беру 
– келісім түзудің үкімі» деп түсіндіруге 
болады. Ал келісім жасасушы екі тарап 
болмаса келісім түзілмейді. Сол секілді 
мүлік иесінің рұқсат беруі оның тірі бо-
луын талап етеді (Kamal, 2003: 50-55).

Үшіншісі, әрекет жасалған уақытта 
оған рұқсат берілуі. Сондықтан фудули 
сәбидің не тыйым салынған адамның 
мал-мүлкін садақа етсе не сыйласа, сәби 
балиғатқа толғаннан кейін немесе тыйым 
салыну тоқталғаннан кейін ол әрекет-
ке рұқсат берсе, бұл рұқсат беру дұрыс 
емес. Бұл келісім оның құқығына қаты-
сты орындалмайды. Өйткені бұл әрекет-
тер жасалған уақытта оған рұқсат беру 
болмаған еді.

Енді фудулидің ісіне рұқсат беру жо-
лына тоқталсақ. Фудули әрекетіне рұқсат 
анық немесе тұспалдап берілуі мүмкін. 
Анық рұқсат беру сөзбен не іспен бола-
ды. Мысалы, «саған әрекет етуге рұқсат 
бердім» деп айтуы немесе мүлік иесі са-
тылатын тауарды фудулидің қолына та-
быстауы не одан құнын алуы. 

Тұспалдап рұқсат беру разылықты 
білдіретін барлық белгімен, дәлелмен, 
айғақпен болады. Көпшілік ханафи фу-
дулиді біле тұра, оның әрекетіне үнсіздік 
таныту әрекетке рұқсат болып табыл-
майды деген (Ibn Nujaym, 159-164), (al-
Muhtar, 510).



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
30

Рұқсат берудің әсері, яғни салдары. 
Егер фудулиәрекеттеріне рұқсат беру-
дің шарттары толық орындалса, фудули 
уәкіл деп саналады. Бұл әрекеттің уақы-
тына қайтады. Ендеше, оның қайту әсері 
(салдары) бар. Ханафилер осыған бай-
ланысты кейінгі рұқсат беру алдыңғы 
рұқсат берудің үкімін алады деп шешкен. 
Егер іс иесі рұқсат берген әрекетте фуду-
лиді уәкіл деп санасақ, келісім құқықта-
ры соған тиесілі. Келісім үкімі болса, іс 
иесіне қайтады. Оған уәкілдік тарауында 
кеңінен тоқтаған едік.

Әрекетке рұқсат бермеу мәселесіне 
келсек, біз мүлік иесінің немесе іс иесінің 
фудулидің әрекетіне рұқсат беру құқығы 
бар екендігін және бұл жағдайда фуду-
лидің уәкіл деп саналатындығын айттық. 
Сондықтан оған уәкілдіктің үкімдері 
қолданылады. Оның бұл әрекеттен бас 
тартуға құқығы бар. Әрекеттен бас тар-
тудың салдарынан ол әрекет жоқ деп са-
налады. Одан кейін осы әрекетке рұқсат 
беру оның ойына келсе, бұл рұқсат беру 
бар келісіммен тоғыспағандықтан, оның 
салдары болмайды.

Мысалы, келісім не әрекет фудули-
дің сатып алушыға тауарды беруі арқылы 
орындалған болса, мүлік иесі оны өзіне 
қайтаруды талап етуге құқылы. Егер та-
уар бүлінсе, ханафилердің кітаптарын-
да кеңінен талданған негізде мүлік иесі 
бүлінген заттың кепілін фудулиден не са-
тып алушыдан талап ете алады.

Егер мүлік иесі не іс иесі үнсіз қа-
лып, фудулидің әрекетіне рұқсат етпесе 
не тыйым салмаса, қанша уақыт созылса 
да, оның әрекеті тоқтап тұрады. Ханафи-
лерде оның бұл әрекетті білуі не білмеуі 
бірдей.

Мәликилердің кітаптарында былай 
келген: фудули әрекетінің уақытында не 
одан кейін мүлік иесінің бар бола тұра, 
біле тұра, рұқсат беруге не кері қайтаруға 
қатысты үнсіздігіне келсек, егер әрекет 
оның жоқтығында орын алса және арада 
бір жыл уақыт өтсе, оның әрекетті кері 
қайтару құқығы жойылады және оның 
тарапынан сауда міндетті болады әрі 
одан кейін оны кері қайтара алмайды (al-
Dasuqi, 12), (al-Kharshi, 17).

Ислам фиқһы фудулиге де, іс иесіне 
де фудулидің әрекетіне іс иесінің рұқсаты 
берілгенге дейін еш нәрсені міндеттемей-
ді. Өйткені іс иесі фудулидің әрекетіне 
рұқсат бергенге дейін оларды байланы-
стыратын нәрсе жоқ. 

Сөзімізді қорыта келе, ислам ша-
риғатының әр ғасырда, әр аймақта, әртүр-
лі адамдар ортасында туындайтын сана-
луан әрекеттерді, алыс-берістерді реттеп 
отыратын белгілі бір нормаларды бекіт-
кендігін және осыларға қатысты жалпы 
нормативтері бар тұтас жүйе екендігін 
аңғарамыз. Адамдар арасында орын ала-
тын осындай әрекеттердің бірі – фудули-
дің әрекеттеріне ислам шариғатында мән 
беріліп, түрлі жағдаяттарға сай келетін 
үкімдері бар екендігін байқаймыз және 
осы үкімдерді мұсылман адам күнделік-
ті өмірін шариғатпен сәйкестендіру үшін 
олардан хабардар болып отырғандығы 
жақсы болар деп сөзімізді аяқтаймыз.

Бұл зерттеу жұмысы Қазақстан Ре-
спубликасы Ғылым және жоғары білім ми-
нистрлігінің Ғылым комитетімен қаржы-
ландырылды (Грант №AP19680093).



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
31

Әдебиеттер
المعجم الوسيط. استانبول: دار الدعوة. 1989. ص: 1067. .1		

زين الدين بن إبراهيم بن محمد، المعروف بابن نجيم المصري )المتوفى: 079هـ(. البحر الرائق شرح كنز  .2		
الدقائق. دار الكتاب الإسلامي. ج. 3. ص: 370.

حسين حامد حسان. المدخل لدراسة الفقه الإسلامي. القاهرة: أَرَْْوِِقة، 2017. ص: 693. .3		
أبو زكريا محيي الدين يحيى بن شرف النووي )المتوفى: 676هـ(. المجموع شرح المهذب )مع تكملة السبكي  	.4		

والمطيعي(. دار الفكر ج. 9. ص: 404.
أبو داود. سنن أبي داود. بيروت: دار ابن حزم. 1997. ج. 3. ص: 551. .5		
الترمذي. سنن الترمذي. بيروت: دار التواصل. 2016. ج. 2. ص: 632. .6		

زين الدين بن إبراهيم بن محمد، المعروف بابن نجيم المصري )المتوفى: 970هـ(. البحر الرائق شرح كنز  .7		
الدقائق. دار الكتاب الإسلامي. ج. 6. ص: 816.

الحطاب الرعيني. مواهب الجليل. بيروت: دار الكتب العلمية. 1995. ج. 4. ص: 615. .8		
أبو الوليد محمد بن  أحمد بن رشد )المتوفى: 595هـ(. بداية المجتهد ونهاية المقتصد. القاهرة: دار الحديث،  	.9		

2004 م. ج. 3. ص: 235. 
البخاري. صحيح البخاري. بيروت: دار ابن كثير. 2002. ص: 1944. .10		

كمال الدين محمد بن عبد الواحد السيواسي المعروف بابن الهمام )المتوفى: 861هـ(. فتح القدير. بيروت: دار  	.11		
الكتب العلمية. 2003. ج 7. ص: 480.

شمس الدين السرخسي. المبسوط. بيروت: دار المعرفة. ج. 24. ص: 185. .12		
شمس الدين محمد بن أحمد بن عرفة الدسوقي. حاشية الدسوقي على الشرح الكبير. دار إحياء الكتب العربية.  .13		

ج. 3. ص: 552.
أبو بكر بن مسعود الكاساني الحنفي. بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع. ج. 2. ص: 340. .14		
أبو بكر بن مسعود الكاساني الحنفي. بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع. ج. 5. ص: 310. .15		

أبو عبد الله محمد الخرشي. شرح الخرشي على مختصر خليل. بيروت: دار الفكر للطباعة. ج. 5. ص: 308 .16		
ابن عابدين. حاشية رد المحتار. بيروت: دار الفكر. 1966. ج. 4. ص: 604. .17		

Reference
1. Abu Abdullah ibn Muhammad ibn Ismail al-Bukhari. Sahih al-Bukhari (The Authentic 

Collection of Al-Bukhari). – Beirut: Dar Ibn Kathir, 2002. – P. 1944.
2. Abu Abdullah Muhammad al-Kharshi. Sharh al-Kharshi ala Mukhtasar Khalil (Al-

Kharshi’s Commentary on the Abridgment of Khalil). – Beirut: Dar al-Fikr li-l-Tibaa. – Vol. 
5. – P. 308.

3. Abu al-Walid Muhammad ibn Ahmad ibn Rushd. Bidayat al-Mujtahid wa Nihayat al-
Muqtasid (The beginning of the diligent and the end of the thrifty). – Cairo: Dar al-Hadith, 2004. 
– Vol. 3. – P. 235.

4. Abu Bakr ibn Masud al-Kasani al-Hanafi. Bada’i al-Sana’i fi Tartib al-Shara’i (The 
wonders of crafts in the arrangement of laws). – Vol. 2. – P. 340.

5. Abu Bakr ibn Masud al-Kasani al-Hanafi. Bada’i al-Sana’i fi Tartib al-Shara’i (The 
wonders of crafts in the arrangement of laws). – Vol. 5. – P. 310. 

6. Abu Dawud. Sunan Abi Dawud (The Sunan of Abu Dawud). – Beirut: Dar Ibn Hazm, 
1997. – Vol. 3. – P. 551.

7. Abu Zakariyya Muhyi al-Din Yahya ibn Sharaf al-Nawawi, Al-Majmu Sharh al-
Muhadhdhab (The Collection: Commentary on Al-Muhadhdhab). – Dar al-Fikr. – Vol. 9. – P. 
404.

8. Al-Khattab al-Ruwayani. Mawahib al-Jalil (The Bounties of the Majestic). – Beirut: Dar 
al-Kutub al-Ilmiyyah, 1995. – Vol. 4. – P. 615.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
32

9. Al-Mu’jam al-Wasit (Intermediate dictionaries). – Istanbul: Dar al-Da’wa, 1989. – P. 1067.
10. Al-Tirmidhi. Sunan al-Tirmidhi (The Sunan of Al-Tirmidhi). – Beirut: Dar al-Tawassul, 

2016. – Vol. 2. – P. 632.
11. Husayn Hamid Hassan. Al-Madkhal li-Dirasat al-Fiqh al-Islami (Introduction to the 

Study of Islamic Jurisprudence). – Cairo: Arwiqah, 2017. – P. 693.
12. Ibn Abidin. Hashiyat Radd al-Muhtar (The Marginal Notes on The Response of the 

Perplexed). – Beirut: Dar al-Fikr, 1966. – Vol. 4. – Ibn Nujaym. Al-Bahr al-Ra’iq Sharh Kanz 
al-Daqa’iq (The Clear Sea: Commentary on the Treasure of Subtleties). – Dar al-Kutub al-
Islamiyyah. – Vol. 3. – P. 370.

13. Ibn Nujaym. Al-Bahr al-Ra’iq Sharh Kanz al-Daqa’iq (The Clear Sea: Commentary on 
the Treasure of Subtleties). – Dar al-Kutub al-Islamiyyah. – Vol. 6. – P. 816.

14. Kamal ibn al-Humam. Fath al-Qadir (The Opening of the powerful). – Beirut: Dar al-
Kutub al-Ilmiyyah, 2003. – Vol. 7. – P. 480.

15. Shams al-Din al-Sarakhsi. Al-Mabsut (The Extended Work). – Beirut: Dar al-Maarifah. 
– Vol. 24. – P. 185.

16. Shams al-Din Muhammad ibn Ahmad ibn Arafah al-Dasuqi. Hashiyat al-Dasuqi ala al-
Sharh al-Kabir (Al-Dasuqi’s Marginal Notes on the Grand Commentary). – Dar Ihya al-Kutub 
al-Arabiyyah. – Vol. 3. – P. 552.

17. P. 604.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
33

ҒТАМР/ SRSTI/ ГРНТИ 21.15.47

МАҚСАТТЫҚ ТӘПСІР: ТЕОРИЯ МЕН ТӘЖІРИБЕ 
АРАСЫНДАҒЫ БАЙЛАНЫС

Әнуар Ахмад Хан әл-Бағдади
PhD,

 Болгар Ислам академиясының Ислам ғылымдары профессоры, 
Болгар, Ресей Федерациясы

التَّفَسير المقاصديُُّ بين النَّظَريَّةَ والتَّطَبيق
أنوار أحمد خان البغداديُُّ

الدكتور
أستاذ العلوم الإسلامّيّة في أكاديمّيّة بلغار الإسلامّيّة

 بلغار، روسيا الاتِّ�ِحاديَّةَ

PURPOSIVE TAFSIR: BETWEEN THEORY AND 
APPLICATION

Anwar Ahmad Khan al-Baghdadi
PhD,

Professor of Islamic Sciences at Bolgar Islamic Academy 
Bolgar, Russian Federation

ЦЕЛЕВОЙ ТАФСИР: 
МЕЖДУ ТЕОРИЕЙ И ПРАКТИКОЙ 

Анвар Ахмад Хан аль-Багдади  
PhD,

 Профессор исламских наук в Болгарской исламской академии, 
Болгар, Российская Федерация  

Аңдатпа. Құран Кәрім – Алла тағаланың пайғамбары Мұхаммедке, пайғамбарлар-
дың соңғысына түсірген қасиетті кітабы. Әлбетте, бұл кітап – адамзатқа жол көрсетуші, 
бірақ ол сонымен қатар мұғжиза. Мұғжиза Құранның барлық сын-тегеурінге жауап бере 
алатынын білдіреді. Осыған байланысты Құранның мұғжизалық қырлары әртүрлі: ше-
шендік мұғжиза, ғылыми мұғжиза, заңнамалық мұғжиза, экономикалық мұғжиза, сандық 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
34

мұғжиза және басқалары. Бірақ бұлардың барлығына қарамастан Құран өзінің Алла таға-
ла қойған мақсаты мен аясынан шықпайды.

Құранның басты және ұлы мақсаты – адамзатты тура жолға бағыттау. Бұл ұлы мақсат-
та адамның дүние мен ақыреттегі ең үлкен пайдасы бар. Осыдан көрініп тұрғандай, Құран-
ның ең маңызды мақсатының бірі – адамзаттың игілігін қамтамасыз ету. Алайда адамзат-
тың Құранның мақсатын түсінуі әртүрлі болды. Кейбірі мүлде түсінбеді және елемеді, енді 
бірі түсініп, шектен шықты, ал үшіншілері орта жолды ұстанып, ниеті түзу болды.

Бұл қарапайым зерттеу «мақсаттық тәпсір» тақырыбын қарастырады және оны жан-
жақты талдайды, ешкімге асығыс үкім шығармай, Құран мәтіндерін түсінудегі ортақ және 
әділ жолды іздейді.

Түйін сөздер: Құран Кәрім, тәпсір, мақсаттық, теория, қолдану.

الملخََّص: إنََّ القرآن الكريم كتاب سماويٌٌّ أنزله الله تعالى على رسوله محمََّد خاتم النَّبَيين-عليه أفضل 
الصََّلاة والتَّسَليم، ولا شكََّ أنَّهَ كتاب هداية، لكنَّهَ كتاب معجز، والإعجاز يقتضي أن يتصدَّىَ القرآن لجميع 
التَّحَديات. من هنا تعدَّدَت وجوه إعجازه، وتلك كثيرة، منها الإعجاز البلاغيُُّ، والإعجاز العلميُُّ والإعجاز 
التَّشَريعيُُّ، والإعجاز الاقتصاديُُّ، والإعجاز العدديُُّ وغير ذلك. ولكن مع كلِّ�ِ ذلك نجد القرآن الكريم لا 

يخرج عن إطاره الَّذَي رسمه، وعن هدفه الَّذَي وضع له، وعن مقصده الَّذَي لأجله أنزله الله تعالى.
راط المستقيم، وفي هذا المقصد العظيم  ومقصد القرآن الأجّلّ والأسمى هو الهداية والإرشاد إلى الصِّ�ِ

مصلحة للإنسان الكبرى في الدُّنُيا والآخرة كلتيهما.
من هنا يتَّضَح أنََّ رعاية المقاصد والمصالح من أهمِّ�ِ أهداف القرآن الكريم، إالَّا أنََّ الفهم البشري تجاه 
المقاصد اختلف وتعدُّدُ، حيث نرى هناك ثلاثة مواقف ومذاهب، منهم من لم يفهم مقاصد القرآن مطلقًاً، 
ولم يراعها بتاتًاً، وهناك من فهم ولكنَّهَ ذهب مذهب الغلاة، وهناك من اعتدل في الفهم فلم يقّصّر ولم يغال

« ويدرسه دراسة متأنية دون الإسراع في  يتناول هذا البحث المتواضع موضوع »التَّفَسير المقاصدّيّ
سًًا طريق الوسطيَّةَ ومذهب الاعتدال في فهم النُّصُوص القرآنيَّةَ. الحكم على أحد، متَلََمَِّ�ِ

الكلمات المفتاحيَّةَ: القرآن الكريم، التَّفَسير، المقاصدي، النَّظَريَّةَ، التَّطَبيق.

Abstract. The Holy Qur’an is a divine book revealed by Allah to His Messenger 
Muhammad, the Seal of the Prophets – peace and blessings be upon him. Without a doubt, it is 
a book of guidance, but it is also a miraculous book. The miracle of the Qur’an lies in the fact 
that it addresses all challenges, hence the various aspects of its miraculous nature, such as its 
rhetorical miracle, scientific miracle, legislative miracle, economic miracle, numerical miracle, 
and more. Despite all of this, the Holy Qur’an remains within the framework it has established, 
its purpose, and the objective for which Allah revealed it.

The greatest and most sublime objective of the Qur’an is to provide guidance and lead 
mankind to the straight path. This great objective serves humanity’s greatest interest, both in 
this world and the hereafter. It becomes clear that safeguarding the purposes and interests is one 
of the primary aims of the Holy Qur’an. However, human understanding of these objectives 
has varied. We observe three positions or schools of thought: those who do not understand the 
objectives of the Qur’an at all and disregard them entirely, those who understand but take an 
extreme approach, and those who are moderate, neither neglecting nor overemphasizing.

This humble research explores the topic of “Purposive Tafsir” and examines it thoroughly 
without rushing to judgment, adopting a balanced and moderate approach in understanding the 
Qur’anic texts.

Keywords: Noble Qur’an, Tafsir, Purposive, Theory, Application.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
35

Аннотация. Священный Коран – это небесная книга, ниспосланная Аллахом Своему 
посланнику Мухаммеду, последнему из пророков – да будут ему лучшие молитвы и при-
ветствия. Несомненно, что это книга руководства, но также это книга-чудо. Чудо подра-
зумевает, что Коран противостоит всем вызовам. Отсюда и многочисленные стороны его 
чуда, такие как риторическое чудо, научное чудо, законодательное чудо, экономическое 
чудо, числовое чудо и другие. Но несмотря на всё это, мы видим, что Священный Коран 
не выходит за пределы своей миссии, своей цели и своего предназначения, ради которого 
его ниспослал Аллах.

Высшая и самая великая цель Корана – это руководство и наставление на прямой 
путь. В этой великой цели содержится величайшая польза для человека как в этом мире, 
так и в мире ином. Из этого ясно, что забота о целях и интересах является одной из важ-
нейших задач Священного Корана. Однако человеческое понимание этих целей отлича-
ется и варьируется. Мы видим три позиции и школы мысли: те, кто не понимают целей 
Корана и вовсе не учитывают их, те, кто понимает, но чрезмерно усердствует, и те, кто 
придерживается умеренности, не упрощая и не утрируя.

Данное скромное исследование посвящено теме «Целеполагающий тафсир» и иссле-
дует его тщательно, не спеша выносить суждения, придерживаясь пути умеренности и 
метода равновесия в понимании коранических текстов.

Ключевые слова: Священный Коран, тафсир, целеполагающий, теория, применение.

بين المصطلح والمفهوم:
اللون  هذا  دعاة  بين  تعبيران  يتردد  إنه 
التفسير، فبعضهم يؤثر تعبير »التفسير  الجديد من 
وغيره،  عاشور  وصفي  كالدكتور  المقاصدي«، 
المصلحي«،  »التفسير  تعبير  يؤثر  وبعضهم 
أحمد  الدكتور  وأما  يوسف،  منير  كالدكتور 
في  فعالة  تنظيرية  مساهمات  له  الذي  الريسوني، 
تأسيس هذا المنهج فقد تردد في استعمال الكلمتين، 
المقاصدي«، وحينا »التفسير  قال: »التفسير  فحينا 
المصلحي«، وحينا آخر جمع بينهما فقال: »التفسير 
يوجد  لا  أنه  يعني  وهذا  المصلحي«،  المقاصدي 

بينهما فرق.
واختار بعض الباحثين لهذا النوع من التفسير 
تعبيرا آخر يختلف عما سبق، كالدكتور نور الدين 
وأراد  العام«،  »التفسير  كلمة  استخدم  الذي  عتر، 
قال  فقد  المقاصد،  نظرية  أصحاب  يريده  ما  منه 
فاًً: هو تفسير يعرض مقاصد الآيات ومعانيها،  معرِّ�ّ
دون دخول في تفاصيل المفردات وجزئيات المعنى 

 .]114 ،1[
كبيرةًً  التفسير مكانةًً  احتل هذا  وأضاف: وقد 
الخطب  في  عمدة�  وأصبح  العامة  الأوساط  في 
الثقافية  الإسلامية  والبحوث  والأحاديث  والمقالات 

 .]114 ،1[

الدكتور نور  التعريف أن  حيث نرى في هذا 
التفسير  من  اللون  هذا  أن  إلى  يشير  عتر  الدين 
يعرض مقاصد الآيات ومعانيها، وهذا المفهوم هو 
لم  أنه  المقاصدي، إلا  التفسير  إلى تعريف  الأقرب 
»التفسير  بـ  سماه  بل  المقاصدي«،  »التفسير  يسم 

العام«. 
تعريف التفسير المقاصدي:

المقاصدي  التفسير  تعريفات  تعدّدّت  وقد 
نحوه،  الجديد  المفّسّر  يراها  التي  الرؤية  لاختلاف 

ومن التعاريف الكثيرة نعرض بعضها: 
كتابه  في  الريسوني  أحمد  الدكتور  ف  فقد عّرّ
»الاجتهاد بين النص والواقع والمصلحة« قائلا بأنه: 
والمصالح  النصوص  مقاصد  في  والبحث  النظر 
المتوخاة من أحكامها ثم تفسيرها واستخراج معانيها 
ومقتضياتها وفق ما لاح من مقاصد ومصالح وذلك 

– طبعا – دون تكلف وتعسف ]2، 53[. 
ف الدكتور وصفي عاشور أبو زيد قائلا:  وعّرّ
عن  الكشف  في  يبحث  التفسير  ألوان  من  لون  هو 
الكريم  القرآن  حولها  يدور  التي  والغايات  المعاني 
كليا أو جزئيا، مع بيان كيفية الإفادة منها في تحقيق 

مصلحة العباد ]3، 53[.
وأضاف: ونعني بـ »كليا أو جزئيا« المقاصد 
العامة للقرآن الكريم التي تحدث عنها القرآن نفسه 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
36

وكثير من العلماء وسيأتي تفصيل بشأنها، والمقاصد 
الجزئية التي ربما تكون خاصة بموضوع أو سورة 
أو مجموعة من الآيات، أو حتى آية واحدة، أو ربما 
لفظة واحدة، وبيان المراد منها. والنص على »بيان 
كيفية الإفادة منها جاء للتأكيد على أن التفسير ليس 
للتفسير وحسب، وإنما لبيان كيفية استنزال هدايات 
القرآن للواقع المعاصر، وكيف تستفيد منها الدوائر 
والمجتمع  والأسرة،  الفرد  المختلفة:  الاجتماعية 

والدولة والأمة والإنسانية جمعاء ]3، 7[.
فه منير بن رابح يوسف: هو استحضار  وعّرّ
واستنباط  النصوص  تفسير  في  الشرعية  المصالح 

أحكامها والترجيح بينها ]4، 49[.
التفسير  شكري:  فريد  الدكتور  فه  وعّرّ
بالمقاصد التي أعلن عنها وصرح بها القرآن ابتداء 
ثم اهتداء والتفسير للمقاصد التي تستنبط انتهاء ]5، 

 .]40
نشأة التفسير المقاصدي:

إن نشأة هذا النوع من التفسير أمر اعتباري، 
إلى  النظر  أنه عبارة عن  فإن نظرنا فيه من حيث 
من  الأحكام  استخراج  في  والمصالح  المقاصد 
نفسه،  التفسير  نشأة  نشأته  قديم،  فهو  النصوص 
إن  يقول:  الدكتور منير بن رابح يوسف  كما نرى 
رضي   – الأمة  سلف  المنقولة  الآثار  في  المتمعن 
يجد  الكريم  القرآن  بتفسير  يتعلق  فيما   – عنهم  الله 
وأولهم  للنصوص،  المصلحي  التفسير  شملت  أنها 
وأخيرا  المجتهدون،  فالأئمة  التابعون  ثم  الصحابة 
مباشرة،  القرآن  بتفسير  اضطلع  من  عند  ورد  ما 

وأقصدهم بهم: المفسرين قديما وحديثا ]4، 52[.
أما ظهور هذا المصطلح بالمفهوم المقاصدي 
فهو  رواده  يريده  الذي  بالمغالاة،  المتسم  الحديث 
جديد، ظهر نتيجة للقراءات الحديثة للقرآن الكريم، 
الأهداف  نشأت تحت ظلال  إنها  قلنا عنها  لو  التي 
المسّلّمات  عن  لخروجها  أخطأنا؛  لما  الاستعمارية 
قرن،  بعد  قرنا  الإسلامية  الأمة  عليها  اتفقت  التي 
ولفهم هذه النزعة في التفسير لا بد لنا أن نلقي نظرةًً 
الحديث،  المنظور  من  المقاصد  نظرية  على  عامةًً 

ونتكلم عما لها وما عليها.
نظرية المقاصد، ما لها وما عليها:

مما لا شك فيه أن مقاصد الشريعة الإسلامية 
هي روح الأحكام وحقيقتها، وهي ضابطة أصولية 
واعتمادا  والأصوليون،  الفقهاء  عليها  اعتمد  قديمة 
وهي  عامة  فقهية  بقاعدة  جاؤوا  المقاصد  على 

»الأمور بمقاصدها«، و هذه القاعدة تعطي صورة 
أنه  إلا  بالمقاصد،  المتقّدّمين  اهتمام  لمدى  واضحة 
قد تجد بعضا ممن يشتغل بالإفتاء وليس خبيرا فيه 
في  بها  ينتفع  ولا  المقاصد  جانب  يهمل  له  أهلاًً  و 
استخراج الأحكام الشرعية، فتأتي فتاوى خالية من 
والمبادئ  تصلح  لا  ومضرة  جافة  المقاصد  روح 
تتفق وروح  فتاوى فضفاضة لا  العامة،  الإسلامية 

الإسلام وجوهره وحقيقته.
ا أصحاب الخبرة من أهل العلوم والمعارف  وأّمّ
والواقفون  الغزيرة  العلمية  المادة  من  المتمكنون 
الشريعة وحقيقتها وجوهرها لا يغفلون  على روح 
الاهتمام بالمقاصد، وإنما دائما يراعون هذا الجانب 

في فتاواهم.
في  المُُفرِِطين  كلام  في  تفّحّصت  لو  ولكنك 
لم  شيئا  أوجدوا  أّنّهم  يتخّيّلون  لوجدتهم  المقاصد 
ير له أثر في التاريخ، فيغالون في تقرير المقاصد 
وتطبيقا،  تنظيرا  تحتمل  لا  ما  عليها  لون  ويحّمّ
ويأتون من خلالها بفتاوى لا تطابق المبادئ العامة 
سلفا  الأمة  عليها  اتفقت  التي  الشرعية  والمسّلّمات 

وخلفا.
تهمل  قد  فئة  والتفريط،  الإفراط  بين  فالأمر 
جانب المقاصد وفئة تغالي فيها، فتأتي بما لا تلائم 
وإنما  كذلك،  ليس  والأمر  والكليات،  المسّلّمات 
كانت  الإسلامية  الشريعة  في  المقاصد  رعاية 
ملحوظةًً عند المتقدمين، وأما في العصر الحاضر 
ا  وأّمّ المعتدلون،  المحدثون  دراستها  أحسن  فقد 
الانحراف  إلى  ذريعةًً  فقد جعلوها  فيها  غلوا  الذين 
الفكري وسببا لتقويض المسّلّمات الشرعية بمخالفة 
إلى  والارتكاز  الأصيلة  والضوابط  الثابتة  الأسس 

التناقضات النفسانية.   
ومعايير  ضوابط  له  أصولي،  مبدأ  فالمقاصد 
إعمال  دون  متناهية  بدقة  الإسلام  علماء  حّدّدها 
يسمون  ممن  فئة  أن  نرى  ولكننا  والنفس،  الهوى 
المقاصد  تعميم  إلى  يدعون  المفّكّرين  من  أنفسهم 
التي يصطنعونها  النوافذ  الخروج من  ليتمّكّنوا من 
المقاصد،  ذلك  في  مستغّلّين  الطامعة،  لأنفسهم 
ومعاييره،  الشرع  وضوابط  حدود  عن  والمارقين 
والخارجين على المسّلّمات الثابتة التي اتفقت عليها 

الأمة الإسلامية سلفا وخلفا.
جديدا،  شيئا  ليس  بالمقاصد  الاهتمام  إن  قلنا 
المقاصد  في  المتقّدّمون  حّدّدها  قديم،  هو  وإنما 
الخمسة، وهي: حفظ الدين والنفس والعقل والنسل 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
37

»اتفقت  الله:  رحمه  الشاطبي  الإمام  قال  والمال، 
وُُضعت  الشريعة  أّنَّ  على  الملل-  سائر  -بل  ة  الأّمّ
وهي:  الخمس،  الضروريات  هذه  على  للمحافظة 
وعلمها  والعقل،  والمال،  والنسل،  والنفس،  الدين، 

عند الأمة كالضروري ]6، 1/ 31[.  
الخمسة  المقاصد  هذه  راعوا  فالمتقدمون 
فكانوا  الشريعة  أحكام  استخراج  في  وترتيبها 
ا المحدثون الغلاة فيدعون إلى إضافة  موفَّقَين، وأّمّ
)لمبادئ  مراعاةًً  الخمسة  هذه  إلى  جديدة  مقاصد 
من  الشرعي  اعتبارها  إلى  النظر  دون  إنسانية( 
استقراء الأدّلّة والنظر في أحكام الشريعة، كالدعوة 
والمساواة  والإخاء  الحرية  مثل  مبادئ  إدخال  إلى 
بعضهم  زادها  أن  الإنسان، إلى  وحقوق  والتكافل 
لا  أّنّه  البعض  يرى  بينما  مقصدًاً.  عشرين  عن 
يمكن اّدّعاء الحصر في مقاصد الشريعة، فالمقاصد 
عناوين  وأضافوا  حصرها،  يمكن  لا  كالمسائل 
العالمي،  السلام  مثل:  مقاصد،  وجعلوها  مفتوحة 
والحقوق  العلمي،  والبحث  الاقتصادي،  والتقّدّم 
والرفاهية،  الكرامة  وتطوير  وحفظ  الدستورية، 
والمساواة  والتطور  والاستقلالية  والإبداع  والعلم 
والتضامن  والحّبّ  ة  والأخّوّ والعدالة  ية  والحّرّ
ع؛ وفيما يخص علاقة الإنسان بغيره أضافوا  والتنّوّ
والعمل  والإنجاب  والذكاء  ة  الصّحّ مثل:  مبادئ 
بالمجتمع  المتعلِّ�ّقة  المقاصد  ا  أّمّ والجيرة،  والانتماء 
والاستقلال  القانون  سيادة  وتطوير  حفظ  فمنها: 
والأديان  والثقافات  والتطور  والتعّدّدية  والشورى 

والتراث ]7، 32[.
يأتون  قد  المقاصد  عداد  في  الإفراط  وبهذا 
بأشياء غريبة وأحكام مشروبة بطعم الغلو والتعسف 
أحسن  وقد  شرعيا،  يألفها  ولم  المسلم  يسمعها  لم 
الدكتور جمال الفراء في بحثه المعنون بـ »الغلو في 
فهم مقاصد الشريعة وأثره في الانحراف الفكري«، 
أوضح فيه أن الغلو في فهم مقاصد الشريعة قد يؤدي 
المسّلّمات  على  والخروج  الفكري  الانحراف  إلى 
من  نستخلص  السطور  من  يأتي  وفيما  والكليات، 
مقاله المنشور في مجلة »رواء« بعضا من الصور 

والأشكال لغلوهم وتعسفهم في المقاصد، وهي: 
تعظيم  المقاصد  في  الغلو  صور  من  أولا: 
من  عنه  ينتج  وما  ية،  الحّرّ مقصد  عن  الحديث 
أدّلّته؛ لأّنَّ  الرّدّة والطعن في  إلغاء حّدّ  إلى  الدعوة 
الدين،  تناقض مقصد حفظ  الحقيقة  الدعوة في  هذه 

فحّدّ الرّدّة جاء لحفظ الدين من الزوال والاختلال.

المقاصد  فهم  في  الغلّوّ  أشكال  من  ثانيا: 
الرحم،  استبراء  مقصد  على  العّدّة  في  الاقتصار 
بالفحوصات  الأشهر  أو  القروء  عن  والاستعاضة 
الطبية، مع أن العّدّة من المحكمات لا يصّحّ الاجتهاد 

في عدد أّيّامها.
تجويزُُ  المقاصد  في  الغلو  أشكال  من  ثالثا: 
مشاركةِِ الطلاب المسلمين في شعائر غير المسلمين 
في  المتمثِّ�ّل  العقل  على  للحفاظ  الدول؛  بعض  في 

طلب العلم في المدارس. 
بالتعليمِِ،  العقلِِ  حفظ  المقصديون  لاحظ  هنا 
يقّدّم  ولا  منه،  أهم  الدينِِ  حفظِِ  مقصد  أن  ونسوا 
لا  ولكنهم  الدين،  حفظ  مقصد  على  العقل  مقصد 
المتقّدّمون  لاحظه  الذي  الدقيق  الترتيب  يدركون 
في بيان المقاصد الخمسة، فشرعوا حكما غريبا قد 
يفسد الدين بالأنشطة والشعائر المخالفة للإسلام في 

المدارس.
القولُُ  المقاصد،  في  الغلو  أشكال  من  رابعا: 
بتساوي المرأة مع الرجل في الميراث انطلاقًاً مِِن 
حيث  التشريع،  زمن  الحكم  نزول  تاريخّيّة  زعم 
للمرحلة  الميراث كان مناسبًاً  التفرقة في  قالوا: إّنّ 
لا  كانت  المرأة  لأّنّ   ، النّصّ بها  نزل  التي  الزمنية 
تُعُطى شيئًاً في الجاهلية، ثم جاء الإسلام فأعطاها 
نصف الذكر، فزعموا أّنّ هذا المعنى مقصود زمن 
أن  وإشارة  لنا  تعليم  فالنص  ذلك  بعد  ا  أّمّ التشريع، 

نعطيها في المستقبل مثل حظ الذكر.
خامسا: ومن الغلّوّ ما يزعم بعضهم أّنّ تطبيق 
-وهو  كل شيء  في  الرحمة  إعمال  يعني  الشريعة 
الرحمة،  يقوم على منهج  القرآن  مطلب كلي- لأّنّ 
الربا وهو  فتحريم  المنهج،  الرحمة هي  دامت  وما 
تغير  فقد  بالمدين،  شُُرع رحمةًً  الإسلام  في  جزئي 
لحاجة  استغلالاًً  كان  كما  الأمر  يعد  ولم  الحال 
الربا  يشبه  يعد  لم  الحكومية  البنوك  فربا  المدين، 
السابق، وإّنّما هو نظام لحساب الفوائد على الديون 
على  الرقابة  بدور  ع  المشّرّ فيه  يقوم  مجتمع  في 
المعاملات، ويحّدّد الفائدة بحيث لا تغني الدائن ولا 

تستغل المدين، فتتحقق الرحمة بزعمهم!
سادسا: ومما يسلكه أصحاب نظرية المقاصد 
ملائمًًا  يعُدُ  لم  الحجاب  أّنّ  زعمهم  الغلّوّ  من 
واقتحامها  رها  وتحّرّ المرأة  لمكانة  ولا  للعصر، 
ة من مدراس وجامعات  العاّمّ الحياة  لكاّفّة مجالات 
ومعامل وإدارات وتجارات؛ لأّنَّ هذا الحجاب يعوق 
تتعارض  لا  التي  مصالحها  ويعرقل  المرأة  حركة 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
38

النسل،  حفظ  مقصد  وتطبيق  الشريعة!  مقاصد  مع 
والذي من لوازمه فرض الحجاب عليها لا يّتّفق في 

هذا الزمان مع معطيات العصر.
أن  المقاصد  نظرية  أصحاب  يرى  سابعا: 
التعقيم، فإذا حصل  المذبوح هو  المقصد من تذكية 
فهذا  الحديثة،  والآلات  المواد  بتعقيم  المقصد  هذا 
أنه  يعني  وهذا   ،]36  /31  ،8[ التذكية  مقام  يقوم 
تعّقّم  أن  يكفي  وإنما  الحيوانات،  ذبح  إلى  حاجة  لا 
اللحوم بالمواد أو الآلات الحديثة لأن مقصد الذبح 

هو التعقيم.
كثيرة  أخرى  وصور  أشكال  وهنالك  هذه، 
نسجهم  خلال  من  النظرية  هذه  أصحاب  ينسجها 

أغطية المقاصد، ليغطوا بها وجوه الفساد. 
أهم رواد التفسير المقاصدي:

إن رواد هذا اللون من التفسير، أو الدعاة الذين 
يحاولون التأسيس لهذا النوع من التفسير كثيرون، 
القرن،  هذا  من  الأولين  العقدين  في  عددهم  ازداد 

ومن أهم هؤلاء الرواد:
في  دكتور  حامدي،  الكريم  عبد  الدكتور   -1
الفقه وأصوله، )وهو أستاذ محاضر في كلية العلوم 
عدة  وله  الجزائر(،   – باتنه  جامعة   – الإسلامية 
في  الشهير  كتابه  هنا  يهمنا  وما  منشورة،  مؤلفات 
التفسير المقاصدي، هو »مقاصد القرآن من تشريع 
والنشر،  للطباعة  ابن حزم  دار  الناشر:  الأحكام«، 

لبنان، 2008م، عدد الصفحات: 686.
وثمانية  أبواب،  ثلاثة  من  الكتاب  ويتكون 
الأول:  فالباب  تمهيد،  منها  كلا  يتقدم  فصول، 
الفردي،  الصلاح  تحقيق  في  القرآن  مقصد  يتناول 
يتناول مقصد  الثاني:  وتحته ثلاثة فصول، والباب 
القرآن في تحقيق الصلاح الاجتماعي، وتحته ثلاثة 
القرآن  مقصد  فيتناول  الثالث:  الباب  وأما  فصول، 

في تحقيق الصلاح العالمي، وينقسم إلى فصلين.
ويعدُُّ هذا الكتاب بحثا مهما، فإنه يدرس مقاصد 
الإسلام بصفة عامة إلا أنه يحاول أن يربط أحكام 
جديد  تقسيم  خلال  من  المقاصدية  بالقواعد  القرآن 
أحواله  في  الإنسان  صلاح  أساس  على  للمقاصد 
الباحث  ظن  وفي  والعالمية،  والاجتماعية  الفردية 
فإن  كذلك؛  ليس  الأمر  ولكن  جديدا؛  شيئا  يقّدّم  أنه 
المتقدمين راعوا ذلك، ولكن دون التميع والانحلال، 
كما هو الحال في يومنا هذا عند المتأثرين بالحداثة

الريسوني،  السلام  عبد  أحمد  الدكتور   -2
عام  بالمغرب،  الكبير،  القصر  مدينة  بناحية  وُُلد 

الاتحاد  ورئيس  مؤسس  عضو  وهو   ،)1953
العالمي لعلماء المسلمين، ورئيس رابطة المستقبل 
ورئيس  ـ1996(.   1994( بالمغرب  الإسلامي 
 1996( بالمغرب  والإصلاح  التوحيد  لحركة 
»التجديد«  لجريدة  المسؤول  والمدير  ـ2003( 
سنوات  عدة  وعمل  ـ2004(،   2000( اليومية 
بوزارة العدل )1973 ـ 1978(، كما اشتغل أستاذا 
الآداب  بكلية  الشريعة  ومقاصد  الفقه  أصول  لعلم 
وشغل  الخامس،  محمد  جامعة  ـ  الإنسانية  والعلوم 

غير ذلك من المناصب.
له عدة بحوث تنظيرية وكتب علمية، و يهمنا 

منها ما يأتي: 
1- نظرية المقاصد عند الإمام الشاطبي. 

2- مدخل إلى مقاصد الشريعة. 
3- الفكر المقاصدي قواعده وفوائده. 

4- الاجتهاد: النص والمصلحة والواقع )ضمن 
سلسلة حوارات لقرن جديد(. 

5- مقاصد المقاصد )الغايات العلمّيّة والعملّيّة 
لمقاصد الشريعة(، وغيرها من الكتب.

يُ	عُّدّ الريسوني من أهم رواد هذا الاتجاه؛ 
الفكر؛  هذا  وتأسيس  تنظير  في  حياته  قضى  فإنه 
س مقاصد الشريعة منذ سنة 1986 م،  حيث إنه يدّرّ
جامعية،  أطروحة  أكثر من خمسين  وأشرف على 
أكثرها يندرج في إطار مشروع متكامل وشامل في 
مجال مقاصد الشريعة، كما نراه في الكتب المذكورة 

رائدا لنظرية المقاصد.
زيد،  أبو  علي  عاشور  وصفي  الدكتور   -3
الحضاري  الشهود  مركز  )رئيس  مصري،  باحث 
للدراسات الشرعية والمستقبلية، ومحاضر في أكثر 
من جامعة وأكاديمية لمواد الفقه والأصول والقواعد 

والمقاصد(.
المجالات  من  مختلف  في  كثيرة  بحوث  وله 
وله كتب عديدة، ومما يهمنا هنا ما كتبه في التفسير 

المقاصدي للقرآن الكريم:
في  الكريم،  القرآن  لسور  المقاصدي  التفسير   
الفوائد  موقع صيد  في  نشر  أنموذجا.  القرآن  ظلال 
14356هـ، والكتاب هذا عبارة عن بحث مقّدّم إلى 
جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية، بالجزائر، 
في مؤتمرها الدولي بعنوان: »فهم القرآن بين النص 

والواقع«، المنعقد في -4 5 ديسمبر عام 2013 م.
للقرآن  مقاصدي  تفسير  »نحو  آخر  وكتاب 
ندوة:  أعمال  نشر ضمن  تأسيسية«.  الكريم، رؤية 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
39

)مقاصد القرآن الكريم( التي أقيمت في مدينة فاس 
2014 م، ثم نشرته مؤسسة مفكرون بعد ذلك مع 

إضافات تجاوزت الضعف عام 2018 م.
موقفنا من التفسير المقاصدي: 

ا سبق يمكننا أن نعرف أن عاصفة المقاصد  مّمّ
سلفا  الأمة  عليها  اتفقت  التي  بالمسّلّمات  تعصف 
دينهم  على  المسلمين  من  للغيارى  يمكن  لا  وخلفا 

وشريعتهم أن يتنازلوا عنها أبدا.
المقاصد،  أشكال  بكل  مرفوض  فالغلّوّ  	
لو  المقاصد  نظرية  أصحاب  أن  المعروف  ومن 
طبقوا هذه النظرية بكل أبعادها على التفسير، وأتوا 
لا  تفسير  فهو  المسلمات  تقويض  على  خلاله  من 

وجه له، ولن يقبله المسلم الغيور على دينه.
بقواعد  يلتزم  الحديث  المنهج  إذا كان هذا  ا  أّمّ
التفسير الثابتة وأصوله الرصينة التي حافظت عليها 
الأمة قرنا بعد قرن، وتهتم بإبراز الغايات والمقاصد 
الحقة دون المس بالمسّلّمات، كما نرى نظائر كثيرة 
لدى أسلاف هذه الأمة أنهم راعو المصالح والمقاصد 
في استخراج الأحكام دون الغلو والتعسف، فإذا كان 

على منوالهم فهو منهج صالح مقبول.
يعتمد  المنهج  هذا  كان  و  يكن،   لم  وإن  	
الشذوذ  وبث  الحواجز  وكسر  الثوابت  هدم  على 
والشواذ ونبذ المسّلّمات فهو منهج غير مقبول البتة

نقاط  عند  نقف  السطور  من  يأتي  وفيما  	
جه أصحابه  مهمة حول هذا المنهج الجديد الذي يرّوّ

باسم المقاصد.  
أولا: المغالاة في إبراز المقاصد: 

الهوى  بدافع  المقاصد  إبراز  في  المغالاة  إن 
إلى  أدت  شرعية  غير  مقاصد  على  وتطبيقها 
الانحراف الفكري، فإنه مما لا شك فيه أن الشريعة 
والغايات  المعتبرة  المصالح  تراعي  الإسلامية 
المقاصد  في  الغلو  ولكن  عبثا،  تأت  ولم  السامية 
دعاة  أن  نرى  كما  الفكري،  الانحراف  إلى  أدى 
المانعة  الحواجز  من  كثير  كسر  إلى  أتوا  المقاصد 
المسلمات  من  كثير  وهدم  الفكري  الانحلال  عن 
مقاصد  في  النظر  تطوير  دعوى  من خلال  الثابتة 
غائية  فهم  في  والخلل  ومضمونا،  شكلا  الشريعة 
الشريعة والتأثر بالواقع والجموح إلى التغيير دون 

ربط التغيير بالضوابط والقواعد المقاصدية. 
وعلى سبيل المثال لا الحصر، نلاحظ غلوهم 
في تعظيم الحديث عن مقصد الحرية وما ينتج عنه 
أدلته  في  والطعن  الردة  حد  إلغاء  إلى  الدعوة  من 

في حين  الحرية؛  لتحقيق مصلحة  مخالفته  بدعوى 
حفظ  مقصد  تناقض  الحقيقة  في  هذه  دعواهم  أن 
عدم  لضمان  وشرع  والاختلال  الزوال  من  الدين 
تعالى عليه  الرسول صلى الله  قال  بالدين  التلاعب 
وسلم: )من بدل دينه فاقتلوه( فقتل المرتد يمنع من 

شره ويزجر غيره ]8، 31[.
ثانيا: الاختلال بالمنهج:

نوعا  يجد  المقاصديين  جهود  في  الناظر  	
أشياء  من  التثبت  وعدم  منهجهم  في  الاختلال  من 
معينة، بل إنهم يقولون عن المقاصد ولم يتفقوا بعد 
على تعيينها، فمنهم من يحّدّدها في خمسة وسبعة، 
عامة  إلى  يوزع  من  ومنهم  يوّسّعها،  من  ومنهم 
وخاصة، ومنهم من يوزع إلى كلية وجزئية، وغير 
لم  الذي  المنهج  صناعة  في  الاختلافات  من  ذلك 
يكتمل بعد، وإنما هو عبارة عن دعوات وفروضات 

غير مستقرة.
عد  أنه  عاشور  وصفي  الدكتور  رأينا  كما 
مسالك الكشف عن مقاصد القرآن الكريم، وحصرها 
المقصد،  على  القرآني  النص  وهي:  أربعة،  في 
والقرآن  علماء  وتجارب  والاستنباط،  والاستقراء، 
هذه  في  القول  فصل  ثم  الباب،  هذا  في  وجهودهم 
المسالك الأربعة، وقال في المسالك: )إن البحث في 
مسالك الكشف عن مقاصد القرآن هو مبحث ضابط 
لاستخراج المقاصد القرآنية وتحصيلها( ]5، 49[.

وقد نسي أهم مقومات التفسير ألا وهو الحديث 
عن  الكشف  مسالك  عد  حينما  الشريف  النبوي 
مقاصد القرآن، بل أغمض عينيه عن هذا المصدر 
العظيم لفهم النص القرآني وهذا المقوم المهم لجميع 
المقاصدي،  المفسر  مقومات  عد  حينما  المفسرين 

وتلك المقومات هي: 
أولا: فهم اللغة العربية وآدابها واستعمالاتها.

ثانيا: تدّبّر القرآن وإرادة العيش به.
ثالثا: العمل بالقرآن الكريم وتعليمه والجهاد به
رابعا: الانطلاق من احتياجات الأمة في ظل 

المقاصد العامة للقرآن
وبالنظر إلى هذه المقومات أقول:

مقومات  هي  الأربعة  هذه  كانت  إذا  أولا: 
فهم  إلى  سيهتدي  أنه  أظن  فلا  المقاصدي  المفسر 
التي  القرآن،  مقاصد  عن  فضلا  القرآني  النص 

يتوقف فهمها على فهم النص القرآني نفسه.
ثانيا: في أول وهلة للنظر تشير هذه السطور 
إلى أن هذه المسالك الأربعة والمقومات الأربعة هذه 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
40

أحدا  أن  أظن  ولا  القرآني،  النص  لفهم  كافية  غير 
يتمكن من فهم مقصدية القرآن الكريم بهذه المسالك 
الأربعة فقط؛ فإن المسلك الأول: النص القرآني، هو 
نفسه لا يُفُهََم تلقائيا، وإنما يحتاج إلى مسالك الكشف 
الأخرى من حديث النبي صلى الله تعالى عليه وسلم 
واللغة والتاريخ وغير ذلك، وبدون هذه المسالك لا 
أري أن يهتدي أحد إلى مقاصد القرآن الحقيقية، ولو 
كان كذا لما قال الله تعالى عن رسوله صلى الله تعالى 
عليه وسلم: )هو الذي بعث في الأميين رسولا منهم 
يتلو عليهم آياته ويزكيهم ويعلمهم الكتاب والحكمة(

إليها  التي أشار  	 وربما كانت »الحكمة« 
القرآن في هذه الآية هي مقاصد القرآن نفسها، التي 
يقصدها المفّسّرون الجدد، إذن لا يمكن أن يفهم أحد 
إلى  بالرجوع  إلا  القرآن  مقاصد  أو  القرآني  النص 

من عّلّم الصحابة الكتاب والحكمة. 

النظرية  تقديم  في  التوفيق  عدم  ثالثا: 
المتكاملة:

نا في كتابات المقاصديين لوجدنا أنهم  لو تفحّصّ
ودعاوي  الفضفاضة،  اللامعة  العبارات  أصحاب 
المتقدمين،  العلماء  يسّفّهون  الآفاق،  عريضة 
أنهم  الحقيقة  ولكن  أفكارهم ونظرياتهم،  ويعظمون 
المقاصد  من  إليه  يدعون  ما  تطبيق  من  يتمّكّنوا  لم 
الآيات  على  صحيحا  علميا  تطبيقا  اللامحدودة 
المقاصدي  التفسير  في  كلامهم  وإنما  القرآنية، 
إلى  الدعوة  عتبات  يتجاوز  لم  تنظيريا،  يزال  لا 
والأجزاء،  العناصر  المتكامل  السليم  المنهج  اتخاذ 
التجديد  يرون  مسائل  في  إلا  لهم  وجود  لا  اللهم 
الخاصة  نظرياتهم  حسب  أمثلةًً  يطرحونها  أو  فيها 

المستوردة أو المنتحلة.

المصادر والمراجع
1. علوم القرآن للدكتور نور الدين عتر، مطبعة الصباح، دمشق، الطبعة السادسة 1996م.

الفكر، دمشق، الطبعة الأولى:  الدكتور أحمد ريسوني، دار  الواقع، المصلحة، تاليف:  2. الاجتهاد، النص، 
2000م، ص: 53.

3. التفسير المقاصدي لسور القرآن الكريم للدكتور وصفي عاشور أبو زيد، والكتاب عبارة عن ورقية بحثية 
مقدمة إلى جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية، قسنطينة، بالجمهورية الجزائرية، في مؤتمرها الدولي بعنوان: 

)فهم القرآن: بين النص والواقع( 4- 5 ديسمبر عام 2013م. 
4. التفسير المصلحي لنصوص القرآن بين مدرسة الأحناف والمالكية، تأليف: ابن رابع يوسف منير، مركز 

نماء، بيروت، الطبعة الأولى 2015م.
5. التفسير المقاصدي للقرآن الكريم تقديم وتقييم، تأليف: فريد شكري، دار أبي رقراق.

6. الموافقات للعلامة أبي إسحاق إبراهيم بن موسى بن محمد اللخمي الشافعي الشاطبي، المتوفى 790هـ/ 
تقديم: فضيلة الشيخ العلامة بكر بن عبد الله أبو زيد، ضبط وتخريج: أبو عبدة مشهور بن حسن آل سلمان، دار ابن 

عفان للنشر والتوزيع، المملكة العربية السعودية، الطبعة الأولى: 1417هـ/ 1997م، 1/ 31.
7. مقال الدكتور جمال الفراء بعنوان »الغلو في فهم مقاصد الشريعة وأثره في الانحراف الفكري«. المنشور 
في مجلة رواء العلمية الفكرية، تصدر كل شهرين عن هيئة الشام الإسلامية، ص: 32، العدد 12جمادى الأولى 

1443هـ/ كانون الأول ديسمبر 2021م.
8. مجلة »رواء«، العدد الثاني عشر. 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
41

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47

https://orcid.org/0000-0003-1835-0597
е-mail: akimhan.ilyas@gmail.com

ИМАМ МАТУРИДИДІҢ ОРТАЛЫҚ АЗИЯ ИСЛАМ 
ӨРКЕНИЕТІНДЕГІ ОРНЫ

Әкімханов Асқар
Қауымдастырылған профессор (доцент), PhD доктор
Нұр-Мұбарак Египет ислам мәдениеті университеті,

Алматы қ., Қазақстан

مكانة الإمام الماتريدي في الحضارة الإسلامية في آسيا الوسطى
أكيمخانوف أصقر

الجامعة المصرية للثقافة الإسلامية نور مبارك
ألماتي، كازاخستان

THE ROLE OF IMAM MATURIDI IN THE ISLAMIC 
CIVILIZATION OF CENTRAL ASIA

Akimkhanov Askar 
Associate professor, PhD

Egyptian University of Islamic Culture Nur-Mubarak
Almaty, Kazakhstan 

РОЛЬ ИМАМА МАТУРИДИ В ИСЛАМСКОЙ 
ЦИВИЛИЗАЦИИ ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ

Акимханов Aскар
Ассоциированный профессор (доцент), 

PhD доктор по специальности Исламоведение
Египетский университет исламской культуры Нур-Мубарак, 

г. Алматы, Казахстан

Аңдатпа. Ислам дінінің Орталық Азияның барлық аймақтарына кең етек жаюында 
Мауараннахр аймағы, соның ішінде, Самарқан мен Бұхарадағы діни, ғылыми орта үлкен 
рөл ойнаған. Аталмыш ғылыми ошақтарда қалыптасқан діни дүниетаным мен діни-
ғылыми мектеп кейіннен Орталық Азияның барлық аймақтарына, тіпті, Қытай және 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
42

Үнді жеріне дейін кеңінен тарап, Исламды қабылдаған халықтардың діни танымына 
едәуір ықпал етті. Дегенмен бұл аймаққа тән өзіндік діни танымның қалыптасуы әрі 
оның ғылыми тұрғыдан негізделуі бірден болған жоқ. Мұндай күрделі үрдістің бірнеше 
ғасырға созылғандығы тарихи шындық. Міне осы тарихи құбылыстың бастауында тұрған 
тұлға имам Әбу Мансур әл-Матуридидің ислам өркениетіне қосқан зор үлесін пайымдап, 
зерделеу біз үшін зор міндет болмақ.

Түйін сөздер: Ислам өркениеті, сунниттік сенім, Матуриди ілімі, кәләм ілімі, 
Орталық Азия, Мауараннахр аймағы

الملخص: ساهمت المراكز الدينية والعلمية في بلاد ما وراء النهر، ولا سيما في سمرقند وبخارى في 
انتشار الإسلام في منطقة آسيا الوسطى على نطاق واسع. وانتشرت الأفكار والمدرسة الدينية التي أنشأتها 

تلك المراكز العلمية في جميع أنحاء آسيا الوسطى، حتى أنها وصلت إلى الصين والهند. 
وهكذا أثرت هذه المدرسة على الأمم التي اعتنقت الإسلام بالمنطقة. ومع ذلك، فإن الأفكار الدينية 
الخاصة بتلك الأمم لم تتشكل في يوم واحد، بل استمرت لعدة قرون. ومن واجبنا في هذا الصدد أن نبحث 

وندرس المساهمة و المكانة الرائدة لأبي منصور الماتريدي في تلك الظاهرة التاريخية.
الكلمات المفتاحية: الحضارة الإسلامية، العقيدة السنية، تعاليم الماتريدي، علم الكلام، آسيا الوسطى، 

ما وراء النهر.

Abstract. The religious-scientific centers from Mawrenahr, in particular from Samarqand 
and Buhara, contributed extensively to expansion of Islam across the Central Asia. The religious 
doctrine and school, established by those religious-scientific centers, spread throughout whole 
Central Asia, reaching even China and India. Thus, this process influenced religious views of 
nations which embraced Islam. However, the region’s specific religious doctrine was not shaped 
from scientific perspectives in one day. It lasted for centuries. In this regard it is our duty to re-
search and examine contribution of Abu Mansur al-Maturidi who was a pioneer in that historical 
process. 

Keywords: Islamic civilization, sunni creed, Maturidi teachings, science of kalam, Central 
Asia, Mawrenahr.

Аннотация. Религиозная и научная сфера Мавренахра, включая Самарканд и Бухару 
сыграли огромную роль в широком распространении ислама во всех уголках Центральной 
Азии. Религиозное мировоззрение, а также научно-религиозная школа, появившаяся в 
упомянутой среде, позже распространились по всей Центральной Азии, даже достигнув 
территории Китая и Индии, оказали огромное влияние на религиозное познание на 
принявших ислам народов. Однако, религиозное познание, специфичное для данного 
региона, а также его научный фундамент сформировались не сразу. Формирование 
данного процесса на века является исторической данностью. Именно по этой причине для 
нас крайне актуально исследовать и анализировать вклад Абу Мансура аль-Матуриди, 
который стоял у истоков данного исторического процесса и внес колоссальный вклад в 
развитие исламской цивилизации. 

Ключевые слова: Исламская цивилизация, суннитское верооубеждение, учения 
Матуриди, наука калам, Центральная Азия, регион Мавренахр.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
43

ВВЕДЕНИЕ
Все народы, придерживающие Ис-

лам, внесли свой вклад в развитие ислам-
ской цивилизации. Несомненно и народы 
Центральной Азии, проживающие на 
этой территории испокон веков, внесли 
весомый вклад в развитие исламской ци-
вилизации. В этом лежит большая заслу-
га ученых, появившихся на свет в Мавре-
нахре в IX-X веках во времена расцвета 
исламской цивилизации и науки. Один из 
них был известный ученый Абу Мансур 
аль-Матуриди из Самарканда. Беря за 
основу дошедшие от своих наставников 
тезисы и заключения Абу Ханифы каса-
тельно основ веры (усул ад-дин), имам 
Матуриди основал суннитскую школу 
калама с собственной научной методо-
логией на основе эпистемологии. Ины-
ми словами, благодаря имаму Матуриди 
тезисы и заключения Абу Ханифы каса-
тельно основ веры (усул ад-дин) стали 
отдельной наукой с собственной научной 
методологией на основе теории «позна-
ния». Это наука называется калам. Та-
ким образом, имам Матуриди продолжил 
традицию своего духовного наставника 
Абу Ханифы - применяя рационализм и 
логику, он основал свою научную мето-
дологию, которая помогла найти реше-
ния многих религиозных вопросов того 
времени. Наряду с этим, имам Матуриди 
занимался опровержением с научной точ-
ки зрения религиозных мировоззрений 
и догм различных религиозно-философ-
ских сект (софисты, дуалисты, дахриты, 
натуралисты), а также заблудших течений 
внутри Ислама (харижиты, мутазилиты, 
қадариты, жабриты, жахмиты, карамиты, 
шиитские қарматы и рафидиты), которые 
оказали негативное влияние на веру му-
сульман того периода. Немало внимание 
он уделял защите суннитско-ханафит-
ской доктрины путем применения логики 

и разума. В результате, имам Матуриди 
основал суннитскую школу вероубежде-
ния, которая носит его имя и является 
доктриной для более пятидесяти про-
центов мусульман мира. Религиозные 
вероубеждения и мировоззрения мусуь-
ман Центральной Азии берут свои исто-
ки у ханафитско-матуридитской школы 
(Акимханов, Адильбаев, 2015: 53).

Для анализа роли имама Матуриди 
в исламской цивилизации Центральной 
Азии в первую очередь необходимо изу-
чить его место в исламской науке. О его 
роли и авторите среди исламских ученых 
в самих ранних трудах упоминается в 
источнике Ибн Йахйа. В своем труде он 
отмечает, что аш- Шейх Абу Мансуру 
среди ученых не было равных в науке, ве-
роубеждении, изучении мазхабов и бого-
боязненности (фи-л-‛илм уал-л-фахм уа 
ма‛рифат аль-мазахиб уа-л-уара‛ ад-да-
кик) (Ибн Йахйа, п. 162/А).

Имам Матуриди написал несколько 
больших трудов по таким дисциплинам 
Ислама как «калам», «тафсир», «фикх» 
и «методология фикха», а также книги, 
в которых он опровергал религиозные 
взгляды заблудших религиозно-поли-
тичес-ких и религиозно-филососфских 
групп, появившихся на исторической 
арене в первые века Ислама (в формате 
рад/рудуд). В источниках указываются 
четырнадцать трудов имама Матуриди 
(al-Nasafi, 1990: 359). Помимо этого, ему 
приписываются еще восемь трудов. Од-
нако, это неподтвержденный факт (Топа-
логлу, 2005: 38-42). К сожалению, многие 
труды имама Матуриди не сохранились 
до наших дней из-за войн, миграции, при-
родных катастроф и иных причин. Его 
труды, которые были потеряны, это были 
трактаты, написанные для опровержения 
религиозных вероубеждений и принци-
пов таких течений как мутазалиты, рафи-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
44

диты и карматы, а также книги по фик-
ху и методологии фикха. До наших дней 
сохранились два его основных объемных 
труда. Первый труд называется «Китаб 
ат-таухид» в сфере науки калам, второй  
«Таʼуилат аль-Куран» или «Таʼуилат ахл 
ас-сунна» касательно тафсира Курана. 
Изучая эти два труда можно утверждать, 
что оба они содержат научные заключе-
ния и ответы религиозным течениям има-
ма Матуриди из тех его трудов, которые 
не дошли до нас. Также, анализ трудов 
имама Матуриди демонстрирует его глу-
бокие и разносторонние знания в различ-
ных дисциплинах – вероубеждение/наука 
калам, основы фикха, тафсир.

В этой связи мы должны отметить 
два основных вклада имама Матуриди в 
развитие исламских наук. Первое- осно-
вание школы вероубеждения на основе 
учений Абу Ханифы и науки калам, вто-
рое – разработка методики толкнования 
Курана в стиле «дираят» вместе с риуа-
ятами на основе новой теории «тауил» 
путем осмысления терминов «тфасир» и 
«тауил». Из этого следует, что до сегод-
няшнего дня мы знали имам Матуриди 
только как основателя школы матуридит-
ского вероубеждения, лишь в последнее 
время стало известно, что он еще был 
толкователем Курана и факихом.   

«Тауилат аль-Коран» - самый антич-
ный труд по тафсиру в стиле дираят, став-
ший настольной книгой для других тол-
кова-телей стиля дираят. Классическим 
примером является написанные после 
него труды «Кашшаф» и «Мафатих аль-
гаиб». Однако, в автобиографических 
трудах (кутуб аттабакат уа аттаражим) 
о толкователях Корана, а также об исто-
рии науки и методологии тафсира нет 
какой-либо информации о книге «Ки-
таб атта’уилат». Также, книга «Мафатих 
аль-гаиб» ученого Фахр ад-Дин арРази 

упоминается в качестве первого труда 
о толковании Корана в стиле «дираят». 
Оба факта необходимо воспринимать как 
большую ошибку в истории науки тафси-
ра (Özdeş, 2003: 54-55).    

Многие ученые увтерждали, что 
«Китаб атта’уилат» является бесцен-
ным научным трудом. Например, Абу-л-
Му‛ин анНасафи в своей книге «Табсират 
альадилла» пишет: «Книга Матуриди по 
тауилу Курана является кладезем нау-
ки. Еще никто до него не писал такой 
бесценный труд»   (3, п. 1, с. 359). Его 
ученик аш-шейх, аль-имам ᾽Ала’ адДин 
асСамарканди в предисловии к разъяс-
нению книги «Китаб атта’уилат» пи-
шет: «написанная аш-Шейх, аль-имам, 
‛Алам альхуда Абу Мансур Мухаммад 
ибн Мухаммад ибн Махмуд әлМатуриди 
(Пусть Аллах помилует его) книга «Ки-
таб атта’уилат» ‒ это очень полезный и 
бесценный труд, в котором разъясняются 
основы единобожия/веры суннитского 
толка (мазхаб ахл ас-сунна уа-л-жама‛а), 
а также основы фикха (усул аль-фикх) и 
области фикха (фуру‛) мазхаба Абу Ха-
нифы и его последователей в соответ-
ствии с Кураном». Таким образом, он дал 
высокую оценку его трудам по тафсиру, 
а также тем его трудам, в которых имам 
Матуриди доказывает полное соответ-
ствие ханафитского фикха и основ фикха 
Курану. Наряду с этим, ас-Самарканди 
отметил, что научные труды имама Ма-
туриди, в частности «Китаб атта’уилат», 
может полностью понять тот человек, 
который всю жизнь посвятил изучению 
науки единобожия/вероубеж-дения и до-
стиг соответствующего уровня знаний по 
основам фикха. Тем самым, он подчерки-
вает высокий статус имама Матуриди как 
ученого (ас-Самарканди, 1180: п. 1/Б). 

На основании вышесказанного, мож-
но твердо утверждать, что имам Матури-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
45

ди обладал глубокими знаниями в ислам-
ских науках. В своей книге он приложил 
максимальные усилия для того, чтобы 
в процессе толкования  Курана решить 
спорные вопросы касательно вероу-
беждения и других дисциплин религии, 
которые в ту эпоху привели к смуте сре-
ди мусульманской общины. «Китаб ат
та’уилат» - это результат глубоких позна-
нийи имама Матуриди таких предметов 
как наука и методология фикха, кирагат, 
хадосоведение, история мазхабов (рели-
гиозные секты и течения) и общая наука 
Курана, не говоря об высоком уровне его 
знаний в области вероубеждения/калама.  

Абу Мансур аль-Матуриди рассма-
тривал Куран как единную книгу. Главная 
особенность его методологии толкования 
заключается в том, что он уделял внима-
ние к выявлению тесной связи и полно-
го соответствия между сурами и аятами 
Курана, то есть толкование Курана Ку-
раном, аята аятом. По этой причине он 
назвал Куран «единой книгой» ссылаясь 
на необходимость толкования аятов как 
единое цело, а не по отдельности. По его 
мнению, Куран – божественная книга, 
которая разговаривает с душой, внутрен-
ним миром, сознанием и разумом челове-
ка. По этому принципу, имам Матуриди 
опровергал мнения некоторых религи-
озных течений. Их приверженцы специ-
ально выбирали аяты Курана, которые 
могли послужить доказательством сво-
их взглядов. ᾽Ала’ адДин асСамарканди 
утверждал, что имам Матуриди не толь-
ко доказывал правильность суннитского 
вероубеждения путем толкования Курана 
полностью, но и занимался опроверже-
нием мнений и взглядов заблудших тече-
ний. 

Принимая во внимание религиозную 
ситуацию своего времени, имам Матури-
ди противостоял деструктивным религи-

озным идеям на основе Курана. Таким 
образом, он показал, как правильно пони-
мать Куран. Его труд «Китаб атта’уилат» 
использовался другими учеными при 
написании книг по тафсиру в стиле «ди-
раят», стал объемным и бесценным науч-
ным наследием в истории Ислама даже 
спустя много веков. В научной среде 
известно, что в Турции были защищены 
множество докторских и магисторских 
диссертаций, расскрывающие имама Ма-
туриди как талантливого толкователя Ку-
рана.    

«Китаб атта’уилат» является яркой 
иллюстрацией того, что роль имама Ма-
туриди не ограничивался толкованием 
Курана – он был прекрасным  знатоком 
фикха своего времени. Его методология 
толкования хукм аятов Курана расскры-
вает имама Матуриди в качестве факиха. 
᾽Ала’ адДин асСамарканди дал ему сле-
дующую оценку: книга имама Матуриди 
«Китаб атта’уилат» ценный и полезный 
научный труд, в котором доказывает-
ся полное соответствие Курану основ и 
сфер фикха Абу Ханифы и его последо-
вателей. Такая оценка демонстрирует на-
сколько обширными знаниями обладал 
имам Матуриди в области фикха. Турец-
кий ученый, матуридиовед, Шукри Озен 
Имам исследовал научные заключения 
в не дошедших до нас трудах «Маʼхаз 
аш-шараʼи‛» және «Китаб аль-жадал» 
по основам фикха ссылаясь на заключе-
ния по основам фикха в книге «Китаб ат
та’уилат» (Özen, 2001).

Теоритическая и идеологические 
основы религиозного мировозрения 
народов Центральной Азии были зало-
жены в VII-VIII  веках в городе Куфа, 
однако с практической и научно-методо-
логической сторон они начали развивать-
ся в IX-X в Мавренахре. В этом процессе 
ключевую роль сыграли учения и религи-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
46

озные мировоозрения имама Матуриди. 
Огромное влияние на имама Матуриди 
оказали учения и религиозное мировоз-
зрение его духовного наставника имама 
Агзама Абу Ханифы. На их основе он 
разработал собственные научные методо-
логию и принципы, заложил основу ма-
туридитской школы акиды. Тем самым, 
имам Матуриди внес бесценный вклад в 
расцвет исламской цивилизации.   

В XI-XII веках в Мавренахре начал-
ся расцвет учения Матуриди, в результа-
те чего они стали частью ханафитской 
школы вероубеждения и государственной 
религиозной идеологии. В этом лежит 
заслуга больших ученых Караханидско-
го периода - Садру-л-Ислам аш-Шейх 
Абу-л-Йуср Мухаммад ибн Мухаммад 
аль-Паздауи ан-Насафи (493/1100), его 
брат Фахру-л-Ислам аш-Шейх Абу-л-
‛Уср Абу-л-Хасан ‛Али ибн Мухаммад 
аль-Паздауи ан-Насафи (482/1089 г.) 
и аш-Шейх Абу-л-Му‛ин Маймун ибн 
Мухаммад ан-Насафи (умер в 508/1115). 
Учения Абу Мансур аль-Матуриди были 
источником знаний для упомянутых 
насафитских ученых (Муминов, 2015: 
139-140). Знания имама Матуриди по 
«каламу» и «фикху» передавались из 
поколения в поколения в семьях выше-
упомянутых ученых (Bruckmayr, 410). В 
поздних веках некоторые труды имама 
Матуриди применялись в качестве ос-
новных учебников в престижных религи-
озных учебных заведениях Центральной 
Азии (er-Rahman, 1983: 23). 

Заручившись политической под-
держкой Караханидов, насафитские 
ученые и их ученики, а также их после-
дователи поздние центральноазиатские 
ханафитско-матуридитские ученые про-
делали колоссальный труд, в результате 
которого матуридитские учения стали ре-
лигиозно-позновательной и идеологиче-

ской платформой народов Центральной 
Азии. Матуридитские учения были осно-
вой религиозного мировоззрения народов 
Центральной Азии на протяжении мно-
гих веков благодаря своей благосклон-
ности народным традициям и обычаям. 
Придерживаясь матуридитских учений, 
центральноазиатские народы сумели апа-
даптировать свои традиции и культуру 
канонам Ислама, а также сохранить свои 
философию и духовные ценности. Та-
ким образом, народы Центральной Азии 
наряду с принятием Ислама сумели со-
хранить свою богатую культуру, которая 
формировалась столетиями. Поистине, 
Коран не запрещает обычаи и традиции, 
если они не нарушают основные принци-
пы Ислама. Это соответствует духу Кора-
на и законам бытия (Сура Хужурат 13)

В течение всей своей сознательной 
жизни имам Матуриди написал ценные 
труды по различным дисциплинам Исла-
ма - вероубеждение, тафсир, методология 
и основа фикха, в которых он с научной 
точки зрения доказывал правильность 
основ суннизма и принципов ханафит-
ского мазхаба, опровергал аргументы за-
блудших течений. Об этом мы упоминали 
выше. Говоря на современном языке, он 
противостоял против искажения рели-
гиозных учений и вытекающих из этого 
религиозной распри, религиозного ради-
кализма и экстремизма. Таким образом, 
имам Матуриди благодаря своим знаниям 
способствовал постепенному исчезнове-
нию из исторической сцены религиозных 
элементов, препятствовавших развитию 
исламской цивилизации.   

Мусульмане Центральной Азии 
имеют собственный научный и религи-
озный фундамент, формировавшийся на 
протяжении 12 веков на основе ханафит-
ско-матуридитской школы калама (усул), 
фикха (фуру‛), методологии фикха (усул 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
47

аль-фикх), тафсира, хадисов, дисципли-
ны «тасаууф». Богатое научное наследие 
среднеазиатских ученых по различным 
религиозным предметам является под-
тверждением наших слов. В этом плане 
мусульмане Средней Азии не нуждаются 
в экспорте религиозной идеологии из-
вне. На сегодняшний день главным век-
тором религиозной политики государств 
региона должен быть возрождение ре-

лигиозной традиции на основе хана-
фитско-матуридитской школы, которая 
формировалась на протяжении 12 веков. 
Данный шаг является единственным пу-
тем противостояния против различных 
проявлений внешних религиозных иде-
ологий экстремистского характера, рас-
пространившего на сегодняшний день в 
Центральной Азии.           

Литература

1.	 al-Nasafi, Abu l-Mu‛in Maymun b. Muhammad. Tabsirat al-Adilla / texte edite et 
commente par. C. Salame ‒ Damas: Tome Premier, 1990. ‒ Т. 1. ‒ 538.

2.	 Mustafiz er-Rahman. İmam Maturidinin Tevilatu Ehli-s-sünnesine // İnglizce Önsöz 
ve Türkçe Tercumesi. ‒ Bagdad: 1983. ‒ 71.

3.	 Özdeş T. Maturidinin Tefsir Anlayışı. ‒ İstanbul: İnsan yayınları, ‒ 2003. ‒ 311.
4.	 Özen Ş. Ebu Mansur el-Maturidinin Fıkıh usulünün yeniden inşası. ‒ İstanbul: T.C. D. 

Vakfı  İSAM, 2001. ‒ 234.
5.	 Philipp Bruckmayr, Maturidi Kelamının yayılması, kalıcılaşması ve temel dinamikleri 

/ çev. S. Kutlu., M. Tan // İmam Maturidi ve Maturidilik. ‒ Ankara: OTTO, 2011. ‒ S. 407-442.
6.	 Акимханов А.Б., Адильбаев А.Ш., Тафсир Абу Мансура альМатуриди «Китаб ат

тауилат» // Вестник КазНУ. Сериясы востоковедения. ‒ 2015. ‒ № 4(74). С. 4-9.
7.	 ас-Самарканди, Абу Бакр ‛Ала ад-Дин Мухаммад ибн Ахмад. Шaрх та’уилат 

аль-Матуриди. ‒ İstanbul: Suleymaniye kütüphanesi, Hamidiye böl., elyazma № 176., 1180. 
‒ 879 v.

8.	 Ибн Йахйа. Шарх жумал усул ад-дин. ‒ İstanbul: Suleymaniye kütüphanesi, Şehid 
Ali Paşa böl., elyazma № 1648., ‒ 169 п.

9.	 Муминов А.К. Ханафитский мазһаб в истории Центральной Азии / под ред. С.М. 
Прозорова. ‒ Алматы: Қазақ энциклопедиясы, 2015. ‒ 400.

10.	Топалоглу Б. Аручи М. Мукаддимат тахкик Киткб ат-таухид //  Китаб ат-таухид. ‒ 
Анкара: Дианет Вакфы ИСАМ, 2005. ‒ 61.

References

1.	 al-Nasafi, Abu l-Mu‛in Maymun b. Muhammad. Tabsirat al-Adilla / texte edite et 
commente par. C. Salame ‒ Damas: Tome Premier, 1990. ‒ T. 1. ‒ 538.

2.	 Mustafiz er-Rahman. İmam Maturidinin Tevilatu Ehli-s-sünnesine // İnglizce Önsöz 
ve Türkçe Tercumesi. ‒ Bagdad: 1983. ‒ 71.

3.	 Özdeş T. Maturidinin Tefsir Anlayışı. ‒ İstanbul: İnsan yayınları, ‒ 2003. ‒ 311.
4.	 Özen Ş. Ebu Mansur el-Maturidinin Fıkıh usulünün yeniden inşası. ‒ İstanbul: T.C. D. 

Vakfı İSAM, 2001. ‒ 234.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
48

5.	 Philipp Bruckmayr, Maturidi Kelamının yayılması, kalıcılaşması ve temel dinamikleri 
/ çev. S. Kutlu., M. Tan // İmam Maturidi ve Maturidilik. ‒ Ankara: OTTO, 2011. ‒ S. 407-442.

6.	 Akimkhanov A.B., Adilbaev A.Sh., Tafsir Abu Mansur alMaturidi “Kitab attauilat” // 
Vestnik KazNU. Series of Oriental Studies. ‒ 2015. ‒ No. 4(74). pp. 4-9

7.	 as-Samarkandi, Abu Bak ‛Ala ad-Din Muhammad ibn Ahmad. Sharh ta’wilat al-
Maturidi. ‒ İstanbul: Suleymaniye kütüphanesi, Hamidiye böl., elyazma No. 176., 1180. ‒ 879 
v.

8.	 Ibn Yahya. Sharkh zhumal usul ad-din. ‒ İstanbul: Suleymaniykütüphanesi, Şehid Ali 
Paşa böl., elyazma No. 1648., ‒ 169 p.

9.	 Muminov A.K. Hanafi madzhab in the history of Central Asia / ed. CM. Prozorova. ‒ 
Almaty: Kazakh encyclopedias, 2015. ‒ 400.

10.	 Topaloglu B. Aruchi M. Muqaddimat tahqiq Kitkb at-tawhid // Kitab at-tawhid. ‒ 
Ankara: Dianet Vakfi ISAM, 2005. ‒ 61.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
49

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47

https://orcid.org/0000-0002-8077-0704
e-mail: azamat.jamashev@mail.ru

https://orcid.org/0000-0002-5330-9437
e-mail: b.melissova@gmail.com

МЕНШІК ҚАТЫНАСТАРЫНЫҢ (УАҚЫП ҚОРЛАРЫНЫҢ)
ӘЛЕУМЕТТІК МӘНІ МЕН ҚАЗАҚ ДАЛАСЫНДАҒЫ 

ҚАЙЫРЫМДЫЛЫҚ КӨРІНІСІ

Жамашев Азамат Шутбаевич 
PhD,  Нұр-Мүбарак Египет ислам 

мәдениеті университеті
Алматы қ., Қазақстан

Мелисова Балжан Мелисқызы
PhD докторант, Нұр-Мүбарак Египет 

ислам мәдениеті университеті
Алматы қ., Қазақстан

 ِ علاقات الملكيَّةَ: المعنى الاجتماعيُُّ لصناديق وقف وفلسفة العمل الخيريِّ�
في المجال الكازاخستاني

ميليسوفا بالجان
طالبة دكتوراة

الجامعة المصريَّةَ للثَّقَافة الإسلاميَّةَ نور مبارك
ألماتي، كازاخستان

جاماشيف عازامت شوتبايفيش
دكتور في علوم الفلسفة،

 الجامعة المصريَّةَ للثَّقَافة الإسلاميَّةَ 
نور مبارك - ألماتي، كازاخستان

THE SOCIAL SIGNIFICANCE OF PROPERTY RELATIONS 
(WAQF FUNDS) AND VIEW OF CHARITY IN 

THE KAZAKH STEPPE

Zhamashev Azamat Shutbaevich
PhD, Egyptian University  

of Islamic Culture 
Nur-Mubarak, Almaty, Kazakhstan

Melissova Balzhan Melisqyzy 
PhD student, Egyptian University  
of Islamic Culture Nur-Mubarak

Almaty, Kazakhstan

СОЦИАЛЬНАЯ ЗНАЧИМОСТЬ ОТНОШЕНИЯ 
СОБСТВЕННОСТИ (ФОНДОВ ВАКФ) И 

БЛАГОТВОРИТЕЛЬНОСТИ В КАЗАХСКОЙ СТЕПИ

Жамашев Азамат Шутбаевич
PhD доктор, Египетский университет 

исламской культуры Нур-Мубарак
 г. Алматы, Казахстан

Мелисова Балжан Мелискызы 
PhD докторант, Египетский университет 

исламской культуры Нур-Мубарак 
г. Алматы, Казахстан



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
50

Аңдатпа. Бұл мақалада «Уақып» қорларының қоғамдық мәні мен қазақ даласындағы 
қайырымдылық көрінісі талқыланды. Қолданылған барлық деректік ақпарат негізінде қа-
зақ даласындағы қайырымдылық қорларының тұрақты әрі ғасырлар бойы жалғасқандығы 
алға тартылды. Қайырымдылық қорларының қызметі мен олардың қазақ қоғамындағы 
маңызына баса назар аударылып, «Уақып» қорларының әкімшілік мекемелік ерекшелік-
тері қарастырылды. Зерттеуімізге отандық ғалымдардың ғана емес, алыс-жақын шетел 
ғалымдарының да ғылыми-зерттеу еңбектері пайдаланылды. Синтез, ретроспективті, 
тарихи-генетикалық, тарихи-типологиялық, тарихи-жүйелік әдістері тұрғысынан сыни 
баға беруге талпыныс жасалды. Мақалада Құран Кәрім аяттары, пайғамбар хадистері 
де қолданылды. Қазіргі таңда «Уақып» қорлары жайлы түсінікті қайта жаңғыртып, оны 
заңды түрде енгізу және іс жүзінде жүргізіп, Қазақстан Республикасының азаматтарына 
«Уақып» қорларының жаңа қырларын көрсету идеялары ұсынылды. Сонымен қатар мақа-
ла аясында күтілетін нәтиже тұрғысынан жалпы Қазақстан халқына, соның ішінде мұсыл-
ман жамағатына, Қазақстан Республикасының мұсылмандар діни басқармасына пайдалы 
мәлімет пен ақпараттар көрсететін нұсқаулық жасалып шығаратындығы айтылды. Алды-
мыздағы онжылдықта зерттеудегі құнды ғылыми мәлімет ретінде Қазақстан Республика-
сының заңнамасында тәжірибелік тұрғыда қолдану идеясы көтерілді. 

Түйін сөздер: ислам, қоғам, зекет, қамқорлық, меншік, уақып қоры, қайырымдылық 
қоры.

الملخََّص: يناقش هذا المقال القيمة العامََّة لأموال »الوقف« وظهور الأعمال الخيريَّةَ في السُُّهوب 
الكازاخستانيَّةَ. وعلى أساس جميع المعلومات الوثائقيَّةَ المستخدمة، تمََّ التَّأَكيد على أنََّ الصََّناديق الخيريَّةَ 

في السُُّهوب الكازاخستانيَّةَ كانت مستقرََّة ومستمرََّة لعدَّةَ قرون. 
في  الأخذ  مع   ،ِ الكازاخستانيِّ� المجتمع  في  يَّتَها  وأهمِّ�ِ الخيريَّةَ  الصََّناديق  أنشطة  على  التَّرَكيز  ويتمُُّ 
مات المؤسََّسيَّةَ الإداريَّةَ لصناديق »الوقف«. تمََّ استخدام أعمال البحث العلمي ليس فقط للعلماء  الاعتبار السِّ�ِ
التَّوَليفيَّةَ  الأساليب  حيث  من   ٍ نقديٍّ� تقييم  محاولة لإعطاء  الأجانب. جرت  للعلماء  أيضًًا  ولكن  المحليين، 
 .ِ والأثريَّةَ والتَّاَريخيَّةَ الجينيَّةَ والتَّاَريخيَّةَ النَّمَوذجيَّةَ والتَّاَريخيَّةَ النِّ�ِظاميَّةَ باستخدام طريقة التَّحَليل التَّاَريخيِّ�
كما يتمُُّ استخدام آيات القرآن الكريم والأحاديث النَّبَويَّةَ في المقال. وفي الوقت الحاضر، تمََّ طرح فكرة 
إحياء مفهوم أموال »الوقف« وتنفيذها قانونيًّاً وإجراءها عمليًّاً، وإظهار جوانب جديدة من أموال »الوقف« 
لمواطني جمهوريَّةَ كازاخستان. بالإضافة إلى ذلك، قيل إنَّهَ، فيما يتعلَّقَ بالنَّتَائج المتوقَّعَة، سيتمُُّ إنشاء ونشر 
دليل من شأنه أن يوفِّ�رِ معلومات مفيدة لعامََّة سكان كازاخستان، بما في ذلك المجتمع المسلم، والإدارة 
ِ في تشريعات  ينيَّةَ الإسلاميَّةَ لجمهورية كازاخستان. وفي العقود القادمة، تأتي فكرة الاستخدام العمليِّ� الدِّ�ِ

جمهوريَّةَ كازاخستان كمعلومات علميَّةَ قيمة في مجال البحث.
الكلمات المفتاحيَّةَ: الإسلام، المجتمع، الزكاة، الرعاية، الملكية، صندوق الوقف، صندوق الخير.

Abstract. This article examines the social significance of the Waqf funds and the 
emergence of charity in the Kazakh steppe. Based on the documentary information used, it is 
clear that charitable foundations in the Kazakh steppe have existed for centuries. The emphasis 
placed on the activities of charitable foundations and their importance in Kazakh society and 
the administrative and institutional features of the Waqf foundations are considered. Work 
by not only domestic scientists but also foreign scientists was used. An attempt was made to 
give a critical assessment from the point of view of synthesis, retrospective, historical-genetic, 
historical-typological, and historical-systemic methods using the method of historical analysis. 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
51

КІРІСПЕ
Қазақ даласындағы қайырымдылық 

мекемелерінің зерттелу өзектілігі қоғамы-
мыздағы рухани әлеуметтік мәселелерді 
шешу жолында айтарлықтай маңызға ие. 
Қазақстан Республикасы (әрі қарай ҚР) 
егемендік алғаннан кейінгі жылдары көп-
теген мемлекеттік емес ұйым (әрі қарай 
МЕҰ) ашылып, жұмыстарын жүзеге асы-
рып келеді. Солардың ішінде әлеуметтік, 
саяси, діни, экологиялық, гендерлік сын-
ды тағы да басқа бағытта сан қырлы топ-

тар мен ұйымдар өз қоғамдық қызметін 
атқаруда. ҚР өзінің құрылымдық форма-
сы зайырлы мемлекет болғанымен мем-
лекетті құрушы негізгі ұлттың мұсылман 
дінін, оның ішінде сүнниттік бағыттағы 
ханафи мазһабын ұстанатындықтан діни 
қоғамдық қорлар мен ұйымдар да ха-
лықтың әлеуметтік тұрмыс-тіршілігін 
көтеруде айтарлықтай оң өзгерістер жа-
сауда. Осыған орай, жоғарыда атап өт-
кен ұйымдардың заңнамалық тұрғыдан 
заман талабына сай өзгеріске ұшырауы 

The article also references Ayas from the Holy Qu’ran and hadiths of the Prophet. Currently, the 
idea of reviving the concept of Waqf funds, implementing it at the legislative level, and putting 
it into practice, as well as showing new aspects of the activities of Waqf funds to the citizens 
of the Republic of Kazakhstan has been proposed. In addition, based on the expected results, 
a directory of the Spiritual Administration of the Muslims of Kazakhstan is to be prepared, 
which will provide useful information to the people of Kazakhstan as a whole, including the 
Muslim community. In the coming decades, the idea of practical application of “Waqf” arose 
in the legislation of the Republic of Kazakhstan may serve as valuable scientific information in 
research.

Keywords: islam, society, alms, care, ownership, charity fund.

Аннотация. В данной статье рассматривается общественное значение фондов 
«Вакф» и появление благотворительности в казахской степи. На основе всех использо-
ванных документальных сведений подчеркивается, что благотворительные фонды в ка-
захской степи продолжались непрерывно на протяжении веков. Акцент сделан на дея-
тельности благотворительных фондов и их значении в казахстанском обществе, а также 
рассмотрены административно-институциональные особенности фондов «Вакф». Были 
использованы научно-исследовательские работы не только отечественных учёных, но 
и зарубежных учёных. Предпринята попытка дать критическую оценку с точки зрения 
синтеза, ретроспективного, историко-генетического, историко-типологического, истори-
ко-системного методов с использованием метода исторического анализа. В статье также 
использованы аяты Священного Корана и хадисы Пророка. В настоящее время предло-
жена идея возрождения концепции фондов «Вакф», реализации ее на законодательном 
уровне и проведения на практике, а также показа новых аспектов деятельности фондов 
«Вакф» гражданам Республики Казахстан. Кроме того, было сказано, что по ожидаемым 
результатам подготовить справочник для Духовного управления Казахстана, который пре-
доставит полезную информацию и сведения народу Казахстана в целом, включая мусуль-
манскую общину. В ближайшие десятилетия возникла идея практического применения 
«Вакфа» в законодательстве Республики Казахстан как ценную научную информацию в 
исследованиях. 

Ключевые слова: ислам, общество, милостыня, забота, собственность, благотвори-
тельный фонд.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
52

әрі шариғи аспектілердің зерттелуі өте 
маңызды. Мысалы, «Уақып» түсінігінің 
ҚР заңнамалық нормативтерінен алар 
орны мен оны сол заңнамалық құқықтық 
базаға енгізу қажеттілігі сынды ғылы-
ми тәжірибелік түйіткілдер бар. Қазір-
гі таңда ҚР-да жұмыс атқарып жатқан 
ағартушылық, экологиялық-әлеуметтік, 
діни қорлар мен ұйымдар айтарлықтай 
аз. Осы қорлар мемлекет тарапынан заң 
аясында қорғалуы және діни әлеумет-
тік ұйымдарды шариғи тұрғыда нығай-
туға немесе конструктивті өзгертулер 
мен толықтырулар енгізуге мүмкіндігін 
қарастыру қазақ қоғамының тұтастығы 
мен рухани беріктігіне өз әсерін тигізеді. 
Әлемнің екінші ұстазы ойшыл бабамыз 
әл-Фараби өзінің бір трактатын «Қайы-
рымды қала тұрғындары» тақырыбына 
арнауы ойландырады. Кез келген қоғам 
ол – қала, ал қала тіршілігі өзара қайы-
рымдылыққа негізделсе, өркениетті да-
мыған қоғам құрылатыны белгілі.

Мақалаға арқау болып отырған 
الخير» » сөзінің араб тіліндегі тілдік ғылы�»
ми мағынасын ашатын болсақ, «Лисан 
әл-араб», «әл-Муфрадат», «Тажул-арус» 
сөздіктерінде «жақсы болу, жақсылық 
жасау, артық болу» деген мағынаны біл-
діреді.

Араб тіліндегі «الخير» сөзі Құранда 
176 жерде айтылады әрі аяттардың мәні-
не қарай бірнеше мағынаға ие. لخير сөзін 
«жақсы, әдемі, құнды, пайдалы және мал-
мүлік» деген мағынада келгенін көруге 
болады. 

Жоғарыда жазылған тұжырымның 
ішінде «الخير» сөзінің тілдік ғылыми 
мағынасын Құран арқылы тереңірек ашар 
болсақ, «الخير» сөзінің «пайдалы» деген 
мағынасы «әл-Бақара» сүресінің 216-ая-
тында: «Бір жек көрген нәрселеріңнің 
сендер үшін қайырлы болуы мүмкін және 
жақсы көрген нәрселеріңнің сендерге 

жаман болуы да мүмкін» (Құран, 1991: 
34), – делінеді. Сонымен қатар ауқымы 
кең бұл «الخير » сөзінің терең мәні көпте�»
ген ұғымға қарама-қарсы мағынада қол-
данылуынан да аңғарылады. Бұл қара-
ма-қайшылықтардың ең көп таралғаны 
– зұлымдық. Мысалы, жақсылық жасауға 
қарама-қарсы мәндік мағына – сараңдық, 
адамның өзіне жасаған зұлымдығы. Қаси-
етті Құранның «Әли Ғымран» сүресінің 
180-аятында «الخير» сөзінің «мал-мүлік» 
деген мағынасын ашады: «Алланың 
кеңшілігінен өздеріне берген нәрселеріне 
сараңдық істегендер, олардың сараңдық 
қылған нәрселері қиямет күні өздерінің 
мойындарына оралады. Сондай-ақ көк-
тер мен жердің мирасы Алланыкі әрі 
Алла олардың не істегенін толық біледі» 
(Құран, 1991: 73). 

Негізгі бөлім
Құран аяттарынан келтірілген нақты 

дәлелдерге сүйенетен болсақ, Алла таға-
ланың «الخير » сөзі Құранда 176 рет қай�»
талана отырып, тек жақсылық жасауды, 
зұлымдық, сараңдық, пасықтықтан бой-
ын таза ұстауды үйретеді. Демек, араб 
тіліндегі «الوقف» сөзі осы «الخير» сөзімен 
біте қайнасып жатқан терең мағынаға 
ие екендігін көреміз. «الوقف» пен «الخير» 
негізгі мақсаты үздіксіз сауап алуға, 
имандылыққа, адамдардың баршасы-
на пайдалы болуға бағытталғандығын 
анық байқаймыз. Адамдардың амалын-
да «الوقف» қорларының осы қыры «الخير» 
сөзінің мән-мағынасын терең түсінген-
дігінен көрініс табады. Яғни қоршаған 
ортасына пайдалы іс жасайтын адамның 
қайырымды болатындығына да толық 
көзімізді жеткіземіз.

Қазақ даласындағы қайырымдылық 
жайлы зерттеуімізге арқау болып отырған 
осы «қайырымдылық» сөзінің шығу эти-
мологиясы жайлы мынадай нақты дәлел-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
53

дер бар. Қайырымдылық қазақтың өзіне 
тән бірден-бір ішкі рухани сипаты десек 
те болады. Қайырымдылық сөзіне қазақ 
тілді ғылыми анықтама сөздігінен дәйек 
келтірер болсақ, 15 томдық «Қазақ әдеби 
тілінің сөздігінде» қайырымдылық сөзін: 
«мейірімділік, жақсылық жасаушылық, 
жанашырлық» (ҚӘТС, 2011:79), – деп 
атап, қайырымдылықтың адам тағды-
рындағы маңыздылығын да былайша 
келтіреді: «Балаға қайырымдылықты, 
қаттылықты, кішіпейілділікті... беретін 
кім? Ол – әрине, ата-анасының тәрбиесі 
(Ж. Аймауытов, Шығ.)» (ҚӘТС, 2011:79). 
Қазақ халқының әлеуметтік тұрмыс-жай-
ындағы қайырымның мәні мен маңызы да 
мақал-мәтелдер мен ертегілерден орын 
алғанын аңғарамыз: «Қайырым – зат. 
Мейірім, рақым, шапағат, жанашырлық. 
Хан азарында (азғындау, бұзылу – авт.) 
қарашамен қас болды, Би азарында қай-
ырымы жоқ баймен дос болды (мақал). 
Қайырымы жоқ сұлтанға ерген нөкер не 
табар? (Ер Тарғын)» (ҚӘТС, 2011:78). 
Жоғарыда аталған «қайырымдылық» пен 
«қайырым» сөздерінің түбірі араб тілі-
нен қасиетті дініміз ислам арқылы келді: 
«Қайыр [ар.] зат. Жақсылық, мейірім, ізгі 
іс-әрекет» (ҚӘТС, 2011:71). 

Ал енді «Уақып» сөзінің араб тілін-
дегі тілдік ғылыми мәндік мағынасына 
тереңірек үңілетін болсақ: «الوقف» сөзі 
– араб тілінде көп мағынада пайдала-
нылған сөздің бірі. Оның «السكون » ты�»
ныштық, «التعليق» тоқтату, «التأخير » кешік�»
тіру, «الحبس» ұстау сияқты мағынада 
қолданылғанын көреміз. Мәселен, «ты-
ныштық» мағынасында «الدابة وقفت  » хай�»
уан тынышталды, ал «тоқтату» мағына-
сында «وقفت الرجل عن الشي ء وقفا» ер адамды 
бір нәрседен тоқтаттым, ал «кешіктіру» 
мағынасында «الوضع إلى  الميراث  قسمة   «وقفت 
әйелдің босануына дейін мирастағы 
үлесінің берілуін кешіктірдім, ал «ұстау» 

мағынасында «الدار وقفا  үйімді Алла «وقفت 
жолында уақып етіп ұстадым деген 
ұғымда қолданылған. Бұдан уақып сөзі 
омонимдік мағына беретінін түсінеміз. 
Мәселен, «عين» сөзі араб тілінде «الباصرة» 
көз, «الجاسوس» тыңшы және одан да басқа 
ұғымда қолданылған, тағы да «القرء» сөзі 
 «القضاء» тазалық, ал «الطهر» ,хайыз «الحيض»
сөзі «الأمر» бұйрық, «الإرادة» қалау, «الموت» 
өлім, «الحكم» үкім, «الإلزام» талап ету және 
тағы басқа мағына бергені сияқты. «الوقف» 
сөзін қолданғандағы мақсат етілген нәрсе 
 уақып етілген нәрсе мағынасын «الموقوف»
білдіру, яғни «الرهن» сөзін кепілдік ету 
іс-әрекетін білдіретін түбір ретінде қол-
данылып, ондағы «المرهون» кепіл етілген 
нәрсені білдіру керек болғаны сияқты 
түсінеміз. Кейбіреулер қолмен ұстаған 
нәрсені «أوقفته» оны қолмен ұстадым деп 
әлифпен, ал қолмен ұстамаған нәрсені 
 оны қойып қойдым деп әлифсіз «وقفته»
қолдану керек дейді. Алайда ғалымдар 
дұрысы деп, егер әлифсіз қолданғанда «ها 
هنا ما أوقفك؟ » «Сені мұнда не тоқтатты?» де�»
ген сөзде қолданып, ал «أوقفت دارى أوأرضى» 
деп қолдану әдеби нормаға сәйкес емес 
дейді. Әбу Осман әл-Мазани: «دارى  وقفت 
أوقفت» ,деген не «و أرضى » деген сөзді ара�»
бтар білмейтін, сондықтан уақып етілген 
нәрсе орнына «الموقوف » сөзін қоймай, бәл�»
ки масдар орнына «الوقف» сөзін бейнелеу 
мәшһүр болды. Осылайша, «هذه الدار وقف» 
мынау уақып етілген үй деп қолданды, 
сондықтан оның көпше түрі أفعال үлгісі 
 ,сияқты» (Қабдолда وقت-أوقات,وقف-أوقاف
2008: 4-5). 

Сахабалар өмірінен мысал ретін-
де «Уақып» қорлары сүннеттен қалай 
көрініс тапқанын Бухари мен Муслим 
риуаят еткен, Нәилул Әутар Әш-Шаука-
нидің 6 томында Абдулла ибн Омар жет-
кізген хадистен көре аламыз: «Иә, Расу-
лаллаһ! Менің Хайбардан алған жерім 
бар еді, маған не бұйырасыз?» – дейді. 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
54

Пайғамбарымыз (с.ғ.у.): «Қаласаң, негізгі 
бөлігін өзіңе қалдырып, қалғанын садақа 
ет», – деді. Омар Хайбардан алған жерін 
жолаушылар, құлдар, қонақтар, пақырлар 
тегін жемісін жесін деп садақаға атайды.

Сахих Әл-Бухари кітабының Зе-
кет бөлімінде және Муслимнің Сахих 
Муслимінде жазылғандай «الوقف » жай�»
лы сөз қозғағанымызда оның бір тамы-
ры қасиетті дініміздегі «Бәйтүл-мал» 
терминіне тиетінін атап өтуіміз керек: 
«Сөздік тұрғыдан «мүлік үйі» мағына-
сын білдіретін «бәйтүл-мал» сөзі тер-
миндік тұрғыда мемлекет мүлкі сақта-
латын мұсылмандардың ортақ қазынасы 
деген мағынаны білдіреді. Бәйтүл-мал 
құрылымының қалыптасуы Омарға ти-
есілі болғанымен, бұл жүйенің алғаш ір-
гетасын пайғамбарымыз (с.ғ.с.) қалады 
әрі соғыс олжасын, жизия мен хараждан 
түскен мемлекет кірісін бір орынға жи-
нап, мұқтаж жандарға жұмсайды. Бәй-
түл-малға тән қаражат Алла елшісінің 
(с.ғ.с.) үйінде сақталған» (Құрманбаев, 
Есімқұлов: 2018: 74). 

Құран Кәрімнен «Уақып» түсіні-
гін қарастырар болсақ, «Әл-Имран» 
сүресінің 92-аятында былай деп кел-
тіреді: «Сендер Аллаһ тағала жолында 
жақсы көрген нәрселеріңнен жұмсамай-
ынша, ізгілікке қол жеткізе алмайсыңдар» 
(Құран, 1991: 62). Сонымен қатар дәл осы 
қасиетті сүреде ізгі амал етудің адамның 
екі дүние үшін өте сауапты іс екенін баса 
назарға алады: «Сондай иман келтіріп, 
ізгі іс істегендер, олардың сыйлықта-
ры толық беріледі. Алла залымдарды 
жақсы көрмейді» (Құран, 1991: 57) деп 
Алла тағаланың өзі «ізгі іс істегендер» 
деп атап өтуінде асқан даналық бар. Се-
бебі «Уақып» қорларының сыры осы «із-
гілік» жасауда жатыр. Дегенмен сол жақ-
сылық пен ізгі іс жасай отырып, артынан 
өз пайдасын көздеп тұруы да сауапты 

істі жоятынын пайғамбарымыз (с.ғ.у.) 
ескерткен әрі «Бақара» сүресінің 264-ая-
тында Жаратушы иеміз Алла тағала: «Әй 
мүминдер, Аллаға ақырет күніне сен-
бей адамдарға көрсету үшін мал сарып 
қылған кісідей, садақаларыңды міндет 
қылу, ренжітумен жоймаңдар» (Құран, 
1991:44), – деп ескерту жасаған. Демек, 
«Уақып» қорларына мұсылман өзінің 
атынан көмек ретінде қаржылай садақа, 
зекет бере алады. Алайда оның сауабын 
құртып алмауды да ескеруі керек. Ал ізгі 
іс істегендерді Жаратушы Раббымыз әрі 
«Бақара» сүресінің 265-аятында былай 
деп сүйіншілейді: «Сондай малдарын 
Алланың разылығын тілеп, өз көңілдерін 
бекіту үшін Алла жолында сарп қылған-
дардың мысалы: Көтеріңкі жердегі нөсер 
жауып екі есе өнім берген бақша тәрізді. 
Сонда оған жаңбыр тимей дымқыл тисе 
де өнім береді. Алла (Т) – не істеген-
деріңді толық көруші» (Құран, 1991:45). 
Қасиетті Құран аяттарында айтылғандай 
садақа, ізгілік жасау «Уақып» секілді 
қорлардың құрылуына себеп болған. Са-
хабалардың бірі Әбу Талха (р.а.) «Аллаһ 
тағала жолына жақсы көрген нәрселерің-
нен жұмсамайынша, ізгілікке қол жеткі-
зе алмайсыңдар» аятын терең ұғынғаны 
соншалық Байруха бау-бақшасын са-
дақаға тарту етеді. Осы секілді мысалдар 
сахабалар өмірінің күнделікті тәртібіне 
сіңген болатын. 

Бұл мақалада ғылыми зерттеу әді-
стері ретінде компаративтік, диахрондық 
анализ бен сандық эмпирикалық әдістері 
кеңінен қолданылды. Зерттеудің әдісна-
малық негіздеріне Құран Кәрім және 
хадис мәтіндері, отандық және шетел ға-
лымдарының еңбектері мен тұжырымда-
ры алынды. Мақалада қолданылған әр-
бір деректік дәйектер ғылыми зерттеу 
әдістеріне сәйкес талданып, автордың 
тұжырымымен бекітілді.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
55

Бұл мақаланың зерттеу нысаны 
ретінде қасиетті Құран Кәрім аяттары, 
«Уақып» тақырыбында ғылыми зерттеу 
жүргізген ғалымдардың еңбектері қол-
данылды. Мысалы, мысырлық ғалым 
Мұхаммед Рафат Османның «Уақыптың 
Ислам шариғатындағы үкімі және оған 
байланысты Ислам оқу орындарының 
ұстанымы» атты кітабы мен Ахмад ибн 
Али, әль-Мақри әль-Фаюми, Камал ибн 
Һумам секілді тағы басқа ғалымдардың 
«Уақып» қорларына қатысты зерттеулері 
мен ой-тұжырымдары басшылыққа алы-
нып, отандық әрі тағы да басқа шетелдік 
ғалымдардың зерттеулері аясында талдау 
жүргізіліп, ғылыми сараптама жасалды. 
Сонымен қатар Әл-Бахру Райқ шарху 
Канзул Дақайқ, Фатхул Қадир сынды ең-
бектер зерделеніп, уақыпқа қатысты не-
гізгі мәселелер талданды.

Уақып тек қоғамдық көмек қоры 
ғана емес, сонымен қатар кез келген ізгі 
жанның артынан халыққа арнап мирас 
қылып қалдырып кететін дүниесін де 
уақып деп айтады. Бұл жайында төрт 
мазһабтың ірі ғалымдарының пікірлері 
де әрқилы: «Ғұламалар «,»الحبس«  الوقف«, 
 сөздерінің мағынасы біреу, яғни «»التسبيل
أرضى,حبستها،سبلتها،» وقفت  » десе, оның бар�»
лығы «жерімді уақыпқа бердім» деген 
мағынаны білдіреді деп айтқан. Бұл дү-
ниесі «уақып» деп аталады, өйткені бұл 
дүние не бір адамға, не уақып етіп тағай-
ындалған жаққа беріледі. Әбу Ханифа 
(Әл-Марғани, әл-Һидая, 6-т., 190 б.): 
«Уақып етілген дүние иесінің жекемен-
шігінде болып, ал оның пайдасын садақа 
ете алады», – деген. Әбу Ханифа мазһабы 
бойынша (Ахкамул Уасияти уал Мирас 
уал Уақф, 456) уақып етуші уақыбын кері 
алу құқына барлық жағдайда құқығы бар, 
егер өзі өлгенше қайтып алмаса, ол дүние 
балаларына мирас болып қалады және 
оны балалары мирас етілген дүние си-

яқты пайдалануға құқылы. Әл-Камал ибн 
әл-Һумам уақыпты: «Белгілі бір мүлікті 
уақып мүлкі деп ұстау, одан түсетін пай-
даны садақа ретінде немесе қалағанына 
жұмсау», – деп анықтама берген. Осы 
соңғы сөзді Камал ибн Һумам: «Уақып 
беруші адам байлардың ішінен қалаған 
адамына, оған жақындауды ниет етпей-ақ 
берсе болады», – деп түсіндірген. Енді 
Мәлики мазһабына көшер болсақ, үлкен 
фиқшыларының бірі Ибн Арафа уақы-
пқа: «Бір нәрсенің пайдалануын беру 
(сол нәрсе болып тұрғанша) ол берушінің 
иелігінде қала береді», – деп түсіндірген. 
Шафиғи мазһабына келсек, Ар-Рамли де-
ген ғалым (Хашиятул Қалиюби, 1-т., 378 
б. Әл-Муғни, 6-т.,185 б.) уақыпқа: «Пай-
далануға болатын мал-мүлікке иелігі 
қала береді, бірақ пайдасы басқаларға», – 
деген түсінік берген. Әл-Қалюби де осы 
пікірді жақтайды» (Ыбырайым, Жаңабе-
кова,  Рысбергенова, 2011: 5-8). Сонымен 
қатар Әбу Юсуфтың Китабул-харажын-
да уақыппен мәндес құрылым жайлы 
былай жазады: «Омар заманында бәй-
түл-малдың және ислам мемлекетінің 
мүліктік құрылымын құрайтын арнайы 
саланың қалыптасуына қажеттілік туды. 
Өйткені соғыс олжаларының, келісім-
шарт нәтижесінде орталыққа келген дү-
ние-мүліктің көлемі арта түсті. Халифа 
бұл құрылымға Абдулла ибн Әрқам мен 
Муайқиб ибн Әбу Фатиманы міндеттеп, 
Абдуррахман ибн Убайдуллахты көмекші 
ретінде берді. Иран жерлерінің жеңісінен 
кейін келген соғыс олжалары мешіттің 
үстіңгі қабатына жиналып, оларды қорғау 
ісі Абдуррахман ибн Ауф пен Абдулла 
ибн Әрқамға жүктелген» (Құрманбаев, 
Есімқұлов, 2018: 75). 

Алла тағала «Хадид» сүресінің 
7-аятында мал-мүліктен қайыр садақаға 
жұмсауымыз керектігін айтады. Қайыр 
садақаға жұмсау дегеніміз – «Уақып» қор-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
56

ларына да демеу көрсету деген сөз және 
де садақа берген жанға Алланың орасан 
зор марапаты бар екені де ескертіледі: 
«Аллаға және Оның елшісіне иман кел-
тіріңдер әрі Оның өздеріңе қалдырған 
мал-мүліктен (қайырға) жұмсаңдар! Әрі 
сендерден иман келтіріп, (қайыр) жұм-
сағандарға үлкен сыйлық бар» [14, 537 б.].

Қазақ қоғамы жалпы «Уақып» қоры 
қайырымдылыққа негізделген ізгі бір 
бастама екендігін білсе де (Әбу Юсуф, 
Китабул-Хараж, 1/323-325-б, Ибн Сағыд, 
Табақат, 2/300-б., Әл-Балазури, Футуху 
әл-Булдән, 635-636) «диуан» мен «бәй-
түл-мал» жайлы білмеуі мүмкін. Алайда 
бұл ұғымдар қайырымдылық пен қамқор-
лыққа астасып жатқан мұқтаждықтарды 
қамтамасыз ету міндетін алған үлкен са-
уапқа ие ұғымдар: «Диуан – бәйтүл-мал 
құрылымымен тікелей байланысты әрі 
бұл құрылымды толықтыратын жүйе. 
Өйткені диуан – бәйтүл-малда жиналған 
мал-мүлік пен ақшаның жүйелі түрде ар-
найы иелеріне үлестірілуінің қажеттілігі-
нен туындады. Деректерде Халифа Омар-
дың бұл құрылымды жүзеге асыруына 
қатысты әртүрлі себептер көрсетіледі. 
Олардың арасында Әбу Һурайрадан жет-
кен хабар кең тараған. Онда Әбу Һурайра 
Бахрейннен 500 мың дирхам ақша әкел-
генінде, Омар ол ақшаның қалай тара-
тылуы жайында кеңесшілерімен жина-
лыс жасайды. Сол жердегі адамдардың 
бір тобы диуан құру керектігін және 
келген мүлікті диуан тізіміне сай тара-
туына кеңес берді. Омар бұл ұсыны-
сты қабыл алып, диуан дәптерінің жа-
зылуына шешім шығарды» (Құрманбаев, 
Есімқұлов, 2018: 75). 

Қазақтан шыққан белгілі ғалым Ақ-
жан әл-Машани өзінен кейін қандай да 
бір мүлікті халықтың игілігіне қалдырып 
кету уақыптың ішкі қағидасына сәйкес 
нағыз мұсылманға тән амал екендігін 

көрсетеді: «Осы бір өзгеше еңбектің бір 
данасын Академия библиотекасына (кіта-
пханаға) сыйлық етемін. Адамдарға пай-
дасы болғай! 21/VIII-1984» (Әл-Машани, 
2022:5). Бұл қолжазба нұсқа қазіргі таңда 
Алматы қаласындағы Орталық ғылыми 
кітапхананың №1911 сирек қолжазба-
лар қорында сақтаулы. Сауабы мол ізгі 
амалдарды бір орталықтанған қор ретін-
де қалдырудың да нормалық шарттары 
мен моральдық жауапкершілігі де бар: 
«Кімде-кім осы уақыпнамада көрсетіл-
ген белгілі шарттар мен хұқыларды бұз-
са, Алланың, періштелердің, адамдардың 
қарғысына ұшырап, Алланың азабына 
жолықсын» (Құрманбаев, Есімқұлов, 
2018: 93). 

Әбу Юсуфтың «Китабул-Хараж» 
кітабында және Әл-Балазуридің «Футуху 
әл-Булдән» кітабында уақып қорындай 
қамқорлыққа негізделген «бәйтүл-мал» 
жүйесі жайлы мынадай құнды ақпарат 
береді: «Халифа Омар орталықтағы бәй-
түл-малмен бірге жекелеген аймақтарға 
да тән бәйтүл-мал жүйесін құрды. Де-
ректерде халифаның әр аймаққа тағай-
ындалған әкімдерінен тыс, мемлекетке 
түсетін салықты жүйелеу мен қажетінен 
артығын орталық қазынаға жіберуді қа-
дағалайтын қызметкерлер тағайындай-
тыны айтылады. Мысалы, Амр ибн әл-
Ас Мысырда әкімдік қызметімен бірге 
бәйтүл-мал қызметкері міндетін қоса 
атқарған. Кейбір қазыларға бәйтүл-мал 
қызметкері болу да жүктелген. Оған мы-
сал ретінде Абдуллаһ ибн Масғудтың 
Куфа қазылығымен бірге бәйтүл-мал қы-
зметіне де жауап бергендігін айтуға бо-
лады» [13,75 б.]. Уақып пен бәйтүл-мал 
жүйесінің өзара айырмашылығы болға-
нымен, қоғамдағы қызметтік жүйесі бір-
дей болған. 

Қазақ даласындағы қайырымдылық 
мекемелерін ғылыми зерделеуде қазақ 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
57

қоғамының ерекшеліктері мен өзіндік 
құрылымын, халықтың ой-санасы мен 
діни көзқарасын, дүниетанымын қара-
стыру да өте маңызды: «Қазақ халқының 
дәстүрі мен мәдениетін біз көшпенділік-
те тығыз байланыста дамыған, көне түркі 
мұрасы мен бүкіл адамзат тарихына пәр-
менді рухани фактор болып келген ислам 
дінінің бір-бірімен байланысып, сіңі-
суінің заңды корытындысы, жемісі деп 
бағалауымыз керек. Тарихилық пен ди-
алектикалық ойлау тұрғысынан қарасақ, 
ежелгі түркі дәстүрі өзгермей, бip орнын-
да тұруы мүмкін емес еді, ол уақыты кел-
генде міндетті түрде түбегейлі өзгеріске, 
трансформацияға ұшырап, түрленіп, 
руханилануы керек болады. Ислам діні 
арқасында түркілер қоғамы жаңа сапалық 
деңгейге көтеріліп, моральдық, идеологи-
ялық мәдени-гуманитарлық жағынан то-
лыққанды өркениеттік негіздерді қабыл-
дауға мүмкіндік алды» [15, 3 б.]. 

Қорытынды
Қазақ даласындағы «Уақып» жаугер-

шілік заманында да өз қызметін мүлтіксіз 
атқарған. Тарихымызда сол батыр да дана 
бабаларымыз құрған, Еуразия кеңістігін 
дүр сілкіндірген, Ұлы мемлекеттер көп 
болған. Соның бірі де берегейі Алтын 
Орда империясының заңды ізбасары 
Қазақ хандығы еді. Осы мемлекеттерде 
елдің азып-тозбауы үшін ірілі-ұсақты 
қамқорлық қор құрылып, үлкен экономи-
калық интеграция жүрген әрі мемлекеттік 
дәрежеде діни принциптер басшылыққа 
алынған. Әлеуметтік тұтастық пен өзара 
жәрдемге негізделген әділетті, қайырым-
ды қоғам құруда Қазақ халқының өзіндік 
ерекшелігі бар екендігі анықталды. Ибн 

Халдун ержүректіліктің, ынтымақтың, 
терең моральдық құндылықтың маңыз-
дылығын да баса мән бере жазған. Уақып 
тек қоғамдық көмек қоры ғана емес, со-
нымен қатар кез келген ізгі жанның ар-
тынан халыққа арнап мирас қылып қал-
дырып кететін дүниесін де уақып деп 
айтады. Әр мазһабтың өзінің ұстанымда-
рына сәйкес уақып қорының қызметі де 
әртүрлі болған. Алайда олардың бар-
лығының мақсаты халыққа әлеуметтік, 
материалдық жетіспеушіліктерін барын-
ша қамтамасыз ету болған. Сондықтан 
«Уақып» етіп тағайындалған сауабы мол 
амалдар тарихта өте көп. Қоғамның ру-
хани әрі дүниелік қажеттілігін реттеуде 
«Уақып» қорларының алар орны ерекше. 
Жоғарыда келтірілген тарихи ақпараттар 
қазіргі таңдағы қазақ қоғамына «Уақып» 
қорларының қажеттілігін көрсетеді. Бізге 
дейінгі буын отарлық пен рухани езгі-
ден қанша азап шексе де бір-біріне деген 
қамқорлықта ұжымдасып қол ұшын соза 
білген. Сол себепті болашақта «уақып» 
түсінігі қайта жаңғырып, заңнамалық 
нормалармен бекітіліп, жетімін жылат-
пайтын, жесірін тастамайтын «жарлысы 
мен байы тең, жабысы мен тайы тең» 
қамқорлық пен қайырымдылыққа не-
гізделген бақытты қоғам құрылады деп 
есептейміз. «Уақып» қорларының заман 
талабына сай, қазіргі таңдағы көптеген 
әлеуметтік мәселелерді шеше алатын-
дығы тарихи дәлелдермен анықталды. 
Демек, «Уақып» қорларының мәні ҚР-
дың қоғамдық тұтастығына, адамдарға 
пайдалы болуға, үздіксіз сауап алуға 
үлкен ықпалын тигізетін өте пайдалы 
құрылым екендігі даусыз.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
58

Әдебиеттер

1. Türkiye Diyanet Vakfı https://tdv.org/tr-TR/
2. Ақмағанбетов Р. Qut: танымдық зерттеулер. – Алматы: «BRK Press» баспасы, 2019. –361.
3. Әл-Машани А. Табиғат Матбуғат. Бірінші кітап. Табиғат баспа орны. – Алматы: Akadem 
kitap, 2022. 
4. Дін – қазақтың бір қанаты // «Иман» Қазақстан мұсылмандарының діни танымдық тәу-
елсіз газеті. – «№10 (8). – 1992. – 8 қазан.
5. Қабдолда Қ. Ежелгі және қазіргі Қазақстандағы уақыптар. – Алматы: «Шапағат» бас-
пасы, 2008.
6. Қазақстан тарихы көне заманнан бүгінге дейін: бес томдық. – Алматы, 2010. – Т. 3. – С. 187.
7. ҚӘТС. Қазақ әдеби тілінің сөздігі. Он бес томдық. 9-том / Құраст.: Ә. Ыбырайым, А. 
Жаңабекова, Қ. Рысбергенова және т.б. – Алматы, 2011. 9-том. – Қ-Қ. – 71, 78, 79 б.
8. Құран Кәрім қазақша мағына және түсінігі  Халифа Алтай. Құран Шәриф Басым комби-
наты. Медине Мұнаууара. Сауд арабия. (Милләди 1412 ж.) 1991 ж.
9. Құрманбаев Қ., Есімқұлов Е. Ислам тарихы (әділетті бес халифа кезеңі). – Алматы: 
«Мunara» баспасы, 2018. 
10. Нұртазина Н. Қазақ мәдениеті және ислам (тарихи-мәдениеттанулық зерттеу). – Алма-
ты: ҚазМӨҒЗИ баспасы, 2002. –208. 
11. ООТА. 1-қор. 1-тізбек. 58-іс. 82-парақтың екінші беті (РФ Омбы облысының тарихи 
архиві).

 Adebietter

1. Türkiye Diyanet Vakfı https://tdv.org/tr-TR/
2. Akmanbetov R. Qut: tanymdyk zertteuler. – Almaty: “BRK Press” baspasy, 2019. –361.
3. Al-Mashani A. Tabigat Matbugat. Birnshi kitap. Tabigat baspa orny. – Almaty: Akadem kitap, 
2022.
4. Dіn – kazakhtyn bir kanata // “Iman” Kazakhstan musylmandarin dіni tanymdyk tauelsiz 
newspaper. – “No. 10 (8). – 1992. – 8 kazan.
5. Kabdolda K. If you wish, please contact Kazakhstan. – Almaty: “Shapagat” baspasy, 2008.
6. Kazakhstan tarikhy kone zamannan buginge deyin: bes tomdyk. – Almaty, 2010. – T. 3. – P. 187.
7. ҚӘTS. Kazakhstan He is a devil. 9th volume / Kurast.: Ә. Ybyraiym, A. Zhanabekova, K. 
Rysbergenova zhene t.b. – Almaty, 2011. 9th volume. – K-K. – 71, 78, 79 b.
8. Kuran Karim Kazakh magyna zhane tusinigi Khalifa Altai. Kuran Sharif Basym plants. 
Medina Munauuara. Saud Arabiya. (Milladi 1412 years) 1991 years
9. Kurmanbaev K., Yesimkulov E. Islam of the Tarikha (Adiletti bes caliph kezen). – Almaty: 
“Munara” baspasy, 2018.
10. Nurtazina N. Kazakh madenieti zhane Islam (tarihi-madeniettanulik zertteu). – Almaty: 
KazMӨҒZI Baspasy, 2002. –208.
11. OOTA. 1-kor. 1-tizbek. 58-is. 82-paraktyn ekіnshi beti (RF Omby oblysynyn tarihi archive).



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
59

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 06.73.15
			 

https://orcid.org/0000-0001-8720-0440
e-mail: habzak@iium.edu.my

ЦИФРЛЫҚ ДӘУІРДЕГІ УАҚЫП ИНСТИТУТЫ: 
БЛОКЧЕЙН ЖӘНЕ УАҚЫП ИНТЕГРАЦИЯСЫ

Хабибулла Закария 
Профессор, доктор 

Малайзия халықаралық ислам университеті
 Исламдық банкинг және қаржы институты 

ِ مؤسََّسات الوقف في العصر الرََّقميِّ�
التَّكَامل بين تقنية البلوكشين والوقف

حبيب الله زكريا
الأستاذ الدُّكُتور

)IIUM( ّيرفة والتَّمَويل الإسلامّي معهد الّصّ

WAQF INSTITUTIONS IN THE DIGITAL ERA: 
BLOCKCHAIN AND WAQF INTEGRATION

Habeebullah Zakariyah 
Associate Professor, Dr. 

International Islamic University Malaysia
Institute of Islamic Banking and Finance  

IIUM  

ИНСТИТУТЫ ВАКФА В ЦИФРОВУЮ ЭРУ: 
ИНТЕГРАЦИЯ БЛОКЧЕЙНА И ВАКФА

Хабибулла Закария 
Профессор, доктор

Международный исламский университет Малайзии
Институт исламского банкинга и финансов 

IIUM 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
60

Аңдатпа. Ауыр әкімшілік процедураларға байланысты мұқтаждарды және мұсылман 
қауымының экономикалық дамуын қолдау құралы ретінде уақып жарналарының 
азаюы байқалды. Дегенмен блокчейн технологиясының пайда болуы бос тұрған уақып 
активтерін жандандыру, осылайша, кірісті арттыру және халықтың әл-ауқатын жақсарту 
үшін әлеуетті ұсынады. Бұл мақалада уақып, әсіресе блокчейн басқаруында инновациялық 
қаржылық технологияларды пайдалану қарастырылады. Басты мақсат – бар кедергілерді 
жою және цифрлық дәуірде уақыпты басқарудың жаңа әдістерін енгізу. Осы мақсатта 
мақалада мысал ретінде финтерра уақып тізбегіне ерекше назар аудара отырып, уақып 
және блокчейн тұжырымдамалық шолуы берілген. Бұл зерттеуде уақып тізбегін мұқият 
зерттеп, деректер жинау үшін онлайн зерттеулер қолданылады. Ол уақып мекемелері, 
бенефициарлар мен донорлар арасындағы ашықтықты нығайту, осылайша уақыпты 
басқарудың өнімділігі мен тиімділігін арттыру үшін уақып тізбегі бойынша цифрлық 
үдерістерді енгізуді ұсынады. Бұл мақалада блокчейн инновациялық технологиясын 
уақып басқаруымен біріктіру мүдделі тараптар арасындағы сенімді арттырып, қаражат 
жинауды жеңілдетеді әрі ислам қоғамының тұрақты дамуын қолдайды.

Түйін сөздер: уақып, блокчейн, уақып институты, инновациялық технологиялар, 
цифрлық дәуір, финтерра.

الملخََّص: يُعُدُُّ الوقف وسيلة لدعم المحتاجين وتعزيز التَّنَمية الاقتصاديَّةَ داخل المجتمعات المسلمة، 
لكنَّهَ شهد تراجعًاً في المساهمات بسبب الإجراءات الإداريَّةَ المعقَّدَة. ومع ذلك، فإنََّ ظهور تقنية البلوكشين 
ز الدَّخَل ويحسن رفاهية السُُّكان. يستكشف  لة، ممََّا يعزِّ�ِ يوفِّ�رِ إمكانيات واعدة لإحياء الأصول الوقفيَّةَ المتعطِّ�ِ
هذا البحث تطبيق التُّكُنولوجيا الماليَّةَ المبتكرة، وخاصََّة البلوكشين، في إدارة الوقف. إنََّ الهدف الأساسي 

 !ِ هو معالجة الحواجز القائمة وتقديم تقنيات جديدة لإدارة الوقف في العصر الرقميِّ�
م البحث مراجعة مفاهيميَّةَ لكلٍّ�ٍ من الوقف والبلوكشين، مع التَّرَكيز بشكل خاصِّ�ِ على  ولتحقيق ذلك يقدِّ�ِ
سلسلة »واكف تشين« التَّاَبعة لشركة فنتيررا كدراسة حالة. باستخدام البحث المكتبي عبر الإنترنت لجمع 
البيانات، يفحص هذا البحث سلسلة »واكف تشين«. ويقترح تطبيق العمليَّاَت الرََّقميَّةَ من خلال »واكف 
عين، ممََّا يحسن الأداء والكفاءة في إدارة  تشين« لتعزيز الشََّفافيَّةَ بين مؤسََّسات الوقف والمستفيدين والمتبرِّ�ِ

الوقف.
ز الثِّ�قِة بين أصحاب المصلحة،  يبيِّ�نِ البحث أنََّ دمج تقنية البلوكشين المبتكرة مع إدارة الوقف سيعزِّ�ِ

ل جمع التَّبَرعات، ويدعم التَّنَمية المستدامة للمجتمع الإسلامي. ويسهِّ�ِ
الرًًّقمي،  العصر  المبتكرة،  التَّكَنولوجيا  الوقف،  مؤسََّسة  البلوكشين،  الوقف،  المفتاحيَّةَ:  الكلمات 

فنتيررا.
Abstract. Waqf, as a means to support the needy and sustain economic development within 

Muslim communities, has seen diminished contributions due to cumbersome administrative pro-
cedures. However, the advent of Blockchain technology offers promising potential to revitalize 
idle Waqf assets, thereby enhancing income and improving the well-being of populations. This 
paper explores the application of innovative financial technology, specifically Blockchain, in the 
management of Waqf. The primary objective is to address existing barriers and introduce new 
techniques for managing Waqf in the digital era. To this end, the paper provides a conceptual 
review of both Waqf and Blockchain, with a particular focus on the Finterra Waqf-chain as a case 
study. Utilizing online desk research for data collection, this study scrutinizes the Waqf-chain. It 
proposes the implementation of digital processes through the Waqf-chain to enhance transparen-
cy among Waqf institutions, beneficiaries, and donors, thereby improving performance and effi-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
61

1.1 INTRODUCTION 
Waqf has played a significant role 

in enhancing the welfare of marginalized 
populations through its institutions. The 
primary objective of Waqf institutions, as 
managing entities, is to improve the social 
welfare of less-privileged individuals, 
particularly the needy in isolated areas, 
by funding various religious activities. 
Additionally, Waqf has contributed to the 
establishment of numerous public assets, 
including hospitals, schools, roads, and 
other services (Mohsin, 2019). In the past, 
Waqf was an effective means of assisting the 
needy and promoting economic development 
within Muslim societies, significantly 
improving the quality of life and reducing 
poverty (Rashid 2018). 

The central factor that motivates 
endowers to endow movable or immovable 

properties as Waqf is the presence of good 
governance and transparency in these 
institutions (Elasrag, 2019). Without these, 
the impact on the development of poor 
populations is diminished. Waqf assets 
worldwide are estimated to be nearly 1 
trillion USD, which has the potential to 
significantly reduce poverty for many groups 
(Finterra, 2018). However, many Muslim 
countries remain less developed due to idle 
Waqf assets that are not efficiently utilized 
by Waqf administrators, Waqf institutions, 
or due to a lack of financing (Habib and 
Ahmad 2020). 

Recently, the incorporation of digital 
technology into Islamic finance has provided 
new solutions for many Waqf stakeholders. 
Blockchain, an innovative technology, has 
rapidly gained traction, offering hope for the 
activation and revival of idle Waqf assets. 

ciency in Waqf management. The paper posits that integrating innovative Blockchain technology 
with Waqf management will foster trust among stakeholders, facilitate fundraising, and support 
the sustainable development of Islamic society.

Keywords: Waqf, Blockchain, Waqf Institution, Innovative Technology, Digital Era, Finterra.

Аннотация. Из-за обременительных административных процедур наблюдалось 
уменьшение взносов Вакф, как средство поддержки нуждающихся и поддержания 
экономического развития мусульманских общин. Однако появление технологии Блокчейн 
предлагает многообещающий потенциал для оживления простаивающих активов Вакфа, 
тем самым увеличивая доходы и улучшая благосостояние населения. В данной статье 
исследуется применение инновационных финансовых технологий в управлении Вакфа, а в 
частности Блокчейна,. Основная цель — устранение существующих барьеров и внедрение 
новых методов управления вакфом в цифровую эпоху. С этой целью в статье представлен 
концептуальный обзор Вакфа и Блокчейна, с особым акцентом на цепочке Финтерра Вакф 
(Finterra Waqf-chain) в качестве примера. Данное исследование тщательно изучает цепоч-
ку вакфов (Waqf-chain), используя онлайн-исследования для сбора данных. Он предлага-
ет внедрение цифровых процессов через цепочку Вакфов для повышения прозрачности 
между учреждениями вакфа, бенефициарами и донорами, тем самым повышая производи-
тельность и эффективность управления Вакфом. В документе утверждается, что интегра-
ция инновационной технологии Блокчейн с управлением Вакфом повысит доверие между 
заинтересованными сторонами, облегчит сбор средств и поддержит устойчивое развитие 
исламского общества.

Ключевые слова: Вакф, Блокчейн, Институт Вакфа, Инновационные технологии, 
Цифровая эра, Финтерра.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
62

This, in turn, enhances income, improves the 
well-being of populations, reduces poverty 
among Muslims, and fosters optimism 
among Waqf institutions regarding asset 
management and fundraising. Advanced 
Blockchain technology operates through 
trusted intermediaries within large, 
decentralized networks. The high level of 
trust in virtual programs stems from the 
ability to conduct fast transactions with 
minimal fees, even when the involved 
parties do not trust each other. Additionally, 
the absence of a central authority facilitates 
the widespread adoption of this network.

The aim of this paper is to address existing 
obstacles and explore novel techniques for 
managing Waqf in the emerging digital era. 
It will specifically investigate the concept of 
Blockchain as innovative technologies that 
can enhance the domain of Islamic social 
finance. Methodologically, this conceptual 
paper will review the literature on both Waqf 
and Blockchain, with a particular emphasis 
on the Finterra Waqf-chain as a case study. 
Utilizing library research as the primary 
source of data, this study aims to scrutinize 
the Waqf-chain and fulfill the objectives 
outlined in this research endeavor.

1.2 LITERATURE REVIEW
1.2.1 Waqf Governance in Malaysia
In Malaysia, Waqf institutions operate 

as units, departments, or subsidiaries 
under the State Islamic Religious Councils 
(SIRCs). There are 14 SIRCs distributed 
across 13 states and three federal territories. 
Each SIRC falls under the jurisdiction 
of the Sultan of the respective state, who 
holds the ultimate authority over Islamic 
affairs. The daily operations of the SIRCs 
are managed by appointed officials acting 
on behalf of the Sultan. According to the 
Federal Constitution, SIRCs serve as the 
sole Mutawallī (trustee) and accountable 

entity for Waqf assets. Nonetheless, SIRCs 
can delegate specific Waqf projects or assets 
to other parties to act as Mutawallī while 
retaining their supervisory role. The federal 
government has established the Department 
of Waqf, Zakāt, and Hajj (JAWHAR) under 
the Prime Minister’s Department to facilitate 
coordination among SIRCs and enhance 
the management, delivery, and outcomes 
of services (Aziz & Ali, 2018). However, 
JAWHAR itself does not manage any Waqf 
assets (Malaysian Accounting Standards 
Board, 2014).

The Federal Constitution delineates the 
rights, roles, and responsibilities of the State 
Islamic Religious Councils (SIRCs), yet 
the implementation and execution of these 
provisions can vary among SIRCs. The 
federal system permits states to develop their 
own legislation and management practices 
for Waqf, leading to diverse governance 
structures and mechanisms across different 
states. For instance, some SIRCs have 
fully adopted the corporatization model 
for Waqf administration, establishing 
subsidiaries to manage Waqf assets. In such 
cases, their governance structures resemble 
conventional corporate governance models 
but incorporate an “Islamic” dimension 
(Iqbal & Mirakhor, 2004).

For example, the Selangor Islamic 
Religious Council (MAIS) has established 
Perbadanan Wakaf Selangor (Selangor Waqf 
Board), a subsidiary specializing in the 
administration of Waqf assets. This structure 
introduces three layers of reporting and 
decision-making: first, the chief executive 
officer of the subsidiary reports to the board 
of directors; second, the board of directors 
reports to the SIRC; and third, the SIRC 
(specifically, the board/council) reports 
to the Sultan. In contrast, non- or partially 
corporatized Waqf institutions, such as the 
Council of Islam and Malay Customs of 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
63

Terengganu (MAIDAM), have only two 
layers of reporting and decision-making: the 
top manager reports to the board, and the 
board reports to the Sultan. In this structure, 
the top manager is typically the secretary of 
the board. Decisions made by the SIRCs are 
discussed by the board and then forwarded 
to the Sultan for endorsement or approval 
(Mahadi et al., 2018).

A different model of reporting and 
decision-making arises when SIRCs 
authorize a third party to act as a Mutawallī. 
For instance, the Johor Islamic Religious 
Council (MAIJ) grants a Mutawallī license 
to Waqf An-Nur Corporation Berhad 
(WANCorp). WANCorp is obligated to 
provide regular reports to MAIJ and include 
a MAIJ representative on its board of 
directors.

1.2.2 Issues and Challenges in Waqf 
Institution

The institutionalization of Waqf has 
encountered several challenges, one of 
which concerns the methods employed to 
raise cash Waqf funds. Cash Waqf funds have 
been raised through both conventional and 
online means. However, the conventional 
method has exhibited weaknesses, primarily 
stemming from issues of trust, information 
availability, and the risk of theft.  The lack 
of trust is often linked to concerns regarding 
the authenticity of the Waqf collector’s 
permit, raising doubts about the legitimacy 
of the fundraising effort. Meanwhile, limited 
information dissemination capabilities 
hinder the ability to effectively promote 
Waqf projects, reducing public awareness 
and participation. These factors contribute 
to the vulnerability of cash Waqf funds to 
fraud and theft. 

SIRCs have not fully capitalized on 
the opportunities to disseminate Waqf 
information to both Islamic and non-

Islamic communities. The lack of a robust 
and efficient method for broadcasting Waqf 
projects results in prolonged fundraising 
efforts and delays in project completion. 
Moreover, the conventional approach is 
deemed inadequate in light of technological 
advancements and the digital lifestyle 
prevalent in Malaysia today. This perception 
is supported by studies conducted by 
Mohd. Faisal et al. (2014) and Muhd Eizan 
et al. (2014), highlighting the need for a 
more effective Waqf collection system 
aligned with contemporary technological 
developments.

Mohd. Faisal et al. (2014) discovered 
that Waqf institutions often lack the internal 
expertise necessary to implement online 
cash Waqf initiatives, relying instead on 
consultants for such expertise. Furthermore, 
these consultants face limitations in assisting 
numerous institutions in developing online 
Waqf platforms, as many of these institutions 
are not recognized as legal Waqf trustees. To 
address these challenges, the study suggests 
leveraging internet banking and mobile 
banking to support the implementation 
of online cash Waqf. Additionally, the 
researchers highlight concerns over the 
validity of Waqf when promoting online cash 
Waqf, indicating that this issue also needs to 
be addressed to ensure the legitimacy and 
acceptance of digital Waqf contributions.

According to Muhd Eizan et al. (2014), 
only two State Islamic Religious Councils 
(SIRCs), specifically the Selangor Islamic 
Religious Council and the Johor Islamic 
Religious Council, have integrated online 
and digital technologies into their Waqf 
management practices. Johor, in particular, 
serves as a prominent example in Malaysia 
for utilizing an information system to 
manage Waqf projects. However, this 
system is not comprehensive and does not 
encompass all Waqf activities, especially 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
64

regarding the distribution of accumulated 
funds. Consequently, issues of transparency 
remain unresolved.

1.2.3 Blockchain: Mechanism and 
Characteristics

Blockchain operates as a decentralized 
network comprising interconnected nodes 
that collectively verify, record, and store 
blocks of data. These nodes, which can be 
laptops, computers, or servers, participate in 
maintaining the blockchain. When a node (or 
user) modifies the data, such as executing a 
purchase order or entering new information, 
the alteration is documented in a block. 
This modification is identified by a hash, 
a mathematically generated alphanumeric 
string derived from a sequence of characters. 
The hash encapsulates transaction details 
such as the sender, recipient, date, and other 
pertinent information (Salmon & Myers, 
2019). Once created, the hash is stamped 
onto the block, linking it to the preceding 
block in the chain. A block is appended to the 
chain once it is verified by the nodes through 
a consensus mechanism (Zīle & Strazdiņa, 
2018). Theoretically, the processes of 
recording, forging, and verification continue 
indefinitely. The nodes maintain a complete 
record of the database, which is regularly 
updated and verified.

A public blockchain distributes its 
database across numerous nodes situated in 
diverse locations, eliminating the presence of a 
central point of failure or authority. Conversely, 
a private blockchain also utilizes multiple 
nodes and a distributed network, but these 
nodes are typically predetermined, known 
computers, or servers. Consequently, while 
the network remains decentralized, decision-
making and responsibilities are centralized, as 
the nodes can be readily controlled, and access 
to the blockchain necessitates approval from 
master nodes (Alam et al., 2019).

Blockchain is renowned for its 
immutability and security, as once blocks 
are verified, they cannot be altered without 
reconstructing preceding blocks (Hileman 
& Rauchs, 2017). In a public blockchain, 
modifying data without the collaboration 
of a majority of participating nodes is 
theoretically implausible, necessitating 
substantial costs and resources. 
Additionally, blockchain offers benefits 
such as data traceability and transparency, 
database distribution, and the removal of 
intermediaries (Keerati, 2017).

1.3 Integration of waqf and 
blockchain

The emergence of blockchain technol-
ogy has introduced novel avenues for capi-
tal generation through a mechanism known 
as “Initial Coin Offering” (ICO). This 
approach employs the concept of crowd-
funding, which entails sourcing funds for a 
project or enterprise by gathering numerous 
small investments from a large pool of indi-
viduals, typically facilitated online. Thus, an 
ICO represents a crowdfunding variant that 
presents an alternative avenue for funding. 
In 2017 alone, ICOs amassed an estimat-
ed total exceeding US$6 billion in capital, 
surpassing alternative financing methods 
by over fivefold and experiencing a growth 
in popularity exceeding one hundredfold 
(Rashid, 2018).

While various crowdfunding mech-
anisms such as mail-order subscriptions 
and benefit events exist, the term “ICO” 
specifically pertains to internet-mediated 
platforms. This contemporary crowdfund-
ing model typically involves three primary 
actors: the project initiator proposing the 
development idea or project, individuals or 
groups providing support for the idea, and a 
moderating organization (referred to as the 
“platform”) facilitating the collaboration to 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
65

launch the idea. Central to this crowdfunding 
approach is the ‘blockchain platform’, 
which has emerged as a significant disruptor 
in the banking and financial sectors (Rashid, 
2018).

1.3.1 Finterra Model of Blockchain 
for Waqf Institution

Finterra, founded in 2017, is a financial 
technology company with operational bases 
across Asia, the Middle East, Europe, and 
the United States. The company specializes 
in leveraging sophisticated IT solutions 
for project development, fundraising, and 
investment structuring. It holds ISO27001 
and ISO20000 certifications and has 
obtained Shariah compliance certification 
from a Shariah advisory body. Finterra 
presently boasts a digital wallet subscriber 
base of 700,000 (Finterra, 2022).

Finterra has created an in-house 
blockchain solution called Gallactic 
Blockchain, designed with an open-source 
ecosystem and compatibility with other 
blockchains like Ethereum. Utilizing the 
Gallactic Blockchain, Finterra has developed 
the WAQF Chain, aiming to harness Waqf 
assets securely, transparently, and efficiently 
(Finterra, 2018). Pilot initiatives for the Waqf 
Chain were effectively initiated in Malaysia, 
Turkey, Oman, Tanzania, Kenya, and South 
Africa during 2019 (Islamic Finance News, 
2020).

The process of administering Waqf on 
the WAQF Chain can be summarized as 
follows (Finterra, 2018). Initially, the Waqf 
board identifies a feasible project or asset and 
seeks licensing from the relevant SIRC to 
act as a Mutawallī. Subsequently, the board 
prepares a detailed prospectus outlining key 
project aspects such as the administrator, 
endowment period, asset details, expected 
benefits, and other relevant information. 

Additionally, various entities including 
NGOs, universities, or financial institutions 
may propose Waqf campaigns on the 
blockchain. Following this, an independent 
external auditor reviews the prospectus, 
and revisions are made as per the auditor’s 
suggestions. Upon auditor approval, the 
Waqf board and auditor jointly appoint a 
fund manager responsible for producing 
and publishing a project portfolio on the 
WAQF Chain. Pre-qualified contributors 
have the option to select from four 
investment vehicles (cash Waqf, Muḍārabah 
investment, Qarḍ Ḥasan, or Ṣukūk) when 
making contributions to the project. These 
donations are deposited directly into a trust 
account with the firm’s partner banks. If the 
soft target is achieved by the fundraising 
deadline, the funds are released to the fund 
manager; otherwise, they are refunded to the 
contributors. Finally, upon meeting the soft 
target and completing due diligence, smart 
contracts for each project are automatically 
activated.

The smart contracts generate project-
specific ERC777 tokens (FIN), representing 
contributors’ indivisible stakes in the 
project. These tokens reflect their credit or 
returns if contributions are in the form of 
loans, investments, or sukuk. Subsequently, 
the fund manager engages a contractor for 
the construction or development of the 
Waqf asset, which upon completion, is 
transferred to an asset manager. As the Waqf 
project reaches completion, contributors 
can monitor its progress on the Waqf Chain. 
Project owners are obliged to provide 
periodic reports, with failure to comply 
risking blacklisting. Contributors can engage 
through comments, inquiries, or feedback in 
the project’s comment section and rate it on 
a scale of one to five. This entire process is 
outlined in Figure 1.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
66

1.4 CONCLUSION 
The research highlights the significance 

of utilizing Blockchain as a platform for 
developing Islamic social finance and 
particularly Waqf institution. Blockchain 
presents a significant opportunity to 
enhance and develop the underutilized 
assets of Waqf. The Finterra model of 
Blockchain holds promise for application 
across various jurisdictions in the Muslim 
world to optimize the potential and 
benefits of Waqf for the broader Ummah. 
Blockchain technology is poised to enhance 
the significant influence of widespread 
adoption as a tool crafted to support 
Waqf-related endeavors globally. Similar 
to any emerging technology, blockchain 
initially disrupts existing practices and 
has the potential to foster the evolution of 
broader ecosystems encompassing both 
traditional methodologies and innovative 

solutions. Its considerable potential stems 
from its cost-effectiveness, traceability, 
facilitation of peer-to-peer transactions, 
data integrity protection against tampering, 
and near eradication of human error. The 
global community must acknowledge 
the significant potential of blockchain 
technology to revolutionize the entire value 
chain within Waqf-related projects. It is 
incumbent upon academics, developers, 
and practitioners to actively educate the 
public, including business leaders, about 
the capabilities of blockchain technology. 
This entails a transparent evaluation of 
blockchain’s strengths, as well as candid 
acknowledgment when conventional 
solutions may be more suitable. Clearly, 
this suggests that blockchain technology has 
the potential to future-proof and improve 
existing Waqf initiatives on a global scale.

Figure 1: The Finterra Waqf Chain



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
67

References
Alam, N., Gupta, L., & Zameni, A. (2019). Fintech and Islamic Finance: Digitalization, 

Development and Disruption. Palgrave Macmillan. https://books.google.co.id/
books?id=sZGzDwAAQBAJ 

Aziz, A., & Ali, J. (2018). A Comparative Study of Waqf Institutions Governance in India 
and Malaysia. Intellectual Discourse, 26(2), 1229-1246. 

Brito, J., & Castillo, A. (2013). Bitcoin: A Primer for Policymakers. Mercatus Center. 
https://books.google.co.id/books?id=yC-nAwAAQBAJ 

Elasrag, Hussein. 2019. “Blockchains for Islamic finance: Obstacles & Challenges.” MPRA.
Finterra. (2018). Social solution for blockchain. Finterra. 
Finterra. (2022). About Us. Retrieved 21 May from https://finterra.org/about_us/
Habib, Farrukh, and Abu Umar Faruq Ahmad. 2020. “Using Blockchain and Smart 

Contracts for Waqf Institutions.” In Financial Technology and Disruptive Innovation in ASEAN, 
225-244. IGI Global.

Hileman, G., & Rauchs, M. (2017). Global blockchain benchmarking study. Cambridge 
Centre for Alternative Finance. 

Iqbal, Z., & Mirakhor, A. (2004). Stakeholders model of governance in Islamic economic 
system. Islamic Economic Studies, 11(2), 43-63. 

Islamic Finance News. (2020). IFN Financial Innovation Report. Redmoney. https://
www.capitalmarketsmalaysia.com/wp-content/uploads/2021/06/IFN-Financial-Innovation-
Report-2020.pdf

Keerati, R. (2017). Preparing for blockchain: challenges and alternatives for financial 
regulators. https://ctsp.berkeley.edu/files/2017/08/CTSP-Blockchain-Policy-Whitepaper.pdf

Mahadi, R., Sariman, N. K., Noordin, R., Mail, R., & Fatah, N. S. A. (2018). Corporate 
Governance Structure of State Islamic Religious Councils in Malaysia. International Journal of 
Asian Social Science, 8(7), 388-395.

Malaysian Accounting Standards Board. (2014). Waqf (MASB Research Paper). 
Mohd. Faisal, M.Y., Mohd. Faiz, M.Y., Mazlin Hani, H. and Nurhanani, R. (2014) Cash 

Waqf and Infaq: A Philanthropy in Malaysia. Jurnal Kemanusiaan, 12(1), pp. 1-10.
Muhd Eizan Shafiq, A. A., Muhammad Muzakkir, O., Mohd. Ikhsan, M. R., Wan Azmi, 

W. A. and Mohd. Hafiz, A. W. (2014). Economics of Waqf Tree Information Management 
System (WaTIMS): A Proposed WaTIMS Model for Practitioners and Future Researchers. 
Paper Presented at WCIT2014 2nd World Conference on Islamic Thought and Civilization Rise 
& Fall of Contemporary States of Muslim Affairs. Kolej Universiti Islam Sultan Azlan Shah, 
Casuarina@Meru, Ipoh, Perak, 18 August.

Mohsin, Magda Ismail Abdel. 2019. “Waqfintech and Sustainable Socio-Economic 
Development.” International Journal of Management and Applied Research 6 (3):130-141.

Rashid, S. K. (2018). Potential of Waqf in contemporary world. Journal of King Abdulaziz 
University: Islamic Economics, 31(2).

Rashid, Syed Khalid. 2018. “Potential of Waqf in Contemporary World.” JKAU: Islamic 
Econ., Vol. 31 No. 2, pp: 53-69.

Salmon, J., & Myers, G. (2019). Blockchain and Associated Legal Issues for Emerging 
Markets. https://openknowledge.worldbank.org/handle/10986/31202

Zīle, K., & Strazdiņa, R. (2018). Blockchain Use Cases and Their Feasibility. Applied 
Computer Systems, 23(1), 12-20. https://doi.org/10.2478/acss-2018-0002 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
68

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47

https://orcid.org/0009-0002-3075-3647
e-mail: bakane366@gmail.com

 
ИМАМ ШАТИБИДІҢ ШАРИҒИ ҚАҒИДАТТАР МЕН ЖЕКЕ 

ДӘЛЕЛДЕРДІ ҰШТАСТЫРУ ҚАҒИДАСЫ ЖӘНЕ ОНЫҢ 
МАҚСАДИ ИЖТИХАДҚА ӘСЕРІ

Амину Шеху Абубакар PhD  
Исламтану бөлімі,  Кано Федералды педагогикалық колледжі  

P.M.B 3045,  Нигерия Федеративтік Республикасы

 ِ  قاعدة الجمع بين الكلِّ�ِيَّاَت الشََّرعيِّ�ِة والأدلَّةَ الجزئيَّةَ عند الإمام الشََّاطبيِّ�
ِ وأثره في الاجتهاد المقاصديِّ�

الدكتور أمينو شيهو أبو بكر  
قسم الدراسات الإسلامية كلية التربية الفيدرالية في كانو  

P.M.B 3045 جمهورية نيجيريا الفيدرالية

THE PRINCIPLE OF COMBINING SHARIAH UNIVERSALS 
AND SPECIFIC EVIDENCES ACCORDING TO IMAM AL-SHAT-

IBI AND ITS IMPACT ON MAQASID-BASED IJTIHAD

Aminu Shehu Abubakar PhD
Islamic Studies Department, Federal College of Education Kano

P.M.B 3045, Federal Republic of Nigeria

ПРАВИЛО СОЧЕТАНИЯ ШАРИАТСКИХ УНИВЕРСАЛИЙ 
И ЧАСТНЫХ ДОКАЗАТЕЛЬСТВ У ИМАМА ШАТИБИ И 

ЕГО ВЛИЯНИЕ НА ЦЕЛЕПОЛАГАТЕЛЬНОЕ ИДЖТИХАД 
(ИЖТИХАД АЛЬ-МАКАСИД)

Амину Шеху Абубакар PhD  
Кафедра исламоведения, Федеральный педагогический колледж Кано  

P.M.B 3045, Федеративная Республика Нигерия



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
69

Аңдатпа. Шариғи жалпы қағидалар мен ішінара дәлелдерді біріктіру – шариғат 
мәтіндерімен жұмыс істеуде маңызды қағида. Бұл мақалада «шариғаттың жалпы қағи-
далары мен жекелеген мәселелерін біріктіру» қағидасы тұжырымдалып, оны ішінара 
дәлелдермен жұмыс істеудегі маңыздылығын көрсету және бұл қағиданың исламдық 
құрылымдағы орнын анықтау, сондай-ақ ислам шариғатының көркемдігі мен кемелдігін 
түсінуге деген қажеттілігімізді көрсету мақсатында жазылды. Бұл шариғатты түсіндіру 
Әбу Исхақ аш-Шатибидің «әл-Муәфақат» және «әл-Иғтисам» атты екі еңбегі арқылы 
қарастырылды. Зерттеуші шариғаттың жалпы қағидалары барлық шариғат үкімінің не-
гізі екенін және оларға барлық усул қағидасы мен фиқһ ереже сүйенетінін, олардың уәжі 
нақты, үкімі жүйелі әрі анық болатынын  дәлелдеді. Жалпы қағидалар мен ішінара мәселе-
лерді біріктіру – ижтихад үдерісінде негізгі қағида, өйткені олар бірін-бірі толықтырады. 
Кімде-кім жалпы қағидалардан бас тартып, тек ішінара дәлелдермен шектелсе, қателеседі 
және керісінше.

Түйін сөздер: шариғаттың жалпы қағидалары, ішінара дәлелдер, мақсад ижтихады, 
дәлелдеу, индукция.

التَّعَامل  في  انطلاق  نقطة  تشّكّل  قاعدة  الجزئيَّةَ  والأدلَّةَ  الشََّرعيِّ�ةِ  الكلِّ�ِيَّاَت  بين  الجمع  إنََّ  الملخََّص: 
بلورة  هو  الورقة  هذه  من  الهدف  وإن  الاجتهادي.  العمل  في  والجزئيَّةَ  الكلِّ�ِيَّةَ  الشََّرعيَّةَ  النُّصُوص  مع 
ِ، وبيان  قاعدة »الجمع بين كلّيّات الشريعة وجزئياتها«، وبيان أهمية التوفيق بينهما في العمل الاجتهاديِّ�
ِ، وتأكيد حاجتنا إلى فهم جانب من جوانب الجمال والكمال في الشََّريعة  مكانة القاعدة في البناء الإسلاميِّ�
في كتابَيَه: »الموافقات والاعتصام«   ِ الشََّاطبيِّ� الإسلاميَّةَ، وذلك من خلال رؤية وتحليلات أبي إسحاق 
وقد توّصّل الباحث إلى أنََّ »الكّيّّلّات الشََّرعيَّةَ« أصل التَّشَريعات، وهي الجامعة لمبادئ الإسلام وأحكامه، 
وإليها تستند جميع القواعد الأصوليَّةَ والضََّوابط الفقهيَّةَ والجزئيَّاَت الشََّرعيَّةَ، وأنََّ أدلَّتَها محكمات وأحكامها 
لالة، وأنََّ الجمع بين الكيَّّلّاَت والجزئيَّاَت قاعدة أساسيَّةَ في العمليَّةَ الاجتهاديَّةَ، لأنَّهَما  مّطّردة ومقطوعة الدِّ�ِ

يخدم بعضها بعضًًا، فمن أخذ بنصٍّ�ٍ من جزئّيّه معرضًًا عن كّيّّلّه فقد أخطأ، وكذلك العكس.
، الاستدلال، الاستقراء. الكلمات المفتاحيَّةَ: الكلِّ�ِيَّاَت الشََّرعيَّةَ، الأدلَّةَ الجزئيَّةَ، الاجتهاد المقاصدّيّ

Abstract: Combining the inclusive evidences of Shari’a and its partial evidences is a rule 
that constitutes a starting point in dealing with both inclusive and partial Shari’a texts in ijtihad. 
The aim of this paper is to crystallize the rule of «combining the inclusive evidences of Shari’a 
and its partial evidences», to explain the importance of reconciling them in the jurisprudential 
work, to clarify the position of the rule in the Islamic legal structure, and to confirm our need 
to understand an aspect of the beauty and perfection of Islamic Shari’a, through the vision and 
analyzes of Abu Ishaq Al-Shatibi in his two books: “Al-Muwafaqat” and “Al-I’tisam.”. 

The researcher has concluded that “inclusive evidences of Shari’a” are the foundation 
are the origin of legislations, and they bring together the principles and rulings of Islam, and 
upon them are based all fundamental legal rules, jurisprudential principles, and specific rulings 
of Shari’a, and that their evidence is decisive, their rulings are constant, and they hold great 
significance, and that the combination of generalities and particulars is a fundamental rule in the 
jurisprudential process, because they serve each other, so whoever takes a text from its two parts 
while ignoring its comprehensive context has made a mistake, and likewise the opposite. 

Keywords: Shari’a universals, partial evidence, purposeful ijtihad, reasoning, induction.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
70

Аннотация. Сочетание общих шариатских принципов и частных доказательств яв-
ляется основной отправной точкой в работе с общими и частными шариатскими текста-
ми в процессе иджтихада. Цель данной статьи — сформулировать принцип «сочетания 
общих шариатских принципов и частных вопросов», показать важность их согласования 
в процессе иджтихада, определить место этого принципа в исламской системе, а также 
подчеркнуть нашу потребность в понимании одной из сторон красоты и совершенства ис-
ламского шариата через анализ и видение Абу Исхака аш-Шатиби в его книгах «Аль-Му-
вафакат» и «Аль-Иътисам». Исследователь пришел к выводу, что «общие шариатские 
принципы» являются основой всех законодательных норм, которые объединяют в себе 
принципы и постановления ислама, и на них опираются все усульные правила, фикхские 
нормы и частные шариатские положения. Их доказательства ясны, а их постановления 
систематичны и достоверны. Сочетание общих принципов и частных вопросов — осново-
полагающий принцип в процессе иджтихада, так как они взаимно дополняют друг друга. 
Тот, кто берет частное доказательство, игнорируя общий принцип, ошибается, и наоборот.

Ключевые слова: общие шариатские принципы, частные доказательства, иджтихад, 
целевая аргументация, индукция.

مقدمة:
إن الفهم الصحيح للنصوص الشرعية لا يعني 
الوقوف على حرفية النص وظواهره، وإنما يعتمد 
ومطلقه  وخاصه،  النص  لعموم  الفقيه  معرفة  على 
ومتشابهه،  ومحكمه  ومنسوخه،  وناسخه  ومقّيّده، 
ونهيه،  وأمره  وجزئياته،  وكلّيّاته  وإجماله،  وبيانه 
ق في معاني النصوص وحِِكمها  وقدرته على التعّمّ
النصوص  جمع  من  ليتمّكّن  وذلك  ومقاصدها، 
وحِِكمها  معانيها  وتنقيح  لفهمها  بعض  إلى  بعضها 
ومقاصدها، ثم بناء الحكم على ذلك حسب ما توّصّل 
إليه اجتهاده. ولهذا اهتم العلماء ببيان قيمة القواعد 
الكلّيّة في التشريع، وهي قاعدة مؤصلة في الكتاب 
والتابعين  الصحابة  من  السلف  بها  عمل  والسنة، 
رضي الله عنهم، وعمل بها الأئمة الفقهاء من بعدهم.
وتتبلور أسباب اختيار هذا الموضوع في بيان 
حقيقة »كلّيّات الشريعة وجزئّيّاتها«، وأهمية التوافق 
والمستجدات  النوازل  أحكام  البحث عن  في  بينهما 
الفقهية؛ لأن الوصول إلى أحكام المسائل الاجتهادية 
الشرعية  القواعد  إلى  الرجوع  دون  يتحّقّق  لا 
ومقارنتها  الاستقرائية،  أو  المنصوصة  الأصولية 
ية الجزئية.  بالقواعد الفرعية المتمّثّلة في الأدلة النّصّ
الشاطبي  إسحاق  أبو  الإمام  جهد  خلال  من  وذلك 
في كتابَيَه »الموافقات« و«الاعتصام« في تأصيل 

التي  تلك  والمقاصدية، وخاصة  المسائل الأصولية 
والأدلة  الشريعة  الكليات  بين  الجمع  بقاعدة  تتعّلّق 

الجزئية.
فقد أطال أبو إسحاق الشاطبي النفس في أماكن 
و«الاعتصام«  »الموافقات«  كتابَيَه  من  متفرقة 
اعتبارها  ودليل  فبّيّن أصلها  القاعدة،  بيان هذه  في 
والتوفيق بينها وبين الأدلة الجزئية، وموقف الأئمة 
الفقهاء منها. وعلى هذا فإن الإمام الشاطبي وإن لم 
يكن أول من تكّلّم عن هذه القاعدة، فإنه جّدّدها وأعاد 
ترتيبها وبرهن على ضروريتها في الاجتهاد، كما 
د الطريق للأصوليين المعاصرين في تخصيص  مّهّ
التشريعية  قيمتها  إبراز  لغرض  حولها،  التأليف 
دراسة  فإن  عليه،  بناء  الاجتهادية.  المنظومة  في 
علم  في  جدًّاً  مهّمّ  الشاطبي  الإمام  عند  القاعدة  هذه 

الأصول والمقاصد.

الدلالة اللغوية للكليات والجزئيات:
الكليات في اللغة جمع، ومفرده »كلّيّة«،  فهو 
«ّلّ بضّمّ الكاف، يأتي مفردا  لفظ مؤنث نُسُب إلى كُُ»
أما دلالة معناه فجمعًاً. ولا يُسُتعمل إلا مضافا لفظًًا 
أو تقديرًًا، كقوله تعالى: }كُُلٌٌّ يَجَْْرِِي{ سورة الرعد: 
2. المعنى: كّلّه يجري، كما تقول: كّلّ منطلق، أي 

كّلّهم منطلق. )ابن منظور، د.ت، ص 3917(



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
71

عدة،  لمعان  على  للدلالة  اللفظ  ويُسُتعمل 
لصيقة  علاقة  لها  التي  المعاني  على  وسنختصر 

بموضوع البحث.
كقوله  الشيء،  أجزاء  عن  للتعبير  يُسُتعمل 
 .87 النمل:  سورة  دَاَخِِرِِينََ{  أَتََوَْْهُُ  }وََكُُلٌٌّ  تعالى: 
)ابن   .26 الروم:  سورة  قَاَنِِتُوُنََ{  لَّهَُُ  }كُُلٌٌّ  وقوله: 
منظور، د.ت، ص 3917(.  ويُسُتعمل للدلالة على 
الاستغراق لأفراد ما أُضُيف إليه، )الفيومي، 2000 
ص: 320، مجمع اللغة العربية بمصر، 1425هـ، 
عََلِِيمٌٌ{  شََيْْءٍٍ  بِِكُُلِّ�ِ  }وََهُُوََ  تعالى:  كقوله   )796 ص 
سورة البقرة: 29. وقوله صلى الله عليه وسلم: ]وكل 
راع مسؤول عن رعيته[. )البخاري، 1400هـ، ج 

1، ص 893/284(
أما الجزئي فهو في اللغة نسبة إلى »الجزء«، 
أجزاء.  والجمع  منه،  الطائفة  الشيء  من  والجزء 
أجزاء  جعلته  أي  وتجزئةًً،  تجزيئًاً  أته  جّزّ يقال: 

متمّيّزة فتجزأ تجزؤًًا. )الفيومي، 2000 ص 64(

الدلالة الشرعية للكليات والجزئيات:
»الكلّيّة«  لفظََي  المتكلمون  استعمل  قد 
على  »الحكم  بـالكّلّي:  ويقصدون  و«الجزئية«، 
المجموع، كقولنا: كّلّ بني تميم يحملون الصخرة« 
)الأخضري، د.ت، ص 71(. أي هيئتهم المجتمعة لا 
فوا الكّيّّلّة بأنها: »الحكم على  كّلّ فرد بمفرده. وعّرّ
كّلّ فرد ككل بني تميم يأكل الرغيف«. )الأخضري، 
د.ت، ص 71(. أي كّلّ فرد منهم استقلالا. ويقابل 
الكلّيّة عندهم »الجزئية«. فإذا كانت الكلية هي الحكم 
على المجموع فالجزئية هي: » الحكم على بعض 

الأفراد » )الأخضري، د.ت، 71( 
الأصوليين  إلى  الكلّيّات  مفهوم  انتقل  وقدا 
استعملوا  أنهم  بمعنى  إليهم؛  الكلام  علم  بانتقال 
لوا  الكلّيّة في علم الكلام ثم في علم الأصول، وأّصّ
والمعنى  اللغوي  المعنى  بين  جامعين  المفهوم  لهذا 
المنطقي، حيث جمعوا في الكلّيّة معنى الاستغراق 
والدلالة على الجمع والأجزاء، وانتشرت استعمال 
هذه المعاني في مباحث العموم والقياس، واستُعُملت 
بغزارة وبدّقّة أكثر في مباحث المقاصد والمصالح. 

)وورقية، د.ت، ص 167(.

 )298 ص   1981( الإسنوي  ف  عّرّ ولهذا 
ثبوت  فهي  الكلّيّة  »وأما  بقوله:  والجزئّيّة  الكلّيّة 
الحكم لكّلّ واحد، بحيث لا يبقى فرد، ويكون الحكم 
الجزئّيّة: وهي  وتقابلها  الالتزام.  للكّلّ بطريق  ثابتًاً 
الثبوت لبعض الأفراد«. فإذا قيل: كّلّ رجل يُشُبعه 
المجموع،  على  لا  فرد  كّلّ  على  صُُّدّق  رغيفان، 
الرجال.  مجموع  لا  رغيفان،  يشبعه  رجل  فكل 
أن  ذلك  من  ويبّيّن   )298 ص   1981 )الإسنوي، 
مفهوم الكليات والجزئيات عند الأصوليين لا يختلف 

عنه عند المتكّلّمين. 
أما »الكليات الشرعية« باعتباره اسما مربًّكّاً 
باعتباره  الشريعة«  »كلّيّات  أو  وصفيًّاً،  تركيبًاً 
مربًّكّاً إضافيًّاً قد استعمله المقاصديون للدلالة على 
الريسوني  فها  عّرّ لهذا  للشريعة.  العامة  المقاصد 
)1434هـ، ص 40( بأنها: »هي المعاني والمبادئ 
دة، التي تُشُّكّل أساسًًا ومنبعًاً  والقواعد العامة المجّرّ
لما ينبثق عنها ويَنَبني عليها من تشريعات تفصيلية 
تطبيقية«  وضوابط  أحكام  ومن  عملية  وتكاليف 
الثلاث  القواعد  على  للدلالة  الشاطبي  استعمله  وقد 
وهي:  أحيانًاً،  يها  يسّمّ كما   - الثلاث  المراتب  أو 
الضروريات والحاجيات والتحسينيات. )الشاطبي، 

2002 ج 3، ص 3(.

تأصيل الكلّيّات الشرعية:
إن تأصيل الكّيّّلّات الشرعية مستند إلى الكتاب 

والسنة بدليل النّصّ والاستقراء المعنوي. 
أما دليل النص فمجموع آياته عبارة عن آيات 
قال الله  ذلك.  بعد  أُحُكمت  ثم  فُّصّلت،  ثم  محكمات 
لَتَْْ مِِن لَّدَُنُْْ  تعالى: }الَرَ كِِتَاَبٌٌ أُحُْْكِِمََتْْ آيَاَتُهُُُ ثُمََُّ فُصُِّ�ِ
حََكِِيمٍٍ خََبِِيرٍٍ{ سورة هود: 1. فالله سبحانه وتعالى هو 
المفّصّلات  بحكمته، وفّصّل  المحكمات  أحكم  الذي 
وهي  محكمات،  كتابه  آيات  جُُّلّ  أن  وبّيّن  بخبرته. 
في  وذلك  عليه،  والمرجع  العزيز  الكتاب  أصل 
قوله تعالى: }هُُوََ الَّذَِِيََ أَنَزََلََ عََلَيَْْكََ الْْكِِتَاَبََ مِِنْْهُُ آيَاَتٌٌ 
مُُّحْْكََمََاتٌٌ هُُنََّ أُمُُُّ الْْكِِتَاَبِِ وََأُخََُرُُ مُُتَشَََابِِهََاتٌٌ{ سورة آل 

عمران: 7. 
قال ابن عاشور )ج 3، ص 160-161( في 
المحكمات  الآيات  صنف  »أن  الآية:  هذه  تفسير 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
72

ومرجعه  أصله  أي  ه،  أّمّ منزلة  الكتاب  من  ل  يتنّزّ
ويُعُلم  ومقاصده..  الكتاب  فهم  في  إليه  يرجع  الذي 
ما  في  للكتاب  أمٌٌّ  المحكمات  من  آية  كل  أن  منه 
تتضمنه من المعنى«. ثم أعقب ذلك بعدد من أمثلة 
 )155 3، ص  )ج  وقال  القرآنية.  ية  النّصّ الكلّيّات 
أيضا: »فالمحكمات هي أصول الاعتقاد والتشريع 
باتضاح  لذلك  أصولا  وكانت  والمواعظ،  والآداب 

دلالتها«. 
التشريع،  أصل  هي  المحكمات  الكلّيّات  إن 
عقيدةًً  وأحكامه  الإسلام  لمبادئ  الجامعة  وهي 
التنزيل  في  حتى  ذلك.  وغير  وتشريعًاً،  وأخلاقًاً 
سابقة  المحكمات  الكّيّّلّات  الآيات  جاءت  والتبليغ 
الشاطبي  قال  التفصيلية.  الجزئية  الأحكام  على 
أن  »اعلم   )77 ص   ،3 ج   ،2002( الله:  رحمه 
القواعد الكلّيّة هي الموضوعة أولاًً، والذي نزل بها 
ثم  بمّكّة،  وسلم  عليه  الله  صلى  النبي  على  القرآن 
وُُضع  التي  القواعد  تلك  بها  كمُُلت  بالمدينة،  تبعها 
ورسوله  بالله  الإيمان  لها  أّوّ وكان  بمكة،  أصلها 
واليوم الآخر، ثم تبعه ما هو من الأصول العامة، 
كالصلاة وإنفاق المال وغير ذلك. ونهى عن كّلّ ما 
هو كفر أو تابع للكفر... والأصول الكلّيّة كانت في 
ثم خرج رسول الله صلى  أكثر.  والتشريع  النزول 
الله عليه وسلم إلى المدينة، واتسعت خِِّطّة الإسلام 

كمُُلت هنالك الأصول الكّيّّلّة على تدريج«. 
الشاطبي على  أما دليل الاستقراء، فقد برهن 

تأصيل الكّيّّلّات عليه من أوجه، منها: 
من  مختلفة  أماكن  في  أكد�  الأول:  الوجه 
»القرآن  أن   )20 ص   ،4 ج   ،2002( موافقاته 
لها،  جلبًاً  الدارََين  بمصالح  بالتعريف  أتى  الكريم 
والتعريف بمفاسدهما دفعا لها، وقد مّرّ أن المصالح 
لا تعدو الثلاثة الأقسام: وهي الضروريات ويلحق 
بها مُُكملاتها، والحاجيات ويُضُاف إليها مُُكملاتها، 
والتحسينيات ويليها مُُكملاتها«. وإنما جاءت السنة 
النبوية لتقرير هذه الأمور الثلاثة، فالقرآن أتى بها 
عة  مفّرّ بها  أتت  والسنة  إليها،  يُسُتند  وكلةًّيًّ  أصولاًً 
وبيانا لما جاء في القرآن، ولهذا فالسنة النبوية كلها 
)الشاطبي،  المقاصدية.  المحاور  هذه  حول  تدور 

2002، ج 4، ص 20(

الخمس  بالكّلّيات  مثلا  ضربنا  لو  فمثلا، 
معان:  ثلاثة  في  حاصله  الدين  حفظ  فإن  الكبرى، 
في  أصلها  والإحسان،  والإيمان،  الإسلام،  وهي 
الإقرار  وهي  السنة،  في  جزئياتها  وبيان  الكتاب 
والحج،  والزكاة،  والصيام،  والصلاة،  بالتوحيد، 
وغيرها من المعتقدات والعبادات، كلها مؤصلةًً في 

لة في السنة. القرآن الكريم، ومبّيّنة ومفّصّ
وهي  معان:  ثلاثة  في  حاصله  النفس  وحفظ 
طريق  عن  وجوده  بعد  وحفظه  التناسل،  شرعية 
الأرض  في  ما  جميع  وتيسير  له،  الطّيّبات  إحلال 
الاعتداء  عن  ونهى  لمعيشته،  ويستخدمها  يستغلها 
في  مؤصلة  كلها  هذه  الإيذاء.  من  نوع  بأّيّ  عليه 
لة في السنة، وهي في تشريع  القرآن الكريم، ومفّصّ
وشرع  الخبائث،  م  وحّرّ الطّيّبات  وأحّلّ  الزواج، 
القصاص، فبّيّنت السنة أحكام النكاح، وبّيّنت الحلال 

لت أحكام القصاص. والحرام، وفّصّ
وحفظ النسل: أّصّل القرآن الكريم حفظ النسل 
مبّيّنة  السنة  الزنا، وجاءت  النكاح وتحريم  بتشريع 
عقوبة  لة  ومفّصّ عليه،  ومشجعة  الزواج  لأحكام 

الزنا.
الكريم  القرآن  في  جاءت  فقد  المال:  وحفظ 
أُسُس المحافظة على المال بوضعه مما يمكن تملكه 
عن  ونهى  تنميته  وأجاز  لآخر،  من شخص  ونقله 
السنة  تبذيره، وجاءت  أو  بغير حق  أكله  أو  إتلافه 
الربا، وشروط  وأنواع  المعاملات،  أحكام  ففّصّلت 

قطع السارق.
قيمة  بيان  القرآن  في  جاء  فقد  العقل:  وحفظ 
الألباب  أولي  مدح  طريق  عن  ووظيفته  العقل 
بصحتها،  يخِِل  ما  كل  تناول  عن  ونهى  والعقول، 
وجاءت السنة ببيان مناط التكليف، وأنواع الخبائث 

من المسكرات، وعقوبة الشارب.
وهكذا إذا نظرت إلى الحاجيات والتحسينيات 
على  دائرة  الحاجيات  فإن  الترتيب،  هذا  على 
الحاجيات.  على  دائرة  والتحسينيات  الضروريات، 

)الشاطبي، 2002، ج 4، ص 22-21(

المراد  أن  على  العلماء  نّصّ  الثاني:  الوجه 
لَكَُُمْْ  أَكَْْمََلْْتُُ  }الْْيَوَْْمََ  تعالى:  قوله  في  الدين  بكمال 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
73

الِإِسْْلاَمَََ  لَكَُُمُُ  وََرََضِِيتُُ  نِِعْْمََتِِي  عََلَيَْْكُُمْْ  وََأَتَْمََْمْْتُُ  دِِينَكَُُمْْ 
إليه  يُحُتاج  ما  بحسب  هو   .3 المائدة:  سورة  دِِينًاً{ 
نهاية  لا  ما  عليها  يجري  التي  الكّيّّلّة  القواعد  من 
 )434 ص   ،2012 )الشاطبي،  النوازل،  من  له 
إطار  في  ها  وأتّمّ الشريعة،  أكمل  قد  تعالى  لأن الله 
قواعد كلّيّة، فيها تبيانٌٌ لكل شيء يحتاج إليه الخلق 
قوا  في تكاليفهم التي أمروا بها، وتعّبّداتهم التي طّوّ
بها. فإن قوله في تلك الآية الكريمة لو اعتُبُرت فيه 
إلى  ذلك  لأّدّى  والنوازل  المسائل  من  الجزئيات 
لم  الشريعة  أن  البعض  الإشكال والالتباس، وتوّهّم 
تكتمل، لأننا نجد من النوازل والوقائع المتجددة ما 
زعم  ومن  عليها،  نّصّ  والسنة  الكتاب  في  يكن  لم 
بتلك  كّذّب  فقد  يكتمل  لم  شيءٌٌ  الدين  من  بقي  أنه 
للدين  فلم يبق  المراد كلّيّاتها،  الكريمة، »لكن  الآية 
أو  والحاجيات  الضرورات  في  إليها  يحتاج  قاعدة 
تنزيل  يبقى  البيان..  غاية  يُّيّنت  وقد  إلا  التكميليات 
نظر  إلى  موكولاًً  الكّيّّلّات  تلك  على  الجزئيات 

المجتهد«. )الشاطبي، 2012، ص 434(
 )436 ص   ،2012( الشاطبي  ر  قّرّ وأخيرًًا، 
على أن المجتهد لا بّدّ أن ينظر إلى الشريعة بعين 
الكمال لا بعين النقصان، ويعتبرها كليًّاً في العبادات 
الخارج  واتهم  الباتة،  عنها  يخرج  ولا  والعادات، 

عنها باليّْْتّه والضلال والعمى. 

الجمع بين كّيّّلّات الشريعة وجزئياتها:
الشريعة  كّلّيات  بين  الجمع  أهمّيّة  العلماء  أّكّد 
والأدلة الجزئية بُغُية تحقيق قصد الشارع في خلقه، 
تجلب  أو  محّقّقة  ت مصلحة  تفّوّ قد  ذلك  بدون  لأنه 
مفسدة بدلا من دفعها بسبب العمل بحرفّيّة النص أو 
الكلّيّة، وذلك للارتباط  الأدلة  بدليل جزئي وإهمال 
الآخر،  عن  أحدهما  استغناء  وعدم  بينهما  الوثيق 
لدخلت  الإطلاق  على  الجزئيات  عن  أُعُرض  فلو 
لمقصود  مناقض  وهذا  المصالح،  ولفاتت  المفاسد 
الشارع، وكذلك العكس، لأن اعتبار الجزئيات من 
بعضها  يخدم  لأنه  الكّيّّلّات،  على  المحافظة  جملة 
على  الجزئي  حكم  يرجع  أحيانًاً  كان  حتى  بعضا، 
حُُكم كّيّّلّه عملاًً أو تركًًا، لأن الجزئّيّ معتبر بكّيّّلّه، 
كما في بعض مسائل التعارض بين الكّلّي والجزئي. 

أّكّد  لذلك   )222 ص   ،4 ج   ،2002 )الشاطبي، 
أن  »محاّلّ  أنه:   )5 3، ص  ج   ،2002( الشاطبي 
أخذ  فمن  كلّيّاتها،  عن  مستغنية  الجزئيات  تكون 
بنص مثلا في جزئّيّ معرضًًا عن كّيّّلّه فقد أخطأ.. 

وكذلك من أخذ بالكّلّي معرضًًا عن جزئّيّه«. 
هذا  عنهم  الله  رضي  الصحابة  انتهج  وقد 
ل مقاييس نقد الحديث المنسوب  النهج، حيث كان أّوّ
على  عرضه  هو  وسلم  عليه  الله  صلى  النبي  إلى 
الكّلّيات العامة للشريعة المنصوصة أو الاستقرائية 
حتى  التطبيق،  حّقّ  المعيار  هذا  وطّبّقوا  المعنوية، 
أنها معارضة  كانوا يرّدّون الأحاديث حينما يرون 
للقرآن الكريم، وتركوا العمل بمقتضاها لمعارضتها 
أو  بالوهم  اتها  رّوّ على  وحكموا  القرآني،  النص 
الله  رسول  لحديث  رفضًًا  ليس  الرّدّ  وهذا  الخطأ. 
صلى الله عليه وسلم؛ لأن القرآن والسنة الصحيحة 
لا يمكن أن يختلفا أو يتناقضا، ولكن الناقل أخطأ أو 
نسي، أو نقل ما سمعه كّلّه أو فهم من اللفظ النبوي 
غير ما أراده. وهذا يدّلّ على حرص الصحابة على 
بين  مقابلة  وحِِكََمه، عن طريق  الوحي  معاني  فهم 

الأدلة الجزئية والأدلة الكّلّية.
ومن ذلك ما اشتهر عن فقيهة الأمة أّمّ المؤمنين 
حيث  المعيار،  بهذا  العمل  عنها  عائشة رضي الله 
استدركت على عدد من الصحابة على ما روََو من 
الأحاديث التي تخالف في ظاهرها الكّلّيات القرآنية، 
حت  وصّحّ وأخطائهم  أوهامهم  إلى  وأشارت 
روايتهم. وقد جمع الشاطبي رحمه الله في موافقاته، 
كتابه  في  والزركشي   )14 ص   ،3 ج   ،2002(
)الإجابة لإيراد ما استدركته عائشة على الصحابة( 
استدراك  في  الإصابة  )عين  كتابه  في  والسيوطي 
عائشة على الصحابة( عّدّة أمثلة من استدراكات أم 
المؤمنين عائشة على روايات سمعتها من الصحابة 

والتابعين بعض عرضها على القرآن الكريم.
الحاكم وصححه )ج 2، ص  منها ما أخرجه 
عن  عائشة  سُُئلت  قال:  مليكة  أبي  ابن  عن   )305
متعة النساء، فقالت: »بيني وبينكم كتاب الله. وقرأت 
هذه الآية: }وََالَّذَِِينََ هُُمْْ لِِفُرُُُوجِِهِِمْْ حََافِِظُُونََ }5{  إِِالَّا 
عََلَىَ أَزَْْوََاجِِهِِمْْ أوْْ مََا مََلَكَََتْْ أَيَْْمََانُهُُُمْْ فَإَِنَِّهَُُمْْ غََيْْرُُ مََلُوُمِِينََ 
الْْعَاَدُوُنََ{  هُُمُُ  فَأَُوُْْلَئَِِكََ  ذَلَِِكََ  وََرََاء  ابْْتَغََىَ  فَ مَََنِِ   }6{



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
74

جه الله أو  المؤمنون: 5-7. فمن ابتغى وراء ما زّوّ
 ،269 ص:   ،2004 )الزركشي،  عدا«.  فقد  مّلّكه 

السيوطي، 1988، ص 64(
لقد أحسنت رضي الله عنها الإجابة المباشرة، 
يدل  الذي  الكّلّي  النّصّ  إلى  السائل  لت  حّوّ حيث 
الأيمان،  ملكت  وما  الزوجات  تحريم غير  بعمومه 

مات. ومتعة النساء ضمن المحّرّ
التعارض بين كلي شرعي وبين دليل جزئي:

إذا تعارضت كّلّية شرعية ثبتت بالاستقراء مع 
كما  صُُوََر  أربع  فذلك  مثلها،  كّلّي  أو  جزئي  دليل 

أوردها الشاطبي.

مع  كّيّّلّة  جهة  في  يكون  أن  الأولى:  الصورة 
الكذب  مع  م  المحّرّ كالكذب  تحتها،  جزئية  جهة 
للإصلاح بين الزوجين، وقتل المسلم عمدًاً مع القتل 
قصاصا أو بالزنى. )الشاطبي، 2002، ج 4، ص 

 )221
فهنا لا بّدّ من الجمع بين الدليّلّين؛ لأنه لا يمكن 
يقتضى  ولا  الكّلّيات،  في  الشارع  اعتبره  ما  إلغاء 
فيكون  الجزئي،  ويلغى  مّطّردًاً  وحدها  اعتبارها 
العمل على مقتضى كّيّّلّه، ويُطُّبّق الجزئي في دائرة 

الرخصة المحّدّدة مع مراعاة أسبابها وضوابطها.
الصورة الثانية: أن يقع التعارض في جهتَيَن 
كلتاهما داخلة تحت كلّيّة واحدة، كتعارض حديثَيَن 
أو قياسََين أو علامتَيَن على جزئية واحدة، فالمجتهد 

هنا أمامه خياران:
بالإهمال،  الدليلَيَن  أحد  على  الحكم  أحدهما: 
ويعمل بالآخر، بشرط أن يكون الدليل المهمََل غير 
السند  في  ضعيفا  أو  منسوخا،  يكون  كأن  معتبر، 
يعارض  مظنونا  أو  آحاد،  خبر  كان  أو  المتن،  أو 
القادحة في  الوجوه  إلى غير ذلك من  به،  مقطوعا 
اعتبار ذلك الدليل، فيكون كأن لم يكن ثَّمّ معارض 

إذن. )الشاطبي، 2002، ج 4، ص 221(
ثانيهما: الحكم عليهما معًاً بالإعمال، ويلزم من 
هذا أن لا يتوارد الدليلان على محّلّ التعارض من 
وجه واحدٍٍ، لأنه محال مع فرض إعمالهما فيه، فلا 
يرتفع  ذاك  وإذ  اعتباران،  للموضوع  يكون  أن  بّدّ 
التعارض البّتّة، فيُعُمل بأحدهما من وجه والآخر من 

وجه، وذلك كأحكام فروض الكفاية وتحقيق المناط 
الخاص. )الشاطبي، 2002، ج 4، ص 222(

أراد  عندما  الصورة  لهذه  مثال  أروع  ومن 
أبو بكر الصديق قتال مانعي الزكاة، اعترض عليه 
بعض الصحابة رضوان الله عليهم، واحتجوا عليه 
حتى  الناس  أقاتل  أن  ]أمرت  المشهور  بالحديث 
يقولوا لا إله إلا الله فإذا قالوها عصموا مني دماءهم 
)النسائي، ص 2443/379،  إلا بحقها[،  وأموالهم 

وأصل الحديث في الصحيحين(
ما  بعَيَن  به  استدلوا  ما  بكر  أبو  عليهم  فرّدّ 
]إلا  وسلم  عليه  الله  صلى  قوله  وذلك  به،  استدلوا 

بحقها[. 
فالذين أشاروا على أبي بكر بترك قتال مانعي 
ظاهر  مصلحي  بأمر  عليه  أشاروا  »إنما  الزكاة 
تعضده مسائل شرعية وقواعد أصولية، وهو حقن 
قتالهم  في  لأن  ضروري؛  مطلب  وهو  الدماء، 
المشقة  ودخول  الفريقَيَن،  من  الله  شاء  من  هلاك 
والأولاد«  والأموال  الأنفس  في  المسلمين  على 
)الشاطبي، 2012، ص 464(. أما أبو بكر رضي 
الله عنه لم يعتبر إلا إقامة المّلّة على حسب ما كانت 
العوارض  تُعُتبر  لا  أنه  في  أصلا  ذلك  فكان  قبل، 
الطارئة في إقامة الدين وشعائر الإسلام. )الشاطبي، 

2012، ص 464( 
فهنا تعارضت كلّيّتان داخلتان في أصل حفظ 
النفس،  حفظ  إلى  تعود  إحداهما  الضروريات، 
ح أبو بكر رضي  وأخرى تعود إلى حفظ الدين. فرّجّ
فالدفاع  غيرها،  على  الدين  حفظ  مصلحة  عنه  الله 
دونه  تُهُان  ضروري،  مطلب  وشعائره  الدين  عن 
الشريعة،  مقاصد  مراتب  أعلى  وهو  شيء،  كّلّ 
قائلا: »لأقاتلن من فرق  أتبع رضي الله عنه  لذلك 
كانوا  عناقا  منعوني  لو  والله  والزكاة،  الصلاة  بين 
يؤدونها إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم لقاتلتهم 

على منعها«. )الشاطبي، 2012، ص 464(
الصورة الثالثة: أن يقع التعارض في جهتين 
ولا  الأخرى  تحت  إحداهما  تدخل  لا  جزئيتين 
إلى  جزئي  كّلّ  فيرجع  واحدة،  كّيّّلّة  إلى  ترجعان 
ح على الآخر كذلك  أصله الكّلّي، فأّيّ الكّلّيتَيَن ترّجّ
جزئّيّه، لأنه معتبر بكّيّّلّه، وقد ثبت ترجيحه فكذلك 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
75

-222 ص   ،2012 )الشاطبي،  جزئّيّه.  ح  يترّجّ
ما. فهو بين أن  223( كالمكّلّف لا يجد ماء ولا متيّمّ
يترك مقتضى}وََأَقَِِيمُُواْْ الصََّلاَةَََ{ سورة البقرة: ٣٤ 
الصََّلاةِِ  إِِلَىَ  قُمُْْتُمُْْ  إِِذَاَ  آمََنُوُاْْ  الَّذَِِينََ  أَيَُّهََُا  }يَاَ  لمقتضى 
وََامْْسََحُُواْْ  الْْمََرََافِِقِِ  إِِلَىَ  وََأَيَْْدِِيَكَُُمْْ  وُُجُُوهََكُُمْْ  فاغْْسِِلُوُاْْ 
بِِرُُؤُُوسِِكُُمْْ وََأَرَْْجُُلَكَُُمْْ إِِلَىَ الْْكََعْْبَيَنِِ{ سورة المائدة: ٦. 
فإن الصلاة راجعة إلى كّيّّلّة من الضروريات، أما 
الطهارة فراجعة إلى كّيّّلّة من التحسينيات على رأي 

م.  الإمام مالك، فيصّلّي بلا وضوء ولا تيّمّ
لقوله  الصََّلاَةَََ{  }وََأَقَِِيمُُوا�  معارضة  وكذلك 
شََطْْرََهُُ{  وُُجُُوِِهََكُُمْْ  فَوَََلُّوُا�  كُُنتُمُْْ  مََا  }وََحََيْْثُُ  تعالى: 

سورة البقرة: 144.
الصورة الرابعة: أن يقع التعارض في كيَّلّيَن 
من نوع واحد. وهو على وجهََين: أحدهما: شنيع، لما 
ثبت أن الكلّيّات قطعّيّة، وتعارض القطعّيّات محالٌٌ. 
وثانيهما: أن يقع التعارض على ترتيب يمكن الجمع 
بينهما فيه، إذا كان الموضوع له اعتباران فلا يكون 
تعارضا في الحقيقة. )الشاطبي، 2012، ص 224( 
وصف  في  الواردة  بالنصوص  الشاطبي  مّثّل  وقد 
كالمتضادَّيَن،  بوصفَيَن  وصفها  تّمّ  حيث  الدنيا، 
ووصف  إليها،  الالتفات  وعد  الذم  يقتضي  وصف 
بيد  فيها  ما  وأخذ  إليها  والالتفات  مدحها  يقتضي 
الجهة الأولى مذموم، ومن  القبول، فالأخذ بها من 
 ،2012 )الشاطبي،  مذموم،  غير  الأخرى  الجهة 
النظر  بحسب  يكون  والترجيح   )229-224 ص 
المقصد  خدمة  إلى  راجع  هو  هل  إليها  ه  الموّجّ
ما  خدمة  إلى  أم  تعالى،  الله  عبادة  وهو  الأصلي 
)وورقية،  الآخرة.  عن  بها  الاشتغال  وهو  ينقضه 

د.ت، ص 247(
وفي نفس الإطار وضع الشاطبي في موافقاته 
)2002، ج 4، ص 152( قاعدة مصلحية مفادها: 
أو  الحاجية  أو غيرها من  الضرورية  الأمور  »أن 
ترضي  لا  أمور  خارج  من  اكتنفها  إذا  التكميلية 
شرعا فإن الإقدام على جلب المصالح صحيح على 
الاستطاعة من غير حرج«  التحفظ بحسب  شرط 
في  العيال  قوت  يلزمه  الذي  بالنكاح  الشاطبي  مّثّل 
أوجه  فيه  واتسعت  الحلال  فيه طرق  زمن ضاقت 
الحرام والشبهات، بحيث لا يستغني عنه من يطلب 

المعاش، فلا يمنع ذلك من النكاح، لما يؤول إليه من 
عليها،  زائدة  مفسدة  توّقّع  إلى  المفسدة  من  ز  التحّرّ
هذا  في  النكاح  إبطال  إلى  لأّدّى  ذلك  اعتبر  ولو 

الزمان، وهذا مخالف للمقصد الشرعي الكّلّي.
»وكذلك طلب العلم إذا كان في طريقه مناكر 
وظائف  وإقامة  الجنائز  وشهود  ويراها،  يسمعها 
إقامتها إلا بمشاهدة ما لا  يقدر على  لم  إذا  شرعية 
يرتضي، فلا يخرج هذا العارض تلك الأمور عن 
المصالح«  وقواعد  الدين  أصول  لأنها  أصولها؛ 

)الشاطبي، 2002، ج 4، ص 152(

في  والجزئيات  الكّلّيات  بين  الجمع  أثر 
الاجتهاد المقاصدي:

في  مبني  والجزئيات  الكلّيّات  بين  التوافق  إن 
الأساس على اعتبار مقاصد الشريعة، وهي القاعدة 
لما  ذلك  ولولا  بالكّلّيات،  العمل  عليها  بُنُي  التي 
عمد المجتهد إلى الجمع بينهما أو بناء الحكم على 
وهي  الشريعة،  مقاصد  هي  الكّلّيات  بل  الكّلّيات، 
للخلق،  إلى تحقيقها  الشريعة  التي تهدف  المصلحة 
يات مختلفة - كما سبق  لذلك أطلق عليها العلماء مسّمّ
- للدلالة على مقاصدية الكّلّيات ومصلحّيّتها، وكّلّية 
المقاصد ومصلحّيّتها، ولذلك فإن الكّلّيات مبنّيّة على 
على  مبنّيّة  الشرعية  والمقاصد  المقاصد،  اعتبار 

القواعد الكلّيّة. )الشاطبي، 2002، ج 3، ص 5(
الأحكام  يبنون  المجتهدين  جمهور  كان  لذلك 
على قواعد المصالح والمفاسد، وقاعدة سّدّ الذرائع، 
وقاعدة الاستحسان وغيرها من القواعد الأصولية، 
لأنها مستندة إلى كّلّيات شرعية، وأن مآلاتها تحقق 

مقاصد الشريعة وأهدافها.

نتائج البحث:
الشرعية  والجزئيات  الكلّيّات  بين  الجمع  إن 
مبني في الأساس على اعتبار مقاصد الشريعة، وهي 
القاعدة التي بُنُي عليها القواعد الثلاث أو المراتب 
والتحسينيات،  والحاجيات  الضروريات  الثلاث: 
في جميع  المحكمات، لأنها موجودة  الكّيّّلّات  وهي 
ية أو استقرائية، وعلى  أبواب الشريعة وأدلتها نّصّ
المجتهد المعاصر اعتبار هذه القاعدة، وبناء الحكم 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
76

وهي  الشريعة،  مقاصد  هي  لأنها  الكّلّيات؛  على 
المصلحة التي تهدف الشريعة إلى تحقيقها للخلق.

الخاتمة:
والمبادئ  المعاني  هي  الشرعية  الكلّيّات  إن 
أساسًًا  تُشُّكّل  التي  دة،  المجّرّ العامة  والقواعد 
ويَنَبني عليها من تشريعات  ينبثق عنها  لما  ومنبعًاً 
وضوابط  أحكام  ومن  عملية  وتكاليف  تفصيلية 
تطبيقية. وهي أصل التشريعات، وإليها تستند جميع 
والجزئيات  الفقهية،  والضوابط  الأصولية  القواعد 
الشرعية، وقد عمل بها الصحابة والأئمة الفقهاء في 

الكتاب  إلى  يستند  الشرعي  وتأصيلها  اجتهاداتهم، 
والسنة بدليل النّصّ أو بالاستقراء المعنوي. 

النوازل وما  الكّيّّلّات مّتّسع لجميع  وإن نطاق 
على  يجب  ولهذا  الحوادث،  من  يستجد  أن  يمكن 
الفقيه عندما تُعُرض عليه المسائل أّلاّ يغفل المقاصد 
الكّيّّلّة ولا يُهُمل النصوص، بل ينظر إلى النصوص 
الجزئية في إطار المقاصد الكّيّّلّة، ويتأكد أولاًً إذا ما 
كان في المسألة نصوص جزئية، فلا يتمّسّك بحرفّيّة 
ألفاظ النص، بل لا بّدّ أن يربط بين تلك النصوص 
في  الجزئيات  ويفهم  الكّيّّلّة،  والمقاصد  الجزئية 

ضوء الكّيّّلّات.

المصادر والمراجع:
)ابن عاشور، محمد الطاهر 1984م(: التحرير والتنوير، تونس: الدار التونسية

م، د.ت(: لسان العرب، القاهرة: دار المعارف )ابن منظور، محمد ابن مكّرّ
)الأسنوي، جمال الدين عبد الرحيم، 1401هـ(: التمهيد في تخريج الفروع على الأصول، بيروت: مؤسسة 

الرسالة
)البخاري، محمد بن إسماعيل، 1400هـ(، صحيح البخاري، القاهرة: دار السلفية

)الريسوني، أحمد، 1434هـ(: الكليات الأساسية للشريعة الإسلامية، القاهرة: دار الكلمة 
--- : نظرية المقاصد عند الإمام الشاطبي، فرجينيا: المعهد العالمي للفكر الإسلامي

)الزركشي، بدر الدين محمد بن بهادر، 1425هـ(: الإجابة لإيراد ما استدركته عائشة على الصحابة، بيروت: 
مؤسسة الرسالة

)السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، 1409هـ(: عين الإصابة في استدراك عائشة على الصحابة، القاهرة- 
مكتبة العلم

)الشاطبي، إبراهيم بن موسى اللخمي، 1985م(: فتاوى الإمام الشاطبي، تونس: دار ابن حزم 
--- : الموافقات في أصول الشريعة، بيروت: دار الكتب العلمية

--- : الاعتصام، بيروت: دار ابن حزم
)الفيومي، أحمد بن محمد بن علي، 2000م(: المصباح المنير، القاهرة: دار الحديث

)النسائي، أحمد بن شعيب، د.ت(: سنن النسائي، الرياض: مكتبة المعارف
)عبد الرزاق، وورقية، د.ت(: ضوابط الاجتهاد التنزيلي في ضوء الكليات المقاصدية، بيروت: دار لبنان 

للطباعة والنشر

(Al-Akhdhariy, A. ND): As-Sullam al-Muraunaq fi Ilm al-Mantiq. – Beirut: Dar Ibn Hazm.
(Al-Bukhariy, M.I, 1400AH): Sahih al-Bukhariy. – Cairo: Dar as-Salafiyyah.
(Al-Fayyumiy, A.M, 2000): Al-Misbah al-Munir. – Cairo: Darul al-Hadith.
(Al-Isnawiy, J.A, 1981): At-tamheed fi Takhriji al-Usuli ala al-Furu’i. – Beirut: Muassatul 

al-Risalah.
(An-Nisa’iy, A.A, ND): Sunan an-Nisaii. – Riyad: Maktabatu al-Ma’arif.
(Ar-Raisuniy, A, 1995): Nazriyatul Maqasid Inda al-Imam ash-Shatibi. Virginia: 

International Institution of Islamic Thought.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
77

(Ar-Raisuniy, A. 1434AH): Al-Kulliyat al-Asasiyyah lish-Shari’at al-Islamiyyah. – Cairo: 
Dar al-Kalimah

(Ash-Shatibiy, I.M, 2002): Al-muwafaqat. – Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah.
(Ash-Shatibiy, I.M, 2012): Al-I’tisam. – Beirut: Dar bn Hazm.
(As-Suyutiy, A.I, 1988): ‘Ainul al-Isabah fi Istidraki ‘Aisha ‘ala as-Sahabah. – Cairo: 

Maktabatu al-Ilm 
(Az-Zarkashiy, M.B, 2004): Al-Ijabah Li Iradi ma Istadrakathu ‘Aisha ala as-Sahabah. – 

Beirut: Muassatul al-Risalah.
(Az-Zinjaniy, M.A, 1962): Takhriju al-Furu’i ala al-Usul. – Damascus: Matba’atu al-

Jami’ah.
(Ibn ‘Ashur, M. 1984): At-tahrir wa at-Tanwir. – Tunis: Ad-Dar at-Tunisiyyah.
(Ibn Manzur, M.M, ND): Lisanu al’Arab. – Cairo: Daru al-Ma’arif.
(Muslim, H. 1998): Sahih Muslim. – Riyad: Baitul Afkar ad-Duwaliyyah.
(Wurqiyyah, A. ND): Dawabit al-Ijtihad at-Tanzili fi Daui al-Kulliyat al-Maqasidiyyah. – 

Beirut: Dar Lebanon.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
78

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47

	
https://orcid.org/0000-0001-7556-6939

e-mail: zhozhengis@gmail.com

ОРТАҒАСЫРЛЫҚ ТҮРКІ МЕМЛЕКЕТТЕРІНДЕГІ 
РУХАНИ КҮРЕС ЖӘНЕ ИСЛАМ

Жеңіс Жомарт Жеңісұлы
Тарих ғылымдарының кандидаты, 

Ш.Ш. Уәлиханов атындағы Тарих және этнология  
институтының бөлім меңгерушісі,

Алматы қ., Қазақстан

الصراع الروحي والإسلام في الولايات التركية في العصور الوسطى
جينيس جومارت جينيس أولي
أستاذ مساعد العلوم التاريخية 

رئيس قسم معهد أوليخانوف للتاريخ والإثنولوجيا
ألماطي، كازاخستان

SPIRITUAL STRUGGLE AND ISLAM 
IN THE MEDIEVAL TURKIС STATES

Zhomart Zhengis 
Candidate of Historical Sciences 

Ch. Ualikhanov Institute of History and Ethnology, 
Almaty, Kazakhstan 

ДУХОВНАЯ БОРЬБА И ИСЛАМ В СРЕДНЕВЕКОВЫХ 
ТУРЕЦКИХ ГОСУДАРСТВАХ

Женис Жомарт Женисулы
Кандидат исторических наук 

Институт истории и этнологии имени Ч.Ч. Валиханова, 
г. Алматы, Казахстан 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
79

Аңдатпа. Ортағасырлық түркi мемлекеттерiнiң пайда болып, дамуына, олардың 
саяси-экономикалық және мәдени тұрғыда өсiп-өркендеуiне немесе құлдырауына 
дiни-идеологиялық бағыттың өзгерiсi де тiкелей қатысты болды. Түркiлердiң дәстүрлi 
дүниетанымына негiзделген көне нанымдары идеологиялық дағдарысқа ұшырағанда 
Ұлы Жiбек жолы арқылы түркi даласына енген әртүрлi наным-сенiмдер мен әлемдiк 
дiндер, оның ішінде ислам да түркi қоғамынан өз орнын табуға әрекет еттi. 

Аталмыш тақырыпқа қатысты зерттеулер тобына талдау жасағанда ең алдымен 
Қазақстан ғалымдарының жұмыстарына талдау жасау қарастырылады. Түркі 
мемлекеттілігінің сабақтас жалғасы болып есептелетін Қазақ мемлекетінің тарихы, қазақ 
халқының мемлекеттілігі кеңес кезіне дейінгі кезеңде де, кеңес дәуірінде де, қазіргі тұста 
да біршама зерттеушілердің зерттеу нысанына айналып келді. 

Бұл зерттеу жұмысында дәстүрлi және жаңа тәсiлдердi бiрiктiре отырып, кешендi 
зерттеу әдiсiн пайдаландық. Сонымен бiрге дәстүрлi дүниетаным, дiн және идеологиялық 
күрес сияқты күрделi мәселелердi қарастыру үшiн пәнаралық зерттеу тәсiлiн де 
қолдандық.

Ұсынылып отырған мақаланың маңызы – қазіргі қоғамдағы рухани күрес 
жағдайында ислам дінінің өміршеңдігі мен қазақ халқының рухани болмысымен тарихи 
сабақтастығын көрсету.

Түйін сөздер: ислам, дәстүрлі дүниетаным, түркі өркениеті, орта ғасырлар, рухани 
күрес.

الملخََّص: كان ظهور الدول التركية في العصور الوسطى وتطورها ونموها السياسي والاقتصادي 
واجهت  عندما  والأيديولوجي،  الديني  الاتجاه  في  بالتغيير  مباشرًًا  ارتباطًًا  مرتبطًًا  تراجعها  أو  والثقافي 
والأديان  المعتقدات  حاولت  أيديولوجية،  أزمة  للأتراك  التقليدية  النظرة  على  القائمة  القديمة  المعتقدات 
العالمية المختلفة، بما في ذلك الإسلام، التي اخترقت السهوب التركية على طول طريق الحرير العظيم، 

أن تجد مكانها في المجتمع التركي.
وعند تحليل مجموعة من الدراسات المتعلقة بهذا الموضوع، يتم النظر أولا في تحليل أعمال العلماء 
الكازاخستانيين. أصبح تاريخ الدولة الكازاخستانية، الذي يعتبر استمرارًًا للدولة التركية، ودولة الشعب 
الكازاخستاني، موضوع دراسة من قبل العديد من الباحثين في فترة ما قبل الاتحاد السوفيتي، وفي العهد 

السوفيتي وفي الوقت الحاضر.
الأساليب  بين  تجمع  شاملة  بحث  الدراسة هي طريقة  هذه  في  المستخدمة  الرئيسة  الطريقة  وكانت 
التقليدية والجديدة. وفي الوقت نفسه، استخدمنا طريقة بحث متعددة التخصصات لدراسة القضايا المعقدة 

مثل وجهات النظر العالمية التقليدية، والدين، والصراعات الأيديولوجية.
في  الروحي  الصراع  سياق  في  الإسلامي  الدين  جدوى  إظهار  في  المقترح  المقال  أهمية  وتكمن 

المجتمع الحديث واستمراريته التاريخية مع الطبيعة الروحية للشعب الكازاخستاني.
الكلمات المفتاحية: الإسلام، النظرة التقليدية للعالم، الحضارة التركية، العصور الوسطى، الصراع 

الروحي.

Abstract. The emergence and development of medieval Turkic states, their political, eco-
nomic and cultural growth or decline were directly related to changes in religious and ideological 
direction. When ancient beliefs based on the traditional worldview of the Turks faced an ideo-
logical crisis, various beliefs and world religions, including Islam, which spread into the Turkic 
steppe along the Great Silk Road, sought to find their place in Turkic society.

When analyzing a group of studies related to this topic, the analysis of the works of Kazakh 
scientists is primarily considered. The history of the Kazakh state, which is considered a contin-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
80

КІРІСПЕ
Түркі мемлекеттігінің дамуы бары-

сында бетпе-бет келіп, жетекші орынға 
ие болған діндердің дені арада салыстыр-
малы аздаған уақыт өткенде түркі тарихы 
жадынан мүлде өшіріліп, келмеске кетті. 
Ал ислам өзінің салыстырмалы жастығы-
на қарамастан түркілер арасына жылдам 
дамып, түркі мемлекеттігінің одан әрі да-
муына ықпал етті. Бұл маңызды тарихи 
құбылыстың себебi туралы қазақ ғалымы 
М.С. Орынбеков: «Исламның Азия мен 
Африкаға, Еуропаға жеңiстi жорығы әлi 

күнге дейiн дiнтанушылар үшiн жұмбақ. 
Ислам әртүрлi – христиан, будда сияқты 
әлемдiк дiндер орын тепкен аймақтарға 
енiп, аталмыш дiндердi сол аймақтан 
ығыстырды», – деп жазды (Орынбеков, 
1997: 9). Бұл орайда зороастризм мен ма-
нихейлiктiң, иудайзмнiң себебi түсiнiктi, 
олардың ешқайсы ұсақ тайпаларды бiрiк-
тiретiн идеологиялық күшке ие бола ал-
мады. Бiрақ әлемнiң басқа аймақтарында 
табысты болған христиан дiнi нелiктен 
түркiлер арасына тұрақтай алмады? Ви-
зантия мемлекетiнiң саяси-экономикалық 

uation of the Turkic statehood, and the statehood of the Kazakh people have become subjects of 
study by many researchers during the pre-Soviet period, in Soviet times and at present.

The main method used in this study was a comprehensive research method combining tra-
ditional and new methods. At the same time, we used an interdisciplinary research method to 
examine complex issues such as traditional worldviews, religion, and ideological struggles.

The importance of the proposed article is to show the viability of the Islamic religion in the 
context of the spiritual struggle in modern society and its historical continuity with the spiritual 
nature of the Kazakh people.

Keywords: Islam, traditional worldview, Turkic civilization, Middle Ages, spiritual struggle.

Аннотация. Возникновение и развитие средневековых тюркских государств, их 
политический, экономический и культурный рост или упадок были напрямую связаны со 
сменой религиозно-идеологического направления. Когда древние верования, основанные 
на традиционном мировоззрении тюрков, столкнулись с идеологическим кризисом, 
различные верования и мировые религии, в том числе и ислам, проникший в тюркскую 
степь по Великому шелковому пути, попытались найти свое место в тюркском обществе.

При анализе группы исследований, относящихся к указанной теме, в первую очередь 
рассматривается анализ работ казахстанских ученых. История Казахского государства, 
которое считается продолжением тюркской государственности, и государственности 
казахского народа стали объектом исследования многих исследователей в досоветский 
период, советское время и настоящее время. 

Основным методом, использованным в данном исследовании, стал комплексный 
метод исследования, сочетающий традиционные и новые методы. В то же время мы 
использовали междисциплинарный подход исследования для рассмотрения комплексных 
вопросов, таких как традиционное мировоззрение, религия и идеологическая борьба.

Важность предлагаемой статьи заключается в том, чтобы показать жизнеспособность 
исламской религии в контексте духовной борьбы в современном обществе и ее 
историческую преемственность с духовной природой казахского народа.

Ключевые слова: ислам, традиционное мировоззрение, тюркская цивилизация, 
средневековье, духовная борьба.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
81

құдіретiне қарамастан көшпендiлер ара-
сында, әсiресе көшпендiлердiң билеушi 
өкiлдерiнiң отбасында табысқа ие болған 
христиан дiнiнің жаңа, жас ислам дiнiне 
өз позициясын айтарлықтай қарсылықсыз 
бере салуының өзіндік себептері болды. 

Зерттеудің басты мақсаты – дін-
нің ортағасырлық түркі мемлекеттілі-
гінің қалыптасып дамуына не болмаса 
күйреп, жоғалуына ықпалын анықтау. 
Деректерді талдау бүкіл орта ғасырлар 
бойы діннің қандай формада болмасын 
түркілік мемлекеттердің қалыптасуына, 
дамуына, тіпті мемлекет ретінде тарих 
сахнасынан жоғалуына орасан ықпал 
еткендігін көрсетеді. Мәселеге қатысты 
көкейтестi деректердi дәйектеп, дәлелдеу 
орта ғасырлардағы түркiлердiң дәстүрлi 
дүниетанымының қалыптасу тарихына 
терең талдау жасаусыз күрделi болып 
қала бередi. Ортағасырлық түркi мемле-
кеттерiндегi дәстүрлi дүниетаным түрлi 
себептерге байланысты өзгерiске ұшы-
рағанмен, тарихи кезеңдер барысында 
өзегi сақталып, тарихи сабақтастықтың 
орын алғандығын көремiз. Яғни сақтар 
мен ғұндар кезеңiнен бастап Қазақ хан-
дығының құлдырау кезеңi аралығында 
ортағасырлық түркi мемлекеттерiндегi 
тамырын тереңге жiберген дәстүрлi дүни-
етаным сабақтастық жолмен даму үрдiсiн 
бастан кештi. Автор ұсынып отырған 
зерттеуiнде ортағасырлық түркi мемле-
кеттерiндегi дiни нанымдардың шығу те-
гiне талдау жасауды мақсат етпейдi. Бұл 
салада жүргiзiлген отандық және шетел-
дiк зерттеушiлердiң зерттеулерi жеткiлiк-
тi екендiгiн айтуымыз керек. Ұсынылып 
отырған жұмыста да түркiлердiң дәстүрлi 
дүниетанымының түркi мемлекеттерiнiң 
қалыптасуы мен дамуы барысындағы ор-
нын, даму ерекшелiктерiн қайта електен 
өткiзе қарастырылады. 

Жоғарыда атап көрсетiлгендей, ор-
тағасырлық түркi мемлекеттерiнiң мем-

лекеттілік дәстүрінің даму деңгейіне, 
олардың саяси-экономикалық, мәдени 
тұрғыда өркендеуіне немесе құлдыра-
уына дәстүрлi дүниетанымның ықпалы 
мен маңызы мәселесi осы күнге дейiн 
тұтас, кешендi түрде зерттеу нысаны 
болмады. Түркi мемлекеттерi тарихын-
дағы мемлекеттiк дәстүр жайлы бiршама 
еңбектер жазылғанмен, түркi мемлекет-
терiндегi рухани үдерістер, мемлекеттегi 
дiннiң орны, дүниетанымдық бағыттар 
мен күрестер туралы арнайы зерттеулер 
жүргiзiлмедi. 

Дегенмен осы кезге дейін түркiлер- 
дiң наным-сенiмi, олардың тарихи са-
бақтастығы жайлы бiршама зерттеулердің 
атқарылғандығын айтуымыз керек. Атал-
мыш тақырыпқа әртүрлі дәрежеде қа-
тысы бар зерттеулерді топтастыра қара-
стыруда біршама қиындықтар кездеседі. 
Отан тарихының тарихнамалық дәстүрі-
не сай тарихнаманы идеологиялық кезең-
дерге орай кеңестік кезеңге дейінгі және 
кеңестік кезең тұсындағы деп бөле қа-
растыру да кейде айтарлықтай қиындық 
тудырады. Өйткені зерттеу жұмысына қа-
тысты зерттеулердің басым көпшілігі де 
дәл осы кеңестік кезең кезінде орындал-
ды. Кеңес ғалымдарының идеологиялық 
ұстанымдарына байланысты мәселеге 
шынайы үңілудегі кемшіліктеріне қара-
мастан, олар-дың аталмыш тақырыпта 
жүргізген зерттеулері біршама.

Ортағасырлық түркi мемлекеттiк 
құрылымдарындағы дәстүрлi дүниета-
нымды жаңаша көзқарас тұрғысынан 
саралау, қалыптасқан қазiргi кезеңде-
гi объективтi және сыншыл талдау мен 
сараптау принципi басты ұстанымда 
болды. Әдiстемелiк негiзi – тарихи-объ-
ективтi және жүйелi. Мақалада кейбiр 
мәселелердi нақтылай түсу үшiн пробле-
малық-хронологиялық, салыстырмалы- 
тарихи тәсiлдер қолданылды.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
82

Нәтижелер мен талқылау
Ағылшын исламтанушысы М. Уат-

тың пiкiрiнше, христиандық «өзiнiң 
әмбебаптығын бекiту үшiн жергiлiктi 
дәстүрлермен ынтымақтастықты терiске 
шығарып, оларға өздерiнiң таңдаулы 
қауымының беделiн қарсы қойды», – 
деп жазады (Галиев, 1997: 35). Уаттың 
пiкiрiнше, христиан дiн таратушылары 
Орталық Азияға енген христиандықтың 
жергiлiктi халық арасына сiңiсiп кетуi 
үшiн еш нәрсе iстемедi. Ал ислам керiсiн-
ше өзiнiң таралу процесiнде жергiлiктi 
халықтардың дәстүрлi наным элемент-
терiн өзiне қабылдай отырып, олардың 
дүниетаным-дық қажеттiлiгiн қанағат-
тандыра алды.

Исламның табысты түрде түркiлер 
арасына тарап, орнығуының жоғары-
да көрсетiлген себептерiнен өзге заң-
дылықтары да болды. Исламның Еуразия 
даласының түркi көшпелi және жарты-
лай көшпелi тайпалары мекендеген ай-
мағына енуi VIII ғасырда-ақ басталды, 
ал оның таралуы мен орнығуы жүздеген 
жылдарға созылды. Арабтардың Орта-
лық Азияның отырықшы аймақтарын тез 
жаулап алуының басты себебi аймақтың 
саяси бытыраңқылығынан, ұсақ феодал-
дық мемлекеттердiң бiр-бiрiмен жаула-
суынан болды. Арабтардың осы аймақты 
табысты жаулап алуына, сондай-ақ түр-
кi-көшпендiлер мен отырықшы халықтар 
арасындағы саяси қайшылықтар да себеп 
болды. Сонымен бiрге аймақтағы ұсақ 
мемлекеттердi бiрiктiруге кедергi кел-
тiрген әртүрлi дiни ағымдардың болуы 
да әсер етпей қоймады. Орталық Азияда 
арабтар қарсаңында он бес ұсақ мемле-
кеттік бірлестік жасап жатты. Бытырап, 
тозған осы мемлекеттердi ислам дiнi иде-
ялық тұрғыда ұйытқы болып, бiр мемле-
кеттiң астына бiрiктiруді мақсат етті.

Түркiлердiң арасына исламның та-

бысты түрде тарап, бекуiнiң негiзгi се-
бептерiн қысқаша топтап көрсетер бол-
сақ, олар мынадай негiзгi тұжырымдарға 
саяды: 

1) Этно-мәдени фактор; 
2) Географиялық фактор; 
3) Мемлекеттiк-идеологиялық фак-

тор; 
4) Араб жаулап алулары мен соның 

нәтижесiнде ислам миссионерлерi мен 
ғұламаларының үгiт-насихат жұмыстары 
(Рене, 2003: 35). 

Ең алдымен, түркiлердiң арасына 
исламның таралуына жағымды ықпал 
еткен этно-мәдени факторға тоқталсақ, 
түркiлердiң арасында исламнан басқа 
дiндердiң тұрақтап, бекiмеуiнiң басты 
себептерiнiң бiрi – түркiлердiң көшпелi 
өмiр салтына исламнан басқа дiндердiң 
дәстүр қарама-қайшылығы да әсер етпей 
қоймады.

Сондай-ақ Тәңiр дiнiнде исламның 
қағидаларына қарсы келмейтiн, қайта 
көшпендiнiң рухани дамуына бiр-бiрiн 
толықтырып, бiрдей қызмет ететiн эле-
менттердiң мол болуы түркiлердiң жаңа 
дiндi тез қабылдауына оң әсер еттi. 
Бұған, әсiресе екi дiндегi Тәңірі-Алла 
– абсолюттi рух сипатындағы діни ұқ-
састықтың ықпалы болмай қалмады. 
Түркiлер де Тәңiрдi бүкіл әлем мен бол-
мыстағы жалғыз Жаратушы-Құдiрет деп 
бiлдi. Бұл бірлік түркілердің исламды 
қабылдауында маңызды фактор бол-
ды. Тіпті, түркілер өздерінің ескі сенім-
деріндегі діни терминдерді жаңа дінді 
қабылдаған соң да қолданыстан шығар-
май, ислам діні ұғымдарын атағанда қол-
данды. Махмұт Қашқаридың еңбегiнде 
исламға қатысты ұғымдардың басым 
көпшiлiгiн түркiше беруi де мұсылман-
дар мен түркiлердiң дiни ұғымдарының 
мән-мағынасы бiр, айырмашылық тек 
ғибадат жолындағы ерекшелiктерде ғана 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
83

екендiгiн көрсетедi. Мысалы, ол өз ең-
бектерiнде Алла-Тәңiрi, Пайғамбар-Йал-
ваш, Саушы, Құран-Бiтiк, ғибадат-та-
быну, жiңiшкелену, дұға-алқыш-алғыс, 
намаз-йукунш-жүгiну, жәннәт-ұжмақ, 
жаһаннам-тозақ сияқты ұғымдарды түр-
кi тiлiнде қолданған (Жеңiс, 2004: 72). 
Көріп отырғанымыздай, ислам дінін түр-
кілер арасында уағыздаушылар үшін бұл 
фактор аса маңызды әрі түркілердің жаңа 
діннен үрікпей, жатсынбай қабылдауына 
мұрындық болды.

Түркiлердiң ислам дiнiн қабылдауда 
ең шешушi маңызға ие болған жағдай, ол 
түркi ұғымындағы Жаратушы-Тәңiрiнiң 
исламдағы Алла тағала ұғымымен үнде-
суi болды. Орта ғасырлық араб саяхат-
шысы ибн Фадлан түркiлердiң Алла таға-
лаға қатысын тарихшының айтқанындай, 
мұсылмандарға жақындауы үшiн десек 
үлкен қателiк болар едi. Мұның басты се-
бебi Тәңiрi мен Алла тағаланың мағына-
лық ұқсастығы мен жақындығы едi. 
Түркiлердiң жалғыз құдайға сенуi жай-
лы ХIII ғасырдағы итальян саяхатшысы 
Плано Карпини де түркi-моңғолдардың 
бiр құдайға сенетiнiн, бiрақ құдайына 
арнап мадақ пен мiнәжат жасамайтынын 
жазды (Кенжетай, 2004: 25). Көрiп оты-
рғанымыздай, түркiлердiң дiнi монотей-
стiк бола отырып, Тәңiр деп аталатын 
Жаратушыға сендi. Ал түркi сенiмi – 
тәңiрлiктегi тағы бiр сенiм нысаны Ұмай 
исламданған қоғамда жаңа сипат алып, 
Ұлы пайғамбарымыздың қызы Фатима-
ның бейнесiмен үндесiп, ислам дiнімен 
жымдасып кеттi (Жеңiс, 2004: 69). 

Өз заманында түркiлердiң көне на-
нымы мен ислам дiнiнiң арақатынасын 
бұрынырақ аңғарып, осы жайлы арнаулы 
еңбектер жазып қалдырған Ш. Уәлиха-
нов: «Мұхаммед дiнi тәңiрi дiнiнiң бiр 
құдайлығын бiрiктiрiп, рух, жын, перi, 
шайтан ұғымдарының өмiр сүруiне мүм-

кiндiк берiп, рухын құрта алмады (Карпи-
ни, 1993: 114). Мұсылмандық молдасыз 
сауатсыз халық арасына тамырын жая ал-
мады. Бiрақ сөз, дыбыс күйiнде бұрынғы 
шамандық түсiнiгiне жасырынды. Бұдан 
ой емес ат пен сөз өзгердi. Онгон әруақ, 
Көк тәңiрi алла, құдай, жер Рухы шайтан, 
перi, дию, жын аталып шаман идеясы қал-
ды. Тiптi, түсiнiкте ол бақсы кейпiн бiл-
дiрдi. Бiрақ шаман сенiмi Мұхаммедтiң 
бiр құдайлығының әсерiне түстi. Аспан 
Алла ұғымымен бiрiктi», – деп жазады 
(Карпини, 1993: 470). Исламды қабылдау 
арқылы түркілер ұмыт болып, бұлыңғы-
рлана бастаған Тәңіріге табынуды ислам 
арқылы жүйелеп, қайта жалғастырды. 

М. Қашқаридың «Диуани лұғат ат-
түрк» (الترك لغات   оқысақ, қайраткер (ديوان 
үшін жаңа дін мен ескі сенімнің идеялық 
тұрғыда аса айырмашылығы болмаған-
дығын байқаймыз. Ол өз шығармасында 
көне діни терминдер мен жаңа діни қағи-
даларды шебер түсіндіріп береді:

Тәңрі ажун тұрұтти,
жигри әзиз тазкинур.
Йулдузлари журкашиб,
түн күн уза йурканур.
«Ұлы Алла мәңгілікке айналатындай 

етіп, әлем мен биік аспанды, қатар-қатар 
тізілген жұлдыздарды, бір-бірімен ауыса-
тын күн мен түнді жаратты».

Түн күн табун тәңрика буйнамагил,
Қурқуб ангар айману уйнамагил.
«Күн мен түн Аллаға табын. Қорқып 

аңғар, ойнамағын!» (Егеубай, 1998), – деп 
түркілерді Тәңірі-Алланы естен шығар-
май, табынуға шақырады.

Тiптi, ислам дiнiнiң орталығы – Ара-
бия түбегi халқының исламға дейiнгi жа-
хилият дәуiрiндегi наным-сенiм жүйесiн-
де Алланың бiрлiгi ұғымы түркiлердiң 
дәстүрлi дiнiндегi Тәңiр бiрлiгiнен әл-
деқайда алшақ болды. Яғни арабтарға 
қарағанда Құдайдың бiрлiгiн түркiлер 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
84

бұрынырақ мойындады. Құрандағы 
«Тәңiрлерiң бiр-ақ Тәңiр екендiгi уахи 
етiлуде. Сондықтан сол жаққа жөнелiң-
дер. Одан жарылқау тiлеңдер. Аллаға 
серiк қосқандарға нендей өкiнiш», – де-
ген аяттың да түркiлерден гөрi арабтарға 
қаратылып айтылғандығында дау жоқ.

 Қазiрге дейiн негiзгi түркi халықта-
рының бiрi – қазақ халқының өмiрiнде 
исламмен тығыз матаса, өзiнше бiр дiни 
синкретизм қалыптастыра, тұрмыстық 
немесе халықтық ислам деп аталып, ис-
ламға дейiнгi наным өз өмiрiн жалғасты-
руда. Халықтық исламның ерекшелiгi 
онда исламға дейiнгi жергiлiктi на-
ным-сенiм күнделiктi өмiрде кездесуiнде. 
Ислам бұрынғы дiни наным қалдықтары 
мен дәстүрдi толық ығыстырып шығар-
мады. Ұзақ уақыт ислам жағдайында 
исламға дейiнгi бастапқы дiни дүниета-
ныммен араласып, мұсылмандық сипатқа 
ие болып, таза ислам дүниетанымының 
элементiне айналды. 

Ислам дiнi өзiнiң бүкiл танымдық 
жүйесi арқылы түркiлердiң дәстүрлi 
сенiмiмен қайшылықта емес, керiсiн-
ше бiрiн-бiрi растайтын, толықтыра-
тын дiндер болды. Мысалы, тәңiрлiк-
тегi сенiмнiң орталық мәнiне айналған 
«құт» ұғымы исламда да болды. Бұл 
туралы Құранда: «Жерге үстiнен асқар 
таулар жаратты да құт-береке қойып, 
жер жүзiндегiлердiң ризықтарын төрт 
күнде шамалады». Көрiп отырғанымы-
здай, исламдағы «құт» та Алла-Жара-
тушы арқылы жасалып, бөлiндi. Айыр-
машылығы, исламдағы түркiлердiң сенiм 
элементтерiмен үндес ұғымдар ендi жүй-
еленiп, дәлiрек нақтыланып берiлдi. Мы-
салы, түркiлер де исламдағыдай әлемнiң, 
адамдардың жаратылысы Тәңiрi арқылы 
iске асқандығын, бүкiл тiршiлiктiң суда 
жаратылғандығын (хакастардағы жара-
тушы қаздар туралы мифтер) мойындай-

ды. Ал Құранда бұл: «Көктер мен жер 
түйiскен едi. Екеуiн ажыратқанымызды 
әрi жанды нәрсенi судан жаратқанымы-
зды бiлмей ме?», – деген Құран аяттары 
арқылы нақты, бұлтартпас түрде жүйе-
ленiп бекiтiледi. Түркілер де өздерінің 
дәстүрлі діни-мифологиялық жүйесінде 
әлемнің жаратылысын Тәңіріге теліп, ал 
жаратылыс бастауын судан алады.

Осылайша, егер түркілер бастапқыда 
араб-мұсылмандарға қарулы қарсылық 
көрсетсе, онда ол жат жерлік жаулап 
алушыларға көрсетілген қарсылық бол-
ды. Ал ислам діні түркілер тарапынан 
айтарлықтай идеялық-дүниетанымдық 
белсенді қарсылыққа душар болмады.

Тіпті, жаңа діннің таралуына ескі 
діннің өкілдері – шамандар тарапынан да 
айтарлықтай қарсылық сезілмеді. Тарихи 
деректерде ескі дін өкілдерінің жаңа ис-
лам дініне қарсы ұйымдастырған қарулы 
қарсылықтары туралы мәліметтер жоқ. 
Керісінше, бақсылар жаңа дінге тез икем-
деліп, аз уақыттың ішінде ислам дінінің 
терезесі тең өкілдеріне айналып шыға кел-
ді. Исламды қабылдаған соң бақсылық та 
жаңа жағдайға бейімделіп, мұсылмандық 
сипатқа ие болды. В.Н. Басиловтың дұрыс 
байқағанындай, «молда мен шаманның 
арасындағы қарама-қайшылық ендi әртүр-
лi идеологияның соқтығысуы емес, бар 
болғаны кәсiби бәсекелестiк едi. Өзiнiң дү-
ниетанымынан шамандардың басқа дұрыс 
мұсылмандардан айырмашылығы болма-
ды. Шамандар рәсiмдерiн бастамай тұра 
Алла мен әртүрлi мұсылман әулиелерге, 
тек одан кейiн барып көмекшi аруақтарға 
– исламның қасиеттi кiтабы – Құранда 
келтiрiлген перiштелерге назар аударып, 
көмек сұрады» (Басилов, 1984: 206).

Түркiлердiң жаңа дiндi қабылдауы-
на ықпал еткен негізгі жағдайлардың 
бiрi ретiнде түркiлердiң салт-санасы мен 
мәдени құндылықтарының да исламмен 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
85

аса алшақ болмағандығын айтуға болады 
(Жеңіс, 2022: 2022: 2007: 36). Ғасырлар 
бойы қалыптасқан түркі көшпенділерінің 
этно-мәдени болмысының өзіндік ерек-
шелігі, менталитеті болды. Ислам дiнi-
нен басқа дiндерде қатаң тыйым салын-
байтын шарап iшу мен доңыз етiн жеу 
түркi табиғатына жат болды. Түркiлер 
туралы ақпарат берушi араб-парсы дерек-
терi олардың қолға үйреткен жануарлары 
iшiнен шошқаны атамайды. 

Сондай-ақ исламдағы көп әйел алуға 
рұқсаттың ресми түрде танылуы түркi 
дүниетанымына жат болмады. Қытай де-
ректерiне қарағанда көне ғұндарда көп 
әйел алу дәстүрi болған. Ғұн шаньюйi 
Құнан (Хунане) бiр ақсүйектiң екi қызы-
на үйленгенде оның олардан басқа тағы 
бiрнеше әйелi болған. Б.э.д. VIII ғасырда 
билiк құрған тағы бiр ғұн билеушiсiнiң 
бес әйелi болған. Түркiлердiң шежiре-
лерiнде Тюгудың он әйелi болғандығы 
белгiлi. Түркiлердiң аңыздық кейiпкерi 
Оғыз ханның да бiрнеше әйелi болды. 
Күлтегiн ескерткiштерiне қарағанда Бiл-
ге қағанның да бiрнеше әйелi болған. 
Иуда дiнiндегi хазар патшалары да бiр-
неше әйелге ие болған. Тiптi, ХIХ ғасы-
рдың басында исламға еш қатысы жоқ 
солтүстiктегi түркi халқы сахаларда да 
полигамия етек алған (Саидбаев, 1978: 
42). Осындай салт-санадағы аздаған ор-
тақтықтың өзi жаңа дiн мен түркiлердiң 
дәстүрлi дүниетанымының бiрiгiп кетуi-
не жағымды негiз болды. Дегенмен бұл 
үдеріс ұзаққа созылды .

Ислам дінінің негізгі ұстанымдары-
ның бірі садақа болды. Мал, жақсылық, 
игілік, адамгершілік сияқты жүректен 
шыққан садақа түрлері әрқашан ислам 
тарапынан құпталып келді. Түркілерге де 
бұл діни қағида жат болмады. Түркілердің 
ескі дінінде де мұсылмандардағы сияқты 
құрбандық шалу дәстүрі болды. Түр-

кілерде құрбандықтың екі түрі болды. 
Бірі қан шығару арқылы, екіншісі қан 
шығарусыз құрбандық шалды. Қан шыға-
русыз құрбандық (либатион) бойынша 
құрбандық ретінде ағарған, май шашты. 
Түркілерде құрбандық шалу дәстүрі «та-
пығ» немесе «яғышлық тапығ» аталған. 
Түркілер жеңіске қол жеткізу, алғыс 
білдіру, бейбіт өмір мен келісім орнату, 
құрғақшылық кезінде жаңбыр жаудыру, 
адам ауырған немесе қайтыс болған кезде 
құрбандық шалған. Құрбандыққа жылқы, 
киік, қой, сиыр, жабайы аңдарды да шал-
ды (Енгин, 2007: 41). Қытай деректерінде 
де түркілердің «Адамдары қайтыс болса 
құрбандыққа мүйізді ірі қара мен жылқы 
малын шалатынын, мамыр айының орта-
сында көптеген қой мен жылқы сойып, 
Тәңіріге арнап құрбандық шалатынын» 
жазады (Қазақстан тарихы туралы қытай 
деректемелері, 2005:  67). Бұл дәстүр түр-
кілердің исламды қабылдағанынан соң 
да жалғасын тапты. Түркілер енді Тәңірі 
ризалығы үшін мұсылман әулиелер мен 
жақын туыстарының аруағына арнап 
құрбандық шалатын болды.

Исламның түркiлер арасына таралуы 
географиялық жағдайларға да байланы-
сты болды. Жергiлiктi, исламға дейiнгi 
мәдениет пен мұсылман моделiнiң өзара 
әсерiнен IХ-ХIV ғасырларда аралас, син-
кретті түркi-ислам типiнiң мәдени дәстүрi 
қалыптасты. Жаңа аймақтарға келген түр-
кілер бұл аймақтың жергілікті халқынан 
едәуір этникалық айырмашылық-қа ие 
болды. Бұл айырмашылық оларды басқа-
лардан дара көрсетіп, көзге ұрып тұрды. 
Елден жырақ кеткен осындай түркілер 
туралы тарихшы әл-Джахиз: «Олардың 
кемшілігі және қасіретінің негізі – туған 
жерді аңсау, ел кезуге құмарлық, ша-
пқыншылыққа бейімділік, тонауға құ-
марлық, өз әдет-ғұрыптарына берілген-
дік. Олар өз дәстүрлерін білмейтіндерді 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
86

жек көреді. Олар өздерін басқалармен 
қатар қойғанды жақтырмайды» (Асадов, 
1999: 13), – деп жазады. Бірақ біртіндеп 
түркілер өздеріне тән ерекшеліктерінен 
арылып, барлық жағынан да жергілікті, 
отырықшы халықтармен бірыңғайлыққа 
түсе бастады.

Түркi-көшпендiлер арасына ис-
ламның бекуiнiң маңызды бiр себебiне 
мемлекеттiк-идеологиялық фактордың 
да қатысы бар. Исламның талап ететiн 
өмiр сүру нормалары мен түркiлердiң 
дәстүрлi әдет ережелерi идеялық тұрғы-
да бiр-бiрiмен өте жақын болды. Мұ-
сылман шариғатын зерттеушiлердiң 
пiкiрiне қарағанда шариғат пен әдет 
арасынан қандай да бiр өрескел қай-
шылықты табу қиын (Саидбаев, 1978: 
42). Дәстүрдiң сақталуына баса назар ау-
даратын көшпендiлер үшiн жаңа дiннiң 
түркiлердiң дәстүрлi заңдық нормала-
рымен қандай да бiр қайшылықта бол-
мауы олардың осы дiндi қабылдауына оң 
ықпал еткен жағдайлардың бiрi болған-
дығы рас.

Исламды қабылдағанға дейiн-ақ 
түркiлер мемлекеттiк жүйенiң теокра-
тиялық түрiмен таныс болды. VI ғасы-
рда Соғдиана мен Даланы бiрiктiрген 
түркiлерде қаған алғашқы дiни тұлға 
болды. Қағанның тәңiрлiк тегi туралы 
көне руникалық жазбаларда «тәңiрi тек-
тес», «тәңiр жаратқан» сияқты теңеулер 
арқылы қағанды Аспан-Тәңiрi қолдауына 
ие тұлға ретiнде санайды. Сақтарда да 
билеушi Тәңiр қолдауымен келген деген 
түсiнiк болды. Сақтар түсiнiгiнде хан тек 
жоғарғы билеушi ғана емес, абыз әрi ха-
лық пен құдайды табыстыратын делдал 
ретiнде танылды.

Түркiлердiң дәстүрлi мемлекеттiк 
құрылымындағы басқару жүйесi мен ис-
ламның бастапқы кезеңдерiндегi басқа-
ру жүйесiндегi ұқсастық та түркiлердiң 

жаңа дiндi жатсынбай қабылдауына 
едәуiр ықпал еттi. 

Исламдық билiк жүйесi мен түр-
кiлердiң дәстүрлi басқару жүйесiндегi 
ұқсастық түркi билеушiлерiнiң жаңа дiн-
ге құрметiн молайтты, бұл ұқсастықтан 
Тәңiрi қалаған, өз дүниетанымына жақын 
дәстүрлi әдiлеттi көрдi. Әлсiреп, өзгерiске 
түсе бастаған дәстүрлi билiк жүйесiн қа-
лыпқа келтiрушi бiрден-бiр күш ретiнде 
Құран жазбаларына үмiт артты. Бұл үрдiс 
олардың ислам дiнiн қабылдаумен қатар 
жүрдi.

Түркiлердiң ислам дiнiн қабылдауы-
на араб-мұсылман жаулап алуларының да 
маңызды әсерiн жоққа шығаруға болмай-
ды. Араб жаулап алуларының түркiлер 
даласында айтарлықтай қарсылыққа 
ұшырағаны да белгiлi. VIII ғасырдың 
бiрiншi жартысында Кутейбаның Орта 
Азияда әскери қарсылыққа ұшырауы бұл 
араб шапқыншылығының қарсылыққа 
ұшырауы болды. Исламның негiзгi қағи-
даларының түркiлердiң тәңiрi дiнiнiң 
элементтерiнен көп алшақтықтың болма-
уы, керiсiнше дүниетанымдық ұқсастық, 
түркiлердiң исламды оңай қабылдап, 
тiптi, соңында осы дiннiң нағыз белсендi 
жақтаушыларына айналуына әсер еттi.

Ал түркi қоғамы исламдануының 
дәстүрлi дүниетанымға тигiзген ықпа-
лына келсек, сөз жоқ, жаңа дiн түркi 
дүниетанымына жан-жақты әсер еттi. 
Түркiлердiң исламды қабылдауы бары-
сында олардың көне нанымдарының 
жаңа дiнмен бiрден үйлесiп, ымыраласуы 
ұзаққа созылды. Жетiлген, жан-жақты 
қамтылған жүйеге ие ислам дiнiнiң жер-
гiлiктi, дәстүрлi дүниетаныммен үйле-
суi бастапқы кезеңде болмай қоймайтын 
қайшылықтар тудырды. Әсiресе дiндегi 
еркiн ойлылық қудалауға түсiп, догма-
тикалық исламның салтанат құруы ке-
зеңiнде екi өркениеттiң – ислам және 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
87

дәстүрлi дүниетанымның ымыраласуы 
қиындық тудырды. Ал осы догматика-
лық исламмен қайшылықта бола оты-
рып, исламдағы ғылым мен бiлiмнiң да-
муына бiршама үлес қосқан оқымысты 
ғалымдар түркiлердiң дүниетанымдық 
элементтерiн артта қалушылық, жабай-
ылықтың көрiнiсi деп бiлдi. Мысалы, 
Бирунидiң жазуынша, «Бiр түрiк бiр күнi 
маған яда тасын, менi қуантамын және 
мен оны еш ойланбастан алады деп ой-
лап алып келіп бердi. Мен оған былай 
дедiм: «Уақытқа қарамастан, менiң қа-
лауым бойынша осымен жаңбыр жауды-
ра алсаң мен оны аламын және сен ненi 
қаласаң үстемемен беремiн». Ол тасты 
суға салып, шалпылдатып, мiңгiрлеп бiр 
нәрсені айтып, айқайлай бастады. Бiрақ 
онысынан шалпылдаған судан басқа еш 
нәтиже шықпады». «Ол, ол ма, бұл жай-
лы қауесетке қарапайым халықты былай 
қойғанда, ақсүйектер де сенедi. Осының 
куәсi болған бiр кiсi оны жақтап, бұл 
тастар тек түркi жерiнде ғана өз кере-
метiн көрсетедi деп оны ақтады», – деп 
жазады (Абдуллаева, 1957: 205). Көрiп 
отырғанымыздай, ислам дiнiн қабылдау 
процесi барысының алғашқы кезеңiнде 
дiндi қабылдағандар мен қабылдамаған-
дар арасында едәуiр дүниетанымдық ай-
ырмашылықтың болғанын көремiз. Де-
генмен осындай қайшылықтарды тудыра 
отырып, екi нанымның өзара ымырала-
суы ғасырлар бойы жүрген үдеріс болды. 

Тiптi, түркi тiлiнiң сөздiгiн жасаған 
Махмұд Қашқаридың өзi Алла-Тәңiрi 
ұғымына лингвистикалық тұрғыда ғана 
қарап, екi сөздiң түркiлер үшiн бiр ұғым 
беретiнiне назар аудармады. Ол өз шығар-
масында «Құдай ұрғыр кәпiрлер аспанды 
Тәңiрi дейдi. Олар көзiне үлкен көрiнген 
нәрсенiң бәрiн Тәңiрi дейдi. Өйткенi сон-
дай нәрселерге табынады», – дейдi (Егеу-
бай, 1998: 505). 

Осыған қарамастан, жаңа дін мен ескі 
дін бір-бірімен жымдасып, бірігіп кетті, 
түркілер өздерін мұсылман атап, жаңа 
діннің белсенді қорғаушыларына айнал-
ды. Уақыт өте келе дәстүрлi түркiлiк дү-
ниетаным элементтерiн жаңа дiннің қат-
парынан аршып, ажырату мүмкін болмай 
қалды. Тiптi, арнаулы дiни бiлiм болмаса 
олардың қайсысы неге жататынын ажы-
рату қиын. Осындай тұтасу арқылы басқа 
аймақ мұсылмандарынан өзгеше өзiндiк 
ерекшелiктерге ие түркiлердiң әдет-ғұр-
пы, салт-санасы, тұрмыстық-мәдени үл-
гiлер, әдебиетi қалыптасты. Мысалы, 
түркiлердiң исламды қабылдауынан көп 
уақыт өткеннен кейiнгi дiни жазбаларда 
да бұл ерекшелiк анық бiлiндi. Қазақтың 
ойшылы Мәшһүр Жүсiп Көпейұлы өз 
шығармаларында көне түркілік дін мен 
ислам дінінің дүниетанымдық синтезі 
туындыларын суреттеді. Мысалы, ғұла-
ма: «Аспан, Көк – байы, Жер – Қатыны. 
Солай болған үшiн «Көктен жаудырсын, 
жерден өндiрсiн!» – дейдi (Көпейұлы, 
1995: 24). 

Ислам дінін қабылдаған түркілер 
өз мемлекеттігін қайта қалпына кел-
тіріп, әлемдік саясатқа жаңа діннің өкіл-
дері мен қорғаушылары ретінде араласа 
бастайды. Әлі де ислам дінін қабылдай 
қоймаған басқа түркілер де жаңа діннің 
саяси артықшылығын тез түсініп, белсен-
ді түрде исламға кіре бастайды. Ислам 
әлемiне жақындаған түркi билеушiлерi 
мен араб-мұсылман билеушiлерi өзара 
қарым-қатынасты жолға қойып, саяси 
барыс-келiстi орнатты. Ортағасырлық 
деректерде халиф Мухтадир оғыздар-
дың әскери қолбасшысы «сюбашимен» 
хабарласып, достық жолдау жiбердi. Ал 
ислам географы Йақут ал-Хамави, ха-
лиф Хишамның түркiлер елiне исламды 
қабыл еттiру үшiн жiберген делегация-
сын қағанның құрметпен қарсы алғанын 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
88

жазады (Yildiz, 22). Сол кезде әлi күнге 
исламды қабылдамаған шiгiл, яғма тай-
паларының жетекшiсi Боғрахан 921 ж. 
самани мемлекетiмен одақтаса исламға 
қарсы бағытталған Хорасандағы кө-
терiлiстi басты.

Жоғарыда айтып өткеніміздей, ис-
лам діні түркілердің бұрынғы, бұлдырай 
бастаған ескі дінін қайта жүйелесе, қаси-
етті Құран кітап түркілердің діни дүни-
етанымын нақтылап, реттеп, түсіндіріп 
берді. Түркiлердiң исламды қабылдауына 
Құранның түркi тiлiне аударылуы да үл-
кен әсер еттi. Саман билеушiсi Мансұр 
ибн Нұх кезiнде (961-977 ж.) арнайы ко-
миссия құрылып, «Табари тәпсiрi» не-
гiзiнде Құранды парсы тiлiне аударады. 
Бұл аударма өз кезегiнде оның түркi тiлiне 
аударылуына негiз болды. Бұл жұмыс ара-
сында Испиджабтан бiр түркi ғалымы бар 
комиссия арқылы iске асты. З.В. Тоған-
ның айтуынша, дәл осы аударма кейiн қа-
рахандар мен селжүктер, моңғолдардың 
илъхандар мен Орта Азиядағы мемлекет-
терi тұсындағы барлық түркi аудармала-
рына негiз болды (Togan, 1956: 19). 

Түркiлер арасында ислам дiнi не-
гiзiндегi шежiрелер пайда бола баста-
ды. Бұл шежiрелер бойынша әулеттiң, 
ру-тайпаның, тiптi тұтас ұлттың шығу 
тегi Мұхаммед пайғамбармен байланы-
стырылады. Мысалы, қырғыздар-дың 
шежiресi бойынша олар Мұхаммедтiң 
ту ұстаушысы Еркеш батырдан тарай-
ды. Түрiкмендер өз тегін Оғыз ханнан 
тарататыны белгiлi. Оғыз болса, шежiре 
бойынша бiрiншi пайғамбар Адамның 
ұрпағы. Оның әкесi Қарахан Сырдария 
бойын мекен етедi. Ол туғанда анасын 
емуден бас тартады. Анасының түсiне 
кiрiп: «Ей, анашым, мұсылман бол! Егер 
болмасаң, өлсем де сенi ембеймiн!» – деп 
аян бередi. Баласын аяған анасы мұсыл-
ман болады, бiрақ оны ешкiмге айтпай-

ды. Шежiре бойынша кейiн билiкке қол 
жеткiзген Оғыз хан ашық түрде ислам-
ды қолдап, халқын осы дiнге кiргiзедi. 
Кiрмегендерiн өлтiрiп, құлдыққа айдап, 
құртады. Ал «Оғызнаманың» тұрфандық 
нұсқасында дiннiң көне түрi Көк Тәңiрi-
ге табыну суреттелген. Исламды түр-
кiлердiң қабылдауымен бұл аңыз желiсi 
исламды насихаттау үшiн пайдаланыл-
ды. Сатұқ Боғра хан бейнесi Оғызханмен 
шендестiрiлдi (19, 152 б.).

Әдiлдiк үшiн айта кету керек, түр-
кi қоғамының исламдануы қандай да 
бiр қарсылықсыз, мүлде бейбiт жағдай-
да өттi деу күмән тудырады. Әсiресе 
жаңа дiннiң өз территориясында қа-
нат жаюы түркi билеушiлерiнiң заңды 
алаңдаушылығын туғызды. Ел мүд-
десiн көздеген олар исламды өзгерiссiз, 
көшiрме түрiнде қабылдаудың дәстүрлi 
түркi қоғамында тұрақсыздық тудыра-
тындығын түсiндi. Бұл жайлы бiр де-
ректе, анығырақ айтқанда, Йақұттың 
(ХIII ғ.) «Түркiстан» атты мақаласында 
Хишам бин Абдул-Малик ислам дiнiне 
түркiлердi қабылдауы үшiн елшiлiк жi-
бередi. Елшi түркi ордасына келгеннен 
соң билеушiге ислам дiнiн қабылдауды 
ұсынады да жаңа дiннiң қыр-сырын ай-
тып түсiндiре бастайды. Бiр күнi биле-
ушi елшi мен қолдарына ту ұстаған он 
кiсiнi ертiп алып, бiр төбенiң басына 
келедi де әлгi ту ұстағандарға туларын 
желбiретудi бұйырады. «Осыдан кейiн 
сол замат «жаһ, жаһ» деп барлығы он 
мың қарулы атты әскер келiп, төбенiң 
етегiне жиналады. Әскердiң қолбас-
шылары төбеге шығып, патша алдында 
олардың (әскердiң) дiнсiздер екендiгiн 
мәлiмдедi. Ал ол бiртiндеп туды жайып, 
бұлғай беруге бұйрық бередi. (Олардың 
бiреуi) осыны орындағанда басынан 
аяғына дейiн қаруланған он мың жа-
уынгер келдi, осылайша, он ту желбiреп 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
89

болғанша төбе етегiне жүз мың қару-
ланған әскер жиналды. Сонан кейін тiл-
машқа: – Мына елшiге айт, билеушiсiне 
айтсын, мыналардың ешқайсы да етiкшi 
не тiгiншi, не емшi емес. Жауынгерлiк – 
олардың күнкөрiс кәсiбi. Ендеше олар 
мұсылман болып, исламның шарттарын 
орындаса қайтiп күн көрмек? – деп айт-
ты (20, 6 б.). Осылайша, жаңа дiндi қа-
былдау арқылы көшпендi өмiр сүретiн 
түркiлердiң өмiр сүрудегi көшпендi ша-
руашылық типiнде түбегейлi өзгерiс бо-
латынын түсiндi. Ал отырықшылыққа 
көшу түркiлердiң бiтiм-болмысын мүл-
де өзгертетiнiн түсiндi. Мiне, сондықтан 
да тiптi ХХ ғасырдың басына дейiн көп-
теген түркi халықтары ислам дiнiн қа-
былдағанмен, өздерiнiң көшпендi өмiрiн 
отырықшылыққа ауыс-тырмады. Осы 
көшпендi-түркiлер арасын-да ислам 
өзiндiк ерекшелiкке ие формада бол-
ды. Мұсылмандықты қасаң қағидалар 
шеңберiнде қабылдаған басқа мұсыл-
ман-дардың көшпендi мұсылмандарды 
дiннiң кейбiр қағидаларын орындамаға-
ны үшiн «кәпiр» деп кiнәлайтыны да 
осы кез.

Исламның парыздарын Тәңiрi қа-
лауы деп ұғынған түркiлер, мұсылман 
мiндеттерiне сергек қарады. Дублиндегi 
Честер Бити кiтапханасында сақтаулы 
тұрған әл-Истахридiң (القاسم أبو   الإصطخري، 
 صور) «Сувар әл-ақалим» (إبراهيم محمد الكرخي
 атты еңбегiнде «Түркiлердiң ислам (الأقاليم
орталығынан алыс орналасқандығына 
қарамастан әлi күнге дейiн барлық басқа 
мұсылманның алды болып хажға келедi» 
(18, 23 б.), – деп жазылған. Осылайша, 
ислам дiнiнiң түркiлiк дүниетаныммен 
рухани қайшылықсыз болуы олардың 
жаңа дiндi белсене қабылдауына оң 
ықпал жасады.

 Түркілер арасында ислам діні саяси- 
мәдени үстемдікке қол жеткізген соң 

бұрынғы рухани-идеологиялық хаос 
кезінде жетекшілікке ие болған манихей- 
лік, христиандық, иудайзм сияқты түр-
кі болмысына жат діндер түркілерге 
бұрынғысынша ықпал ете алмады. Ал-
дымен Қытайда, кейін Түркістанда атал-
мыш дін қалдықтарын қудалау басталды. 
Тан империясының бұрынғы одақтасы 
Ұйғыр қағанаты құлаған соң бұл мем-
лекетте өзге діндерді қудалау басталды. 
845 жылғы жарлықпен христиандарға, 
манихейлерге және буддистерге Қытай-
да тұруға тыйым салды және Х ғасырда 
христиандық бұл аймақта мүлде жойыл-
ды. Ортағасырлық араб-парсы авторла-
рының мәліметтеріне қарағанда бұрынғы 
христиан шіркеулері мешітке айналды. 
Мысалы, Бұхарадағы христиан шірке-
уінің орнына Бани Ханзала мешіті са-
лынды. Таластағы, Меркедегі шіркеулер 
де мешітке айналды. 

Ислам дiнiнiң түркiлер арасына түп-
кiлiктi орнығып, жаңа дiннiң түркiлер 
арасында мемлекеттiк, рухани негiзге 
айналуы Қарахан мемлекетiнiң құрылуы-
на алып келді. Негізінен, ғылыми ортада 
ислам діні қарахандар мемлекеті ресми 
дәрежеге жеткізген соң түркілер ара-
сына тарады деген пікір бар. Дегенмен 
түркілер арасына ислам діні тарағаннан 
кейін Қарахан мемлекеті құрылды десек 
те болады. Өйткені алғашқы түркі-ислам 
мемлекетінің құрылуы діни-идеологи-
ялық базаның болуымен тығыз байланы-
сты. 

Ұйғырлармен соғыса бастаған қар-
лұқ-тар батысқа көшiп, 766 жылы түр-
кештер-дiң жерiне кiрiп, осында өз мем-
лекетiн құрды. 840 жылы Өтiкендегi 
ұйғыр мемлекетiн қырғыздар талқан-
даған соң қарлұқтар Өтiкенмен байла-
нысын үзiп, қарлұқ жабғусы өзiне «қара 
хан» атағын алды. Осы кезде түрiкмендер 
деп танылған қарлұқтардың орталығы 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
90

Баласағұнның батысындағы Қара Орда 
едi. Қарахан мемлекетiнiң құрылуына ат 
салысқан iрi түркi тайпалары шiгiлдер 
мен яғмалар болды.

Осы орайда, баса назар аударар мәсе-
ле, ол Қарахан мемлекетiнiң өз баста-
уын ғұндар мен көктүрiктерден алған 
түркiлердiң мемлекеттiк дәстүрiмен та-
рихи-рухани сабақтастығына қатысты 
болып отыр. Бұған дейiн ортағасырлық 
түркi мемлекеттерiнiң тарихын кезеңге 
бөлiп қарастыруда осы мемлекеттердiң 
ислам дiнiн қабылдауына байланысты 
қарахандарға дейiнгi мемлекеттiк бiр-
лестiктер мен қарахандарды бiр-бiрiнен 
бөлек, ортақ дәстүрлерден ада жүйелер 
ретiнде қарап, олардағы дәстүр сабақта-
стығын, әсiресе дәстүрлi дүниетаным 
саласындағы сабақтастық мәселесiн 
зерттеу нысанынан тыс мәселе санадық. 
Дегенмен зерттеулер көрсеткендей Қа-
рахан мемлекетiн құрушы қарлықтар өз 
мемлекеттерiн ғұндар мен көктүрiктердiң 
заңды жалғасы ретiнде қараған сияқты. 

Ұйғыр қағанаты құлаған соң қарлұқ 
билеушiсi Бiлге Күл Қадыр хан өзiн ұй-
ғырлардың iсiн жалғастырушы орынба-
сарымын деп есептедi. Ол қарлұқ, шiгiл, 
яғмалар мен түркештердi қарахандар деп 
аталған мемлекетке бiрiктiрдi. Бастапқы-
да қарахандықтар өздерiн тек ұйғыр мем-
лекетiнiң ғана емес, ғұндар мен көк түрiк-
тердiң iзбасары ретiнде сол замандардағы 
идеологиялық ұстаным – тәңiрлiктiң 
бiтiп, таусылған идеологиялық күшiмен 
өмiр сүрдi. Қарахандар мемлекетiнiң не-
гiзiн қалаушы яғма тайпасы – Иағлақар 
тайпасының VIII ғасырдың бiрiншi жар-
тысында батысқа Тарым өзенi бойына, 
Қашқар өлкесiне қоныс аударған бiр тар-
мағы болып саналады (21, 142 б.). Ал яғ-
малардың Хошу бастаған екiншi тармағы 
727-730 жылдары Хэсиден Халхадағы 
түріктерге қашып барып, Селенгiнiң 

бойындағы сегiз оғыздардың күшiмен 
түріктердiң Баймей дейтiн соңғы ханын 
өлтiрiп, Ұйғыр қағанатын орнатты. Б. 
Алтаевтың айтуынша, «840 жылы Ұйғыр 
қағанаты құлаған кезде Иағлақар тайпасы 
төртке бөлiнiп: бiр бөлiгi Шығыс Моңғо-
лия мен Маньчжурияға қашты, екiншi 
бөлiгi Ганьчжоу-Ганьсуға кеттi, Пан тегiн 
бастаған үшiншi бөлiгi Тарым бассей-
нiнде тұрақтап қалды. Қашғарияға ауып 
келген төртiншi бөлiк Қарахан әулетiнiң 
негiзiн қалады» (21, 143 б.). 

Дәстүрлi түркiлiк дүниетанымның 
трансформациялық үдерісiнiң жыл-
дамдауына ерекше әсер еткен тарихи 
оқиға түркiлердiң ислам дiнiндегi оты-
рықшы дәстүрге ие мемлекеттердi жа-
улап алуымен байланысты. Саманилер 
сарайындағы iшкi алауыздықты пайдала-
нуға тырысқан қарахандықтар 990 жылы 
Мәуереннахрды жаулап алу мақсатымен 
осы аймаққа шабуылын бастап, Ферғана-
ны алды. Бұл аймақтағы iшкi қайшылық 
жаулап алуды жеңiлдеттi. Сондай-ақ 
араб-парсы деректерiне сәйкес Мәуерен-
нахрдың басқа да аймақтарын жаулап 
алуға көмектескен фактордың бiрi осы 
аймақта түркiлердiң көптеп тұруы ықпал 
еттi (22, 26 б.). Жергiлiктi билеушiлердi 
мойынсындырған Харун 992 жылы Бұха-
раға аттанды. Бiрақ бұл жорық сәтсiз бол-
ды. 996 жылғы Бұхараға жорық та сәттi 
болғанымен Мәуереннахрдың түркiлерге 
бағынуы селжүктер мен ғазнауилердiң 
араласуымен бiршама уақытқа созыл-
ды. 1001 жылы саманилер жерi Махмұд 
Ғазнауи мен Қарахан билеушiсi Насыр 
ибн Әли арасында бөлiнiске түсiп, негiзгi 
шекара Әмудария арқылы өтетiн болды. 
Осылайша, Иран мен Тұран арасындағы 
шекара қайта қалпына келтiрiлдi. Бiрақ 
Қарахан билеушiлерiнiң тәбетi бұнымен 
шектелмей, ендi олар Хорасан аймағына 
ауыз сала бастады. Осы үшiн олардың қа-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
91

тынасы ғазнауилермен шиеленiстi. Қара-
хан мемлекетiнiң шығыс бөлiгiнде IХ-ХI 
ғасырларда қарлұқтар, яғма, шiгiл, түр-
кештер маңызды рөл атқарды. Ал оғыз 
түрiкмендер, қыпшақтар, қаңлы, кенжек, 
арғу, соғдылар ябаку мен қырғыздар қо-
сымша екiншi дәрежеде болды. Қара-
хан билеушiлерi көбiнесе шiгiлдерден 
шықты. Мемлекет билеушiлерi деректер-
де қарахан, қара қаған, хара қаған, илек 
хан деп аталды. Кейбiр деректер бойын-
ша ильхандар, түрiк, Түркiстан ханда-
ры, Афрасияб ұрпақтары деп те аталды. 
Билеушiлер тотемдiк «Боғры», «Арслан» 
деп аталатын титулдарды да қолданды. 

Алғаш исламды ресми дәрежеге 
жеткiзген түркiлер бастапқыда өз мемле-
кеттерiнде түркiлердiң дәстүрлi мемле-
кеттiк жүйе элементтерiн сақтап қалуға 
тырысты (218, 26 б.). Сондай-ақ бұл ис-
лам дiнiн қабылдаған түркiлер өздерiнiң 
дәстүрлi дүниетанымымен тығыз бай-
ланысты билеушi атағын сақтап қалуға 
тырысуы да олардың дәстүрлi дүниета-
нымынан бiрден ажырауға дайын емес 
екендiгiн көрсетедi. Мысалы, бұрынғы 
Түркi қағанатын толық қалпына келтiр-
месе де Қашқар мен Әму арасындағы 
ұлан-байтақ территорияны бiрiктiрген 
қарахандар билеушiсiн «қаған» немесе 
деректерде «тамғаш», «табғаш хан» деп 
атады. Одан кейiнгi мемлекеттегi маңыз-
ды тұлғалар «қаған», «илек хан» аталып, 
ақсүйектер санатына жатты. 

Қарахандарда «құт» сөзi мемлекет 
мағынасын да бердi. «Илек құт» титулы 
мемлекет басшысы, құтты кiсi – Тәңiрi 
қалауымен болған билеушi мағыналарын 
бердi. Ж.Баласағұн бұл туралы билеушi-
ге арнап: «Бұл билiкке сен өз қалауыңмен 
келген жоқсың. Тәңiр саған бұл мiндет-
тi жүктедi. Сондықтан бұған тоба қыл» 
(23, 55 б.) дегенi мысал. Түрiк ғалымы 
И.Кафесоғлу да «ел» сөзi ынтымақ, бей-

бiтшiлiк мағынасын бергендiгiн, өйткенi 
түркiлер үшiн осы ұғымдар басты ұста-
нымда болғандығын жазады (23, 61 б.). 

Ұйғыр мемлекетiн құрушы тайпа-
лардың бiрi яғмалардың жаңа мемлекеттi 
құруға қатысуы кездейсоқ болмады. 840 
жылы Қарлұқ жерiне, яғни Қашқариямен 
Жетiсуға келiп кiрген хойхудың бiр бөлi-
гiмен соғысып жатқан қарлықтардан са-
манилер Испиджабты тартып алған. 

Саманилер мемлекетi iргесiндегi 
түркi мемлекетiнiң құрылғанын қала-
мады. Самани билеушiсi Нұх ибн Асад 
840 жылы Исфиджабты жаулап алып, 
түркiлерге қарсы үлкен бекiнiс қамалын 
салды (24, 23 б.). Осы орайда, В.Бар-
тольд: «Қарлұқтар яғмалардан бұрын ис-
ламды қабылдап, яғмалар қарлұқтардан 
бұрынғы жерлерiн, Шу аңғарын алған 
соң исламды қабылдаған болуы керек», – 
дейдi де, бұл пiкiрiнiң дәлелдеудi қажет 
ететiндiгiн айтады (25, 59 б.).

Бiлге Күл Қадыр ханнан соң таққа Ар-
слан хан лақабымен оның ұлы Бәзiр оты-
рды. Ол Баласағұнда билiк жүргiзсе, iнiсi 
Оғұлшақ Қадыр хан қос билеушi ретiнде 
Таразда болды. 893 жылы самани әскерi 
Таразды алғанда Оғұлшақ өз ордасын 
Қашқарға көшiрдi. Ал оның немере iнiсi 
Сатұқ Боғра хан Оғұлшақтың сарайында 
тәрбиелендi. Осы Қашқарда Сатұқ қашып 
келген бiр самани ханзадасынан ислам 
дiнiн қабылдайды. Ұзақ уақыт бойы ис-
лам дiнi әскери жолмен түркiлер арасына 
тарай алмады. Тек 910 жылы Сатұқ Боғра 
таққа отырғанда ғана ислам ресми идео-
логияға айналып, Сатұқ Әбдiлкәрiм Сатұқ 
атын иемдендi (26, 23 б.)

Қарахан мемлекетiнiң саяси 
құрылымы бiрден емес, бiртiндеп, жа-
улап алған жерлерде Қарахан шон-
жарлары билiгiнiң орнығуына қарай 
қалыптасты. Қарахандар өздерi бағын-
дырған жергiлiктi халықтардың көп-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
92

теген мемлекеттiк дәстүрiн мұра етiп 
алды, оған ежелгi түрiк мемлекетiнiң, 
түргеш, әсiресе қарлұқ қағанаттарының 
үлкен ықпалы болды. Қарахан держа-
васындағы жоғарғы билiк те сырттай 
ғана патриархаттық (рулық-тайпалық) 
шапанын жамылды, ал шын мәнiнде 
ол феодалдық иерархия принципiне не-
гiзделдi. Қарахан мемлекетiнде билiк 
шiгiл және яғма көсемдерiнiң қолын-
да болды. Бұған дәлел ретiнде Қарахан 
билеушiлерiнiң «арслан» («арыстан») 
және «боғра» («бура») атақтарын ием-
денгендерiн айтуға болады. Арслан, 
дәлiрек айтқанда, арслан хан (арслан қа-
ра-хақан) атағын шiгiлдердiң билеушiсi, 
ал Боғра (боғра қара-хақан) атағын яғма 
көсемi алды.

Мемлекет басшысы хақан, Қарахан 
әулетiнiң басшысы болып есептелдi. 
Бiрақ оның билiгi iс жүзiнде көбiнесе 
«iлек» атағын алған үлестiк билеушiлер-
мен шектелген едi. Ханға ең жақын 
адамдардың бiрi уәзiр жоғарғы биле-
ушiнiң ең жақын көмекшiсi және кеңес-
шiсi болып саналды және оның қар-
лұқтарда болған «көлеркiн» лауазымына 
жақын ұқсастығы да бар едi. Ал Қара-
хан әулетi сол қарлұқтардың арасынан 
шыққан болатын. Көлеркiн лауазымының 
мәнiсiн Махмұд Қашғари көл-көсiр ақыл-
ой иесi деп түсiндiредi.

Жоғарғы билеушi атағы селжүктер-
де басқаша сипатталып, түркi дәстүрiнен 
өзгеше болды. 1040 жылы ғазнауилердi 
жеңген соң селжүк билеушiсi Тоғрұл бек 
өзiн «сұлтан» деп жариялады. Түркi би-
леушiсiнiң бұл әрекетi осы кезде ислам 
әлемiнiң рухани билеушiсi саналатын аб-
бас халифі ал-Қаимге ұнамады. 

Бұдан өзге қарахандар сарайында 
селжүктерге қарағанда өзiнiң түркiлiк 
дәстүрлерi атағын көбiрек сақтады. Хан 
сарайы, оның басты ставкасы (ордасы) 

мемлекеттiк және әкiмшiлiк басқару ор-
талығы болып есептелдi. Хан төңiрегiнде 
сарай адамдары болды, олардың арасын-
да сарай күзетiнiң бастығы (қапығ-башы) 
есiк қорушылар (қорықшылар), қазына-
шылар (ағнашылар), аспазшылар (ыдыс-
шылар) және т.б. аталады. Шенеунік-
тердiң (тапұқшылардың) денi жергiлiктi 
шонжарлардың өкiлдерi болды. Олардың 
арасында хат жүргiзушiлер (бiтiкшiлер) 
болды. Деректемелерде хақанның тапсы-
рмаларын орындайтын елшiлер (яла-
вашылар) де аталады. 

Қарахандар мен селжүктердiң ис-
ламданған мемлекеттерiндегi кеңесу ин-
ституттары туралы мәлiметтер аз (Генч, 
2004: 73). Санжар мемлекетiнде «иншаа 
диван», Батыс қарахандарда «меджлиси 
алиси», Ұлы селжүктерде Мәлiк шах тұ-
сында Жоғары кеңестен өзге төрт кеңе-
су органы болғаны жөнінде деректер 
кездескенімен олардың жұмысы туралы 
мәлiмет жоқ.

Қарахандарда далалық аймақтағы 
мал шаруашылығымен айналысатын ха-
лықты басқару тәртiбi басқаша болды. 
Ол да иерархиялық принциптерге не-
гiзделе тұрса да, көшпелi қауымдардың 
әкiмшiлiк басқаруы рулық-тайпалық 
басшы топтар арқылы, көбiне, елшi бас-
шыға, бектер мен хандарға бағынатын ру 
басылары арқылы жүзеге асырылды. Ел-
шi-басшы, яғни «ел» басшысы ретiнде өз-
дерiнiң вассалдары бар бай және атақты 
бектер болды. Қарахан бектерiнде едәуiр 
кең өкiлеттiк болды. Олар тәртiп сақта-
луын қадағалады, оларға сот үкiмдерiнiң 
және әдеттегi құқық (төру) нормалары-
ның орындалуын бақылау мiндеттелдi, 
шекараларды қорғау да соларға жүктелдi.

Қарахандар да патша әйелiн «қатын», 
«теркен» деп атады. Көне түркi қоғамын-
да едәуiр артықшылыққа ие болған патша 
әйелдерi – қатындардың маңызы ислам 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
93

дiнiн қабылдаумен айтарлықтай төмен-
дедi. Мысалы, Ж. Баласағұнның:

Әйелдi үйде қатты күзет, қорғанда,
Әйелдiң iшi-тысы бiрдей болған ба?

Әйелдi үйден шығарма, жат кiргiзбе,
Жолдан таяр, жаттың көзiн тигiзбе, – 

дегенiнен (Егеубаев, 1986: 422) дәстүрлi 
дүниетанымның iргесi сөгiлгенімен, ша-
риғатпен нығайған исламның да түркiлер 
арасына, әсiресе қала түркiлерiнiң толық 
орныға қоймаған кездегi моральдық ақу-
алдан хабар бергенi деп есептеген жөн.

Ислам мемлекетiнiң негiзгi мiндетi 
Құдай орнатқан заң-шариғаттың қол-
данылуын қамтамасыз ету болды. Тек 
шариғат заңдары жүрмейтiн аудандарда 
мұсылман мемлекетi жергiлiктi заң нор-
маларын шариғат заңдарымен келiстiре 
отырып қолданды. Осындай кең мағына-
да шариғатты дiн заңы деп атауға болады. 
Дәл осы ислам мемлекетi өз аппаратын 
қолдана отырып және жергiлiктi әлеумет-
тiк құрылымдарды қатыстыра отырып, 
дiни нормалардың өз қол астындағылар-
дың күнделiктi өмiрiне енуiн қадағалады. 
Нәтижесiнде Құдаймен қатынас – ғибадат, 
билiк пен адамдар арасындағы қатынасты 
реттеушi нормалар – муамалят қоғамның 
күнделiктi өмiрi мен мәдениетiнiң бiр 
бөлiгiне айналды. Ислам дәстүрге көп 
өзгерiс енгiздi. Исламды қабылдағанмен 
де Қарахан империясының Тянь-Шань 
маңын мекендейтiн түркiлерi өлiктi жер-
легенде атпен бiрге қойды. Бiрақ ислам-
ның күшеюiнен соң қабiрге өлiкпен бiрге 
тек ат әбзелдерiн қоятын болды (Табалди-
ев, 1996: 195). Селжүк дәуiрiнiң көне та-
рихында халық жиналысының өзгерiске 
түскен формасы үлкен рөл атқарғаны 
белгiлi. «Қанқаш» (Кеңес – Ж.Ж.) атты 
осындай жиын сирек шақырылды да күн-
делiктi өмiрде ақсақалдар кеңесi шынайы 
түрде үлкен маңызға ие болды. Бiрақ 

бiртiндеп кеңесу элементi «мұсылман 
этикасының терең әсерiне ұшыраған көне 
парсылық мемлекет теориясына» орын 
бердi. Жаулап алушылардың басқару ин-
ституттарының кейбiр элементтерi бағы-
нышты елдердiң басқару жүйесiнiң әсерi-
нен өзгерiске ұшырауын немесе синтез 
қалыптасуы мысалын Еуропа тарихынан 
да байқауға болады. Түркiлер билiгiндегi 
ислам мемлекеттерi бұрын болмаған жаңа 
жүйелермен толықты. Селжүк мемлекетi 
кезiнде «Удж» институты пайда болды. 
Жау ортасында орналасқан мемлекеттiң 
шекаралас аймақтарын қорғау удждар-
дың басты мiндетi болды. Селжүктердiң 
миграциясы және шабуыл қозғалысы 
Византиямен тек байланыс аймағы ғана 
емес, сонымен қатар ислам мен христиан-
дықтың қарсылық белдеуi болды (Гусей-
нов, 1978: 224). 

Ғазна мемлекетiндегiдей Қарахан 
билеушiлерi билiгi де ислам әлемiн жай-
лаған саяси, рухани дағдарысқа байланы-
сты тоқырауға ұшырады. 

Мәуереннахрды Х-ХI ғасырларда 
жаулап алып, ислам дiнiн қабылдаған 
түркi-қарахандар өздерiмен бiрге көне 
түркi басқару институттарын алып кел-
дi. Бұл жүйе бойынша қағанат билiгi 
жеке адамның емес, бүкiл билеушi рудың 
меншiгi болды. Осылайша, Қарахан мем-
лекетiнде билiктiң дуалды жүйесi орын 
алды. Ұлы қағанмен қатар билеушi қаған 
кiшi қаған болды. Ұлы қаған ресми түрде 
мемлекет басшысы болды. Билiк әкеден 
ұлға емес әулеттiң келесi жасы үлкен мү-
шесiне ауысып отырды. Әрбiр ақсүйектiң 
патша тағына құқы болғандықтан билiк-
тен үмiткер болды. Бiрақ бұл тәртiптi қа-
рахан Әли ибн Хасан (1034-1035 жылы 
өлген) бұзды, ол өз тағын ұлы Юсуфке 
қалдырды (Кочнев, 1991: 79).

«Мәдениеттi көршiлер» – бастапқыда 
қытайлар, кейiн ирандықтардың әсерiнен 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
94

сатылы жүйе әрқашан бұзылып отырды 
(История Тувы, 1964: 14). VII-VIII ғасы-
рларда исламды араб түбегiнен шыға-
рып таратушы көшпендi халық – арабтар 
арқылы iске асқаны белгiлi. Сондықтан 
да көшпелi қоғамдағы мемлекеттiң мо-
нархиялық бұл түрiне қарсылықтың се-
бебi түсiнiктi. IХ-Х ғасырларда Мәуерен-
нахрды билеген саманилер мемлекетiнде 
билiктi ұйымдастыру отырықшы қоғамға 
тән едi. Бұл мемлекетте жалғыз биле-
ушiсi бар орталықтандырылған монархия 
салтанат құрды, тақ әкеден балаға мұра 
болып қалады. Саманилер мемлекетi 
құлаған соң қарахандар Мәуереннахрды 
200 жыл бойы ұстап тұрды. 1212 жылы 
осы әулеттiң соңғы өкiлi Қылыш Арслан 
ибн Қылыш тамғачхан Мұхаммед Хо-
резмшах тарапынан өлтiрiлiп, қарахан-
дардың бүкiл жерi хорезмшахтардың қол 
астына өттi. 

Саманилер кезiнде-ақ түркi тiлдес 
тұрғындар Мәуереннахрдың отырықшы 
аудандарын мекендедi. Деректерге қа-
рағанда түркiлер Ферғана, Шаш, Хорезм 
сияқты отырықшылық аудандарында 
көптеп тұрған. Дегенмен бұл аймақтар-
дың негiзгi мекендеушi тұрғындары 
ирантiлдес халықтар болды. Ал қарахан-
дар кезiнде жағдай өзгередi. Түркiлердiң 
отырықшы-лануының және жергiлiктi 
ирантiлдестердiң түркiленуiнiң әсерiнен 
түркiлердiң үлес салмағы арта бастайды 
(Гафуров, 1949: 224). 

Қарахандар мемлекетiнен өзгеше 
селжүк империясы өзiнiң бастапқы ди-
нарлық жүйесiн ұзақ ұстап тұра алмады. 
Алпысыншы жылдардың басында билiк-
тiң мұраға қалуының жаңа принципi бұ-
дан әрi бекiтiлiп мемлекеттiң екi бөлiгi 
бiр-бiрiмен бiрiктi. 1060 жылы Дәуiт 
Чағры бек қайтыс болып, оның жесiрiне 
түркiлiк дәстүрге орай ағасы Мұхаммед 
Тоғрул үйлендi. Көптеген көшпелi тайпа-

ларда, кейiнгi кезге дейiн қазақ халқын-
да сақталып отырған кевираттық некелiк 
дәрежесi ру мен жетекшiнiң мүлiктi, 
дәстүрдi сақтап қалуына көмектестi. Осы 
орайда, Дәуiттiң жесiрiне Тоғрұлдың үй-
ленуi оның жаулап алынған жерлердiң 
сұлтанның жоғарғы билiгi астына жина-
луына мүмкiндiк бердi.

Ислам әлемiнде ұзақ уақыт арала-
сулар нәтижесiнде жаулап алушы түр-
кiлердiң билiк жүйесi мен жергiлiктi 
басқару институттарының арасында өза-
ра синтез қалыптасты. Бiрақ бұл барыс екi 
жүйе өкiлдерiнiң үнемi қақтығысуы мен 
идеялық таласы арқылы қалыптасқанын 
байқаймыз. 1064 жылы Алп Арсланға 
қарсы жоғарғы билiкке өзiнiң де қатысы 
бар екенiн бiлдiрген Исрайлұлы Құтлы-
мыш көтерiлдi. Құтлымыш мұнда ескi 
оғыз (түркi) дәстүрiн алға тартып, билiк 
ру мен отбасындағы жасы үлкен адамға 
тиiстi екенiн айтып: «Сұлтанат билiгi 
маған берiлуi тиiс. Өйткенi менiң әкем 
(Исрайыл) үлкен болатын және (селжүк) 
тайпаларының бас жетекшiсi-тiн» (Агад-
жанов, 1991: 81), – дедi.

Қауымдасып өмiр сүру дәстүрiне ие 
түркiлер ұзақ уақыт бойы өз қол астын-
дағы халықтардың әлеуметтiк ахуалда-
рына мұқият назар аударып отырды. Бұл 
дәстүр өз ауылы мен руының тұрмысы 
төмен мүшелерiне қарайласып, қатардан 
қалдырмауға бағытталған көшпелiлердiң 
моральдық-этикалық ерекшелiктерiмен 
тығыз байланысты. Селжүктер соғыс, 
аштық пен бүлiктерден жапа шеккен қала 
халқы арасында қайырымдылық шара-
ла-рын жүргiздi. Бiрнеше жүздеген қой 
сойы-лып, кедейлерге тегiн тамақ тара-
тылды (ас-Салджуқиа, 1980: 82).

Бұдан басқа көшпендiлердiң мi-
нез-құлық түсiнiгi, мәдениеттi халықтың 
атал-мыш түсiнiгiнен гөрi дiнге қаты-
сты болды. Бiрiншi селжүктер мен қара-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
95

хандар, Ғазна сұлтандары Махмұд пен 
Масұдқа қара-ғанда шынайы мұсылман-
дар болды. Алғаш-қы қарахандар шарап 
iшпедi. Көшпелi халықтың қолбасшы-
сы өз сарбаздарының киiмдерiнен ерек-
ше киiнбедi, олармен қиындықты бiрге 
бөлiстi. Махмұд пен Масұд сұлтандар 
сияқты деспотқа айнал-мады. «Сахиб-ха-
бар» қызметi селжүктерде болмады. 
Тыңшылық жүйе жабайыларға жат бол-
ды. Низам әл-Мүлiк Алп Арсланға осы 
қызмет түрiн пайдалануды ұсынғанда 
оны сұлтан қабылдамай тастады (Жеңіс, 
2022: 2022: 370). 

Сүлеймен Тұңға хан қайтыс болған 
соң оның ұлы Харун Боғра хан Жетiсу 
мен Қашқардың түркiлерiн, Шаш пен 
Ферғана, Соғды жерлерiн жаулап алу жо-
рығын бастады. Оңтүстiктегi отырықшы-
лар аймағына шабуылдар түркi жерiн 
кеңейту ұранымен жүрдi.

Қарахан билеушiсi Насыр Әли Ілек-
хан мен Махмұд Ғазнауи арасында са-
манилер жерiн бөлiп алу туралы келiсiм 
бұрыннан болды. Осы келiсiм бойын-
ша екi мемлекеттiң шекарасы Әмудария 
саналды. Өзеннiң оңтүстiгiндегi аймақ 
Махмұдқа, ал Мәуереннахр қарахандарға 
өттi (36, 221 б.). 

Осылайша, ұзақ уақыт идеологиялық 
«адасудан» соң түркiлер ислам дiнiн 
қабылдау арқылы жаңа идеологиялық 
ұстынға ие болды. Бұл идеология түркi 
дүниетанымымен ымыраға келiп, үйлесе 
алғандықтан түркi қоғамында тұрақты 
сипат алды. Тiптi, жаңа дiн түркiлердiң 
саяси белсендiлiгін тудырып, олардың 
аймақтағы саяси маңызын жаңа дәреже-
ге көтердi. Исламның түркiлер арасында 
кеңiнен тарауының негiзгi факторларына 
түркi мемлекеттерiндегi идеялық дағда-
рыс, түркiлердiң отырықшы-мұсыл-
ман иелiктерiне географиялық тұрғыда 
жақын орналасуы, олардың дәстүрлi 

дүниетанымының жаңа дiнмен қағида-
лық ұқсастығы жатады. Исламды қабыл-
дамай тұрып-ақ түркiлердiң жүрегiнде 
исламның негiзгi қағидаларының бiрi – 
Тәңiрi дiнi негiз болған «иман» болды. 
Ислам дiнiнiң жауынгерлiк рухқа қолдау 
көрсетiп, дiн үшiн соғысты шариғат бой-
ынша заңдастыруы да әскери жетiлген 
түркiлер үшiн қолайлы жағдай жасады 
(Жеңіс, 2022: 2022: 21).

Дегенмен түркi көшпендiлерi өз ке-
зегiнде дәстүрлi дүниетаным элемент-
терiн тек исламның материалдық нұсқа-
ларында қалдырып, бүкiл күш-қайратын, 
жиған-тергенiн жергiлiктi мәдениеттiң 
одан әрi дамуына жұмсап, өздерi жер-
гiлiктi, дәстүрлi өркениеттердiң болмай 
қоймайтын әсерiне ұшырап жұтылды. 
Осы кезеңдегi бiр ерекшелiк түркi мемле-
кеттерiнiң арасындағы ғұндар мен Түркi 
қағанаты кезеңдерiнде басталған инте-
грациялық процесс тоқтап қалды. Оған 
ең басты себеп, түркi-көшпендiлердiң 
бiр-бiрiнен дүниетанымдық тұрғыда ал-
шақтауының жедел қарқынмен жүруi 
болды. Яғни бұл кезеңде түркiлер түр-
кi-көшпендi бiрлiгiнен гөрi ислам инте-
грациясына көбiрек мүдделi болды. Ал 
исламiшiлiк бiр-бiрiмен қағидалық не-
гiзде бақталас ағымдар жекелеген түркi 
мемлекеттерiнiң идеологиялық бағытына 
айналды. Ал бұл өз кезегiнде түркiлердi 
бiр-бiрiмен дiни-ағымдық негiзде ал-
шақтатып қана қоймай, өзара жауласқан 
мемлекеттерге айналдырды. 

Түркiлер исламдану үрдiсiн бастан 
кешiп, ислам орталығынан бөлек, өз алы-
на жаңа дiндi өздерiнiң ерекшелiктерi 
бойынша қабылдап жатты. Исламданған 
түркi мемлекеттерiнiң өзара қатынасы-
ның бұл кезеңдерде одан әрi шиеленiсе 
түскендiгiн байқаймыз. Бiр этника-
лық текке ие болып, бiр дүниетанымды 
ұстанғандарымен дәстүрлi дүниетаным-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
96

дық факторлардың әсерiнен түркi мемле-
кеттерiнiң арасында алауыздық ендi дiни 
сипат алды. Мұсылман болған түркiлер 
өздерiнiң «кәпiр» қандастарының тек 
мал жайылымы мен дүние-мүлкiн жаулап 
алуды ғана көздеген жоқ, ендi бұл күрес 
дiн тарату жолындағы күрес болды. 
Жоғарғы тарауда атап көрсеткенiмiздей 
түркiлердiң жаңа дiндi жаппай қабылда-
уына ықпал еткен факторлардың бiрiне 
географиялық жағдай әсер еттi. Ислам 
иелiктерiмен көршiлiк, олармен саяси-э-
кономикалық қарым-қатынас түркiлердiң 
жаңа дiнмен тек танысып қана қоймай 
осы дiндi қабылдауына әсер еттi. 

Қарахан билеушiлерi ресми түрде 
Бағдад халифін танып, оған мойынсұн-
ды. Олар өз билiгiнiң алғашқы күндерi 
Мәуереннахрда халиф атынан монета ба-
сып шығарды.

Дәл осы жаңа идеологияның күш 
беруiмен қарахандар тарапынан түркi 
тайпаларын бiрiктiру үдерісі басталды. 
Қарахандар ендi ислам туы астында бы-
тыраған түркiлердi жинап, жаңа дiндi 
олардың барлығына ортақ идеология 
ретiнде таратуды қолға алды. Қарахан-
дар-дың бұл әрекетi қарсылықсыз бола 
қоймады. Олар ұзақ уақыт бойы Хотан 
мен Яркендтi бағындыра алмап едi. Х 
ғасырдың 90-жылдарында олар Орталық 
Тянь-Шань мен Жетiсуды жаулап алды. 
Солтүстiк-шығыста қарахандар басмыл-
дар және ұйғырлармен соғысты (Жеңіс, 
2022: 2022: 14). Солтүстiкте қимақтар-
мен соғысты. Осы-лайша, қарахандардың 
солтүстiк-шығыстағы шекарасы Балқаш, 
Сасықкөл, Алакөл арқылы өттi.

Ортағасырлық түркi мемлекет-
терiнiң исламды ресми идеология етiп 
алуы олардың ислам әлемiнде жетекшi 
мемлекетке ұмтылуымен қатар жүрдi. 
Жоғарыда атап кеткенiмiздей, түркi би-
леушiлерi бiр-бiрiмен қарым-қатына-

ста қандық жақындықтан гөрi дiни ор-
тақтықты көбiрек негiз етуге тырысты. 
Тiптi, түркiлердiң исламдануы олар-
дың бiр-бiрiмен дiни негiзде саяси одақ 
құруға итермеледi. Қарахан билеушiсi 
Тұған хан 1012-1013 жылдары ғазналық 
Махмұд ибн Себуктегiнге елшi жiберiп, 
бiтiмге шақырады. «Ислам мен мұсыл-
мандар үшiн егер сен Үндiстанға, ал мен 
түркiлерге жорыққа шықсам пайдалы бо-
лады. Егер бiр-бiрiмiзге тиiспесек бұл до-
стық қатынастарымыздың дәлелi болар 
едi», – дейдi (Жеңіс, 2022: 2022: 57). Ис-
лам дiнiн қабылдаған түркiлер өздерiнен 
дүниетанымдық тұрғыда ажыраған қан-
дастарын «кәпiр» санап, оларға дiнсiз-
дермен бiрдей көзқараста болды. Ортаға-
сырлық авторлардың жазуына қарағанда 
«1043-1044 жылдары сафар айында он 
мың үй түрiк–«кәпiр» исламды қабыл-
дайды. Құрбан айтта құрбандық шала-
ды. Олар бұрын Баласағұн мен Қашқарға 
шабуыл жасап тұратын. Татарлар мен 
хитайлар ғана исламды қабылдамады» 
(Жеңіс, 2022: 2022: 60). Осы автордың де-
регiндегi «Исламды қабылдаған соң олар 
елге тарап кеттi. Олар (исламды қабылда-
маған түркi-көшпендiлер) мұсылмандар-
дан қорғану үшiн бiрiккен едi ғой», – деп 
жазуына қарағанда қарахандардың жаңа 
дiндi қабылдауымен арта түскен саяси 
белсендiлiктерi түркi-көшпендiлердiң 
алғашқыда қорғануы үшiн бiрiгуiне әсер 
еткен сыңайлы. 

Жалпы, жоғарыда атап кеткенiмiз-
дей, түркi-мұсылман мемлекеттерiнiң қа-
рым-қатынастарының қалыптасуына олар-
дағы мемлекеттiк дәрежеге жеткен дәстүрлi 
дүниетанымның ерекшелiктерi шешушi 
рөл атқарды. Мұсылман-түркi мемлекет-
терiнiң арақатынасын түсiндiргенде олар-
дың дiни ерекшелiктерiне назар аудармасқа 
болмайды. Бұл ең алдымен селжүк-қарахан 
қатынастарына тiкелей қатысты. 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
97

Дегенмен исламды қабылдау селжүк-
тер арасында бiрдей деңгейде жүрмедi. 
Билеушiлер мен ақсүйектер жаңа дiндi 
тез қабылдаса, қарапайым жұрт бұл дiн-
ге уақыт өте келе мойынсына бастады. 
Бiрақ бұл қандай да бiр зорлықсыз, жан-
жалсыз ерiктi түрде жүрген үрдiс бол-
ды. Жалпы, ортағасырлық араб-парсы 
деректерi селжүктердiң ислам дiнiнде 
болғанын жазады. Мысалы, ар-Раванди: 
«Бұлар (селжүктер) дiни адамдар, (дiн 
iсiне) қанық олар дiнсiздiктен бойын ау-
лақ салып, исламға ұмтылды, пайғамба-
рымыз көрсеткендей Қағбаға бет бұрып, 
имамға ұйыды» (Жеңіс, 2022: 2022: 56), 
– деп жазды. Селжүктердiң арасында ис-
ламның тарауына сопылықтың көрнектi 
өкiлдерi айрықша рөл атқарды. 

 Түркі билігінің тартымдылығы 
арқасында көптеген христиандардың 
ислам дінін қабылдауы, этнос маңызы-
ның күшеюіне және түркілердің келген 
орталарында ассимиляцияға ұшырауы-
на әсер етті. Оның үстіне селжүк мем-
лекетінде ислам «классикалық» түрден 
едәуір алшақ еді. Христиандармен син-
тез, дәруіштердің орасан ықпалы, әртүрлі 
сопы қауымдарының әсері дінді әртүр-
лі әрі тартымды етті деуінің жаны бар 
(Жеңіс, 2022: 2022: 59). Христиандардың 
тұтас деревниялары исламның осындай 
тартымдылығы әсерінен жаппай ислам 
дінін қабылдады (Жеңіс, 2022: 2022: 158). 
Сұлтандар әскерге жалдамалы жауын-
гер-лерді алу дәстүрін бастап, ру-тайпа-
лық қатынастардың беріктігін әлсіретті. 
«Сұлтандар орасан зор аймақтарды жау-
лап алып, империяны құруға мұрындық 
болған оғыз бұқарасынан іргесін аулақ 
сала бастады» (Жеңіс, 2022: 2022: 161).

Селжүктер мемлекетінің құрылуы 
барысында оғыздар тарихи деректерде 
көбінесе түрікмендер деп атала бастады. 
Көптеген зерттеушілер мұны оғыздардың 

ислам дінін қабылдаумен байланысты-
рады. Ислам діні түркі көшпенділерінің 
этноәлеуметтік құрылымын едәуір өз-
геріске ұшыратты. Бұл өзгерістердің 
жағымды да, жағымсыз да жағы болды. 
Діннің этногенезге әсеріне аз көңіл бөлін-
генмен, ол этностың этнографиялық және 
мәдени болмысына әсер ететін маңызды 
факторлардың бірі болды (Жеңіс, 2022: 
2022: 23). 

Түркiлердiң билiгi кезiнде орнаған 
ислам әлемiндегi интеграциялық үрдi-
стер, исламдағы алауыздықтың ауыз-
дықталуы, мұсылман иелiктерiне хри-
стиан мемлекеттерi тарапынан жасалып 
отырған агрессиялық шабуылдардың 
тоқтауы, ендi түркiлер билiгiнiң әлсiре-
уiмен қайта босаңдана бастады. Ислам 
әлемi қайта саяси-әлеуметтiк, дiни дағда-
рысқа ұшырап, ендi ислам қоғамы дiни 
жазбалар мен дiни қайраткерлердiң уәде 
еткен исламды құтқарушы шығыстағы 
дiн жауынгерлерiне қажеттiлiктi қайта 
сезiне бастады. ХIII ғасырдың екiншi 
жартысында Орталық Азияның денi түр-
кiлердi құраған Шыңғысхан әскерi тари-
хи миссияны атқарушылар ретiнде Иран 
мен ислам жерлерiн жаулап алды.

Қорытынды
Қорыта айтқанда, бастапқыда жаңа 

дiндi қабылдауда дiни қасаңдыққа ұры-
ну, жаңа дiндi өзгерiссiз қабылдауға 
ұмтылу түркi мемлекеттерiндегi саяси 
қайшылықты тереңдеттi. Түркi қоға-
мы исламiшiлiк дiни ағымдардың күрес 
аймағына тартылды. Дәстүрлi түркiлiк 
дүниетанымға негiзделген мемлекеттiк 
дәстүр отырықшы, иран-тектес мемле-
кеттiк заңдарға бағындырылып, дәстүр 
сабақтастығын бұзған қайшылықтарды 
тудырды. Мұхаммед (ғ.с.) пен алғашқы 
дұрыс халифтар кезiндегi исламдық 
билiк жүйесi де, алғашқы түркiлердегі 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
98

басқарудың сатылы-еншiлес жүйесi де 
өз-дерiне дейiн өмiр сүрген отырықшы 
мемлекеттердiң дәстүрлi билiк жүйесiмен 
бiрыңғайлыққа түсiп, деспоттық-монар-
хиялық сипат алды.

Бұл үрдiс исламданған түркi мемле-
кеттерiнiң ыдырап, не болмаса ирандық 
саяси-мәдени қалыпқа түсiп жұтылуына 
әсер еттi. Түркiлiк дүниетанымның эле-
менттерiн сiңiре бiлген, олардағы қағида-
лар мен ережелердi исламдық шариғат-

пен шебер жымдастыра бiлген исламның 
сопылық ағымы мен оның көрнектi өкiлi 
Қожа Ахмет Йассауи iлiмi түркiлер ара-
сында исламды таратуда табыстарға жет-
тi. Бұл үрдiске түркiлiк дүниетанымның 
исламмен аса қайшылыққа келе қоймауы, 
керiсiнше түп негiздегi ұқсастықтың да 
оңтайлы әсер еткенi сөзсiз. Осы негiзде 
түркiлердiң исламды қабылдауы қандай 
да бiр зорлықсыз, дүниетанымдық қар-
сылықсыз, еркiн түрде жүргiзiлдi.

Әдебиеттер

1.	 Buyuk islam tarihi. Doğustan günümüze. Ilmi musavir ve redaktor Prof. Dr. Haki 
Dursun Yildiz. 6-cilt. – Istanbul: Cag yayinlari, 615.

2.	 Zeki Velidi Togan. Kuran ve Turkler. – Ankara, 1956. – 97.
3.	 Агаджанов С.Г. Государство сельджукидов и Средняя Азия в XI-XII вв. –  

М.: Наука, 1991. – 255.
4.	 Алтаев Б. Яғма-иағлақар тайпасы туралы. // Қазақтану. Халықаралық ғылыми 

журнал. – №1(02). – 2007. – 7-12.
5.	 Ал-Хусайни, Садр ад-дин. Ахбар ад-даулат ас-Салджуқиа (зубдат ат-таварих 

фи ахбар ал-умара ва л-мулук ас-салжуқиа). Сообщения о Сельджукских государствах. – 
М.: Наука, 1980. – 326.

6.	 Асадов Ф.М. Арабские источники о тюрках в раннем средневековье. – М.: Наука, 
1999. – 215.

7.	 Баласағұн Ж. Құтты білік / Көне түркі тілінен аударып, алғы сөзі мен түсінік-
терін жазған А. Егеубаев. – Алматы: Жазушы, 1986. – 616.

8.	 Бартольд В.В. Сочинения. Том 1. – М.: Наука, 1969. – 429 с.
9.	 Бартольд В.В. Тюрки: Двенадцать лекций по истории турецких народов Средней 

Азии. – Алматы: Жалын, 1993. – 192.
10.	Басилов В.Н. Избранники духов. – М.: Политиздат, 1984. – 207.
11.	 Бируни А. Избранные произведения. Т. 1. Памятники минувших поколений / под 

редакцией академика Х.М. Абдуллаева. – Ташкент: изд. АН УзССР, 1957. – 487.
12.	Галиев А.А. Традиционное мировоззрение казахов. – Алматы: Фонд Евразии, 

1997. – 167.
13.	Гафуров Б.Г. История таджикского народа. С древнейших времен до Великой 

Октябрьской социалистической революции 1917 г. – М.: Госполитиздат, 1949. – 475.
14.	 Генч Р. Қарахандар мемлекетінің билік құрылымы. – Бишкек: КТМУ, 2004. – 240 б.
15.	Груссе Р. Империя степей: история Центральной Азии (с древности до тринад-

цатого века). Пер. с англ. К. Салгариной. – Алматы: Санат, 2003. – 224.
16.	Гусейнов Р.А. Уджи-военно-феодальный институт в Малой Азии. – М.: Наука, 

1978. – 123-149.
17.	Енгин А. Түркі халықтарындағы құрбандық шалу. // Қазақ тарихы. – 2007. – №3. 

– 41-44.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
99

18.	Жеңіс Ж. Орта ғасырлардағы тұрандықтар және Иран (ХІ-ХІV ғ. түркiлер билі-
гі тұсындағы Ирандағы діни, саяси және мәдени дамулар). – Түркістан: 2004. – 223.

19.	Жеңіс Ж.Ж. Түркілердің дәстүрлі дүниетанымы мен мемлекеттілік: тарихи са-
бақтастық пен трансформация: монография. – Алматы: Үш қиян, 2022. – 346.

20.	История Тувы. Том II. – М.: Наука, 1964. – 400.
21.	Каримова Р.Х. Из истории исламизации Восточного Туркестана. // Ислам: исто-

рия и современность. Материалы международной конференции / Отв. ред. М.Х. Абусей-
това. – Алматы: Дайк-Пресс, 2001. – 167.

22.	Кенжетай Д. Қожа Ахмет Йасауи дүниетанымы. – Түркістан: Тұран, 2004. – 341.
23.	 Кочнев Б.А. Структура власти в караханидском каганате борьба кочевнических 

и оседлых культур. // Взаимодействие кочевых и оседлых культур на Великом Шелковом 
пути-тезисы докладов международного семинара ЮНЕСКО, (Алматы, 15-19 июня 1991 г.). 
– Алматы: Ғылым, 1991. – 120.

24.	Көмеков Б.Е., Ильясова З. Йақұттың (ХІІІ ғ.) «Түркістан» атты мақаласының 
аудармасы. // Қазақстанның ғылыми әлемі. – №2 (02). – 5-10 б.

25.	Көпейұлы М.Ж. Адам және жұлдыздар арақатынасы. // Қазақстан тарихы. – 
1995. №6. – 23-30.

26.	Қазақстан тарихы туралы қытай деректемелері. 4-том. – Алматы: Дайк-Пресс, 
2005. – 326.

27.	Қашқари М. Түрік сөздігі: 3 томдық шығармалар жинағы. 1-том / Қазақ тіліне ау-
дарып, алғы сөзі мен түсініктерін жазған А. Егеубай. III том. – Алматы: Хант, 1998. – 600.

28.	Қашқари М. Түрік сөздігі: 3 томдық шығармалар жинағы. 2-том / Қазақ тіліне ау-
дарып, алғы сөзі мен түсініктерін жазған А. Егеубай. III том. – Алматы: Хант, 1998. – 564.

29.	 Молотова Г.Н. Идея пропаганды ислама в вариантах «Огузнама». // Ислам: исто-
рия и современность. Материалы международной конференции. Отв. ред. М.Х. Абусейтова. 
– Алматы: Дайк-Пресс, 2001. – 167.

30.	Орынбеков М.С. Верования древнего Казахстана. – Алматы: Ғылым, 1997. – 137.
31.	Путешествия в восточные страны Плано Карпини и Гильома де Рубрука. – Ал-

маты: Ғылым, 1993. – 248.
32.	Саидбаев Т.С. Ислам и общество. Опыт историко-социологического исследова-

ния. – М.: Главная редакция восточной литературы издательства «Наука», 1978. – 253.
33.	Сыздықов С.М. Қарлық мемлекетінің тарихы: оқу құралы. – Алматы: Қазақпарат, 

2000. – 216.
34.	Сыздықов С.М. Мүнәжімбашы шейх Ахмедтің «сахайб әл-Акбар» немесе «Қара-

хандар шежіресі». – Алматы: Отан тарихы, 1998. – №1. – 77-78 б.
35.	Табалдиев К.Ш. Некоторые вопросы этнокультурной интерпретации средневе-

ковых погребений Кыргызстана. // Кыргызы: этногенетические и этнокультурные процес-
сы в древности и средневековье в Центральной Азии. – Бишкек, 1996. – 224.

36.	Түркілік сенім мен исламдағы дүниетанымдық ортақтықтар. // Қазақстан ғылыми 
әлемі. – №2. – 2007.

References:

1.	 Agadjanov S.G. The Seljuk State and Central Asia in the XI-XII Centuries. – Moscow: 
Nauka, 1991. – 255 p.

2.	 Al-Husayni, Sadr ad-Din. Ahbar ad-Dawlat as-Saljuqiya (Zubdat at-Tawarikh fi Ahbar 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
100

al-Umara wa al-Muluk as-Saljuqiya). Reports on the Seljuk States. – Moscow: Nauka, 1980. – 
326 p.

3.	 Altaev B. On the Yaghma-Iaghlaqar Tribe. // Kazakhtanu. International Scientific 
Journal. – No. 1(02). – 2007. – pp. 7-12.

4.	 Asadov F.M. Arab Sources on the Turks in the Early Middle Ages. – Moscow: Nauka, 
1999. – 215 p.

5.	 Balasagun Zh. The Kutadgu Bilig / Translated from Old Turkic, with Preface and Notes 
by A. Egeubayev. – Almaty: Zhasushy, 1986. – 616 p.

6.	 Bartold V.V. Collected Works. Volume 1. – Moscow: Nauka, 1969. – 429 p.
7.	 Bartold V.V. The Turks: Twelve Lectures on the History of the Turkic Peoples of Central 

Asia. – Almaty: Zhalyn, 1993. – 192 p.
8.	 Basilov V.N. The Chosen Ones of the Spirit. – Moscow: Politizdat, 1984. – 207 p.
9.	 Biruni A. Selected Works. Volume 1. Monuments of Past Generations / Edited by 

Academician Kh.M. Abdullaev. – Tashkent: Academy of Sciences of the Uzbek SSR, 1957. – 487 p.
10.	Buyuk Islam Tarihi. From the Beginning to the Present. Scientific Advisor and Editor 

Prof. Dr. Haki Dursun Yildiz. Volume 6. – Istanbul: Cag Yayinlari, 615 p.
11.	 Chinese Sources on the History of Kazakhstan. Volume 4. – Almaty: Daik-Press,  

2005. – 326 p.
12.	Engin A. Sacrificial Practices among the Turkic Peoples. // Kazakh History. – 2007. – 

No. 3. – pp. 41-44.
13.	Gafurov B.G. History of the Tajik People from Ancient Times to the Great October 

Socialist Revolution of 1917. – Moscow: Gospolitizdat, 1949. – 475 p.
14.	Galiev A.A. Traditional Worldview of the Kazakhs. – Almaty: Eurasian Foundation, 

1997. – 167 p.
15.	 Gench R. The Political System of the Karakhanid State. – Bishkek: KTU, 2004. – 240 p.
16.	Grusse R. Empire of the Steppes: A History of Central Asia (From Ancient Times to the 

Thirteenth Century). Translated from English by K. Salgarina. – Almaty: Sanat, 2003. – 224 p.
17.	Guseinov R.A. Uji—Military-Feudal Institution in Asia Minor. – Moscow: Nauka, 

1978. – pp. 123-149.
18.	History of Tuva. Volume II. – Moscow: Nauka, 1964. – 400 p.
19.	Karimova R.Kh. On the History of the Islamization of Eastern Turkestan. // Islam: 

History and Modernity. Materials of the International Conference / Edited by M.Kh. Abusaitova. 
– Almaty: Daik-Press, 2001. – 167 p.

20.	Kashkari M. The Turkish Dictionary: A 3-Volume Collection. Volume 1 / Translated 
into Kazakh, with Preface and Notes by A. Egeubay. Volume III. – Almaty: Khant, 1998. – 600 p.

21.	Kashkari M. The Turkish Dictionary: A 3-Volume Collection. Volume 2 / Translated 
into Kazakh, with Preface and Notes by A. Egeubay. Volume III. – Almaty: Khant, 1998. – 564 p.

22.	 Kenjetai D. The Worldview of Khoja Akhmet Yassawi. – Turkestan: Turan, 2004. – 341 p.
23.	Kochnev B.A. The Structure of Power in the Karakhanid Khaganate: The Struggle of 

Nomadic and Sedentary Cultures. // Interaction of Nomadic and Sedentary Cultures on the Great 
Silk Road—Theses of Reports from the International UNESCO Seminar, (Almaty, June 15-19, 
1991). – Almaty: Science, 1991. – 120 p.

24.	Komekov B.E., Ilyasova Z. Translation of Yakut’s (13th Century) Article “Turkestan”. 
// Kazakhstan’s Scientific World. – No. 2 (02). – pp. 5-10.

25.	Kopeev M.Zh. The Relationship between Humans and Stars. // Kazakh History. – 1995. 
No. 6. – pp. 23-30.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
101

26.	Molotova G.N. The Idea of Islamic Propaganda in the Variants of the “Oghuznama”. 
// Islam: History and Modernity. Materials of the International Conference. Edited by M.Kh. 
Abusaitova. – Almaty: Daik-Press, 2001. – 167 p.

27.	Orinbekov M.S. Beliefs of Ancient Kazakhstan. – Almaty: Science, 1997. – 137 p.
28.	Saidbaev T.S. Islam and Society: An Historical and Sociological Study. – Moscow: 

Main Editorial Board of Eastern Literature, “Nauka” Publishing House, 1978. – 253 p.
29.	Syzdykov S.M. History of the Qarluq State: A Textbook. – Almaty: Kazakhparat, 2000. 

– 216 p.
30.	Syzdykov S.M. The “Sahib al-Akbar” or “Karakhanid Genealogy” by the Astronomer 

Sheikh Ahmed. – Almaty: Otan History, 1998. – No. 1. – pp. 77-78.
31.	Tabaldiev K.Sh. Some Issues in the Ethnocultural Interpretation of Medieval Burials in 

Kyrgyzstan. // Kyrgyz: Ethnogenesis and Ethnocultural Processes in Antiquity and the Middle 
Ages in Central Asia. – Bishkek, 1996. – 224 p.

32.	Travels to Eastern Countries by Plano Carpini and Guillaume de Rubruck. – Almaty: 
Science, 1993. – 248 p.

33.	Turkic Beliefs and Commonalities in the Worldview of Islam. // Kazakhstan Scientific 
World. – No. 2. – 2007.

34.	Zeki Velidi Togan. The Qur’an and the Turks. – Ankara, 1956. – 97 p.
35.	Zhenis Zh. The Turanians and Iran in the Middle Ages (XI-XIV Centuries: Religious, 

Political, and Cultural Developments during the Turkic Rule in Iran). – Turkestan, 2004. – 223 p.
36.	Zhenis Zh.Zh. Traditional Worldview and Statehood of the Turks: Historical Continuity 

and Transformation: Monograph. – Almaty: Üsh Qiyan, 2022. – 346 p.





ДІНТАНУЛЫҚ ЗЕРТТЕУЛЕР
ДІНДЕР ТАРИХЫ, ДІН ЖӘНЕ ҚОҒАМ, ДІНИ САНА, ДІН ФИЛОСОФИЯСЫ, 

ДІНИ ПСИХОЛОГИЯ, ДІН ЖӘНЕ ҒЫЛЫМ, ДІН ЖӘНЕ МӘДЕНИЕТ, ДІН 
ЖӘНЕ МЕМЛЕКЕТ, ДІН ЖӘНЕ ДІНИ АҒЫМДАР, ДІН ЖӘНЕ КИЕЛІ  

ОРЫНДАР, ДІНИ ТАРИХИ ТҰЛҒАЛАР, ТАРИХИ КӨНЕ ЕСКЕРТКІШТЕР, ДІН 
ЖӘНЕ ҚҰЛШЫЛЫҚ, ДІНИ ТӨЗІМДІЛІК, ДІНДЕР АРАСЫНДАҒЫ  

СҰХБАТТАСТЫҚ, ДІНИ ҚАЙЫРЫМДЫЛЫҚ

بحوث في علوم الأديان
تاريخ الأديان، الدين والمجتمع، الوعي الديني، علم النفس الديني، الدين والعلوم، الدين 
والثقافة، الدين والدولة، الدين والتيارات الدينية، الدين والأماكن المقدسة، الشخصيات 

الدينية التاريخية وحياة المشاهير والأعلام الدينية، التقليد الديني التاريخي، الدين 
والعبادات، التسامح الديني، الحوار بين الأديان، الأوقاف الدينية والأعمال الخيرية 

RESEARCH IN RELIGIOUS SCIENCES
HISTORY OF RELIGIONS, RELIGION AND SOCIETY, RELIGIOUS 

CONSCIOUSNESS, RELIGIOUS PHILOSOPHY, RELIGIOUS PSYCHOLOGY, 
RELIGION AND SCIENCE, RELIGION AND CULTURE, RELIGION AND THE 

STATE, RELIGION AND RELIGIOUS CURRENTS, RELIGION AND HOLY 
PLACES, HISTORICAL RELIGIOUS FIGURES, HISTORICAL RELIGIOUS 

TRADITION, RELIGION AND WORSHIP, RELIGIOUS TOLERANCE 
INTERFAITH, DIALOGUE, RELIGIOUS ENDOWMENTS AND CHARITY

ИССЛЕДОВАНИЯ В ОБЛАСТИ  
РЕЛИГИОЗНЫХ НАУК

ИСТОРИЯ РЕЛИГИИ, РЕЛИГИЯ И ОБЩЕСТВО, РЕЛИГИОЗНОЕ  
СОЗНАНИЕ, РЕЛИГИОЗНАЯ ФИЛОСОФИЯ, РЕЛИГИОЗНАЯ ПСИХОЛО-

ГИЯ, РЕЛИГИЯ И НАУКА, РЕЛИГИЯ И КУЛЬТУРА, РЕЛИГИЯ И  
ГОСУДАРСТВО, РЕЛИГИЯ И РЕЛИГИОЗНЫЕ ТЕЧЕНИЯ, РЕЛИГИЯ И  

СВЯТЫЕ МЕСТА, ИСТОРИЧЕСКИЕ РЕЛИГИОЗНЫЕ ДЕЯТЕЛИ,  РЕЛИГИ-
ОЗНЫЕ ПАМЯТНИКИ, РЕЛИГИЯ И ПОКЛОНЕНИЕ, РЕЛИГИОЗНАЯ ТОЛЕ-

РАНТНОСТЬ, МЕЖКОНФЕССИОНАЛЬНЫЙ ДИАЛОГ, РЕЛИГИОЗНЫЕ  
ПОЖЕРТВОВАНИЯ И БЛАГОТВОРИТЕЛЬНАЯ ДЕЯТЕЛЬНОСТЬ





ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
105

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15

					        	           https://orcid.org/0009-0006-8819-2693
е-mail: a.k.izbair@gmail.com

ҚАЗАҚ ДАЛАСЫНДАҒЫ РЕСЕЙ ИМПЕРИЯСЫНЫҢ 
ОТАРЛЫҚ САЯСАТЫНЫҢ ДІНИ ЖӘНЕ 

ИДЕОЛОГИЯЛЫҚ НЕГІЗДЕРІ

Ізбайыров Асылбек Кәрімұлы
Тарих ғылымдарының докторы

Алматы қ., Қазақстан

ياسة الاستعماريَّةَ  ينيَّةَ والأيديولوجيَّةَ للسِّ�ِ الأسس الدِّ�ِ
للإمبراطوريَّةَ الرُُّوسيَّةَ في السُُّهوب الكازاخستانيَّةَ

إزبايروف أسيلبيك كريموفيتش
دكتور في العلوم التَّاَريخيَّةَ 

ألماتي، كازاخستان

RELIGIOUS AND IDEOLOGICAL FOUNDATIONS OF 
THE COLONIAL POLICY OF THE RUSSIAN EMPIRE IN 

THE KAZAKH STEPPE

Izbairov Assylbek Karimovich
Doctor of Historical Sciences

Almaty, Kazakhstan

РЕЛИГИОЗНЫЕ И ИДЕОЛОГИЧЕСКИЕ ОСНОВЫ 
КОЛОНИАЛЬНОЙ ПОЛИТИКИ РОССИЙСКОЙ 

ИМПЕРИИ В КАЗАХСКОЙ СТЕПИ 

Избаиров Асылбек Каримович
Доктор исторических наук 

г. Алматы, Казахстан



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
106

Аңдатпа. Мақалада қазақтарды Ресей бодандығына кіргізудің негізгі діни және 
идеологиялық алғышарттары мен себептері талданады. Автор бұл үдеріске сыртқы және 
ішкі факторлардың әсерін айта отырып,  отарлаудың негізгі субъектісі – Ресей империясы, 
оның сыртқы саяси мүдделері қазақтарды Ресей бодандығына қабылдау үдерісінде 
шешуші фактор болды деген қорытындыға келеді. Сондай-ақ бұл үдерісте автор отарлық 
саясаттың идеологиялық негіздерін анықтауға ерекше назар аударады.

Түйін сөздер: дін, Ресей империясы, отарлық саясат, эреологиялық, ұлт.

الكازاخستانيين  لجلب  الرََّئيسة  والأيديولوجيَّةَ  ينيَّةَ  الدِّ�ِ والأسباب  المتطلَّبَات  المقال  يحلِّ�ِل  الملخََّص: 
لط المؤلِّ�ِف الضََّوء على تأثير العوامل الخارجيَّةَ والدَّاَخليَّةَ على هذه العمليَّةَ.  إلى الجنسيَّةَ الرُُّوسيَّةَ. ويسِّ�ِ
توصََّل البحث إلى استنتاج مفاده أنَّهَ إذا كان الموضوع الرََّئيس للاستعمار هو الإمبراطوريَّةَ الرُُّوسيَّةَ، فإنََّ 
ٍ حاسم في عمليَّةَ جلب الكازاخستانيين  مصالح سياستها الخارجيَّةَ بالتَّحَديد هي الَّتَي تعمل كعامل خارجيٍّ�
ياسة  ا لتحديد الأسس الأيديولوجيَّةَ للسِّ�ِ إلى الجنسيَّةَ الرُُّوسيَّةَ. وفي هذه العمليَّةَ، يوّلّي البحث اهتمامًًا خاّصًّ

الاستعماريَّةَ.
الكلمات المفتاحيَّةَ: الدين، الإمبراطورية الروسية، السياسة الاستعمارية، اللأيريولوجيَّةَ، الجنسيَّةَ.

Аnnotation. The article analyzes the main religious and ideological prerequisites and rea-
sons for bringing Kazakhs into Russian citizenship. The author highlights the impact of external 
and internal factors on this process. The author comes to the conclusion that if the main subject 
of colonization is the Russian Empire, then it is precisely its foreign policy interests that act as a 
decisive external factor in the process of bringing Kazakhs into Russian citizenship. And in this 
process, the author pays special attention to identifying the ideological foundations of colonial 
policy.

Key words: religion, Russian Empire, colonial politics, ireology, natoinality.

Аннотация. В статье анализируются основные религиозные и идеологические 
предпосылки и причины приведения казахов в Российское подданство. Рассматривается 
воздействие на этот процесс внешних и внутренних факторов. Автор приходит к 
выводу что, если главным субъектом колонизации является Российская империя, то ее 
внешнеполитические интересы выступают в качестве решающего внешнего фактора в 
процессе приведения казахов в Российское подданство. И в этом процессе автор особе 
внимание обращает на выявление идеологических основ колониальной политики.

Ключевые слова: религия, Российская империя, колониальная политика, эреологи-
ческий, национальность.

Содержание
Исследование колониальной поли-

тики Российской империи посвящено до-
статочно острой и дискуссионной теме, 
поскольку затрагивает одну из чувстви-
тельных сторон во взаимоотношениях 
Казахстана с северным соседом - Россией. 

К настоящему времени в анализе 
этой проблемы появилось множество 

работ, которые так или иначе не избежа-
ли идеологической ангажированности 
вопроса. Одни становятся апологетами 
процесса присоединения степи к Россий-
ской империи - называют его чуть ли не 
«положительным актом», способство-
вавшем экономической модернизации 
отсталого казахского общества и послу-
жившем мощным толчком в развитии 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
107

производительных сил. Другие историки 
дают этому процессу однозначную нега-
тивную оценку, называют «абсолютным 
злом», которое принесла Российская им-
перия в отношении покоренных народов. 
Так, еще в далекие 30-ые годы прошлого 
столетия исследователь М.Н. Покров-
ский отмечал, что «рынки брались при-
ступом: «покупатель» сливался с воен-
нопленным, и боевые генералы являлись 
непосредственно представителями наци-
онального капитализма» (Покровский, 
1923: 321).

Весьма показательно идеологизи-
рованность вопроса отражается в собы-
тиях издания и переиздания советскими 
историками «Истории Казахской ССР». 
Так, если в издании 1943 г. вопрос при-
соединения территории Казахстана к 
Российской империи рассматривался не 
в качестве волеизъявления всего казах-
ского народа, а как следствие соглашения 
между «продажной ханско-султанской 
элитой казахского общества и амбициоз-
ной имперской администрации», то уже 
в новой редакции «Истории Казахской 
ССР» 1957 года наблюдается абсолюти-
зация идеи прогрессивности присоедине-
ния территории Казахстана к Российской 
империи и позитивной роли «культурной 
миссии» русского населения в целом, как 
«цивилизатора» в просвещении «варвар-
ских» народов окраин.

Независимо от того, насколько пра-
вильна та или иная оценка в этом вопро-
се, в случае с Е.Н. Бекмахановым, в связи 
с его книгой «Казахстан в 20-40-е годы 
XIX века», а также с С.Д. Асфендияро-
вым, при написании им «Истории Казах-
ской ССР», подключался государствен-
ный репрессивный аппарат. Это является 
ярким подтверждением того, насколько 
историческая наука была и остается мощ-
нейшим идеологическим инструментом в 

управлении массами и продвижения сво-
их интересов. 

В оценке сущности колониальной 
политики Российской империи нужно от-
талкиваться от факта, что она действова-
ла исходя из своих интересов и следовала 
«имперской логике» в регионе. В иссле-
довании этой проблемы нам необходимо 
глубоко и комплексно рассмотреть во-
прос: – насколько колониальная полити-
ка Российской империи была направлена 
на достижение заранее стратегических 
целей в отношении всего региона? На-
пример, насколько взаимосвязаны такие 
цели, как возможность через Казахскую 
Степь и Центральную Азию приобрести 
выход в Персию и в Индию? Проявля-
ется ли четкая направленность элиты на 
христианизацию Казахской степи и Цен-
тральной Азии? Имела ли место система 
согласованных действий, либо, как утвер-
ждают некоторые исследователи, полити-
ка экспансии была просто следствием и 
данностью, даже «вынужденной необ-
ходимостью», исходя из тех реалий, что 
казахи как бы сами обратились за поддан-
ством? Самое главное необходимо четко 
проанализировать религиозные и идеоло-
гические основы колониальной политики 
Российской империи в казахской степи, 
и насколько сильны в сегоднящнем ка-
захстанском обществе заложеные в свое 
время колониальным руководством т.н. 
«капканы истории», в которые мы так ча-
сто попадаемся в оценке действитльной 
истории Казахстана в этот период.

Семенова Н.Л., опираясь на некото-
рые научные выводы исследователя Те-
баева Д.Б., справедливо отмечает, что «с 
XVIII в. Степной край, как важный гео-
политический и геоэкономический реги-
он, начинает занимать для России одно 
из ключевых мест. Важность региона 
определялась следующими факторами. 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
108

Во-первых, степной край находился на 
транзитной территории, соединяя азиат-
ский континент с европейским. Во-вто-
рых, не слишком густонаселенная тер-
ритория позволяла разместить здесь 
население из европейской части России, 
создавая тем самым основу для стаби-
лизации обстановки в регионе, проводя 
политику мягкой ассимиляции местного 
населения, интегрируя его в общеимпер-
ское пространство. В-третьих, регион 
имел важное военное значение, облада-
ние территорией степи позволяло России 
контролировать территорию Централь-
ной Азии» (Семенова, 2015).

Исходя из тех обстоятельств, что 
Российская империя искала возможно-
сти продвижения на Восток, и в конце 
XVIII века учредила филиал центрально-
го внешнеполитического ведомства – По-
граничную комиссию, призванную кон-
тролировать степь (функционировала до 
60-х гг. XIX века и позже была преобра-
зована в Областное правление оренбург-
скими казахами), которая находилось в 
ведении Министерства иностранных дел, 
но непосредственно подчинялась орен-
бургскому губернатору, следует понима-
ние, что именно внешнеполитические 
приоритеты и конкретные интересы це-
ленаправленно продвигали Российскую 
империю в Центральную Азию. Посколь-
ку именно Коллегия Министерства ино-
странных дел курировала все процессы, 
осуществляемые империей в казахской 
степи вплоть до 1859 года, и лишь позд-
нее эти вопросы были переданы в веде-
ние Министерства внутренних дел. Мы 
должны помнить, что степь историче-
ски периодически представляла угрозу 
Европе (в частности, Византия пала под 
натиском тюрков, Россия почти до XVIII 
века платили дань Крымскому ханству 
и пр.). Изменявшаяся ситуация видимо 

была использована чтобы переформати-
ровать степь в интересах элитарных ди-
настических групп. Как четко заметила 
Олеся Сухих, процесс включения степи 
в российское имперское пространство 
занял более ста лет и обрел большую 
или меньшую завершенность только в 
1865-1869 годах, в результате проведен-
ных реформ Александра II. Так, «на на-
чальном этапе отношения русской власти 
с казахскими племенами напоминали 
отношения «сюзерен — вассал», позже 
они эволюционировали в сторону абсо-
лютной зависимости казахов от России, 
и эта эволюция, наряду с военной, ад-
министративной, экономической сторо-
нами, имела и идеологическую сторону, 
что было обусловлено не одними инте-
ресами русских в регионе, но и образом 
(постоянно менявшимся) как самого ре-
гиона, так и населявших его кочевников» 
(Сухих, 2005). Как мы видим, исходя из 
той ситуации, в которой находилась Рос-
сийская империя в XVIII веке, казахская 
степь имела весомое геополитическое и 
стратегическое значение. Поэтому в этой 
статье мы хотели бы проанализировать 
использование колониальными властями 
Российской империи религиозного и иде-
ологического фактора в казахской степи. 

В политике колонизации Россий-
ской империи были свои особенности. В 
частности, по сравнению с другими ко-
лонизационными продвижениями запад-
ных стран (британская, португальская, 
испанская), в которых существовали не 
столь ассимилируемые зависимые терри-
тории (Беккер, 2004в: 70), в российской 
действительности территория колонии 
фактически не была отделена от терри-
тории административного центра, они 
представляли собой по мере колонизации 
де-юре единое целое (Сибирь, 2014: 7) и 
были подвержены активным ассимиля-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
109

ционным процессам. Как отмечает ис-
следователь Рональд Суни: «В некоторых 
регионах царский режим смог создать 
лояльных подданных путем трансфор-
мации культурной идентичности, но его 
политика не отличалась последователь-
ностью и существенно варьировалось» 
(Суни, 2004: 188).

В анализе внешних факторов про-
цесса колонизации и вхождения казахов 
в состав Российской империи важным 
является выявление идеологических ос-
нов колониальной политики. Подобно 
тому, как без анализа логистики бес-
полезно представлять геоэкономиче-
ские трансформации, вне понимания 
мировоззренчески обусловленной ле-
гитимации политико-правовых инсти-
туций невозможна компетентная ре-
троспектива геокультурной истории. 
Поэтому изучение ценностных уста-
новок Российской империи представ-
ляется очень важным в исследовании 
этой темы. 

Когда говорим об идеологических 
факторах и интересах Российской импе-
рии, на первый план выдвигается сфор-
мулированная в начале XVI в. игуменом 
Филофеем идея о «Москве – третьем 
Риме» (в этом смысле можно вспомнить 
брак между Иваном Третьим и Софьей 
Палеолог). Это идейная константа в пе-
риод правления Петра Алексеевича ста-
новится для Российского государства 
идеей широкой колониальной империи и 
по существу представляет собой продол-
жение византийской традиции, но уже 
Москва становится новым центром для 
христианского православного мира.

Наверное, поэтому с приходом ди-
настии Романовых, как младшей ветви 
Ольденбургского дома, до конца XIX 
столетия среди населения были спроек-
тированы тезисы или мифы, когда рус-

ский монарх ассоциировался с образом 
чужеземного, чужестранного правителя 
(и элиты) в политической системе власти. 
При этом правителям приписывались по-
ложительные политические и культурные 
превосходства, дистанция от населения, 
в своем основе как нейтрального или 
отрицательного. Исследователь Уортман 
Р.С. для описания индивидуальных спо-
собов презентации императорского мифа 
пользуется термином «сценарии власти». 
«Именно в сценариях следующих одно за 
другим царствований можно выявить как 
видоизменения, так и неизменную сущ-
ность мифа, обеспечивающего взаимо-
действие личности и истории» (Уортман, 
2004: 25)

Другим идеологическим обоснова-
нием, как отмечают некоторые исследо-
ватели, было то, что со времён зависимо-
сти России от Золотой Орды, территория 
России была интегрирована в ордынскую 
систему государственного устройства 
(Кульпин, 1994: 122) и вовлечена в си-
стему отношений государств, образовав-
шихся на месте Улуса Джучи (Горский, 
2000: 120). Многими Россия больше рас-
сматривалась не только как наследница 
Византии, сколько как продолжательница 
Орды, тем самым обосновывая свою экс-
пансию на Восток. 

Для вхождения России в ордынское 
пространство в качестве одной из ее на-
следниц, рассматривалось существова-
ние Касимовского ханства, одного из 
субъектов и административной единицы, 
объединенного с Московией (в Рязанской 
области), которое вошло в историю под 
названием «касимовская система». Ка-
симовские ханы оказались со временем 
полностью в зависимом положении от 
центра (Рахимзянов, 2009: 57) и эти вы-
работанные политические отношения 
между центром и подчинением потом 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
110

были использованы Российской колони-
альной властью как образец в завоева-
нии других ордынских ханств. При этом, 
«золотоордынские стандарты престижа и 
авторитета государства на международ-
ной арене заимствуются в их основных 
политико-функциональных чертах для 
легитимного освоения пространства» 
(Шаблей, 2008: 103). Так с 1487 по 1521 
год Казанское ханство пребывает на по-
ложении протектората, оформленного в 
соответствии с опытом Золотой Орды. 

Скорее всего эти идеологические 
концепты в категориях государственно-
го проектирования нужно рассматривать 
в комплексе, и, как отмечает исследова-
тель П. Шаблей: «Распад Золотой Орды 
совпал с эпохальным для России собы-
тием – гибелью Византии под ударами 
турок-османов. Хорошо известно, что 
падение «Второго Рима», Константино-
поля, породило притязания «Третьего 
Рима», Москвы, на возрождение и уси-
ление могущества русского государства, 
на вселенскую, значит, уникальную со-
циально-политическую роль Правосла-
вия, на объединение всех православных 
земель под главенством русского царя и 
исторически закрепило принципы еди-
нодержавности в высшей государствен-
ной символике (государь «Всея Руси»). 
Эти постулаты определили – не столько 
содержательно, сколько стратегически 
и концептуально, – вектор (гео)полити-
ки Московского государства, пределы 
легитимности в его политико-правовых 
взаимоотношениях с осваиваемым на 
Востоке пространством» (Шаблей, 2008: 
100-101), т.е. в основных рамках бывшей 
Ордынской империи.

Таким образом, Орда Залесская 
(Московия), унаследовав опыт визан-
тийской политики «divide et impera», с 
XVI в. активно включилась в раздел тер-

ритории Улуса Джучи, и стала основным 
выгодоприобретателем кризиса легитим-
ности, охватившего Золотую Орду в XV 
в. Происхождение касимовских Джучи-
дов («воцарение» Симеона Бекбулато-
вича при Иване IV), было использовано 
царями и сыграло не последнюю роль в 
колонизации Поволжья, Урала, Сибири, 
Причерноморья в XVI-XVII вв. чтобы 
полностью добиться гегемонии в Степ-
ной Евразии. 

Кроме идеологической отсылки к улу-
совской (ордынской) или православной 
византийской традиции, другим, возмож-
но негласным в официальной Российской 
колонизационной политике, все-таки был 
религиозный вопрос, а именно идея враж-
дебных «мусульманских земель». Так в 
войне с Сибирью героизация действий 
Ермака больше позиционировались как 
война с «неверными» (Forsyth, 1992б: 31), 
борьба народного героя за христианскую 
веру. Сибирь, как и Туркестан, восприни-
мались в глазах российской администра-
ции как мусульманская территория, тем 
более что известны факты приглашения 
ханом Кучумом мусульманских миссио-
неров из Бухары и Хивы (Абдиров, 1996: 
53). Как отмечает известный исследова-
тель Сеймур Беккер «в случае с Туркеста-
ном она (сегрегация между властителями 
и подвластными) обострялось многовеко-
вой антипатией христиан к мусульманам» 
(Беккер, 2004: 76), проектируя тем самым 
функцию ценностно-смыслового ориен-
тирования. В итоге, согласно исследова-
ниям М. Батунского, Русское государство, 
«готовясь к окончательному освобожде-
нию от власти мусульманской Золотой 
Орды и к более многогранной роли на аре-
не тогдашней мировой истории» проводит 
дискредитацию Врага – мусульманства с 
учётом классических крестоносных кон-
фигураций» (Шаблей, 2008: 103).



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
111

Как видим в идеологическом обо-
сновании имперских притязаний Россий-
ские колониальные власти четко сумели 
использовать цепочку многозначных би-
нарных оппозиций: наследие традиции 
«Византия – ненавистные тюрки»; «пра-
вопреемница Орды в форме политиче-
ского господства – законное подчинение 
бывших ордынских ханств новому цен-
тру»; «православие – мусульманство»; 
«Россия – Азия / Азиатская Россия». Это 
«обусловило амбивалентный характер её 
институционального и идеологического 
воздействия на общество и его право-
сознание. Так, Казань до завоевания её 
Иваном IV рассматривалась не просто 
как чужая земля, соседствующая с окра-
иной Руси, а как один из враждебных 
татарских оплотов = царство поганых = 
антитеза Святой Руси… Термин «мусуль-
мане» отождествляется с мегатермином 
«поганые»» (Шаблей, 2008: 103).

В итоге, если изначальные отноше-
ния между центром и подданными фор-
мировались на протекторатной основе, 
то по мере усиления военного составля-
ющей и административно-политического 
давления Российской империи, в ино-
этничных окраинах возникла необходи-
мость развивать и новые идеологические 
конструкты присутствия. Постепенно 
идеологи внедряют в политическую си-
стему новые понятия: «русский мир как 
основа цивилизационного и прогрессив-
ного продвижения среди варваров-ко-
чевников», «собирательство исконных 
земель» и пр.. 

Но в целом, когда Российская коло-
ниальная власть в конце XIX и в начале 
XX веков еще мыслила в рамках «импер-
ской логики», Запад стал постепенно от-
ходить от таких политических проекций 
и координат. Все больше в российском 
самодержавии нарастают противоречия 

в понимании сущности политического 
строительство – Империя или Государ-
ство-нация? По этому поводу замечатель-
ные наблюдения делает исследователь 
Уортманн Р.С.: «если исследовать рос-
сийскую монархию с такой же научной 
тщательностью, как другие социальные 
институты, выяснится, что институт мо-
нархии обладал собственной политиче-
ской культурой, в которой господствовал 
миф, и своими собственными целями. 
Этот институт был действующей силой, 
создавшей арену борьбы и поражения в 
начале XX столетия, и он же стал одним 
из факторов собственного краха» (Уорт-
ман, 2004: Т. II. С. 19).

Новым фактором, на стыке внеш-
них и внутренних предпосылок утраты 
геополитической роли степи в евразий-
ском пространстве, стало переформа-
тирование торгово-логистической кон-
фигурации, которое непосредственно 
стало сказываться на функциональной 
жизнеспособности политических систем 
в казахской степи. Так в историческом 
прошлом, доминирование морских сооб-
щений, начатое вслед за плаванием Чжен 
Хэ из Китая через Молуккские проливы 
в Аравийское и Красное море, повлекло 
перемещение широтных товаропотоков с 
караванного Шелкового пути (конкурент-
ные северо-каспийский и южно-каспий-
ский маршруты) на меридиональные: 
волго-балтийский речной путь, связав-
ший персидских и ганзейских купцов че-
рез ключевые волоки Валдайской возвы-
шенности, и морской путь через Суэцкий 
перешеек из Красного моря в Средизем-
ное. На этих конкурентных путях стали 
крепнуть новые политические союзы 
персидских Сефевидов и московских Ро-
мановых (младшей ветви Ольденбургско-
го дома), с одной стороны, и Османской 
империи и мамлюков с другой. В свою 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
112

очередь, создавшееся периферийное по-
ложение стимулировало католические 
страны на поиск морского пути в обход 
Африки, а ханств Центральной Азии к 
настойчивым попыткам если не восста-
новить контроль и транспортную связ-
ность времен Золотой Орды от Китая до 
Балкан (Шелковый путь), то хотя бы бло-
кировать узловые центры коммуникаций, 
прежде всего в районе волго-донской из-
лучины и Крыма, но эти попытки, как из-
вестно, окончились безрезультатно. 

Таким образом, с утерей торгово-ло-
гистического значения степи постепенно 
падает политическая функциональная 
жизнеспособность ордынских ханств и 
уже степь в евразийских континенталь-
ных процессах начинает играть роль 
периферии и окраин. Этот фактор ста-
новится одним из решающих в потере 
могущества и значения некогда сильных 
государств на территории Степной Евра-

зии (Казахстана). Плюс к этому, усиление 
сопредельных государств с враждебной 
геокультурной и религиозной идеологией 
(войны с ойратами, кызылбашами, Цин-
ской империей и пр.) приводили к тому, 
что казахская степь начинать консервиро-
ваться, чтобы хотя бы сохранить числен-
ный состав населения, свой внутренний 
потенциал и существующие идеологиче-
ские конструкты в степи. 

В анализе предпосылок приведе-
ния, в особенности внутренних причин 
нельзя не согласиться с этим выводами 
дореволюционных историков (таких как 
А.И. Добросмыслов, П.И. Рычков, А.И. 
Левшин, Л. Мейер, М. Красовский, И.И. 
Крафт, С.В. Жуковский, А.И. Макшеев, 
И.Казанцев, М.А. Терентьев и пр.) кото-
рые в основе были близки к истине, но 
в каждом случае нужно учитывать идео-
логических и внутренних специфичных 
факторов. 

Литературы

1.	 Абдиров М.Ж. (1996). Хан Кучум: известный и неизвестный. – Алматы.
2.	 Алекторов А. (1883). История Оренбургской губернии. – Оренбург.
3.	 Алтайбек С., Иванов Г. (2014). КАЗАХСТАН-РОССИЯ: Тернистый путь к совре-

менной интеграции. Хронологическое собрание. 1731 – 2013 г. –  Алматы.
4.	 Андриевич В.К (1889). История Сибири. Период с 1660 г. до воцарения импера-

трицы Елизаветы Петровны. – СПб. – Ч. 2.  
5.	 Апполова Н.Г. (1948). Присоединение Казахстана к России в 30-х годах XVIII 

века.  – Алма-Ата: АН Казахской ССР,–  247.
6.	 Артыкбаев Ж.О. (2004). История Казахстана. – Астана, – 159.
7.	 Вовк И.В., Шебалин И.А. (2016). «Присяга» и «Подданство» в политической 

практике казахской элиты в 30–40-е гг. XVIII в // Известия Волгоградского государствен-
ного педагогического университета. 

8.	 Вяткин М.П. (1941). Очерки по истории Казахской ССР. – М.; Л., 1941. – 368.
9.	 Горский А.А., (200). Москва и Орда. – М.: Наука, 120.
10.	Дюсебаев Н. К. (2012). Актуальные проблемы истории Казахстана в трудах 

М.П. Вяткина // Вестник Томского государственного университета. Серия. История. –  . – 
№4(20).

11.	 Избасарова Г.Б. (2018). Государственная деятельность А.И. Тевкелева по реализа-
ции юго-восточной политики Российской империи в XVIII в. // Вестник Томского государ-
ственного университета. – № 430. – 69.

12.	Избасарова Г.Б. (2016). Историография проблемы инкорпорации Младшего жуза 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
113

казахов в состав Российской империи (дореволюционный период) // Самарский научный 
вестник. – № 4 (17).

13.	История Казахстана (с древнейших времён до наших дней). В пяти томах, том III. 
– Алматы: Атамұра, 2010. – 150.

14.	Казахско-калмыцкие отношения // https://ru.wikipedia.org/wiki/
15.	Как «чужие» становятся «своими», или лексика включения Казахской степи в им-

перское пространство России* Олеся Сухих //https://cyberleninka.ru/article/n/kak-chuzhie-
stanovyatsya-svoimi-ili-leksika-vklyucheniya-kazahskoy-stepi-v-imperskoe-prostranstvo-
rossii/viewer

16.	Кульпин Э.С., (1994). Золотая Орда проблемы генезиса русского государства. – М. 
–122. 

17.	Покровский М.Н. (1923). Дипломатия и войны царской России в XIX столетии.  – 
М: Мысль, –  450 с. – С. 321.

18.	Политика Петра I по отношению к Средней Азии // http://bibliotekar.kz/proshloe-
kazahstana-v-istoricheskih-mate/politika-petra-i-po-otnosheniyu-k-sr-azi.html

19.	Принятие казахами Младшего и Среднего жузов подданства России//http://testent.
ru/index/0-53

20.	Присоединение Младшего жуза к России // https://histrf.ru/lenta-vremeni/event/
view/vkhozhdieniie-kazakhstana-v-sostav-rossii

21.	Рахимзянов Б.Р., (2009). Касимовское ханство (1445-1552 гг.). Очерки истории. – 
Казань,– С. 57. 

22.	Семенова Н.Л. (2015). Политика уфимских и симбирских генерал-губернаторов в 
Казахстане в начале 80-х гг. XVIIIв. // Universum: Общественные науки: электрон. научн. 
журн. – № 6 (16) . URL: http://7universum.com/ru/social/archive/item/2272

References

1.	 Abdirov M.Zh. (1996). Han Kuchum: izvestnyj i neizvestnyj. – Almaty.
2.	 Alektorov A. (1883). Istorija Orenburgskoj gubernii. – Orenburg.
3.	 Altajbek S., Ivanov G. (2014). KAZAHSTAN-ROSSIJa: Ternistyj put’ k sovremennoj 

integracii. Hronologicheskoe sobranie. 1731 – 2013 g. –  Almaty.
4.	 Andrievich V.K (1889). Istorija Sibiri. Period s 1660 g. do vocarenija imperatricy 

Elizavety Petrovny. – SPb. – Ch. 2.  
5.	 Appolova N.G. (1948). Prisoedinenie Kazahstana k Rossii v 30-h godah XVIII veka.  

– Alma-Ata: AN Kazahskoj SSR,–  247.
6.	 Artykbaev Zh.O. (2004). Istorija Kazahstana. – Astana, – 159.
7.	 Vovk I.V., Shebalin I.A. (2016). «Prisjaga» i «Poddanstvo» v politicheskoj praktike 

kazahskoj jelity v 30–40-e gg. XVIII v // Izvestija Volgogradskogo gosudarstvennogo 
pedagogicheskogo universiteta. 

8.	 Vjatkin M.P. (1941). Ocherki po istorii Kazahskoj SSR. – M.; L., 1941. – 368.
9.	 Gorskij A.A., (200). Moskva i Orda. – M.: Nauka, 120.
10.	 Djusebaev N. K. (2012). Aktual’nye problemy istorii Kazahstana v trudah M.P. 

Vjatkina // Vestnik Tomskogo gosudarstvennogo universiteta. Serija. Istorija. –  . – №4(20).
11.	 Izbasarova G.B. (2018). Gosudarstvennaja dejatel’nost’ A.I. Tevkeleva po realizacii 

jugo-vostochnoj politiki Rossijskoj imperii v XVIII v. // Vestnik Tomskogo gosudarstvennogo 
universiteta. – № 430. – 69.

12.	 Izbasarova G.B. (2016). Istoriografija problemy inkorporacii Mladshego zhuza 
kazahov v sostav Rossijskoj imperii (dorevoljucionnyj period) // Samarskij nauchnyj vestnik. – 
№ 4 (17).

13.	 Istorija Kazahstana (s drevnejshih vremjon do nashih dnej). V pjati tomah, tom III. – 
Almaty: Atamұra, 2010. – 150.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
114

14.	 Kazahsko-kalmyckie otnoshenija // https://ru.wikipedia.org/wiki/
15.	 Kak «chuzhie» stanovjatsja «svoimi», ili leksika vkljuchenija Kazahskoj stepi v 

imperskoe prostranstvo Rossii* Olesja Suhih //https://cyberleninka.ru/article/n/kak-chuzhie-
stanovyatsya-svoimi-ili-leksika-vklyucheniya-kazahskoy-stepi-v-imperskoe-prostranstvo-
rossii/viewer

16.	 Kul’pin Je.S., (1994). Zolotaja Orda problemy genezisa russkogo gosudarstva. – M. 
–122. 

17.	 Pokrovskij M.N. (1923). Diplomatija i vojny carskoj Rossii v XIX stoletii.  – M: 
Mysl’, –  450 s. – S. 321.

18.	 Politika Petra I po otnosheniju k Srednej Azii // http://bibliotekar.kz/proshloe-
kazahstana-v-istoricheskih-mate/politika-petra-i-po-otnosheniyu-k-sr-azi.html

19.	 Prinjatie kazahami Mladshego i Srednego zhuzov poddanstva Rossii//http://testent.ru/
index/0-53

20.	 Prisoedinenie Mladshego zhuza k Rossii // https://histrf.ru/lenta-vremeni/event/view/
vkhozhdieniie-kazakhstana-v-sostav-rossii

21.	 Rahimzjanov B.R., (2009). Kasimovskoe hanstvo (1445-1552 gg.). Ocherki istorii. – 
Kazan’,– S. 57. 

22.	 Semenova N.L. (2015). Politika ufimskih i simbirskih general-gubernatorov v 
Kazahstane v nachale 80-h gg. XVIIIv. // Universum: Obshhestvennye nauki: jelektron. 
nauchn. zhurn. – № 6 (16) . URL: http://7universum.com/ru/social/archive/item/2272



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
115

ҒТАМР/ SRSTI/ ГРНТИ 21.15.47

e-mail: bm.karlygash@gmail.com
e-mail: z-home@bk.ru

ОРТА АЗИЯ ЕЛДЕРІНДЕГІ ДІНИ 
ТЕЛЕБАҒДАРЛАМАЛАРДЫҢ САЛЫСТЫРМАЛЫ 

ТЕОРИЯСЫ МЕН ТӘЖІРИБЕСІ

Борбасова Қарлығаш Молдағалиевна
Философия ғылымдарының докторы, 

профессор, әл-Фараби атындағы Қазақ 
ұлттық университеті,
Алматы қ., Қазақстан

Шантемисов Ермек Берикович
Дінтану мамандығының 2-курс 

магистранты, әл-Фараби атындағы Қазақ 
ұлттық университеті,
Алматы қ., Қазақстан

النظرية والممارسة المقارنة للبرامج التليفزيونية الدينية في دول آسيا الوسطى
 

بورباسوفا قارليغاش مولداغالييفنا
الأستاذة الدكتورة في علوم الفلسفة
جامعة الفارابي القازاقية الوطنية

ألماتي، كازاخستان

شانتيميسوف يرميك بيريكوفيتش
طالبة سنة ثانية لمرحلة ماجستير في تخصص 
»الدراسات الدينية« جامعة الفارابي القازاقية 

الوطنية
ألماتي، كازاخستان 

COMPARATIVE THEORY AND PRACTICE OF RELIGIOUS 
TELEVISION PROGRAMS IN CENTRAL ASIAN COUNTRIES

Borbasova Karlygash Moldagalievna
Doctor of Philosophy, Professor
KazNU named after al-Farabi, 

Almaty, Kazakhstan

Shantemissov Yermek Berikovich
2nd year master’s student in the 

specialty Religious Studies KazNU named 
after al-Farabi, 

Almaty, Kazakhstan

СРАВНИТЕЛЬНАЯ ТЕОРИЯ И ПРАКТИКА РЕЛИГИОЗНЫХ 
ТЕЛЕПРОГРАММ В СТРАНАХ ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ

Борбасова Карлыгаш Молдагалиевна
Доктор философских наук, 

профессор, 
КазНУ им. аль-Фараби, 
г. Алматы, Казахстан

Шантемисов Ермек Берикович
Магистрант 2 курса специальности  

религоведение, КазНУ им аль-Фараби, 
г. Алматы, Казахстан



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
116

Аңдатпа. Мақалада Орта Азия елдеріндегі діни телевизиялық бағдарламалардың 
күрделі ландшафты қарастырылады, осы бағдарламалардың теориялық негіздері 
мен тәжірибелік көріністеріне салыстырмалы талдау жасалады. Діни әртүрлілікпен, 
әлеуметтік-саяси динамикамен және мәдени ерекшелікпен сипатталатын аймақта зерттеу 
теледидардың діни көрініс, білім беру және ықпал ету құралы ретіндегі рөлін ашуға 
бағытталған. Бұл салыстырмалы зерттеудің негізгі міндеттері – діни телевизиялық 
бағдарламалардың дамуын қалыптастыратын Орта Азия елдерінің тарихи және мәдени 
контекстерін зерттеу; аймақтағы әртүрлі діни дәстүрдің, соның ішінде исламның 
теледидар арқылы қалай ұсынылатынын және насихатталатынын зерттеу; мемлекеттік 
саясаттың, ережелердің және цензураның діни теледидар бағдарламаларының мазмұнына 
әсер ету деңгейін зерттеу; діни көзқарастар мен тәжірибелерді қалыптастырудағы 
рөлін салыстыра келе діни теледидар бағдарламаларының мақсатты аудиторияға әсерін 
бағалау. Бұл мақала Орта Азия қоғамындағы дін, БАҚ және мәдениет арасындағы күрделі 
өзара әрекеттесуді тереңірек түсінуге ықпал етуге арналған. Жалпы Орта Азиядағы діни 
көріністегі телебағдарламалардың рөлін егжей-тегжейлі талқылауға ықпал етеді. 

Түйін сөздер: Орта Азия, дін, ислам, телеканал, телебағдарлама.
 

م تحليلاًً  ينيَّةَ في بلدان آسيا الوسطى ويقدِّ�ِ الملخََّص: يتناول المقال المشهد المعقد للبرامج التِّ�ِلفزيونيَّةَ الدِّ�ِ
والّدّيناميَّاَت   ِ ينيِّ� الدِّ�ِ ع  بالتَّنَّوّ تتميَّزَ  منطقة  وفي  البرامج.  لهذه  العمليَّةَ  والمظاهر  النَّظَريَّةَ  للأسس  مقارناًً 
التِّ�لِفزيون باعتباره وسيلة  راسة إلى الكشف عن دور  الدِّ�ِ الثَّقَافيَّةَ، وتهدف  ياسيَّةَ والهويَّةَ  الاجتماعيَّةَ والسِّ�ِ
ياقات التَّاَريخيَّةَ  راسة المقارنة هي: دراسة السِّ�ِ ِ والتَّعَليم والتَّأَثير. الأهداف الرََّئيسة لهذه الدِّ�ِ ينيِّ� للتَّعَبير الدِّ�ِ
ينيَّةَ المختلفة  ينيَّةَ؛ دراسة التَّقَاليد الدِّ�ِ ر البرامج التِّ�ِلفزيونيَّةَ الدِّ�ِ ل تطّوّ والثَّقَافية لدول آسيا الوسطى الَّتَي تشكِّ�ِ
الموجودة في المنطقة، بما في ذلك كيفيَّةَ تقديم الإسلام والتَّرَويج له من خلال التِّ�لِفزيون؛ دراسة مستوى 
البرامج  تأثير  تقييم  ينيَّةَ؛  الدِّ�ِ التِّ�ِلفزيونيَّةَ  البرامج  محتوى  على  قابة  والرِّ�ِ العامََّة  واللَّوَائح  ياسات  السِّ�ِ تأثير 
ينيَّةَ على الجماهير المستهدفة من خلال مقارنة دورها في تشكيل وجهات النَّظَر والممارسات  التِّ�لِفزيونيَّةَ الدِّ�ِ

ينيَّةَ. الدِّ�ِ
ين والإعلام والثَّقَافة في مجتمعات  تهدف هذه المقالة إلى تعزيز فهم أعمق للتَّفَاعلات المعقَّدَة بين الدِّ�ِ

. ِ في آسيا الوسطى ككلٍّ�ٍ ينيِّ� ز مناقشة تفصيليَّةَ لدور البرامج التِّ�ِلفزيونيَّةَ في المشهد الدِّ�ِ آسيا الوسطى. يعزِّ�ِ
ين، الإسلام، آسيا الوسطى، قناة تلفزيونيَّةَ، برنامج تلفزيونيٌٌّ. الكلمات المفتاحيَّةَ: الدِّ�ِ

Abstract. The article examines the complex landscape of religious television programs in 
the countries of Central Asia and provides a comparative analysis of the theoretical foundations 
and practical manifestations of these programs. In a region characterized by religious diversity, 
socio-political dynamics and cultural identity, the study aims to reveal the role of television as a 
means of religious expression, education and influence. The main objectives of this comparative 
study are: to study the historical and cultural contexts of Central Asian countries that shape the 
development of religious television programs; study of the various religious traditions that exist 
in the region, including how Islam is presented and promoted through television; study the level 
of influence of public policies, regulations and censorship on the content of religious television 
programs; assess the impact of religious television programs on target audiences by comparing 
their role in shaping religious views and practices. This article is intended to promote a deeper 
understanding of the complex interactions between religion, media, and culture in Central Asian 
societies. Promotes a detailed discussion of the role of television programs in the religious scene 
in Central Asia as a whole.

Keywords: Central Asia, religion, Islam, TV channel, TV program.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
117

Аннотация. В статье исследуется сложный ландшафт религиозных телевизионных 
программ в странах Центральной Азии, проводится сравнительный анализ теоретических 
основ и практических проявлений этих программ. В регионе, характеризующемся 
религиозным разнообразием, социально-политической динамикой и культурной 
самобытностью, исследования сосредоточены на раскрытии роли телевидения как 
средства религиозного самовыражения, образования и влияния. Основными задачами 
данного сравнительного исследования являются: изучение исторического и культурного 
контекста стран Центральной Азии, формирующих развитие религиозных телевизионных 
программ; изучение различных религиозных традиций, существующих в регионе, включая 
то, как ислам преподносится и продвигается по телевидению; изучение уровня влияния 
государственной политики, правил и цензуры на содержание религиозных телевизионных 
программ; оценка влияния религиозных телевизионных программ на целевую аудиторию 
путем сравнения их роли в формировании религиозных взглядов и практик. Эта статья 
призвана способствовать более глубокому пониманию сложных взаимодействий между 
религией, СМИ и культурой в обществах Центральной Азии. Способствует детальному 
обсуждению роли телепрограмм в религиозном проявлении в Центральной Азии в целом.

Ключевые слова: Центральная Азия, религия, ислам, телеканал, телепрограмма.

КІРІСПЕ
Теледидар – діни тақырыптар ту-

ралы ақпарат таратудың және сұхбатта-
судың, пікір алмасудың күшті құралы. 
Бірақ ол дінді қалай бейнелейтіні және 
қандай құндылықтарды насихаттайтыны 
үшін де сынға ұшырауы мүмкін. Діни ұй-
ымдар мен сенушілер теледидарды уағы-
здау және білім беру құралы ретінде, сон-
дай-ақ жаңа жақтас тарту үшін қолдана 
алады. Н.Н. Потаншинская теледидарды 
коммерцияландыру және тіпті діни ілім-
дерді бұрмалау құралы деп санайды (По-
ташинская, 2012: 105).

Орта Азия – Қазақстан, Өзбекстан, 
Тәжікстан, Түрікменстан және Қырғыз-
стан сияқты елдерді қамтитын өңір. Бұл 
аймақта әртүрлі этникалық топ тұрады. 
Айта кету керек, Орта Азия этникалық 
және мәдени әртүрлілікте көп қырлы. 
Орта Азия елдерінде әртүрлі діни бағдар-
лама мен ағымдар бар (Оливия, 2006: 95).

Орта Азиядағы діни телебағдарла-
малар әртүрлі форматта  және осы ай-
мақта кездесетін әртүрлі дінге бағыт-
талған. Орта Азияның мәдени және діни 

жағынан алуан түрлі аймақ екенін еске-
ру маңызды. Әрине, діни телебағдарла-
малардың болуы және олардың сипаты 
халықтың діни құрамына және билік та-
рапынан реттеуге байланысты. Орта Ази-
яның әртүрлі елдері мен аймағында діни 
телебағдарламалар айтарлықтай өзгеше. 

Діни телебағдарламалар – бұл діни 
тақырыпты, нанымды және өмірдің руха-
ни аспектілерін талқылайтын теледидар-
лық бағдарламалар. Бұл бағдарламалар-
дың мазмұны (Оливия, 2006: 97):

Діни қызмет – бұл шіркеулерден, си-
нагогалардан, мешіттерден және басқа да 
ғибадат орындарынан діни қызмет, дұға 
мен ғибадат тарату. Оларға рәсім, ән, 
уағыз бен ілім кіреді.

Рухани әңгімелер: рухани көшбас-
шылар мен пасторлар өздерінің діни 
сенімдері мен ілімдерімен бөлісетін, ру-
хани өсу бойынша кеңес беретін және 
аудитория сұрақтарына жауап беретін 
бағдарламалар.

Деректі фильмдер мен бағдарлама-
лар: бұл бағдарламалар діни оқиғаларды, 
догмаларды, қасиетті мәтіндерді және 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
118

олардың қоғам мен мәдениетке әсерін 
зерттейді.

Діни жаңалықтар: ұлттық және 
әлемдік деңгейдегі дінге қатысты оқиға-
лар мен жаңалықтарды қарастырады.

Діни тақырыптарды талқылау: 
бұл хабарлар әртүрлі қонақтар мен са-
рапшыларды діннің, руханилықтың және 
адамгершіліктің әртүрлі аспектілерін 
талқылайды.

Діни лидерлермен сұхбат: діни қай-
раткерлерден, пасторлардан, діни қыз-
меткерлерден, монахтардан және басқа 
да діни қауымдастықтардан сұхбат алу 
мақсатындағы телебағдарламалар.

Діни телебағдарламалар сенушілер-
ге де, дін мен руханиятқа қызығушылық 
танытқандарға да арналады. Олар рухани 
шабыт, білім және әртүрлі діни дәстүр 
туралы ақпарат көзі бола алады. Әртүрлі 
елдер мен мәдениеттерде мұндай бағдар-
ламалардың форматы мен мазмұны 
бір-біріне ұқсамайды.

Негізгі бөлім
Бұқаралық ақпарат құралдары не-

гізінен жас аудиторияға бағытталған ха-
лықтың әртүрлі тобын қамтиды және 
теледидар, радио, журналдарды қоса 
алғанда, барлығы қол жетімді форматта 
жұмыс істейді. Осы салада жұмыс істей-
тін дін қайраткерлері мен журналистер 
осылайша халыққа дін туралы білім бе-
реді. Ислам туралы объективті ақпарат 
береді және сенушілер арасында радикал-
ды көңіл күйдің алдын алуға үлес қосады.

Орта Азия елдеріндегі діни теле-
бағдарламаларды салыстырмалы зерттеу 
олардың мазмұны, қоғамға әсері және 
осы аймақтың діни әрі саяси аспек-
тілерімен байланысы тұрғысынан қы-
зығушылық тудырады. Орта Азияда 
әртүрлі діни дәстүр тараған, соның ішін-
де ислам, православие, буддизм және 

т.б. Дін – осы аймақтағы  тұрғындардың 
өмірінде маңызды рөл атқарады және 
діни телебағдарламалар осы саладағы 
ақпарат пен білім берудің бір жолы (3).

Орта Азиядағы дін туралы теле-
бағдарламаларға салыстырмалы талдау 
жүргізу үшін мынадай аспектілерді еске-
ру қажет.

Діни дәстүрлер: Орта Азия елдерін-
де әртүрлі діни дәстүр бар. Мысалы, 
Тәжікстан мен Өзбекстанда ислам басым 
дін, ал Қазақстан мен Қырғызстанның 
діни халқы әртүрлі. Салыстырмалы зерт-
теу осы контексті ескеруі керек (Баимбе-
тов, 2009: 48).

Бағдарлама мазмұны: зерттеу діни те-
ледидар бағдарламаларының мазмұнын, 
соның ішінде пікірталасты, діни көшбас-
шылармен сұхбатты, білім беру бағдарла-
маларын және діни рәсімдерді талдауды 
қамтиды. Бұл бағдарламаларда қандай 
діни тақырыптар мен тәжірибелер баса 
назар аударылатынын анықтау маңызды.

Қоғамға әсері: зерттеу діни теле-
бағдарламалардың қоғамға қалай әсер 
ететінін, соның ішінде олардың қоғам-
дық пікірді қалыптастырудағы, діни 
төзімділік пен саяси үдерістегі рөлін 
бағалай алады.

Саяси контекст: Орта Азия елдерінің 
қатарында дін мен саясат арасында тығыз 
байланыс бар. Діни телебағдарламалар-
ды саяси мақсатта пайдалануға болады, 
зерттеу олардың осы тұрғыда қандай рөл 
атқаратынын бағалай алады.

Реттеу және цензура: Орта Азияның 
әртүрлі елдерінде діни телебағдарлама-
ларға қатысты әртүрлі ереже мен норма-
лар бар. Зерттеу, сонымен қатар осындай 
бағдарламаларды реттеудің заңнамасы 
мен тәжірибесін талдауды қамтиды.

Орта Азиядағы діни телебағдарлама-
ларды салыстырмалы түрде зерттеу діни 
тәжірибелердің әртүрлілігіне және олар-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
119

дың аймақтағы қоғамдағы рөліне, сон-
дай-ақ саясат пен қоғамға әсер етеді.

Діни бағдарламалардың қоғамға ай-
тарлықтай әсері бар. Діни бағдарлама-
лардың әсері жағымды да, жағымсыз да 
болуы мүмкін және ол қоғамның әртүрлі 
деңгейінде, соның ішінде мәдени, әлеу-
меттік, моральдық әрі саяси жағдайында 
көрінеді.  

Діни бағдарламалардың қоғамға әсер 
етуінің бірнеше жолы:

Моральдық құндылықтар: діни на-
нымдар мен моральдық нормалар көбі-
несе жеке адамдардың мінез-құлқына 
әсер етеді және қоғамдағы моральдық 
құндылықтардың негізін құрайды. Олар 
адамдардың мінез-құлқын реттейтін эти-
калық нормалар мен стандарттардың да-
муына ықпал ете алады.

Мәдени дәстүрлер: дін мәдени 
дәстүрлер мен әдет-ғұрыптарды қалып-
тастыруда маңызды рөл атқарады. Діни 
мерекелер мен рәсімдер қоғамның мәде-
ни ерекшелігіне қатты әсер етеді.

Әлеуметтік ынтымақтастық: діни 
қауымдастықтар мен шіркеулер көбіне-
се әлеуметтік ынтымақтастықты қалып-
тастырады және олардың мүшелеріне 
қолдау көрсетеді. Олар кедейлікке, есірт-
кіге және басқа да әлеуметтік мәселелер-
ге қарсы күресте көмек көрсете алады 
(Шваб, 2019: 25).

Саяси ықпал: дін саясатта маңыз-
ды рөл атқара алады. Діни көшбасшы-
лар мен ұйымдар саяси шешімдерге 
әсер етіп, белгілі бір саяси ұстанымдар 
үшін үгіт-насихат жүргізе алады, бұл 
тұрақтандыруға да, қоғамдағы қақтығы-
старға да әкеледі.

Білім: діни мектептер мен оқу орын-
дары студенттердің білім деңгейі мен 
дүниетанымын қалыптастыра алады, со-
нымен қатар ғылыми және діни тәжіри-
беге әсер етеді.

Қақтығыстар: діни нанымдар 
қоғамдағы қақтығыстар мен шиелені-
стердің көзі бола алады, әсіресе әртүрлі 
діни топтардың көзқарастары мен мүдде-
лері әртүрлі.

Тәжікстандағы діни теледидарлық 
бағдарламалар, көптеген басқа елдер-
дегідей, мазмұны мен бағыты бойынша 
әртүрлі. Тәжікстанның негізгі діні –ис-
лам. Нәтижесінде Тәжікстандағы көпте-
ген діни теледидарлық бағдарламалар ис-
ламмен байланысты. Бұл бағдарламалар 
мыналарды қамтиды.

Құран декламациялары: Тәжікстан-
дағы кейбір телеарналар Құран декла-
мацияларын тарата алады, онда жеке 
адамдар немесе ғалымдар Құран аятын 
оқиды және бұл – көрермендер үшін қа-
сиетті мәтінді тыңдау және онымен бай-
ланысу тәсілі.

Исламдық білім: Діни бағдарлама-
ларда ислам тарихына, теологиясына 
және заң ғылымына қатысты пікірта-
ластарды қоса алғанда, исламға қатысты 
білім беру мазмұны жиі кездеседі. Ақпа-
рат пен басшылық беру үшін ислам ға-
лымдары немесе оқытушылары тартыла-
ды (Шваб, 2019: 25).

Жұма уағыздары: кейбір арналар 
жергілікті мешіттерден немесе белгілі 
имамдардан жұма уағызын (хутбу) тара-
та алады. Бұл уағыздар әдетте ағымдағы 
оқиғаларға арналған және қоғамға діни 
басшылық ұсынады.

Діни пікірталастар: теледидарлық 
бағдарламаларда діни тақырыптар бой-
ынша пікірталастар, соның ішінде ислам 
этикасы, адамгершілік және мұсылман 
қауымының алдында тұрған заманауи 
сын-қатерлерге қатысты мәселелер қарас- 
тырылады.

Ислам фестивальдері мен іс-шарала-
ры: исламдық мерекелер мен фестиваль-
дер кезінде осы оқиғаларға байланысты 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
120

мағыналар мен дәстүрлер туралы түсінік 
беретін арнайы бағдарламалар таратылады.

Тәжікстан үкіметінің діни мазмұн 
мен қызметі, әсіресе исламдық көріні-
стерге қатысты реттеу тарихы бар екенін 
атап өткен жөн. Нәтижесінде діни бағдар-
ламалар мемлекеттік қадағалауға және 
шектеулерге ұшырайды.

Тәжікстанның діни ландшафты 
әртүрлі, мұнда тек сүнниттік ислам ғана 
емес, сонымен қатар исмаилиттер мен 
басқа да діни азшылықтар бар. Алайда 
мұсылман емес конфессиялармен неме-
се азшылықтардың исламдық дәстүр-
лерімен байланысты діни теледидарлық 
бағдарламалардың қол жетімділігі шек-
теулі (Muminjonov, 2021).

Суннизм идеяларын тарататын «Ви-
соли хақ» (ақиқатпен кездесу), «Калима» 
(сөз), «Нұр» (жарық) және т.б. сияқты 
спутниктік телеарналар бар. «Ахли байт» 
(пайғамбардың отбасы)  спутниктік те-
леарнасында және т.б. діни тәжірибе 
шиизмнің постулаттары негізінде қара-
стырылады. Дін туралы ақпараттық орта 
«Висоли хақ», «Калима», «Нұр», «Ахли 
байт» және т.б. сияқты спутниктік теле-
арналармен толтырылғандықтан, ислам-
ның бір бағытын екіншісіне қарсы ұнат-
пау сезімінен жанжалдың өсу қаупі бар 
(Муминджонов, 2022: 36).

Өзбекстан елі тәуелсіздік алғаннан 
кейін теледидар партияның үгіт-насихат 
жарлықтары мен нормаларынан босатыл-
ды. Жарнама пайда болып, аймақтық те-
ледидар жоғары қарқынмен дами баста-
ды. Теледидар экрандарынан адамдар 
әлем туралы шынайы, жарқын ақпарат 
ала бастады.

Өзбекстанда көптеген басқа елдерде-
гідей әртүрлі діни теледидарлық бағдар-
ламалар бар. Алайда Өзбекстанда діни 
саланы дәстүрлі түрде мемлекет реттей-
тінін және діни ұйымдар мен олардың 

қызметі қатаң бақылауға алынатынын 
атап өткен жөн. Бұл діни бағдарламалар-
дың мазмұны мен таралуына әсер етеді 
(Юсупалиева, 2016: 11).

Өзбекстандағы діни бағдарлама-
лар мемлекет белгілеген шектеулер мен 
реттеулерге ұшырайтынын есте ұстаған 
жөн. Сондықтан мұндай бағдарламалар-
дың мазмұны жергілікті заңдар мен ере-
желерге сәйкес белгілі бір аспектілерде 
шектеледі.

Өзбекстанда 2018 жылы қасиетті 
Рамазан айында алғашқы Діни ислам-
дық интернет-телеарна қарапайым, бірақ 
түсінікті «Muslim TV» атауымен жұмыс 
істей бастады. Мазмұны Орта Азия Ре-
спубликасындағы өмір мен дәстүр туралы 
баяндайтын діни мәдени-ағартушылық 
бағдарламалардан тұрады. Бұқаралық 
ақпарат құралдарының бұл түрінің пайда 
болуы – Республикадағы діни компонент-
тің күшеюінің айқын белгісі. Осылайша, 
діни мазмұнды алғысы келетін маңызды 
аудитория құрылды немесе осы бағытта 
саяси міндет бар деп айтуға болады. Қа-
лай болғанда да діни салаға назар аудару-
дың күшеюінің айқын көрінісі байқалды 
(Ирматов, 2016: 17).

Өзбекстан мұсылмандары басқарма-
сының басшылығы телеарнаның негізгі 
міндеті аудиторияны Құран мен хадисте 
қалыптасқан исламның рухани және мо-
ральдық құндылықтарымен, ежелгі дін-
нің мәдени тарихының байлығымен та-
ныстыру деді. 

2021 жылдан бастап Өзбекстан-
да тәулік бойы таратылатын «Хидоят 
сари» («ақиқат жолына нұсқау») жаңа 
ғылыми-ағартушылық интернет-теле-
арнасы іске қосылды. Арна «жастардың 
мәдени-ағартушылық және діни білімін 
арттыру мақсатында» құрылды. Арна 
эфирі Өзбекстандағы ислам мәдениетінің 
мұрасына, ел аумағында өмір сүрген ұлы 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
121

ғалымдардың өмірі мен еңбектеріне ар-
налған телебағдарламалардан, сондай-ақ 
халықтың діни сауаттылығын кеңейтуге 
бағытталған ғылыми-танымал телешоу-
лардан тұрады (Хасанов, 2017: 24).

Тәулік бойы таратылатын телеарна-
да келесі бағдарламалар көрсетіледі:

•	 ислам мәдениеті, ғылымды дамы-
туға үлес қосқан ғалымдардың мұрасы, 
ғибадатханаларды абаттандыру жұмы-
стары, сондай-ақ дінді сақтау, жастарды 
Отанға деген адалдық пен ұлттық құн-
дылықтарға, басқа ұлттар мен діндердің 
өкілдеріне құрмет сезімін ояту идеялары 
кеңінен жарияланатын және насихаттала-
тын телебағдарламалар;

•	  діни сауаттылықты арттыруға 
бағытталған ғылыми-танымал және көр-
кем хабарлар елімізде жүргізіліп жатқан 
діни-ағарту жұмыстарымен танысу және 
т.б.; 

•	 дін саласының өкілдерімен және 
мамандарымен кездесулер мен дөңгелек 
үстелдер, онда жаһандық мәселелер, сон-
дай-ақ отбасы мәселелері, жастардың мі-
нез-құлқы мен тәрбиесі ережелері талқы-
ланады;

•	  жастарды әртүрлі күштер мен 
ағымдардың ықпалына түсуден қорғауға, 
терроризм мен экстремизмнің нақты иде-
ялары мен мақсатын көрсетуге, сондай-ақ 
жастарды «бұқаралық мәдениеттің» зи-
янды жақтарынан қорғауға арналған ар-
найы бағдарламалар мен бейнероликтер 
(Юсупалиева, 2019).

Түрікменстан әлемдегі ең құпия ел-
дердің бірі болып қала береді. Мұнда 
мемлекеттің пікіріне қайшы келетін кез 
келген ақпаратты жариялау қатаң жаза-
ланады, тіпті деректер мен ресми стати-
стиканың көп бөлігі мемлекеттік құпия 
болып қала береді. 

Бүкіл елдегі газеттер бірінен соң 
бірі бірдей «жаңалықтар» репортажын 

жариялайды және олардың барлығы ұлт-
тың даңқы мен өркендеуін атап өтеді. 
Сонымен қатар теледидар Гурбангулы 
Бердімұхаммедовтің сахналанған ерлік-
теріне толы: жарыс машинасын жүргізу, 
атқа міну, велосипед жарысы, ауыр атле-
тика және тіпті немересінің қатысуымен 
теледидарда тікелей эфирде көрсетілген 
жаңа жылдық дискотека кептелісі (Нур-
молдина, Сихимбаева, 2022). 

Түрікменстанда діни мазмұнды қоса 
алғанда, бұқаралық ақпарат құралдары-
ның қатаң бақыланатын және реттелетін 
ортасы бар. Үкімет діни көріністі және 
діни қызметті қатаң бақылайды. Нәти-
жесінде мемлекет бақылайтын теледидар 
арналарында шектеулі діни теледидар 
бағдарламалары бар немесе мүлде жоқ.

Түрікменстандағы мемлекеттік дін – 
ислам және үкімет діни рәсімдерді, діни 
ұйымдар мен  діни ақпараттың таралуын 
қатаң бақылайды. Үкіметтің нұсқаулары-
на сәйкес келетін кейбір діни бағдарла-
малар бар болса да, мұндай мазмұн мем-
лекеттің идеяларына және діннің ресми 
түсіндірмесіне сәйкес келетінін түсіну 
маңызды.

Түрікменстанда діни сенім бостан-
дығы шектеулі және жеке адамдар мен 
ұйымдарға үкімет мақұлдамайтын неме-
се бақыламайтын діни қызметпен айна-
лысуға кеңес берілмейді. Бұған діни ха-
бар таратуға шектеулер кіреді.

Түрікменстанда теледидар 50 жыл-
дан астам уақыт жұмыс істейді. Теле-
дидар –Түрікменстандағы ең танымал 
медиа түрі. Жалпы қол жетімді 7 мемле-
кеттік арна «Altyn Asyr: Türkmenistan», 
«Türkmenistan», «Miras», «Türkmen 
Owazy», «Aşgabat», «Türkmenistan Sport».

Президенттің БАҚ мазмұны мен ны-
санын толық бақылауды көрсетеді. Ұлт-
тық телеарналарды, баспа БАҚ мәтін-
дерін және интернеттегі жаңалықтарды 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
122

талдау ұлт көшбасшысының жеке басы-
на табынудың басым рөлін көрсетеді. 
Түрікменстан Президентін дәріптейтін 
материалдар, мемлекеттік идеология-
ларды насихаттау: С. Ниязов кезіндегі 
«Алтын ғасыр дәуірі» және Г. Бердімұ-
хамедов кезіндегі «қуатты мемлекеттің 
гүлденген дәуірі» хабар таратудың ажы-
рамас элементі болып қала береді. Мем-
лекеттік саясат, адам құқықтарының бұ-
зылуы немесе Үкіметтің сыртқы сыны 
туралы балама ақпаратқа тыйым салына-
ды (Алтайкызы, 2019).

Дегенмен 2018 жылы монолитті ме-
диада өзгешеліктер пайда болды. Мыса-
лы, теледидар жүргізушілері азық-түлік 
тапшылығы туралы «мәлімдемелер» жа-
сады.

«Бұқаралық ақпарат құралдары аза-
маттарды ақпараттандыру немесе ел 
үшін маңызды мәселелерді қоғамдық 
талқылауды қамтамасыз ету мақсатынан 
алыс», – деді бір қатысушы. Олардың 
жалғыз функциясы – үкіметке қызмет ету 
және оның саясатын құптау. 

Түрікменстан – діни қызмет пен 
бұқаралық ақпарат құралдарын қатаң 
мемлекеттік бақылайтын ел, ал мемле-
кет теледидардағы діни бағдарламаларды 
қатаң реттейді. Үкімет зайырлылықтың 
ерекше түрін қолдайды және бұқара-
лық ақпарат құралдарында діни мазмұн-
ның болуын шектейді. Нәтижесінде, 
Түрікменстанда діни телебағдарламалар-
дың шектеулі саны болуы мүмкін және 
олардың кез келгені үкіметтің дінге қаты-
сты ресми ұстанымына сәйкес келеді.

Қырғыз Республикасы – ар-ождан 
мен дін бостандығына кепілдік беретін 
зайырлы мемлекет. Мемлекет дінге қа-
тысты саясатын зайырлы және діни 
құндылықтар жүйелері арасындағы 
үйлесімді қатар өмір сүру және өзара 
сыйластық негізінде жүргізеді. Діни ұй-

ымдардың қызметін мемлекеттік реттеу-
дің зайырлы қағидаты діни ұйымдар мен 
ғибадат қызметшілерінің мемлекеттік 
органдардың қызметіне араласуына жол 
бермеу мақсатымен діннің және мемле-
кеттің барлық табынушысының бөлінуі 
туралы конституциялық нормаларды іске 
асыруды білдіреді. Алайда зайырлылық 
принциптері жаһанданудың сын-қатер-
лері мен қауіптерін сынау арқылы бұзы-
лады.

Қырғызстан – көпұлтты мемлекет. 
Осыған байланысты елдің діни нанымы 
да  әртүрлі. Алайда Қырғызстанның не-
гізгі діндері – ислам және буддизм. 

Қырғызстанда ислам діні басым 
және көптеген ізбасарлары бар. Мұсыл-
мандардың көпшілігі сүнниттік исламды 
ұстанады, бірақ шиит азшылығы да бар. 
Қырғыз қоғамындағы исламның рөлі 
маңызды, ол моральдық құндылықтарды, 
мінез-құлық нормалары мен дәстүрлерін 
қалыптастыруда маңызды рөл атқарады 
(Adilbekov, 2016).

Буддизм өз кезегінде Қырғыз халқы-
ның мәдениеті мен өмір салтына үлкен 
әсер етті. Орта ғасырларда буддизм елдегі 
негізгі діни ағымдардың бірі болды және 
монастырьлар, ступалар, жәдігерлер мен 
ғибадатханалар түрінде айтарлықтай 
мұра қалдырды. Буддизм –Қырғызстан-
ның тарихи және мәдени қазынасының 
маңызды бөлігі.

Дін Қырғызстан қоғамына қатты 
әсер етеді. Ол құндылықтар мен этика-
лық нормалар жүйесін қалыптастырады, 
мәдени дәстүрлер мен әдет-ғұрыптарды 
анықтайды. Діни мерекелер мен рәсімдер 
қырғыз мәдениетінің ажырамас бөлігіне 
айналды және халықты біріктіреді. Со-
нымен бірге дін құқықтар мен бостан-
дықтар, әсіресе азшылықтарға қатысты 
көптеген дау тудырады (Сагданбеков, 
2016: 111).



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
123

Діни рәсімдер мен тәжірибелердің 
діни сенім бостандығы мен заңдылық 
арасындағы тепе-теңдікті талап ететін 
мемлекеттік саясат пен заңнамаға тап бо-
луы сирек емес.

2015 жылдан бастап республика-
да «Аян» телеарнасы хабар таратады. 
Ол – әлі күнге дейін діни бейімділігі бар 
жалғыз арна. Оның логотипі –  исламдық 
символ ретінде жарты ай, ал бренд түсі – 
жасыл, бұл дінмен де байланысты.

Бірақ оның директоры Жоодар Са-
парбаевтың айтуынша, жұртшылық 
«Аянға» ислам телеарнасының белгісін 
қате береді (Адильбеков, 2016: 273).

«Біздің арна діни емес. Біздің қырғыз 
халқының мәдениеті мен байлығын дін 
мен шариғат қағидаттары тұрғысынан 
көрсететін телеарнамыз. Осылайша, біз 
жастарды тәрбиелеп жатырмыз»,  – дейді 
Жоодар Сапарбаев.

«Аян» директорының айтуынша, бұл 
хабарлардың міндеттерінің бірі – экстре-
мистік және радикалды көңіл күйден ау-
диторияның алдын алу.

Халықтың 90 пайызы өздерін мұ-
сылман деп санайтын Қырғызстанда тәу-
елсіздік алғаннан кейін халықтың ислам 
дініне деген қызығушылығы біртіндеп 
артып келеді. Сонымен қатар бұл үрдіс 
сенушілердің белгілі бір бөлігі арасында 
радикалды көңіл күйдің өсуімен байланы-
сты (Алымбаева, Алимахунов, 2021: 274).

Қазақ жерін мемлекет құраушы қа-
зақ ұлтынан басқа да жүзден астам салт-
дәстүрі, әдет-ғұрпы, ұлттық мінезі, діни 
сенімі сан алуан ұлт пен ұлыс өкілі мекен 
ететіндігі мәлім.

Қазақстанда әлемдегі дін және ру-
хани-адамгершілік даму тақырыбына 
арналған телеарналардың бірі болған 
– «Асыл арна» (қазір “Talim TV”)  теле-
арнасы. Телеарна қазақ халқының ислам 
дәстүрінің негіздері мен әдет-ғұрып-

тарын баяндайды, діни және зайырлы 
тәрбиенің өзекті мәселелерін көтереді. 
Мeмлeкeтiмiздiң дiни ұcтaным жөнiн-
дeгi  бaғытын  зeрдeлeу,  aзaмaттaрдың  
дiн жолындa  aдacуының  aлдын  aлуды  
қaмтaмacыз eту,  оcы  мәceлeлeрдi  бүгiнгi  
ұрпaқ  caнacынa жeткiзу,  қaтeлiктi  бол-
дырмaудың  жолын  iздeу, жacтaрымызғa 
оң бaғыт, дұрыc жол ciлтeудi мaқcaт eтeдi 
(Юсуф, Болотбекова, 2022). 

Қaзaқcтaндық  журнaлиcтикaдa  
бeлгiлi  салаға  бeйiмдeлу  тәжiрибeci  
aлғaш  дiн  тaқырыбын нeгiзгe aлып, cол 
бaғыттa aшылғaн «Acыл aрнa» тeлeaр-
нacынaн бacтaу aлғaн eдi. Бұл қaзaқ жур-
нaлиcтикacы  үшiн  aлғaшқы  тәжiрибe  
әрi үлкeн жaңaлық болды. «Acыл  aрнa»  
тeлeaрнacы  –  Қaзaқcтaн Мұcылмaндaры  
дiни  бacқaрмacының,  Қaзaқcтaн  Рecпу-
бликacы  Әдiлeт  миниcтрлiгiнiң жәнe  
бacқa  дa  құзырлы  ұйымдaрдың  тiкeлeй 
қолдaуымeн  2007  жылы  қыркүйeк  
aйындa  құрылғaн  иcлaмдық  тaным-
дық  aрнa.  «Acыл aрнa»  тeлecтудияcы  
2008  жылы  мaуcым  aйындa  Қaзaқcтaн  
Рecпубликacы  Мәдeниeт  жәнe Aқпaрaт 
миниcтрлiгiнiң Aқпaрaт жәнe мұрaғaт ко-
митeтiндe  Бұқaрaлық  aқпaрaт  құрaлы  
(БAҚ) рeтiндe  тiркeлгeн.  Бacтaпқы  
кeзeңдe  тeлeaрнa өз  өнiмiн  «Alma  TV»,  
«Ceкaтeлл»,  «Digital TV»,  «ОТАU  TV»  
ceкiлдi  кaбeльдi  жүйeлeр aрқылы ре-
спубликаның, және жақын шетел көрер-
мендерiне ұсынады. Хaбaрлaр eкi тiлдe: 
қaзaқ жәнe орыc тiлдeрiндe жүргiзiлeдi. 
Қазақша бағдарламалар саны бүгiн-
гi таңда 70%-дан асып отыр. Тaрaтылу 
уaқыты: тәулiк бойы. Тeлeaрнa  «иcлaм-
ның  aқиқи  қaғидaлaрын нacихaттaу  
жәнe  Қaзaқcтaн  мұcылмaндaрының 
бeрeкe-бiрлiгiн aрттыру жәнe өз жұ-
мыcын Қaзaқcтaн  Мұcылмaндaры  дiни  
бacқaрмacымeн, Қaзaқcтaн Рecпубликacы 
Әдiлeт миниcтрлiгi Дiн icтeрi жөнiндeгi 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
124

комитeтiмeн, бacқa дa құзырлы оргaндaр-
мeн жәнe қоғaмдық ұйымдaрмeн бiрлece 
отырып жүргiзу» мaқcaтындa aшылғaн. 
Ic-әрeкeт  ұcтaнымдaры: 

•	 көпұлтты  жәнe көп   конфeccиялы   
қоғaм   рeтiндe   Қaзaқcтaн хaлықтaры-
ның  ұлттық  дәcтүрi  мeн  мәдeни  өз-
гeшeлiктeрiн  құрмeттeу;

•	   eлдeгi  әлeумeттiк,  caяcи  жәнe  
қоғaмдық  тұрaқтылықты caқтaу жолын-
дa әрeкeт eту; 

•	 ҚР зaңдaрынa толық бaғыну 
жәнe мeмлeкeттiк caяcaт  ұcтындaры  мeн  
ҚМДБ  рecми  бaғытынa cәйкec жұмыc 
icтeу. 

Aрнaдa «Құран құндылықтары», 
«Пайғамбарлар қиссасы», «Құран оқып 
үйренейік», «Әдеп әліппесі», «Жұма 
уағызы», «Жас қари», «Құрандағы қис-
салар»  cынды  тaғылымы  мол бaғдaр-
лaмaлaр  бeрiлудe.  Cонымeн  қaтaр aрнa 
эфирiнeн дiни көркeм фильмдeр мeн 
бaлaлaрғa aрнaлғaн бaзaрлықтaр – дiн  
жолын нacихaттaйтын мультфильмдeр 
көрeрмeнгe жол тaртудa. 

Дін тақырыбы Қазақстан билігі үшін 
маңызды тақырыптардың бірі болған-
дықтан, оны БАҚ-та жариялау қатаң ре-
гламенттелген және мемлекеттік орган-
дардың бақылауында. Сонымен қатар 
Қазақстан азаматтары діни тиістілікті 
этникалық құрамның бір бөлігі ретінде 
қабылдай алады және басқа этникалық 
топтың негізгі дініне қатысты өз бағала-
ры мен пайымдауларында ұстамды бо-
луға тырысады (Altaykyzy, 2019).

Тек Қазақстанның екі дәстүрлі діні-
не  – сүнниттік ислам мен православиеге 
қатысты   ақпараттық өрісте оң немесе 
ұстамды фон қалыптасады. Тақырыптар 
өзара құрметке негізделген осы діндерге 
қатысты достық қарым-қатынасын қа-
лыптастырады. Мұндай тұжырымдар қа-
зақ тілді де, орыс тілді сегментке де тән. 

Дін мәселелері қазақстандық қоғам-
дық-саяси БАҚ үшін басым болып та-
былмайды және негізінен барлық медиа 
не ресми ұстанымды, не билікпен келісіл-
ген ұстанымды білдіреді. Дін тақырыбы 
сезімтал болғандықтан және елде қыл-
мыстық кодекстің 174-бабы – «араздықты 
қоздыру» (діни тақырыпты қоса алғанда) 
белсенді қолданылатындықтан, редакци-
ялар тәуелсіз ақпарат беруді азайтуға ты-
рысады немесе мемлекеттің ұстанымын 
ескере отырып, оны мөлшерлеп береді.

Діни экстремизм мен терроризмнің 
көріністеріне қатысты тәуелсіз анали-
тикалық ақпарат жоқ. Бұл жағдайда қа-
зақстандық медиа сирек жағдайларды 
қоспағанда, күштік немесе сот органда-
рының хабарламаларын ретрансляция-
лау арқылы мемлекеттің көзқарасын біл-
діреді.

Жалпы, дін мәселелерін жариялау 
кезінде қазақстандық БАҚ келесі ақпарат 
арналарын жиі пайдаланады (Нурмолди-
на, Сихимбаева, 2019):

•	 Ақпарат және қоғамдық даму ми-
нистрлігінің Дін істері комитеті пресс-ре-
лиздер, хабарламалар және іс-шаралар 
арқылы.

•	 Мемлекеттік немесе квазимемле-
кеттік зерттеу және талдау құрылымдары 
(«философия, саясаттану және дінтану 
институты»; «дінтану сараптамасы орта-
лығы», «Дін мәселелері жөніндегі ғылы-
ми-зерттеу және талдау орталығы» және 
т.б.) олардың сарапшы-талдаушылары, 
дінтанушылары, саясаттанушылары, 
сондай-ақ жүргізіліп жатқан зерттеулер 
мен іс-шаралар арқылы.

•	 Іс-шаралар, қабылданған құжат-
тар, сұхбаттар және т.б. арқылы әлемдік 
және дәстүрлі діндердің съезі.

•	 Күштік органдар (ұлттық қа-
уіпсіздік комитеті, Ішкі істер министрлігі 
және оның құрылымдық бөлімшелері), 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
125

сот органдары немесе қадағалау орган-
дарының (Бас прокуратура және оның 
құрылымдық бөлімшелері) пресс-ре-
лиздер мен баспасөз хабарламалары 
арқылы. Бұл жағдайда БАҚ өкілдері сот 
үдерістеріне де қатыса алады, бірақ сот 
шешімдеріне күмән келтірілмейді.

•	 Үкіметтік емес сектор және ГОН-
ГО («Діндерді зерттеу орталықтарының 
қауымдастығы», «қала әкімшіліктерінің 
қоғамдық даму басқармалары жанын-
дағы деструктивті идеологиядан кеңес 
беру және оңалту орталықтары», «Пер-
спектива» ақпараттық-консультативтік 
тобы және басқа да бірқатар ұйымдар) 
сарапшы-талдаушылар, дінтанушылар, 
саясаттанушылар және жүргізіліп жатқан 
зерттеулер мен іс-шаралар арқылы.

•	 Қазақстан мұсылмандарының 
діни басқармасы және дін қайраткерлері 
(негізінен ҚМДБ-ға немесе орыс право-
славие шіркеуіне кіретін сүнниттік ислам 
өкілдері) сұхбат, түсініктеме, баға беру 
арқылы.

Қазақстандық БАҚ-та ұсынылған 
мемлекеттің негізгі ұстанымы: Қазақстан  
– түрлі діндер бейбіт өмір сүретін толе-
рантты ел. Жалпы, бұқаралық ақпарат 
құралдары бұл ұстанымды діни ұйымдар 
туралы салмақты ақпарат беру арқылы 
мақұлдайды. Сонымен бірге материал-
дар мемлекеттің діни экстремизм мен 
терроризмге, сондай-ақ «дәстүрлі емес» 
діндерге қарсы күресі аясында пайда бо-
лады. Мұндай жағдайда БАҚ Қазақстан-
да тыйым салынған діни ағымдардың 
әдептеріне қатысты, сондай-ақ «дәстүрлі 
емес» діни ағымдар мен бірлестіктердің 
ізбасарларына қатысты түрлі теріс пікір 
айтады (Алтайкызы, 2019).

Түрікменстанда интернет пай-
да болғанға дейін тәуелсіз БАҚ болған 
жоқ; содан кейін ғана нарықта үкімет-
тік емес интернет-БАҚ ретінде бірнеше 

электрондық ақпарат көзі пайда болды. 
Түрікмендер негізінен шетелден келген 
жаңалықтарға қол жеткізу үшін спутни-
ктік антенналарды пайдаланды. Алай-
да Гурбангулы Бердімұхамедов билікке 
келгеннен кейін әр үй өз үйінен осындай 
жабдықты бөлшектеуге міндетті болды, 
өйткені ол кейбір жерде архитектуралық 
көріністерді бұрмалаған. Оның орнына 
үкімет адамдарға ресей, түрік және үнді 
арналары бар мемлекеттік кабельдік те-
ледидар қызметін ұсынды.

Өзбекстандағы бұқаралық ақпарат 
құралдарының нарығы жұмыс істеген 
жағдайлар И. Каримовтің кезінде қатал 
болды. Елдегі телеарналар қатаң бақыла-
уда болғанымен, радио мен баспасөз тәу-
елсіздіктің алғашқы жылдарында аздап 
еркін жұмыс істеуге мүмкіндік алды. 

Тәуелсіздік алғаннан бері тәжік бұқа-
ралық ақпарат құралдары И. Каримовтің 
тұсында Өзбекстанмен бірдей жағдайда 
болды. Душанбенің құпия жаңалық көзін 
үнемі бұғаттайтыны айтылды.

Қазақстан мен Қырғызстан билігі 
жергілікті тәуелсіз бұқаралық ақпарат 
құралдарына қатысты жұмсақ саясат 
жүргізуде, бірақ оларды әлі де айтар-
лықтай бақылауда ұстауда. Осы себепті 
осы аймақтардағы тәуелсіз бұқаралық 
ақпарат құралдары міндетті түрде үкімет-
тің бағытына немесе саясатына әсер ете 
алмады.

Тәуелсіз музыка және киностудиялар 
саяси тақырыптардан аулақ болуға ты-
рысады және патриотизмге, отбасылық 
мәселелерге, білім мен ойын-сауыққа 
бағытталған өнімдер жасайды. Бұл үрдіс 
әсіресе Тәжікстанда, Түрікменстанда 
және Өзбекстанда байқалады (Бекбоева, 
Алимахунов, 2019: 199).

Қазіргі уақытта Орта Азиядағы бес 
елде  бұқаралық ақпарат құралдары-
ның әлеуметтік-саяси мәселелерге әсері 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
126

әртүрлі. Мысалы, тәуелсіздік алғаннан 
кейін жиырма жыл ішінде Тәжікстанда, 
Түрікменстанда және Өзбекстанда жер-
гілікті бұқаралық ақпарат құралдары не-
гізінен саясаттан тыс болды. Тәжікстан 
мен Өзбекстандағы мемлекеттік емес 
бұқаралық ақпарат құралдарының 
көпшілігі негізінен ойын-сауық мазмұ-
нынан тұрды, ал Түрікменстанда интер-
нет пайда болғанға дейін жеке бұқаралық 
ақпарат құралдары болған жоқ.

Орта Азиядағы бұқаралық ақпарат 
құралдарын мемлекеттік бақылау, әри-
не, олардың президенттерінің өкілеттік 
мерзімдерін ұзарту үшін нақты жол құру-
ды қоспағанда, елдерге әлеуметтік-эко-
номикалық тұрғыдан пайда әкелмеді. 
Алайда саяси қозғалыстар мен халықтың 
мүдделерін осылайша басу қоғамның 
ұзақ мерзімді өркендеуіне теріс әсер 
етеді. Бұл тек жергілікті тұрғындардың 
наразылығын, олардың шетелдік ме-
диа мазмұны мен принциптеріне деген 
ұмтылысын күшейтеді. Сонымен қа-
тар мұндай қысым адамдардың сыртқы 
жаңалықтар көзі ұсынатын мазмұнды 
сыни тұрғыдан бағалау қабілетін төмен-
детуі мүмкін, бұл үкіметтің ақпараттық 
аренадағы «сыртқы» қауіптен күресу 

әрекетін бұзады. Осы себепті жергілікті 
сарапшылар аймақтағы аудиторияның 
едәуір бөлігі қазір күрделі әлеуметтік-са-
яси аналитикалық әңгімелерден гөрі 
жеңіл ойын-сауық бағдарламаларын ар-
тық көреді деп мәлімдейді, бұл халықтың 
медиа сауаттылық деңгейіне күмән кел-
тіреді. Сонымен қатар кең аудитория 
әлеуметтік желілерге «бейтарап» және 
«өзекті» жаңалықтарды іздейді.

Қорытынды
Жалпы алғанда, Орта Азия бұқара-

лық ақпарат құралдары соңғы отыз жыл 
ішінде тіпті олар әр елде әртүрлі деңгей-
де бақыланса да қоғамдық пікірге әсер 
ету үшін дамыды. Негізінен, Орта Азияда 
интернеттің пайда болуы саяси хабар алу 
мен  халықтың қатысуын айтарлықтай 
қамтамасыз етті. 

Діни бағдарламалардың қоғамға 
әсері әртүрлі және әртүрлі факторларға, 
соның ішінде нақты діндерге, мәде-
ни контекстерге және әлеуметтік-саяси 
жағдайларға байланысты екенін ескеру 
маңызды. Әртүрлі қоғам дінге әртүрлі 
әсер етеді және діни бағдарламалардың 
әсерін талдау мен бағалау кезінде осы 
контекстті ескеру қажет.

Әдебиеттер

1.	 Адильбеков С. (2016). Масс-медиа в политических системах Казахстана и Кыр-
гызстана. – Бишкек.

2.	 Алтайкызы А. (2019). Контент-анализ СМИ при изучении проблемы религии в 
Казахстане // Вестник КазНУ, Серия Религиоведение. 

3.	 Алтайкызы А. (2019). Контент-анализ СМИ при изучении проблемы религии в 
Казахстане // Вестник КазНУ. Серия Религиоведение. – № 2, 194.

4.	 Алымбаева З.А., Алимахунов А. (2021). Особенности и тенденции современ-
ного информационного пространства Кыргызстана // Бюллетень науки и практики. – Т. 
7. – №2. – 271–275.  

5.	 Баимбетов Б. (2009). Роль СМИ в политических и социальных преобразованиях 
в постсоветской Центральной Азий.  

6.	 Бекбоева А.К., Алимахунов А. (2020). СМИ как один из средств освещения ре-
лигиозной ситуации в обществе. – С.197-201. 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
127

7.	 Джей Би Юсуф, Болотбекова А. (2022). Средства массовой информации и про-
паганда исламской религии в Кыргызстане  // Абхаат. – 7 Выпуск. – 28 стр. 

8.	 Есенбекова Ум., Крутым Б. (2020). Культурно-просветительская миссия казах-
ского телевидения // Журнал коммуникаций. – 87.

9.	 Ирматов И.Р. (2016). История телевидения Узбекистана и его роль в жизни об-
щества // Молодежь в науке и культуре XXI в.: материалы междунар. науч. –  89.

10.	 Қоңқабай Ш. (2012). Дін мәселесіне бір жақты қарауға болмайды // Қостанай 
таңы. – 17 қазан. Концепция государственной политики Кыргызской Республики в религи-
озной сфере на 2014–2020 годы. Утверждена Указом Президента кыргызской Республики 
от 14 ноября 2014 года № 203. (Электронный ресурс). URL: http://cbd.minjust.gov.kg/act/
view/ru-ru/68294

11.	 Муминджонов З. (2022). Телевидения Таджикистана в период независимости // 
Endless light in science. –  №1, (283).

12.	 Муминджонов З. (2021). Эволюция Таджикского телевидения в годы независи-
мости: монография / З. Муминджонов. – Душанбе,– 336.

13.	 Нурмолдина И., Сихимбаева Д. (2022). Возраждение ислама в публичной сфере 
суверенного Казахстана // Аль-Фараби. – № 2, 7.

14.	 Нурмолдина И., Сихимбаева Д. (2022). Возраждение ислама в публичной сфере 
суверенного Казахстана // Аль-Фараби. – № 1, 16.

15.	 Оливия Э. (2006). Избирательное правоприменение и безответственность: в 
Центральной Азии сокращается пространство для независимых СМИ  // Обзор Централь-
ной Азии. – 25 (1-2). – 93-114.

16.	 Поташинская Н.Н. (2012). Религия и средства массовой информации // Жур-
нал Берегиня. –101-111 с. https://cyberleninka.ru/article/n/religiya-i-sredstva-massovoy-
informatsii/viewer 

17.	 Сагданбеков С. (2016). СМИ РК и КР: сравнительный анализ. – Бишкек, – 325.
18.	 Хасанов Б.М. Интернет-СМИ в Узбекистане и их влияние на развитие граждан-

ского общества // Локус: люди, общество, культуры, смыслы. – 2017. – № 2.
19.	 Шваб У. (2019).  Введение в Исламское медиапространство Центральной Азии // 

Дела Центральной Азии.  –  3-256.
20.	 Юсупалиева Д.К. (2019). Деятельность частных телеканалов в Узбекистане // 

Инновационные научные исследования: теория, методология, практика.  – 286-288.
21.	 Юсупалиева Д.К. (2016). Историко-социологический анализ развития телевиде-

ния в Узбекистане // Вестник Челябинского государственного университета. – №1 (383). 

References

1.	 Adilbekov S. (2016). Mass media in the political systems of Kazakhstan and 
Kyrgyzstan. – Bishkek, 2016.

2.	 Altaykyzy A. (2019). Content analysis of mass media in the study of the problem of 
religion in Kazakhstan // Bulletin of KazNU. Religious Studies Series. – № 1, 52.

3.	 Altaykyzy A. (2019) Content analysis of mass media in the study of the problem of 
religion in Kazakhstan // Bulletin of KazNU. Religious Studies Series, № 1, 55.

4.	 Alymbaeva Z.A., (2021). Alimakhunov A. Features and trends of modern Information 
space of Kyrgyzstan // Bulletin of Science and Practice. – Vol. 7. – No 2. – P. 271-275. 

5.	 Baimbetov B. (2009). The role of mass media in political and social transformations 
in post-Soviet Central Asia. – 55.

6.	 Bekboeva A.K., (2020). Alimakhunov A. Mass media as one of the means of covering 
the religious situation in society. – P.197-201. 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
128

7.	 Esenbekova Um., (2020). Krutym B. Cultural and educational mission of Kazakh 
television // Journal of Communications. – 92.

8.	 Irmatov I.R. (2016). The history of television in Uzbekistan and its role in the life 
of society // Youth in science and culture of the XXI century: materials of the International 
scientific. – 89.

9.	 Khasanov B.M. (2017). Internet media in Uzbekistan and their impact on the 
development of civil society // Locus: people, society, cultures, meanings. – №2.

10.	 Konkabai Sh. (2012). Din maselesine bir zhakty karauga bolmaydy // Kostanai tany. 
– 17 kazan. 

11.	 The concept of the state policy of the Kyrgyz Republic in the religious sphere for 
2014-2020. Approved by the Decree of the President of the Kyrgyz Republic dated November 
14, 2014 No. 203. (Electronic resource). URL: http://cbd.minjust.gov.kg/act/view/ru-ru/68294.

12.	 Muminjonov Z. (2022). Television of Tajikistan during the period of independence // 
Endless light in science –  №1, (299).

13.	 Muminjonov Z. (2021). The evolution of Tajik television in the years of independence: 
monograph / Z. Muminjonov. – Dushanbe, – 336.

14.	 Nurmoldina I., Sikhimbayeva D. (2022). The revival of Islam in the public sphere of 
sovereign Kazakhstan // Al-Farabi – № 1, 18.

15.	 Nurmoldina I., Sikhimbayeva D. (2022). The revival of Islam in the public sphere of 
sovereign Kazakhstan // Al-Farabi. –  № 2, 121.

16.	 Olivia A. (2006). Selective Law Enforcement and Irresponsibility: Space for 
Independent Media is Shrinking in Central Asia // Central Asia Review. – 25 (1-2). – С. 93-114.

17.	 Potashinskaya N.N. (2012). Religion and mass media // Bereginya magazine. – 101-
111 p. https://cyberleninka.ru/article/n/religiya-i-sredstva-massovoy-informatsii/viewer

18.	 Sagdanbekov S. (2016). Mass media of the Republic of Kazakhstan and the Kyrgyz 
Republic: comparative analysis. – Bishkek. – 325 s.

19.	 Schwab U. (2019). Introduction to the Islamic Media space of Central Asia // Central 
Asian affairs. –  67.

20.	 Yusuf J.B., Bolotbekova A. (2022). Mass media and propaganda of the Islamic 
religion in Kyrgyzstan  // Abhaat. – 7 Issue. – 28 p. 

21.	 Yusupalieva D.K. (2019). Activity of private TV channels in Uzbekistan // Innovative 
scientific research: theory, methodology, practice. – P. 286-288.

22.	 Yusupalieva D.K. (2016). Historical and sociological analysis of the development of 
television in Uzbekistan // Bulletin of Chelyabinsk State University. – №1 (383).

23.	 Altajkyzy A. (2019). Kontent-analiz SMI pri izuchenii problemy religii v Kazahstane 
// Vestnik KazNU. Serija Religiovedenie. – № 2, 194

24.	 Bekboeva A.K., Alimahunov A. (2020). SMI kak odin iz sredstv osveshhenija 
religioznoj situacii v obshhestve. – S.197-201.

	



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
129

ҒТАМР/ SRSTI/ ГРНТИ 21.41.41

http://orcid.org/0000-0001-5285-0339
e-mail: talgat.temirbayev@gmail.com

ТМД ЕЛДЕРІНДЕГІ МЕМЛЕКЕТТІК ДІНТАНУ 
САРАПТАМАСЫНЫҢ ЕРЕКШЕЛІКТЕРІ ЖӘНЕ ДІНИ 

ЭКСТРЕМИЗМНІҢ АЛДЫН АЛУДАҒЫ РӨЛІ

Темирбаев Талгат Тулюбаевич
PhD, Нұр-Мүбарак Египет ислам 

мәдениеті университеті,
Алматы қ, Қазақстан

А.Темирбаева
Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті 

университеті,
Алматы қ, Қазақстан

مميزات خبرة الدولة في مجال الدراسات الدينية في دول رابطة الدول المستقلة
 ودورها في منع التطرف الديني

تيميرباييفا
الجامعة المصرية للثقافة الإسلامية نور مبارك

 ألماتي، كازاخستان

تيميرباييف طلعت 
دكتور في الجامعة المصرية للثقافة الإسلامية 

نور مبارك
ألماتي، كازاخستان 

FEATURES OF THE STATE RELIGIOUS STUDIES EXPERTISE 
IN THE CIS COUNTRIES AND THE ROLE IN THE PREVEN-

TION OF RELIGIOUS EXTREMISM

Temirbayev Talgat Tulyubayevich
PhD, Egyptian University of Islamic  

Culture Nur-Mubarak
Almaty, Kazakhstan

A.Temirbayeva
Egyptian University of Islamic  

Culture  Nur-Mubarak
Almaty, Kazakhstan

ОСОБЕННОСТИ ГОСУДАРСТВЕННОЙ 
РЕЛИГИОВЕДЧЕСКОЙ ЭКСПЕРТИЗЫ В СТРАНАХ 

СНГ И ЕЕ РОЛЬ В ПРОФИЛАКТИКЕ РЕЛИГИОЗНОГО 
ЭКСТРЕМИЗМА

Темирбаев Талгат Тулюбаевич
PhD, Египетский университет 

исламской культуры 
Нур-Мубарак,

Алматы, Казахстан

А.Темирбаева
Египетский университет исламской 

культуры 
Нур-Мубарак,

Алматы, Казахстан



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
130

Аңдатпа. Бұл мақала Қазақстан, Ресей Федерациясы, Беларусь, Қырғызстан, 
Өзбекстан және Тәжікстанды қоса алғанда, Тәуелсіз Мемлекеттер Достастығы (ТМД) 
елдерінде мемлекеттік дінтану сараптамасын жүргізу тәжірибесін талдайды. Мақалада 
сараптама жүргізу әдістері мен тәжірибелері, сондай-ақ оның діни экстремизм 
идеологиясына қарсы тұрудағы рөлі қарастырылған. Заңнаманы, ресми құжаттарды және 
академиялық зерттеулерді талдау арқылы діни қызметті бақылау тетіктерінің тиімділігі 
бағаланады. Мақалада діни саясат контекстінде осы елдердің алдында тұрған негізгі 
проблемалар мен сын-қатерлер қамтылған және діни экстремизм қатерлерін ескере 
отырып, мемлекеттік дінтану сараптамасы процесін жетілдіру бойынша ұсынымдар 
ұсынылған. Зерттеу жұмысы ТМД елдеріндегі діни саланы реттеу тетіктерін түсінуді 
кеңейтуге және діни экстремизмге қарсы іс-қимыл мақсатында осы тетіктерді жақсарту 
жолдарын іздеуге бағытталған.

Түйін сөздер: Дінтану сараптамасы, ТМД, дін, діни экстремизм, мемлекеттік-
конфессиялық қатынастар.

الملخص: تُحََُّلّل هذه المقالة تجربة الخبرة الدينية الرسمية في رابطة الدول المستقلة )CIS(، وهي كازاخستان، 
والاتحاد الروسي، وبيلاروسيا، وقيرغيزستان، وأوزبكستان، وطاجيكستان. وتتناول المقالة الأساليب والممارسات 
المتبعة في تلك الدول ودورها في التصّدّي لأيديولوجية التطرف الديني. ومن خلال تحليل القوانين والوثائق الرسمية 
والأبحاث الأكاديمية، يتم تقييم فعالية الآليات المعتمدة لمراقبة النشاط الديني. تتضمن المقالة المشكلات والتحديات 
الرئيسية التي تواجه هذه الدول في سياق السياسة الدينية، وتقدم توصيات لتحسين إجراءات الخبرة الدينية الحكومية، 
على نحو يراعي ما يمّثّله التطرف الديني من تهديدات. تهدف هذه الورقة البحثية إلى توسيع فهم آليات تنظيم المجال 

الديني في رابطة الدول المستقلة، والبحث عن سبل تحسين هذه الآليات من أجل مواجهة التطرف الديني.
الدولة  بين  العلاقات  الديني،  التطرف  الدين،  المستقلة،  الدول  رابطة  الدينية،  الخبرة  المفتاحية:  الكلمات 

والمؤسسات الدينية.

Abstract. This article analyses the experience of state religious expertise in the countries of 
the Commonwealth of Independent States (CIS), including Kazakhstan, the Russian Federation, 
Belarus, Kyrgyzstan, Uzbekistan and Tajikistan. The article examines the methods and practices 
of the expertise, as well as its role in countering the ideology of religious extremism. Through 
analyses of law, official documents and academic research, the effectiveness of mechanisms for 
controlling religious activity is assessed. The article contains the main problems and challeng-
es faced by these countries in the context of religious policy, and offers recommendations for 
improving the process of state religious expertise, taking into account the threats of religious 
extremism. The paper aims to broaden understanding of the mechanisms of religious sphere 
regulation in the CIS countries and to find ways to improve these mechanisms in order to counter 
religious extremism.

Keywords: Religious expertise, CIS, religion, religious extremism, state-confessional re-
lations.

Аннотация. Данная статья анализирует опыт проведения государственной религи-
оведческой экспертизы в странах Содружества Независимых Государств (СНГ), включая 
Казахстан, Российскую Федерацию, Беларусь, Кыргызстан, Узбекистан и Таджикистан. 
В статье рассмотрены методы и практики проведения экспертизы, а также ее роль в про-
тиводействии идеологии религиозного экстремизма. Через анализ законодательства, офи-
циальных документов и академических исследований оценивается эффективность меха-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
131

INTRODUCTION 
In the modern world, issues related 

to religion remain important and relevant 
for many societies. The countries of the 
Commonwealth of Independent States 
(CIS) are no exception; their cultural and 
social heritage is closely linked to religious 
traditions and practices. In this context, 
special attention is paid to state religious 
expertise – a process aimed at analyzing 
and evaluating religious phenomena and 
organizations from the point of view of 
their compliance with legislation, ensuring 
public safety and preserving civil rights and 
freedoms.

In this article we propose to consider 
the peculiarities of state religious expertise 
in the CIS countries. This issue is important 
for understanding the socio-cultural context 
of the region and the evolution of religious 
policy in post-Soviet states.

We will focus on analyzing the methods 
used in conducting such expertise, as well 
as the legal and socio-political aspects of 
this process. Consideration of these aspects 
will allow us to assess the effectiveness 
of mechanisms of control over religious 
activity in the context of contemporary 
challenges and problems.

The choice of the topic of this study is 
conditioned by the relevance of the problem 
of religious policy in the CIS countries 
and the need to analyze the mechanisms of 
state control over religious activities in this 

region. Religion plays a significant role in 
the cultural, social and political life of many 
CIS countries, and regulation of the religious 
sphere is a key aspect of state policy.

The purpose of this study is to conduct 
a comprehensive analysis of the peculiarities 
of state religious expertise in the CIS 
countries and to assess its effectiveness at 
the present stage.

The research methods were qualitative 
content analysis of normative bases of CIS 
countries, research interviews with experts 
from CIS countries. The sources were 
legislation in the sphere of religious activity, 
scientific publications, materials of expert 
interviews.

Main part
In modern society, issues of regulation 

of the religious sphere remain at the 
intersection of state policy, human rights 
and socio-cultural traditions. One of the 
key tools used by CIS countries to control 
religious activity is religious expertise. 
This process is based on the analysis and 
assessment of religious phenomena and 
organizations in terms of their compliance 
with legislation and ensuring public safety. 
In this section, we offer an overview of the 
legal and regulatory documents governing 
religious expertise in the CIS countries. 
The analysis of these documents will allow 
us to better understand the legal basis 
of this process, as well as to identify the 

низмов контроля за религиозной деятельностью. Статья содержит основные проблемы и 
вызовы, с которыми сталкиваются данные страны в контексте религиозной политики, и 
предлагает рекомендации по совершенствованию процесса государственной религиовед-
ческой экспертизы с учетом угроз религиозного экстремизма. Исследовательская работа 
направлена на расширение понимания механизмов регулирования религиозной сферы в 
странах СНГ и на поиск путей улучшения этих механизмов с целью противодействия ре-
лигиозному экстремизму.

Ключевые слова: Религиоведческая экспертиза, СНГ, религия, религиозный экстре-
мизм, государственно-конфессиональные отношения.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
132

peculiarities and differences in approaches 
to conducting religious expertise in different 
countries of the region. Special attention will 
be paid to the authorized bodies responsible 
for conducting and supervising this type 
of expertise, their functions and powers 
within the framework of religious sphere 
regulation.

Republic of Kazakhstan
Currently, religious expertise is 

regulated by several legal acts, including 
the Law of the Republic of Kazakhstan 
“On Religious Activity and Religious 
Associations” (1) of 11 October 2011, No. 
483-IV, as well as “Rules for Conducting 
Religious Expertise” (2) of 30 December 
2014, No. 162. 

The authorized agency for conducting 
religious expertise is the Committee 
on Religious Affairs of the Ministry of 
Information and Public Development of the 
Republic of Kazakhstan.

The peculiarities of the procedure of 
religious expertise include qualification 
requirements for experts. The legislation 
reflects the list of specialties of experts 
engaged for religious expertise: religious 
studies, theology, Islamic studies.

Another peculiarity is the possibility 
of submitting an application for religious 
expertise through the web portal 
“E-government” along with the traditional 
submission through the office of the 
authorized agency.  

It should also be noted that Kazakhstan 
is implementing the information system 
“KiberNadzor”. Within the framework of 
which religious expertise is conducted on 
materials with religious content in order 
to promptly block extremist content on the 
Internet.

Russian Federation
Currently, religious expertise (state 

religious expertise is the official name used 
in the Russian Federation) is regulated by 

several legal acts, including the Federal Law 
“On Freedom of Conscience and Religious 
Associations” (3) of 19 September 1997 (as 
amended on 11.06.2021, No. 169-FZ) and 
the Russian Government Resolution “On the 
Procedure of State Religious Expertise” (4) 
as amended on 08.12.2008, No. 930. 

The Ministry of Justice of the Russian 
Federation and territorial agencies of the 
Ministry of Justice of the Russian Federation 
is the authorized agency for conducting the 
state religious expertise.

The state religious expertise in the 
Russian Federation is appointed at the 
time of state registration of a religious 
organization with the Ministry of Justice 
of the Russian Federation. The expertise 
is carried out by a Council of Experts. The 
Council of Experts includes employees of 
state authorities, specialists in the field of 
religious studies, relations between the state 
and religious associations. Specialists who 
are not members of the Council of Experts, 
as well as representatives of religious 
organizations, may participate in the work 
of the Council of Experts as consultants. 
The expertise is commission-based and 
comprehensive. A single digital database, 
the Federal List of Extremist Materials, 
has been created in the Russian Federation. 
Extremist materials can be accessed in only 
three libraries in the Russian Federation for 
comparative expertise, research work and 
the preparation of anti-extremist propaganda 
materials. Experts are constantly improving 
their qualifications and participating in 
international events, which has a positive 
impact on the quality of their reports (5).

Republic of Belarus
The legal basis for religious expertise 

(state religious expertise is the official name 
used in the Republic of Belarus) is the Law 
of the Republic of Belarus “On Freedom of 
Conscience and Religious Organizations” of 
17 December 1992, No. 2054-XІІ (6) and the 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
133

“Regulations on the Expert Council under 
the Commissioner for Religious and Ethnic 
Affairs and the procedure for conducting 
state religious expertise” (7). 

The agency authorized to conduct 
religious expertise is the Commissioner 
for Religious and Ethnic Affairs under the 
Council of Ministers of the Republic of 
Belarus.

Religious expertise is of a commission 
and comprehensive nature. The legal 
framework reflects the rights and duties of 
the expert. The names of the members of the 
Expert Council conducting the expertise are 
not subject to disclosure.

Kyrgyz Republic
The legal basis for religious expertise in 

the Kyrgyz Republic is the Law “On Freedom 
of Religion and Religious Organizations in 
the Kyrgyz Republic” of 31 December 2008 
№ 282 (8), the Regulation “On the State 
Commission on Religious Affairs in the 
Kyrgyz Republic” of 23 March 2012 № 71 
(9). 

The agency responsible for conducting 
the process of religious expertise is the State 
Commission on Religious Affairs under the 
President of the Kyrgyz Republic.

One of the peculiarities of the process of 
researching religious literature in the Kyrgyz 
Republic is the presence of theological 
expertise along with religious expertise. 

Another important feature is the conduct 
of complex expertise with the participation 
of experts in philology, linguistics and 
psychology, which improves the quality and 
comprehensiveness of religious expertise. 
In addition, the Kyrgyz Republic regularly 
organizes training courses for experts in the 
field of religious studies. Experts actively 
participate in international research projects, 
thus establishing international cooperation 
with the world’s leading experts in the field 
of religion (10).  

Republic of Uzbekistan
State religious expertise in the 

Republic of Uzbekistan is regulated by 
the Law “On Freedom of Conscience and 
Religious Organizations” of 14 June 1991 
No. 289-XII (11) and the Decisions of the 
Cabinet of Ministers of the Republic of 
Uzbekistan “Regulations on the Procedure 
of Production, Import and Distribution of 
Materials with Religious Content on the 
Territory of the Republic of Uzbekistan” 
(12) and “Regulations on the Procedure of 
Conducting a State Religious Expertise of 
Materials with Religious Content” of 20 
January 2014 No. 10 (13). 

The authorized agency for conducting 
religious expertise is the Committee on 
Religious Affairs under the Cabinet of 
Ministers.

One of the main features of the process 
of religious expertise in Uzbekistan is short 
terms. Along with this fact, another feature 
should be highlighted, which is expressed 
in the introduction of the component of 
theological expertise into religious expertise. 
Thus, according to the Law and Regulations 
governing the procedure of conducting 
expertise in the name of the service is 
defined as “state religious expertise”, at the 
same time in the definition of “report of 
expertise” the following wording is given: “a 
written document, officially fixing the fact of 
conducting theological research in relation to 
materials of religious content on the presence 
of deviations or distortions from religious 
canons ...” (12, P. 2). When conducting 
religious expertise, theologians of the Muslim 
Board of Uzbekistan, the Orthodox Church in 
Uzbekistan and other religious organizations 
are involved. This indicates the commission 
and complex nature of the reports of religious 
expertise. To study and analyses electronic 
materials, special computer software is used, 
which is able to analyses the content and help 
the expert in his work (14).



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
134

Republic of Tajikistan
The legal basis for conducting religious 

expertise in the Republic of Tajikistan is 
the Law “On Freedom of Conscience and 
Religious Associations” dated 26 March 
2009, No. 489 (15) and the Decree of the 
Government of the Republic of Tajikistan 
“On Approval of the Procedure for State 
Religious Expertise” dated 2 July 2009, No. 
389 (16). 

The agency authorized to conduct 
religious expertise is the Committee 
on Religion, Regulation of National 
Traditions, Celebrations and Rites under the 
Government of Tajikistan.

The main features of the procedure of 
religious expertise in Tajikistan include the 
classification of types of expertise, rights 
and obligations of experts conducting 
expertise. Thus, normative legal acts reflect 
the following types of expertise: primary, 
additional, repeated, commission and 
complex. An expert has the right to refuse 
to give an opinion if the questions raised are 
beyond the scope of his special knowledge.

The role of religious expertise in the 
prevention of religious extremism

The role of religious expertise in the 
prevention of religious extremism is an 
important aspect of state policy to ensure 
public safety and prevent religiously 
motivated conflicts. This section analyses 
the contribution of religious expertise 
in combating religious extremism in 
the countries of the Commonwealth of 
Independent States.

Religious extremism poses a serious 
threat to the stability and security of society. 
Often based on distorted interpretations of 
religious teachings, it can lead to violence, 
terrorist acts and undermine state security. 
In this context, religious expertise plays a 
key role in identifying and analyzing ideas 
and activities that promote extremist views 
under the guise of religion.

One of the main tasks of religious 
expertise is to identify and analyses 
religious materials that call for violence, 
discrimination or extremist activities. 
Experts in this field conduct a thorough 
analysis of texts, sermons, Internet resources 
and other materials in order to identify 
potentially dangerous and extremist ideas.

Reports obtained as a result of 
religious expertise play an important role 
in the timely identification and blocking of 
extremist materials, as well as preventing 
their dissemination. The expertise allows 
analyzing the content of religious texts, 
video, audio and Internet materials from the 
point of view of the presence of extremist 
ideas and calls to violence.

With the help of religious expertise, 
signs of extremist ideology that may be 
inherent in certain religious groups or 
organizations are identified. This allows law 
enforcement agencies and other competent 
institutions to take measures to block and 
remove dangerous materials from public 
access.

By promptly responding to the results 
of religious expertise, it is possible to 
prevent further dissemination of extremist 
materials among the population. This helps 
to reduce the risk of radicalization and 
prevent possible terrorist acts based on 
extremist ideology.

Thus, the reports of religious expertise 
are an important tool in combating religious 
extremism, providing an opportunity to 
promptly respond to security threats and 
prevent the spread of extremist materials in 
society.

Moreover, religious expertise allows 
to identify and analyze organizations and 
communities associated with religious 
extremism. This allows state agencies to 
effectively control and suppress the activities 
of such organizations, preventing the spread 
of their ideology and possible terrorist actions.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
135

Thus, religious expertise is an 
important tool in the prevention of religious 
extremism, helping CIS states to identify, 
analyze and suppress the activities of 
extremist organizations and ideologues, as 
well as to prevent possible threats to public 
security and stability.

Criticism of religious expertise
The section on criticism of religious 

expertise represents an important aspect 
in the discussion of the effectiveness and 
legitimacy of this instrument in the context 
of the state regulation of the religious sphere. 
Despite the fact that religious expertise is 
widely used in various countries, its work 
is also subject to criticism and doubts on 
the part of various public and human rights 
organizations. The following are the main 
aspects of criticism of this tool:

1.	 Political interference and 
censorship: One of the main criticisms of 
religious expertise is that it can be used for 
political purposes and to censor religious 
opinions that differ from the official line of 
the authorities. This can lead to restrictions 
on freedom of religion and religious 
expression. 

2.	 Subjectivity and arbitrariness: 
Critics also point out that the process of 
conducting religious expertise is often 
subjective and subject to arbitrariness. The 
evaluation of materials and expressions may 
be influenced by the expert’s opinion or by 
political and ideological preferences.

3.	 Human rights violations: Concerns 
have been raised about possible violations of 
human rights, including the right to freedom 
of speech, freedom of religion, and the right 
to privacy.

4.	 Lack of transparency and 
accountability: Some critics point to a lack 
of transparency and accountability in the 
religious expertise process. This lack of 
openness can create opportunities for abuse 
and undue interference in religious affairs.

As noted by researcher D. Kusainov, 
religious expertise leads to infringement of 
the rights of believers. His work “Religious 
expertise in Kazakhstan: “Jihad against 
literature” or prevention of extremism?” 
considers the problems associated with 
religious expertise in Kazakhstan (17).

Overall, while religious expertise can 
be a useful tool for regulating religious 
activity and combating religious extremism, 
its use is subject to criticism and requires 
more careful regulation to prevent possible 
human rights violations and ensure respect 
for the principles of the rule of law.

Recommendations
The following recommendations are 

offered to improve religious expertise and 
increase its effectiveness:

1.	 Professional development 
of experts: Active missionary activity, 
transformation of religious dogmas, 
emergence of new religious doctrines 
requires from the expert constant updating 
of knowledge and skills. As noted by the 
experts in their countries, no attention 
is paid to this problem. Therefore, it is 
necessary to pay special attention to training 
and professional development of experts 
by conducting specialized courses and 
seminars on analysis of religious materials, 
identification of signs of extremism and 
legal aspects of religious expertise.

2.	 Digitalization of activities: 
Introduction of digital technologies into the 
processes of religious expertise will increase 
the speed of analysis and processing of 
information, as well as provide more 
reliable storage and protection of data. The 
automation of processes will also reduce the 
time for expert examination and increase its 
efficiency. Several CIS countries are working 
on digitalization of religious expertise, which 
will optimize this procedure and improve its 
quality. For example, the use of analyzer 
programs that conduct lexica-semantic 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
136

content analysis of audio, video and textual 
materials will significantly reduce the time 
to study and analyze materials.  

3.	 International cooperation: 
Development of mechanisms for 
international cooperation in the field 
of religious expertise will allow for the 
exchange of experience, best practices 
and information between countries, which 
contributes to improving the quality and 
objectivity of conducted examinations. 
For example, in October 2021, the N. 
Nazarbayev Centre for the Development of 
Interfaith and Intercivilizational Dialogue 
organized an international conference 
“Religious expertise in the CIS: experience 
and modern trends”. The conference 
participants noted its relevance and role in 
establishing international cooperation.

4.	 Standardization of procedures: 
The development of uniform standards and 
methodologies for conducting religious 
expertise will help ensure that it is conducted 
more objectively and reliably, and will 
improve the consistency of results between 
different expert groups and countries.

5.	 Strengthening independence: It is 
important to ensure that religious expertise 
is independent of political and ideological 
influences to prevent it from being used 
to persecute certain religious or political 
groups.

Implementing these recommendations 
would improve the quality and objectivity of 
religious expertise, increase its effectiveness 
in combating religious extremism, and 
ensure respect for the principles of the rule 
of law and the protection of human rights.

Conclusion
In conclusion, it is necessary to 

summarize the main results made in the 

article on the features of religious expertise 
and its role in combating religious extremism 
in the countries of the Commonwealth of 
Independent States.

The article reviewed the normative-
legal acts regulating religious expertise 
in the CIS countries, as well as the main 
problems and aspects of its use. During the 
analysis of normative legal acts and practice 
of religious expertise application in the 
CIS countries it was revealed that this tool 
is widely used by state agencies to control 
religious activity and prevent the spread of 
extremist ideas. However, there are a number 
of critical points, such as the possibility 
of political interference, subjectivity of 
expert evaluation, as well as violation of 
human rights and lack of transparency in 
the process of expert examination. Despite 
these problems, religious expertise remains 
an important tool in combating religious 
extremism.

A number of recommendations are 
offered to improve religious expertise, 
including improving the qualifications of 
experts, digitalizing activities, developing 
international cooperation and strengthening 
the independence of this tool from political 
and ideological influences.

Overall, the article emphasizes the 
importance of religious expertise in 
countering religious extremism and calls for 
further study and improvement of this tool, 
taking into account international human 
rights standards and principles of the rule of 
law.

Acknowledgment
This research was funded by the Science 

Committee of the Ministry of Science 
and Higher Education of the Republic of 
Kazakhstan (Grant №AP14972866).



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
137

Әдебиеттер
1.	 Діни қызмет және діни бірлестіктер туралы. Қазақстан Республикасының 2011 

жылғы 11 қазандағы № 483-ІV Заңы.
2. Дінтану сараптамасын жүргізу қағидаларын бекіту туралы. Қазақстан Республи-

касы Мәдениет және спорт министрінің 2014 жылғы 30 желтоқсандағы № 162 бұйрығы.
3. О свободе совести и о религиозных объединениях. Федеральный закон от 26.09.1997 

N 125-ФЗ. 
4.	  О порядке проведения государственной религиоведческой экспертизы. Поста-

новление правительства РФ от 08.12.2008 г. № 930.
5.	 Данные полевых исследований. Экспертное интервью с М. Бигновой - к.филос.н., 

ведущий специалист Международного молодежного центра при РУДН, судебный эксперт.
6.	 О свободе совести и религиозных организациях.  Закон Республики Беларусь от 

17 декабря 1992 г. № 2054-XІІ.
7.	 Об утверждении Положения об Экспертном совете при Уполномоченном по де-

лам религий и национальностей. Приказ Уполномоченного по делам религий и нацио-
нальностей от 23 июля 2007 г. №28.

8.	 О свободе вероисповедания и религиозных организациях в Кыргызской Респу-
блике. Закон Кыргызской Республики от 31 декабря 2008 года № 282.  

9.	 О государственной комиссии по делам религии в Кыргызской Республике. Указ 
Президента Кыргызской Республики 23 марта 2012 года № 71.

10.	Данные полевых исследований. Экспертное интервью с И. Аслановой – пред-
седатель Центра религиоведческих исследований Кыргызстана, старший преподаватель 
кафедры ЮНЕСКО по изучению мировой культуры и религий Кыргызско-Российского 
Славянского университета.

11.	О свободе совести и религиозных организаций.  Закон Республики Узбекистан от 
14 июня 1991 года № 289-XII. 

12.	Положение о порядке осуществления деятельности по изготовлению, ввозу и рас-
пространению материалов религиозного содержания на территории Республики Узбеки-
стан.  Постановление Кабинета министров Республики Узбекистан от 14 апреля 2022 года 
№ 180.

13.	Положение о порядке проведения государственной религиоведческой экспертизы 
материалов религиозного содержания. Постановление Кабинета министров Республики 
Узбекистан от 20 января 2014 года №10. 

14.	Данные полевых исследований. Экспертное интервью с экспертом пожелавшим 
не раскрывать свои данные.

15.	О свободе совести и религиозных объединениях. Закон Республики Таджикистан 
от 26 марта 2009 года № 489. 

16.	Об утверждении Порядка проведения государственной религиоведческой экспер-
тизы. Постановление Правительства Республики Таджикистан от 2 июля 2009 года № 389. 

17. Д. Кусайнов. Религиоведческая экспертиза в РК: «Джихад против литературы» 
или профилактика экстремизма? Алматы: Фонд Сорос Казахстан. 2015. С. 16. 

References
1. On religious activities and religious associations. The Law of the Republic of Kazakhstan 

dated 11 October, 2011 No. 483-IV.
2. Dіntanu saraptamasyn zhүrgіzu қaғidalaryn bekіtu turaly (Rules for conducting religious 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
138

expertise). Order of the Minister of Culture and Sports of the Republic of Kazakhstan dated 30 
December 2014 No. 162.

3. O svobode sovesti i o religioznyh obiedinenijah (On Freedom of Conscience and Religious 
Associations). The Law of the Russian Federation dated September 19, 1997 No. 169-FZ. 

4.	  O porjadke provedenija gosudarstvennoj religiovedcheskoj jekspertizy (On the order of 
conducting the state religious expertise). Resolution of the Government of the Russian Federation 
in the edition of 08.12.2008 № 930.

5.	 Data from field research. Expert interview with M. Bignova - PhD in Philosophy, 
leading specialist of the International Youth Center at PFUR, forensic expert.

6.	 O svobode sovesti i religioznyh organizacijah (On Freedom of Conscience and Religious 
Organizations). The Law of the Republic of Belarus of December 17, 1992, No. 2054-XІІ.

7.	 Polozhenie ob Jekspertnom sovete pri Upolnomochennom po delam religij i 
nacional’nostej i porjadke provedenija gosudarstvennoj religiovedcheskoj jekspertizy 
(Regulation on the Expert Council under the Commissioner for Religions and Nationalities and 
the procedure for conducting state religious expertise). Order of the Commissioner for Religions 
and Nationalities of July 23, 2007, No. 28.

8.	 O svobode veroispovedanija i religioznyh organizacijah v Kyrgyzskoj Respublike (On 
Freedom of Religion and Religious Organizations in the Kyrgyz Republic). The Law of the 
Kyrgyz Republic dated December 31, 2008, No. 282 

9.	 O gosudarstvennoj komissii po delam religii v Kyrgyzskoj Respublike (On the State 
Commission on Religious Affairs in the Kyrgyz Republic). Decree of the President of the Kyrgyz 
Republic of March 23, 2012, No. 71.

10.	Data from field research. Expert interview with I. Aslanova – Chairperson of the Center 
for Religious Studies of Kyrgyzstan, Senior Lecturer of the UNESCO Chair for the Study of 
World Culture and Religions at the Kyrgyz-Russian Slavic University.

11.	O svobode sovesti i religioznyh organizacijah (On Freedom of Conscience and Religious 
Organizations). The Law of the Republic of Uzbekistan of 14 June, 1991, No. 289-XII. 

12.	Polozhenie o porjadke osushhestvlenija dejatel’nosti po izgotovleniju, vvozu i 
rasprostraneniju materialov religioznogo soderzhanija na territorii Respubliki Uzbekistan 
(Regulation on the procedure for carrying out activities for the manufacture, importation and 
distribution of religious materials in the territory of the Republic of Uzbekistan). Decision of the 
Cabinet of Ministers of the Republic of Uzbekistan of 14 April, 2022, No.180.

13.	Polozhenie o porjadke provedenija gosudarstvennoj religiovedcheskoj jekspertizy 
materialov religioznogo soderzhanija (Regulation on the procedure for conducting state religious 
expertise of religious content materials). Decision of the Cabinet of Ministers of the Republic of 
Uzbekistan of 20 January, 2014, No.10. 

14.	Data from field research. Expert interview with an expert who wishes to remain 
anonymous.

15.	O svobode sovesti i religioznyh obiedinenijah (On freedom of conscience and religious 
associations). The Law of the Republic of Tajikistan of 26 Mart, 2009, No. 489. 

16.	Ob utverzhdenii Porjadka provedenija gosudarstvennoj religiovedcheskoj jekspertizy 
(On Approval of the Procedure for Conducting State Religious Expertise). Resolution of the 
Government of the Republic of Tajikistan of 2 July, 2009, No. 389. 

17. D. Kusainov. Religiovedcheskaja jekspertiza v RK: “Dzhihad protiv literatury” ili 
profilaktika jekstremizma? (Religious expertise in Kazakhstan: “Jihad against literature” or 
prevention of extremism?). Almaty: Soros-Kazakhstan. 2015. P. 16.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
139

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 02.71 

https://orcid.org/0000-0003-1270-9167
е-mail: spirimbek@mail.ru

ШӘКӘРІМ ҚҰДАЙБЕРДІҰЛЫНЫҢ «АР ІЛІМІ» 
КОНЦЕПЦИЯСЫ ЖӘНЕ ОНЫҢ ДІНТАНУ 

ҒЫЛЫМЫНДАҒЫ ОРНЫ

Сулейменов П.М.
Саяси ғылымдарының кандидаты, 

доцент
Әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 

университеті 
Алматы қ., Қазақстан

Серік Ж.
Дінтану мамандығының магистранты,
Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті 

университеті
Алматы қ., Қазақстан

مفهوم »الضمير« عند شاه كاريم قوديبردي أولي
ومكانتها في علم دراسات الأديان

سليمانوف بيريمبيك
دكتور في العلوم السياسية، أستاذ مشارك

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

سيرير جنار
الجامعة المصرية للثقافة الإسلامية نور مبارك

ألماتي، كازاخستان

SHAKARIM KUDAIBERDIULY’S CONCEPT «DOCTRINE 
OF CONSCIENCE» AND ITS PLACE IN THE SCIENCE

OF RELIGIOUS STUDIES

Suleymenov P.M.
candidate of political sciences, associate 

professor
Al-Farabi Kazakh National University

Almaty, Kazakhstan

Serir Zhanar
Egyptian University of Islamic Culture 

Nur-Mubarak
Almaty, Kazakhstan

КОНЦЕПЦИЯ «УЧЕНИЯ СОВЕСТИ» ШАКАРИМА 
КУДАЙБЕРДИУЛЫ И ЕЕ МЕСТО В НАУКЕ О РЕЛИГИИ

Сулейменов П.М.
Кандидат политический наук, доцент

КазНУ им. Аль-Фараби 
г. Алматы, Казахстан

Серик Жанар
Египетский университет исламской 

культуры Нур-Мубарак
г. Алматы, Казахстан



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
140

Андатпа. Мақалада Шәкәрім Құдайбердіұлы шығармашылығының басты тақырыбы 
– «Ар ілімі» концепциясына көңіл бөлінеді. Жұмыстың мақсаты – Ар ілімін дінтану 
тұрғысынан талдап, оның қалыптасуы мен көріну формаларын және дінтану ғылымындағы 
алар орны мен діннің ар ілімін қалыптастырудағы маңызды қырларын қарастыру. 
Сонымен қатар ислам ойшылы болғанына қарамастан Шәкәрім Құдайбердіұлының 
шығармашылығы мен қызметі шығыс пен батыс, ислам мен христиан арасындағы 
мәдениетаралық пен діни және рухани келісімнің жақсы үлгісі бола алатындығы, 
сондай-ақ Шәкәрім үшін ар ілімінің бүкіл адамзат үшін ең басты ғылым болуының 
себебі түсіндіріледі. Ар ілімінің осындай маңызын ескере отырып, оның бүгінгі таңдағы 
діни жаңару мен дінаралық диалогтарға байланысты әр қоғам мүшесінің рухани таным 
түсінігін дұрыс қалыптастыру мен өркениетті адам қалыптастырудағы рөлі анықталады.

 Түйін сөздер: Ар ілімі, ұждан, құдай, дін, жан, жүрек, ғылым, діни жаһандану, 
ислам, христиан. 

الملخص: في هذا المقال يتم تحليل مفهوم »الضمير« الذي كان الموضوع الرئيس لأعمال شاخكاريم 
قوديبردي أولي من الناحية الدينية، وأشكال تكوينه وتجلياته، ومكانته في علم الدين، وأهم جوانبه. ويعتبر 
الدين في تكوين عقيدة الضمير. على الرغم من أن شكاريم كوديبردولي مفكر إسلامي، فإن عمله ونشاطه 
يمكن أن يكون مثاالًا جيدًاً للتناغم الثقافي والديني والروحي بين الشرق والغرب، والإسلام والمسيحية، كما 
يوضح لشاكريم سبب »عقيدة الضمير«. »هو أهم علم للبشرية جمعاء. وبالنظر إلى أهمية عقيدة الضمير، 
يتم تحديد دورها في التكوين الصحيح للمعرفة الروحية لكل فرد في المجتمع وتكوين شخصية متحضرة 

فيما يتعلق بالتجديد الديني الحديث والحوار بين الأديان.
الكلمات المفتاحية: الضمير، الله، الدين، النفس، القلب، العلم، العولمة الدينية، الإسلام، المسيحية.

Abstract. In this article, the concept of “The doctrine of conscience”, which was the main 
theme of Shakarim Kudaiberdiuly’s work, is analyzed in religious terms, forms of its formation 
and manifestation, its place in Religious Science and the most important aspects of religion in 
the formation of the doctrine of conscience are considered. Despite the fact that Shakarim Kudai-
berdiuly is an Islamic thinker, his work and activity can be a good example of intercultural and 
religious and spiritual harmony between East and west, Islam and Christianity, as well as explain 
for Shakarim the reason why “the doctrine of conscience” is the most important science for all 
mankind. Considering the importance of the doctrine of conscience, its role in the correct forma-
tion of the spiritual knowledge of each member of society and the formation of a civilized per-
sonality in connection with modern religious renewal and interreligious dialogue is determined.

Keywords: The doctrine of conscience, God, religion, soul, heart, science, religious global-
ization, Islam, Christian.

Аннотация. В данной статье основное внимание уделяется концепции «Учение 
совести», которая была основной темой творчества Шакарима Кудайбердиулы. Цель 
работы это проанализировать науку о совести с точки зрения религиоведения, где 
будут рассмотрены формы ее формирования и проявления, ее место в религиоведении 
и значение религии в становлении «учения о совести». Кроме того, несмотря на то, что 
Шакарим Кудайбердиулы был исламским мыслителем, его творчество и деятельность мо-
гут стать хорошим примером межкультурной, религиозной и духовной гармонии между 
Востоком и Западом, исламом и христианством, а также причиной того, почему учение 
о совести является самой важной наукой для всего человечества согласно Шакариму. 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
141

Учитывая важность учения о совести, определяется его роль в правильном формировании 
духовных знаний каждого члена общества и формировании цивилизованной личности в 
связи с современным религиозным обновлением и межрелигиозным диалогом.

Ключевые слова: Учение о совести, бог, религия, душа, сердце, наука, религиозная 
глобализация, ислам, христиан.

КІРІСПЕ
Көп адам ар-ұждан туралы толық 

білетініне сенімді және оны мораль-
дық-этикалық құбылыс ретінде қарасты-
рады. Ал біздің кейіпкеріміз оны барша 
адамзаттың алдында меңгеруі міндетті 
болған ең басты ғылым, сондай-ақ құдай-
ға қатысты ең маңызды философиялық 
және теологиялық категория ретінде 
қарастырады. Ар ілімі қалыптасуының 
генезистік сипаттамаларына қарайтын 
болсақ философтардың пікірі екіге бөлі-
нетінін байқаймыз. Алғашқылары арды 
адамға табиғатынан тән құбылыс деп 
қарастырса, ал екіншілері туа біткен ар 
деген адамда бар екеніне күмән келтіреді 
немесе туа біткен емес дейді. Шәкәрім 
өзінің «Үш анық» деп аталатын филосо-
фиялық трактатында ұждан дегеннің не, 
оны адам бойында істетіп отырған қан-
дай күш екендігі туралы сұрақ қойып, 
соған жауап іздейді. Ол ұжданды жанның 
тілегі, ал жан ұжданның мекені және ұж-
дан адамның дүние ісіне ғана емес ақы-
ретіне де қажетті жоғалмайтын құнды 
құбылыс деп көрсетеді (Құдайбердіұлы, 
2018: 31). Демек, Шәкәрім бойынша да 
ар адам табиғатына тән құбылыс деп 
түсінеміз, дегенмен көптеген зерттеулер 
оның адамда бұрыннан бар екенін айтса 
да адамға қалай келетінін әлі де ашық 
сұрақ күйінде қалдырады. Біз Шәкәрім 
мұраларын оқи отырып, бір ғана «Үш 
анықта» емес поэзиялық тілде жазылған 
көптеген шығармасынан ар ілімі туралы 
айтқанын кездестіреміз. Мақаламыздың 
мақсаты Шәкәрімге әрі оның осы «Ар 
ілімі» концепциясына дінтанулық тұрғы-

да қарау болғандықтан тек ислам теоло-
гиясы тұрғысынан емес жалпы діни және 
рухани жағынан ашуға тырысатын бола-
мыз.

 
Тақырыпты таңдауды дәйектеу
Бұл мақалада біз Шәкәрім шығар-

машылығының өзекті тақырыбы – «Ар 
ілімі» концепциясына дінтанулық 
тұрғыда талдау жасап, оның дінтану 
ғылымындағы орнын анықтайтын бола-
мыз. Бұған себеп, біріншіден, Шәкәрім 
шығармашылығы осыған дейін тарих, 
философия, әдебиеттану, әлеуметтану, 
исламтану сияқты салаларда зерттелсе 
де дінтанулық тұрғыда тек осылардың 
аясында немесе бір тақырыбы ретін-
де ғана қаралып келгені. Бұған дәлел 
– Гауһар Зұлпықарқызы Әбдірасылова 
(Әбдірасылова, 1998), Априза Айтбаева 
(Айтбаева, 1997), Бақытжан Қадырұлы 
Рақымжанов (Рақымжанов, 2005), Ерзат 
Жетібайұлы Жетібаев (Жетибаев, 2009) 
сияқты авторлардың Ш.Құдайбердіұлы-
ның шығармашылығын діни-моральдық 
және дүниетанымдық, діни тарихи әрі 
философиялық тұрғыда талдап, оның ой-
лау мәдениеті мен дүниетанымдық көзқа-
растарының қалыптасу алғы шарт-тары 
туралы жазған ғылыми еңбектері. «Ар 
ілімі» концепциясы көбіне дін филосо-
фиясы немесе діни моральдық құрылым 
ретінде қаралды. Ал оны діни феномен 
ретінде алып, оның жалпы діни диалог 
пен рухани келісімдегі маңызы мен дін-
тану ғылымындағы орнын анықтаған 
еңбектердің аз кездесуі осы тақырыпты 
таңдауға себеп болды. 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
142

Шәкәрім өзі ислам ойшылы болға-
нымен оның зерттеулерінің басты мақ-
саты жалпы адамзаттың игілігі, бақыты 
үшін еді. Ол ешбір адамды дініне, тілі-
не, нәсіліне қарай бөліп жармады, оған 
адамның сыртқы факторларынан гөрі 
ішкі рухани әлемі маңызды болды. Сон-
дықтан да ол ар-ұжданды жалпыға ортақ 
адамгершілік заңы дейді. 

Ар ілімі – Шәкәрімге дейін де, кей-
ін де әртүрлі бағытта зерттелген ғылым. 
Иерей Стефан Домусчи өзінің «Феномен 
совести в православном богословии и 
русской религиозно-философской тради-
ции» деп аталатын ғылыми зерттеу жұ-
мысында ар ілімінің алғаш А.С. Пушкин, 
Н.В. Гоголь, Ф.М.Достоевский сияқты 
орыс жазушылары тарапынан моральдық 
мазмұн ретінде қаралғанын, ал филосо-
фия саласында ар-ұждан туралы бірінші 
айтқан В.С.Соловев болса, ХХ ғасырда 
ар-ұждан туралы жазған Н.А. Бердяев, 
И.А. Ильин және С.Л. Фрэнк болғанын, 
онда ар ілімінің этикалық мазмұны зерт-
теліп, қызмет ету механизмі ашылатын-
дығын айтады. Кейіннен христиандық 
теологияда ар ілімі феномен ретінде қа-
растырылып, оның әртүрлі күйі, адам-
ның рухани әлеміндегі орны, діни сенім 
және құлшылықпен байланысы зерттелді 
(Иерей, 2012: 5-6). Демек, Шәкәрім бұл 
ілімді жайдан-жай жаза салмады, үлкен 
ізденісі және өзі айтқандай сау ақылымен 
ғылымдағы салмағын саралап, бүкіл 
адамзатқа керекті ауқымы кең ғылым 
екенін білгесін бөлісті. Сонымен қатар 
айта кету керек, ислам теологиясында 
бұл білімді тереңірек зерттегенде және 
оны ұсынғанда осы автор деп айтуға 
әбден болады. Шәкәрім бойынша арды 
адам бойында істетіп отырған жасырын 
күш – жаратушы, яғни ар адам бойын-
дағы құдайдың дауысы және бұл – әрбір 
адамның жүрегіне жазылған заңдылық, 

сондықтан да оның орнын жүрек дейді. 
Бірақ адам күнә мен құмарлықтың көлең-
кесінде қалғанда бұл дауысты ести ал-
майды. Ал исламда да, христиандықта да 
айтылатын құдай соты адамның сеніміне 
ғана байланысты емес, ар-ұжданына да 
қарап соттайды. 

Михаил Лермонтовтың: «Адам ісіне 
құдаймен бірге төреші бір нәрсе бар, ол – 
ар», – деп айтуының себебі де осы шығар. 
Жазушы Ғарифолла Есім өзінің «Адам-
зат» деп аталатын көлемді еңбегінде ар 
адамға ғана тән нәрсе ме және ол барлық 
адамда бола ма, ар адам ісінің төрешісі 
болса құдаймен теңесетіндей қандай 
құдіреті бар, егер ар барлық адамда бол-
маса онда оларсыз адамның дінсіз болға-
ны ма деген сияқты көптеген ойлануға 
тұрарлық сұрақтар қозғайды. Сондай-ақ 
мәселенің шешімі қиын болғандықтан 
Шәкәрімнің ар білімі деген арнайы білім 
жүйесі болуы керек екенін айтқанын кел-
тіреді, ең маңыздысы автор өзінің өмірде 
арсыз адам жоқ деген тезисін айтады (Ға-
рифолла, 2008: 68-69). Осындай көптеген 
құнды зерттеу бізді адамда ар-ұжданның 
болуын адамның тәрбиесінің немесе 
физикалық инстинктерінің жемісі емес, 
ең жоғары, түсініксіз бастауы бар ұғым 
екеніне сендіреді. Адамда армен қоса 
ақыл, ерік, сезім, нәпсі деген нәрсе бар, 
мүмкін адамның арлы, не арсыз болуы 
осылардың да ықпалынан шығар, әйтпе-
се әу баста адам таза күйінде туылмай ма, 
ардың орны жүрек болса ешбір жүрек кір 
күйінде келмейді ғой. Біреулер зұлымдық 
істеген адамды арсыз деп айтуы мүмкін, 
бірақбіз қандай зұлымдық болсын оның 
соңы, шешімі бар екеніне сенеміз және 
бізге сол сенімді беріп тұрған осы ар 
емес пе?! Осыған байланысты христиан-
дық теологияда да Шәкәрім ойына ұқсас 
көп адам үшін құдайдың бар екендігі мен 
жанның өлмейтіндігінің пайдасына ең 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
143

сенімді дәлел ретінде адамның бойын-
дағы ар-ожданды айтады. 

Ғарифолла Есім өзінің ар білімі ту-
ралы зерттеулерінде ардың таза күйінде 
кездес-пейтінін, оның көріну форма-
ларының болатындығын айтады. Яғни 
ұят, намыс, ождан, ғашықтық, достық, 
жомарттық, ізгілік, парасаттылық, да-
налық, талаптылық, т.б. Сондай-ақ ар 
білімінің тек арлылықтан тұрмайтын-
дығын, ондай болған жағдайда оның 
толық ар білімі жүйесі болып қалып-
таспайтындығын, сондықтан ар білімі 
арсыздықты да, оның қоғамдағы көріні-
стерін де мұқият зерттеуі керек екенді-
гін ескертеді (Ғарифолла, 2008: 71-75). 
Қарап отырсақ өмірде ары жоқ адам 
болмайды, ар – барлық адамға берілетін 
ортақ құнды қасиет. Дін адамның осы 
мүмкіншілігін ала отырып, құдайы ал-
дында жаратылуы жағынан барлық 
адам тең деп есептейді. Бұл исламда да, 
христиандықта да солай. Орыс теологы 
әрі жазушы Епископ Александр өзінің 
бір жазбасында таза ар-ұждан арқылы 
адамның ойын, сөзін, іс-әрекетін басқа-
ратын құдайдың нұры әрекет ете бастай-
тындығын және бұл нұр арқылы адам 
құдайдың берген нығметінің құралы-
на айналатындығын, сол арқылы өзін 
құтқарып, рухани жағынан жетілдіріп 
қана қоймай, сонымен бірге онымен 
қарым-қатынас жасайтын адамдардың 
құтқарылуына ықпал ететіндігін айта-
ды (Александр). Ар – адамдық сананың 
негізі, оны Шәкәрім: «Ар түзер адамның 
адамдық санасын», – деп келтіреді. Енді 
ардың көріну формаларына қайта ора-
латын болсақ, психологияда ар-ұждан 
санасы деген бар екен, яғни түзетуші, 
ынталандырушы, тыйым салу, бағалау 
сияқты көріну формалары арқылы қыз-
мет атқарады. Бұл салада ар-ұждан ту-
ралы Зигмунд Фрейд көп зерттесе керек. 

Әрине, ғылым ретінде біз оны жоққа 
шығара алмаймыз әрі белгілі деңгейде 
ақылға да қонымды. Дегенмен Шәкәрім 
шығармашылығында ар – психиканың 
емес, сананың атрибуты, адамның ішкі 
цензурасы және біз осыған келісеміз. 
Тағы бір маңызды мәселе «Адам-зат» 
еңбегінде автор ар білімін ашу мақса-
тында пысықтық және надандық деп 
арсыздықтың екі түрін айырады. Мұнда 
пысықтықты әр нәрсені тек өз пайдасына 
жасап қалғысы келетін адамдарға қарата 
айтса, надандықты тума қасиет деп са-
найды. Пысық адам ақылын арсыздыққа 
сатса, надан адам ақылсыздығынан ар-
сыздыққа барғанын білмеуі мүмкін. Әрі 
екеуі де – адамды арсыздыққа апарар 
жол. Біріншісінен ақылдың арсыздыққа 
тосқауыл бола алмайтындығын көрсек, 
екіншіден, надандықтың арсыздыққа 
апаратын көп түрлі көпірі екенін көреміз. 
Демек, арсыздық ардың жоқтығы емес, 
оның аздығы немесе көлеңкеленуі деп 
айтсақ дұрыс болар. Арды әуел бастан 
адамда бар құбылыс дедік, енді осы арды 
жоғалтпай сақтаудың немесе арсыздыққа 
апармаудың жолы бар ма? 

Шәкәрімнің «Үш анығын» оқып оты-
рып мынадай ой келеді, таза дене мен то-
лық мінезді кісіге ой ісі керек және соның 
ең қатты керегі ұждан екен, ал жоғары-
дағы айтқанымыздай аты мен абыройын 
ойлайтын пысықтар ой ісін, яғни ұждан-
ды қажет етпесе керек немесе ұжданның 
мекені жанның ешқашан жоқ болмайтын 
мәңгілік екенін, ал ұжданның осы жан-
ның мәңгілік азығы екенін ұмыт қалдырса 
керек. Сондықтан да Шәкәрім ар-ұждан-
ның осы түпкі мәнін түсініп-ұқпайынша 
адамның жүрегін ешбір ғылым, өнер не-
месе заң тазарта алмайтындығын және 
ондай адамда ұжданның тек қана көрінісі 
болатындығын айтқан. Демек, Шәкәрім 
тұжырымы бойынша, арды сақтаудың 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
144

амалы – жүректі күнә мен кірден таза 
сақтау, арға көлеңкесін түсіретін іс жа-
самау. Сөйтеді де арды нысап, әдiлет, 
мейiрiм дейді Шәкәрім. Ал Ғарифолла 
Есім ұжданды ұят, намыс, ар деп айтады 
(Ғарифолла, 2008: 78). Демек, осы ізгі 
қасиеттер жиналып, ар жүйесін құра-
ды немесе арды арсыздықтан сақтай-
ды. Христиандық теология бойынша да 
адамның ар-ұжданын сақтауға немесе 
толығымен тазартуға мүмкіндік беріледі. 
Ол мүмкіндік өз өмірін жақсы жаққа өз-
гертуге шын ниетпен құдайдың мейірімі 
алдында күнәларды өкінішпен жоюдан 
тұрады. Исламдық теология бойынша да 
өз күнә қатесін танып, ол үшін шынайы 
кешірім тілеген әр пенде құдайы алдын-
да кешіріледі емес пе. Тағы да христиан-
дық теология бойынша «Жүрегі тазалар 
бақытты, өйткені олар құдайды көреді», 
– деп келеді екен (Рахымжанов, 2005). 

Арды сақтап, жетілдіріп, өсіре білу 
де немесе керісінше құртып, жоғал-
ту да – адамның өзіне қатысты мәселе. 
Ислам діни түсінігі бойынша да құдай 
адамға таңдау еркіндігін бергендігі ту-
ралы, адамның еркінсіз оны теріс жолға 
салып, артынан жазалау құдайдың сипа-
ты еместігі, сондықтан да адамға басқа 
тіршілік иелеріне берілмеген ақыл-сана 
сезімін бергендігі туралы жиі айтыла-
ды. Жалпы адамның ақылы шын мәнінде 
өзінің жаратылысы туралы ойламай тұра 
алмайды. Және адам баласы жаңалық бiр 
нәрсе көре қалса, оны кiм жасады екен әрi 
не үшiн керек демей тұра алмайды. Сон-
дықтан жаратушыны iздеген әркiм әртүр-
лi ой жүргiзедi. Ал мұндай ой жүргізу – 
әрбір адамға керек нәрсе, өз ұстанайын 
деп жатқан діні мен алайын деп жатқан 
біліміне сыни көзбен қарап, ақылына ай-
қын бола бастағанын шындыққа сүйене 
отырып таңдау арлы адамның ісі болмақ, 
әйтпегенде кім не десе соған сеніп неме-

се ескі әдет-ғұрып пен жалған сенімнен 
ұзап шыға алмай сандалып, ақылын қор 
қылып жүрмек. 

Ғылыми зерттеу әдіснамасы
Мақала Ш. Құдайбердіұлының біре-

гей философиялық трактаты – «Үш анық» 
еңбегіндегі үшінші анық болып есепте-
летін ар ілімінің дінтану ғылымындағы 
орнын саралау, маңызын дәйектеу, тұжы-
рымдау. Сондай-ақ таным теориясы мен 
бақылау әдістері арқылы оның дінаралық 
маңызын нақтылау сияқты әдістер қолда-
нылды.

Зерттеу нәтижелері мен талқылама
Арды сақтау адамның өзіне тиесілі 

дедік, бірақ ақыл арды сақтаудың кепілі 
де емес дедік. Бұған тарихта өткен ақыл-
ды әрі жауыз қолбасшыларды, адамзатқа 
ауыр қайғы әкелетін атомдар туралы айта 
аламыз. Шәкәрім бұл туралы үш анығын-
да әлемнің түрлі білімі мен ғалымдары 
туралы, олардың адамзат үшін жасаған 
«жақсылығы» туралы айтады. «Адам 
атаулының бәрiн бiр бауырдай етiп, екi 
өмiрде де жақсылықпен өмiр сүргiзетiн 
жалғыз жол осы мұсылман жолы секiл-
дi. Кейбiр дiншiлердi қорлыққа түсiретiн 
шатақ дiн – жалқаулық. Әйтпесе адам-
ды жаратушы – нақты бiлiмпаз. Адам 
жаны өлгеннен соң да ұжданды болып, 
еш нәрседен кемдiк көрмейдi» (Құдай-
бердіұлы, 2018: 36). Оның айтып отырған 
мұсылманшылық жолы адамның таза 
ақылымен тапқан шынайы діні емес пе? 
Демек, ар тазалығын таза дін сақтайды. 
Енді осы жерден діннің ар білімін қа-
лыптастырудағы, сақтаудағы орны, рөлі 
қандай деген сұрақ туындайды. Шәкәрім 
шығармашылығында кездесетін ұждан 
ұғымы – осы біз айтып отырған ар білімі. 
Сондықтан да біз кейде ұждан, кейде ар 
деп алдық. Алатын мәні бір. 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
145

Мырзакелді Кемел ар білімінің 
алатын ауқымы кең екенін, оның білім 
шеңберінен шығып ғылым, таным, дін 
түсінігімен астасатындығын, сондықтан 
да ар ілімі деп атауды жөн көргендіктерін 
айтады (Кемел, 2010: 108). Яғни ілім де-
генде дін ілімінің де ар ілімін қалыпта-
стыруда өзіндік орны бар екенін көрсе-
теді. «Дін – ғылым мен білімнің анасы», 
– деген Шәкәрім. Дінсіз адамның арды 
аттауы оңай сияқты, себебі дінсіз адамда 
құдайдан қорқу, ұялу деген сезімдер де 
болмайды. Дінтану ғылымы саласында 
өзінің құнды көзқарасын бөлісіп жүрген 
Досай Кенжетайұлы ар білімін діннің не-
гізі деп көрсетеді. Қандай да бір мораль-
дық кодекстің негізін діннен бөліп алып 
қоғам немесе жалаң ғылым деу дұрыс 
емес сияқты. Қоғам болсын, әлемдік өр-
кениет болсын ешқашан адамсыз, оның 
сенімінсіз болмайды. Ресей ғылым ака-
демиясының философия институты 
2010 жылы «Діннен тәуелсіз имандылық 
мүмкін бе» деген тақырыпта философи-
ялық эсселер байқауын өткізген екен. 
Онда діннің адам сана құрылымындағы 
қызметі талданады. Дін адамға тек қана 
құдайдан қорқу сезімін береді десек қа-
телесеміз және бұл жердегі қорқудың өзі 
құрметтен, сүйіспеншіліктен туатын си-
яқты. Адамды үлкен мақсатта махаббат-
пен жаратты, жаратылу жөні де өзге жа-
ратылыстан бөлек бола тұра санасы соны 
танымай, арынан аттап, адасып кетуден 
ұялатындығынан қорықса керек. Әйтпесе 
құр қорқу құдайға да, пендеге де не пай-
да әкелсін. Діннің ар сақтаудағы ең басты 
маңызы да осы болса керек. Дін адамға 
мен кіммін, қайдан келдім, қайда барам 
деген сұрақ туындатады. Мұндай сұрақ 
барша адамның жүрегіне заң болып жа-
зылған ар-ұжданның үнінен туындаса 
керек. Шәкәрімнің ар білімінің тағы бір 
маңызды қыры оның 1912 жылы «Айқап» 

газетіне жариялаған «Білімділерге бес са-
уал» деген еңбегінде көрінеді. Онда ол 
ұжданының үнінен туындап, ішкі жан 
дүниесінде төңкеріс жасаған, ұзақ уақыт 
бойы жауабын іздеген ғылым-білім, 
ар-ұждан және дін туралы сұрақтарын 
қояды. Ол бес сауал мыналар еді:

- Алланың адамды жаратқандағы 
мақсұты не?

- Адамға тіршіліктің ең керегі не 
үшін?

- Адамға өлген соң мейлі не жөнмен 
болсын, рахат-бейнет (сауап-азап) бар 
ма?

- Ең жақсы адам не қылған кісі?
- Заман өткен сайын адамдардың 

адамшылығы түзелуде ме, бұзылып бара 
жатыр ма? 

Бұл сұрақтар, біріншіден, Шәкәрім 
ұстанымының биіктігін көрсетсе, екінші-
ден, Шәкәрімнің ғылым, білім және дінді 
біртұтас деп ұғатынын көреміз. Сонымен 
қатар ең маңыздысы адам арының мақса-
ты шын мәнінде осындай біртұтас және 
биік болатындығын, ол жалаң дүниелік 
халде қалмай, руханиланған, тазарған 
тұста кемелдене түсетіндігін де көре ала-
мыз. Демек, дінді ар білімінің маңызды 
ажырамас бөлігі деп айта аламыз. Енді 
біз осындай үлкен ұғым болып есепте-
летін ар білімінің жалпы дінтану ғылы-
мындағы орнын саралап көрейік.

Бүгінде дінтану ғылымында діни 
жаһандану және модернизация деген 
жаңа ұғым бар. Бұл ұғымның әлемдік са-
ясаты әртүрлі діни мәдениеттерге қарата 
ықпалын жүргізіп отырғанын көреміз. 
Нәтижеде көптеген жаңа жағдайға дөп 
келіп отырғанымыз да жасырын емес. 
Жақында осы жайлы оқыған бір мақа-
ламда жаһанданудың жаңа формала-
ры мен дін жағдайларына жақсы баға 
беріліпті. Жаһандану деген үлкен үрдіс 
әлемнің әртүрлі аймақтарында, әртүр-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
146

лі деңгейдегі қақтығыстарды туғызды 
және оған қарата саяси іс-шаралардың 
толықтай нәтижесі болмағандықтан, осы 
бостықты дін толтыруы керек болды дей-
ді автор (Кома, 134). 

Сонда ол бостықты дін өзінің қандай 
функцияларымен толтыра алады деген 
сұрақ туындайды. Мақаладан түсінгенім 
бойынша, жаһанданудың жағымсыз әсері 
себебінен әлемде әртүрлі діни қозға-
лыстардың қалыптаса бастағандығын, 
сондай-ақ олардың әртүрлі мақсатта 
қарқынды жұмыс істеп жатқанын нақты 
мысалдармен атап өтеді. Мысалы, АҚШ-
тағы жаңа діни құқық Батыстың әуелгі 
гегемониясын қалпына келтіруге тырыс-
са, ислам әлеміндегі қозғалыстар модер-
низациялануды батыстанудан ажыратуға 
тырысуда екен. Әрине, бұл көзқарасты 
түбегейлі жақтаудан, бір жақтылы пікір-
ден аулақпыз, бұл жерде мәселенің байы-
бына бару, жан-жақты саралау маңызды, 
автор да ешқандай біржақтылы көзқа-
рас ұстанбаған. Демек, біз жаһандануды 
түбегейлі терістей алмаймыз және оны 
әлемдік өркениетті қалыптастырудың 
жылғыз жолы деп те айта алмаймыз. Се-
бебі жаһандану мінсіз құбылыс емес. Мұ-
нымен не айтқым келді, әлемдік жаһан-
дану дегенде бірден батыстық жүйе 
есімізге оралары сөзсіз. Ал батыстық үл-
гілердің барлық мәдениетке, адамға сай 
келе беруі екіталай. Мәдениетті құраушы 
адам болғандықтан оның жеке танымы, 
ар-ұжданы рөл атқармай қоймайды. Яғни 
әркімнің ішкі құндылығы бар, оған өз-
генің өнегесі өріс емес, керісінше көлең-
ке түсіруі мүмкін. Ал кейде надандықтың 
себебінен ақыл көрген көрегендікті көр-
мей, бірден қарсы келіп жататындар да 
жоқ емес. Мұны Шәкәрім өзінің «Үш 
анық» трактатында өте ауқымды талдай-
ды. Батыстық ғылым мен авторларға өз 
танымы бойынша баға беріп сынайды. 

Адам ғылымды, білімді және дінді табу-
да басында айтқанымыздай ар мен ақыл-
дың жөніне жүгінсе қателеспейді. Сон-
дықтан да әлемдік өріс алған жаһандық 
үлгілерді саралап-екшеп алу – ардың ісі. 
Әрине, адам соған талпынса. Шәкәрімше 
айтқанда, анығын алып, танығын тастау 
арқылы қоғамның ондағы дін мен мәде-
ниеттің дұрыс өркендеуіне өріс ашуға 
болады. Әйтпегенде жоғарыда айтқаны-
мыздай өзгенің танық мәдениетін таңсық 
көріп, ақылына салмай ала беріп, соңын-
да қаншама нашар нәтижелердің жемтігі-
не айналған көріністерді көп кездестіре-
ріміз сөзсіз. Немесе өз ақылым өзіме 
деп ескілік ойдан шыға алмай даму, өсу 
дегеннен дара қалып, басқаша бағыт бе-
ретін кейбір жаңа діни және саяси қозға-
лыстарға да куә болып отырмыз. Дінтану 
саласындағы жаңа діни қозғалыстар мен 
фундаменталистік қозғалыстар – осының 
дәлелі. 

«Шын залымға берме ғылым, ол алар 
да жоқ қылар. Қаруым дер, кісі атып жер, 
ол ғылымды айла етер», – дейді Шәкәрім 
( Құдайбердіұлы, 95). Дінтану ғылымы 
да басқа ғылымдар сияқты әр уақыт даму, 
өзгеру сатысында болары сөзсіз. Шәкәрім 
заманындағы залым ғылым танығыштар 
мен дін танығыштарды сынады, олардың 
қоғамға, адамға әкелер зиянын өзінің те-
рең философиялық ойларымен ортаға са-
лып отырды. Дін мен ғылымдағы ондай 
айлалы арсыз көріністер бүгінгі күні де 
көптеп кездесуде және кездесе де бер-
мек. Себебі қоғамның дамуы ешқашан 
мінсіз болмайды. Ал шын мәніндегі дін 
мен ғылымның мақсаты – руханиланған 
арлы адам жасап шығару. Сондықтан 
да Шәкәрімнің ар ілімі бұл салада білім 
сүйгіш, ғылым сүйгіш, өзінің әр ісі үшін 
ары алдында жауап бере алатын ұждан-
ды ұл мен қызды тәрбиелеуде, дінтану-
лық маңызды мәселелерді шешуде орта-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
147

лық болу керек деп ойлаймын. Себебі ар 
білімі араласып шешілген әр мәселе мей-
лі ол дін болсын, ғылым болсын әділет-
ті, ешкімнің жеке пайдасын көздемейтін, 
керісінше жалпы адамзаттың игілігі үшін 
құрылатын ғылым болары сөзсіз. 

Қорытынды және тұжырымдама
Қорыта айтқанда, Шәкәрімнің «Ар 

ілімі» концепциясы бір өзінің терең фи-
лософиялық әлемін көрсетіп қалмай, 
жалпы адамзаттың біртұтас болмысын 
береді. Себебі адамның ақылы, ары, са-
насы, бәрі – бір-бірімен онтологиялық 
тұрғыда байланысты дүниелер. Яғни 
адамдағы ар болмысы өзінің бар екенін 
паш ету үшін адамдағы басқа болмы-
стармен байланысуы, мағыналық тұрғы-
да бірігуі керек. Сондықтан да адамның 
таным процесінде ақыл мен ар бірге 
жүреді дейміз. Ардың қатысуынсыз қа-
лыптасқан ақыл адамды айуандық халге 
түсіруі немесе өз болмысын ұмыттыруы 
мүмкін. Осы шындықты негізге алатын 
логотерапия ғылымы адам өмірінің не-
гізгі қозғаушы күші өмірінен мән іздеу 
мен соны жүзеге асыру дейді. Мұндағы 
мәнді Шәкәрім ар болмысының алдында 
әрбір адамның саналы түрде өзіне жау-
апкершілік ала білуі керек екендігімен 
көрсетеді. Бұл мәнділікті сезініп, ұға 
бастағанда адам болмысының шынайы 
сырлары да ашыла түспек. Яғни мен кім-
мін, мені жаратқан біреу бар ма, жара-
туының мақсаты не, өмір сүруімнің мақ-

саты не деген сұрақтар мазалайды және 
осыған жауап іздейді. Таза ақыл мен ар 
мұндай сұрақтардың жауабын таным та-
разысына салмай негізсіз, таяз ойларға 
оп-оңай көне қоймайды. Керісінше бәрін 
жоғарыдағы сұрақтар негізінде ақыл та-
разысымен тексеріп-тергейді. Осының 
керісін ұстанатын бүгінгі кейбір өздерін 
дін адамы деп есептейтіндер діни догма-
ларға көзсіз сеніп, діни фанатизмге бей-
імделуде. Олар ақыл күшін қолдану дін 
догмасын әлсіретеді деп есептесе керек, 
ал шын мәнінде бұл құдайдың өзіне бер-
ген ақыл, сана, ар-ұждан деген болмысын 
пайдаланбай, жауапкершіліктен бас тар-
ту болып есептелінбек. Шәкәрім шығар-
машылығының шындығы – осы. Ол үшін 
қашан да эпистемология құралы өзінің 
ақылы болды. 

Бастағы көз‚ құлаққа сенiмiм жоқ,
Терең ой мен ақылға айтамын дат.
Пайғамбар, әулие айтты десе-дағы,
Ақыл қабыл алмаса, ол маған жат.
Шатақ дiнге, әдетке не бiлгiшке
Ноқталатпай ойымды қылам азат.
«Ақылға билетпеген пенде – айуан»‚

Десем де бола қоймас сөзiм ағат 
(Құдайбердіұлы, 41). Шәкәрімнің осын-
дай позициясы мен терең философиялық 
«Ар ілімі» концепциясы бүгінгі дінтану 
ғылымында дұрыс таным түсінігі қалып-
тасқан кез келген дін мен сенім ортасында 
дұрыс диалог құра алатын өркениетті адам 
қалыптастыруда құнды құрал болмақ.

Әдебиеттер
1.	 Құдайбердіұлы Ш. (2018). Үш анық. – Астана,– 31.
2.	 Әбдірасылова Г. З. (1998). Шәкәрім Құдайбердіұлы философиясындағы адам 

мәселесі. Философия ғылымының кандидаты ғылыми дәрежесін алу үшін дайындалған 
диссертация: 09.00.03. – Алматы, – 56 б.

3.	 Айтбаева А. (1997). Шәкәрім Құдайбердіұлы шығармашылығындағы діни және 
дүниетанымдық мәселелер. Философия ғылымдарының кандидаты ғылыми дәрежесін 
алу үшін дайындалған диссертация. – Алматы, – 30 - 60 б. 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
148

4.	 Рақымжанов Б. (2005). Шәкәрім Құдайбердіұлының дүниетанымына тарихи- фи-
лософиялық талдау. Философия ғылымдарының кандидаты ғылыми дәрежесін алу үшін 
дайындалған диссертация: 09.00.03. – Алматы.

5.	 Жетибаев Е.Ж. (2009). Шәкәрім дүниетанымындағы рухани құндылықтар мәсе-
лесі. Философия ғылымдарының кандидаты ғылыми дәрежесін алу үшін дайындалған ди-
сертация: 09.00.13. – Алматы.

6.	 Иерей С.Д. (2012). Феномен совести в православном богословии и русской ре-
лигиозно-философской традиции. Диссертации на соискание ученой степени кандидата 
богословия. – Сергиев Посад, 2012

7.	 Ғарифолла Е. (2008). «Адам-зат». Философиялық эсселер кітабы. – Астана.
8.	 Епископ Александр (Милеант). https://www.pravoslavnaya-biblioteka.ru/
9.	 Кемел М. (2010). Шәкәрімнің ар ілімі. – Астана. – 108 б.
10.	 Кома Ю.И. Глобализация и религия (Реферативный обзор)
11.	  Құдайбердіұлы Ш. (2021). Сыр сөз. – Алматы, 2021. – 95.
12.	  Құдайбердіұлы Ш. (2000). Иманым. – Алматы,  – 41.

References
1.	 Qudayberdiulı Sh. (2018). Ush anıq. – Astana, – 31 b.
2.	 Abdirasılova G.Z. (1998). Shakarim Qudayberdiulı fïlosofïyasındagı adam mäselesi. 

Filosofïya gılımınıñ kandidatı gılımi darejesin alu ushin dayındalgan dissertaciya: 09.00.03. – 
Almatı,– 56.

3.	 Aytbaeva A. (1997). Shakarim Qudayberdiulınıñ shıgarmashılıgındagı dini jäne 
dunietanımdıq mäseleler. Filosofïya gılımdarınıñ kandidatı gılımi därejesin alu ushin dayındalgan 
dissertaciya. – Almatı, – 30-60 b. 

4.	 Raqımjanov B. (2005). Shakarim Qudayberdiulınıñ dunietanımına tarixi- fïlosofïyalıq 
taldau. Filosofiya gılımdarınıñ kandidatı gılımi darejesin alu ushin dayındalgan dissertaciya: 
09.00.03. – Almatı.

5.	 Jetibaev E.J. (2009). Shakarim dunietanımındagı ruhani qundılıqtar mäselesi. Filosofïya 
gılımdarının kandidatı gılımi därejesin alu ushin dayındalgan dissertaciya: 09.00.13. – Almatı,.

6.	 Ierey S.D. (2012). Fenomen sovesti v pravoslavnom bogoslovii i russkoy religiozno-
fïlosofskoy tradicii. Dissertacii na soiskanie ucenoy stepeni kandidata bogosloviya. – Sergiev 
Posad, 2012.

7.	 Garifolla E. (2008). «Adam-zat». Filosofïyalıq esseler kitabı. – Astana.
8.	  Aleksandr E. (Mileant). https://www.pravoslavnaya-biblioteka.ru/
9.	 Kemel M. (2010). Shakarimniñ ar ilimi. – Astana. – 108.
10. Koma Yu.I. Globalizaciya i religiya (Referativnıy obzor).
11. Qudayberdiulı Sh. (2021). Sır soz. – Almatı. – 95 b.
12. Qudayberdiulı Sh. (2000). Imanım. – Almatı. – 41 b.



ТІЛ ЖӘНЕ ӘДЕБИЕТ САЛАСЫНДАҒЫ 
ЗЕРТТЕУЛЕР

ДІНИ (ИСЛАМИ) МӘТІНДЕРГЕ ТІЛДІК, СЕМАНТИКАЛЫҚ, 
МОРФОЛОГИЯЛЫҚ, СТИЛИСТИКАЛЫҚ, ГЕРМЕНЕВТИКАЛЫҚ 

ТАЛДАУЛАР, ТІЛДІК ИНТЕРПРЕТАЦИЯ, БАБАЛАР МҰРАСЫНДАҒЫ 
ТІЛДІК ДІНИ ҚАБАТ, ДІНИ ӘДЕБИЕТ ЖАНРЫ, ДІНИ САНАНЫҢ ТІЛ МЕН 

ӘДЕБИЕТТЕГІ КӨРІНІСТЕРІ

بحوث في اللغة والأدب
التحليلات اللغوية والدلالية والصرفية والأسلوبية والتأويلية للنصوص الدينية )الإسلامية(، 

التفسير اللغوي، الطبقة اللغوية الدينية في تراث الأجداد، نوع الأدب الديني، 
مظاهر الوعي الديني في اللغة والأدب

RESEARCH IN LANGUAGE AND LITERATURE
LINGUISTIC, SEMANTIC, MORPHOLOGICAL, STYLISTIC, HERMENEUTIC 
ANALYZES OF RELIGIOUS (ISLAMIC) TEXTS, LINGUISTIC INTERPRETA-

TION, LANGUAGE-RELIGIOUS LAYER IN THE HERITAGE OF ANCESTORS, 
GENRE OF RELIGIOUS LITERATURE, MANIFESTATIONS OF RELIGIOUS 

CONSCIOUSNESS IN LANGUAGE AND LITERATURE

ИССЛЕДОВАНИЯ В ОБЛАСТИ ЯЗЫКА И 
ЛИТЕРАТУРЫ

ЛИНГВИСТИЧЕСКИЙ, СЕМАНТИЧЕСКИЙ, МОРФОЛОГИЧЕСКИЙ, 
СТИЛИСТИЧЕСКИЙ И ГЕРМЕНЕВТИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ (ИСЛАМСКИХ) 

РЕЛИГИОЗНЫХ ТЕКСТОВ, ЛИНГВИСТИЧЕСКАЯ ИНТЕРПРЕТАЦИЯ, 
РЕЛИГИОЗНО-ЛИНГВИСТИЧЕСКИЙ СЛОЙ В НАСЛЕДИИ ПРЕДКОВ, 

ЖАНР РЕЛИГИОЗНОЙ ЛИТЕРАТУРЫ, ПРОЯВЛЕНИЯ РЕЛИГИОЗНОГО 
СОЗНАНИЯ В ЯЗЫКЕ И ЛИТЕРАТУРЕ





ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
151

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 16.21.61

https://orcid.org/0000-0002-5739-2274
e-mail: ulbala.alzhanbaeva@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-2709-277X

guldarhan@inbox.ru

ТҮРКI ЖӘНЕ АРАБ ЕЛДЕРIНIҢ ТIЛДIК  
ҚАРЫМ-ҚАТЫНАСЫ

Алжанбаева Ұлбала  
PhD, ғылым кандидаты 

қауымдастырылған профессор
Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті 

университеті,
Алматы қ., Қазақстан

Рысбаева Гүлдархан Калиевна
PhD, профессор

Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

العلاقات اللُّغُويَّةَ بين الدََّول التُّرُكيَّةَ والعربيَّةَ
ألجانباييفا أول بلا

دكتوراه في العلوم، أستاذ مساعد
 الجامعة المصريَّةَ للثَّقَافة الإسلاميَّةَ نور مبارك

ألماتي، كازاخستان

ريسبايفا جولدارخان كاليفنا،
 دكتور في الفلسفة، أستاذ

 الجامعة المصريَّةَ للثَّقَافة الإسلاميَّةَ نور مبارك
ألماتي، كازاخستان

LINGUISTIC RELATIONS BETWEEN TURKIC  
AND ARAB COUNTRIES

Alzhanbaeva Ulbala
PhD, Associate Professor 

Egyptian University of Islamic Culture 
Nur-Mubarak, 

Almaty, Kazakhstan

Rysbaeva Guldarkhan Kalievna
PhD, Professor

Egyptian University of Islamic Culture 
Nur-Mubarak, 

Almaty, Kazakhstan

ЯЗЫКОВЫЕ ОТНОШЕНИЯ МЕЖДУ ТЮРКСКИМИ 
И АРАБСКИМИ СТРАНАМИ

Алжанбаева Улбала
PhD, кандидат наук, доцент

Египетский университет 
исламской культуры Нур-Мубарак

 г. Алматы, Казахстан

Рысбаева Гульдархан Калиевна
PhD, профессор

Египетский университет 
исламской культуры Нур-Мубарак

 г. Алматы, Казахстан



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
152

Аңдатпа. Түркі әлемінде шығыс тілдері мен мәдениетіне деген қызығушылық қай 
кезде де болғаны анық және  қазіргі кезеңге дейін бәсеңдеген емес. Бұл мәселені зерттеу 
әлі де жалғасын таба бермек. Алайда түркі халықтарының да тілі мен мәдениетінің шығыс 
елдеріне тигізген ықпалы аз болған жоқ. Демек, мәселенің екінші қыры аз зерттелген, 
тіпті қазіргі ғылыми парадигмалар тұрғысынан зерттелмеген десе де болады. 

Ендігі жерде тілдік және мәдени қарым-қатынастың бір жақты болмайтынын, екі 
жаққа да әсері болатынын дәлелдеудің, түркілердің өздерінде сақталмаған байырғы 
элементтерді өзге шығыс тілдерінен іздеудің қажеттігі туды.

Түйін сөздер: түркі әлемі, шығыс мәдениеті, арабтар мен парсылар, мәдени-тарихи 
байланыс, түркітану, түркизм.

 ِ الملخََّص: من الواضح أنََّ الاهتمام باللُّغُات والثَّقَافات الشََّرقيَّةَ كان دائمًًا حاضرًًا في العالم التُّرُكيِّ�
ولم تضعف حتَّىَ اليوم. ولا يزال هذا الموضوع موضع اهتمام الباحثين. ومع ذلك، فإنََّ تأثير لغة وثقافة 
. وبالتَّاَلي، فإنََّ الجانب الأخر من القضيَّةَ لم يُبُحث بشكل  الشُُّعوب التُّرُكيَّةَ على بلدان الشََّرق لم يكن ضئيالًا

كافٍٍ، بل يمكن القول إنَّهَ لم يُدُرس بعد وفقًاً للمنظورات العلميَّةَ الحديثة.  
ِ الآن إثبات أن العلاقات اللُّغُويَّةَ والثَّقَافيَّةَ ليست أحاديَّةَ الجانب، بل لها تأثير  لقد أصبح من الضََّروريِّ�
متبادل. كما بات من المهمِّ�ِ البحث عن العناصر القديمة الَّتَي لم تعد موجودة في الثَّقَافات التُّرُكيَّةَ الحاليَّةَ 

ضمن اللُّغُات الشََّرقيَّةَ الأخرى.  
الثَّقَافيَّةَ والتَّاَريخيَّةَ،  الشََّرقيَّةَ، العرب والفرس، العلاقات  الثَّقَافة  التُّرُكيُُّ،  العالم  المفتاحيَّةَ:  الكلمات 

راسات التُّرُكيَّةَ، التَّتَريك. الدِّ�ِ

Abstract. It is clear that the interest in Eastern languages ​​and cultures in the Turkic world 
has always existed and has not diminished to this day. The study of this issue will continue. How-
ever, the language and culture of the Turkic peoples also had a significant impact on the eastern 
countries. Thus, the second aspect of the problem is poorly understood, even in the context of 
modern scientific paradigms. Now there is a need to prove that linguistic and cultural relations 
are not one-sided, but to influence both sides, and to look for ancient elements in other Eastern 
languages, which are not preserved in the Turks themselves.

Keywords: turkic world, eastern culture, arabs and persians, cultural and historical ties, 
turkology, turkism.

Аннотация. Интерес к восточным языкам и культурам в тюркском мире существовал 
всегда и не ослабел до сегодняшнего дня. Исследование этого вопроса продолжается. 
Однако язык и культура тюркских народов также оказали немалое влияние на страны 
Востока. Таким образом, вторая сторона этого вопроса недостаточно изучена и, можно 
сказать, не исследована с точки зрения современных научных парадигм.

Теперь необходимо доказать, что языковые и культурные связи не являются 
односторонними и оказывают влияние на обе стороны. Также возникла необходимость 
искать древние элементы, не сохранившиеся у самих тюрков, в других восточных языках.

Ключевые слова: тюркский мир, восточная культура, арабы и персы, культурно-
исторические связи, тюркология, тюркизм.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
153

Кіріспе 
Тiлдiк өзгерiстердiң нақты себептерi 

зерттеушiлердi баяғыдан-ақ қызықтырып 
келедi. Осы күнге дейiн тiл теориясында 
бұл сала ең күрделi, қарама-қайшылығы 
мол мәселелердiң қатарына жатады. Осы 
бiр қиын түйiндi шешуде тiлдiк өзгерi-
стер себептерiн iшкi және сыртқы себеп-
тер деп бөлу маңызды қадам болды.

 Тiлде тiлдiк жүйе элементтерiнiң 
өзара әсерiнен немесе сөйлеушiнiң сана-
сы мен еркiнен тыс тiлдiк iшкi үдерістер 
нәтижесiнде алуан түрлi өзгерiстер болып 
жатады. Мұндайда тiл дамуының iшкi 
факторлары iске қосылады. Бiрақ кейде 
тiлдiк өзгерiстерге халықтың тiлiнен тыс 
себептер де, әлеуметтiк қарым-қатына-
стар, экономика мен мәдениеттiң дамуы, 
т.б. түрткi болды. Мұндай факторлар сы-
ртқы факторлар деп аталады.

 Тiлдiк өзгерiстерге себеп болатын 
осындай факторлардың бiрi – бiр тiлдiң 
өзге тiлмен қарым-қатынасқа  түсуi. Тiл-
дердiң өзара қарым-қатынасы – лингви-
стикалық, психологиялық, әлеуметтiк, 
этнотарихи, т.б. факторларға байланысты 
құбылыс.

 Тiл әдетте қоғам өмiрiнiң әлеумет-
тiк-экономикалық жағдайын көрсетедi. 
Тiлдiң өзi, сондай-ақ онымен байланы-
сты коммуникативтiк қатынастар сол 
уақытқа дейiн болған жағдайлар мен 
оқиғалардан келiп шығады және өз бой-
ында болашақ дамудың элементтерiн 
сақтайды. Әрбiр қоғамдық-экономика-
лық формацияға тiлдiк тоғысулар мен 
олардың өзара бiр-бiрiне әсерi, тiлдердiң 
қатар өмiр сүру формалары, қостiлдiлiк 
және көптiлдiлiк сияқты ерекше жағдай-
лар тән. Сондықтан тiлдiк қарым-қатынас 
заңдылықтарын нақты әлеуметтiк-тарихи 
контексте зерттеу қажет.     

Әдістеме. Бұл мақалада зерттеу ма-
териалы ретінде араб тіліне енген түркі 

сөздері қарастырылды. Олар Баранов 
Х.К. Арабско-русский словарь. – М.,1970, 
Арабско-русский словарь сирийского ди-
алекта. – М.,1978, Englich arabik manual 
for self Studu. – Cairo, Коршунова Я.Б., 
Шахбаз А.С. Арабско-русский учебный 
разговорник. – М.,1983., Ал-Джабар-
ти Абд ар-Рахман. Египет под властью 
Мухаммада Али (1806-1821). – М.,1963, 
Оңдасынов Н.Д. Арабша-қазақша түсiн-
дiрме сөздiк. – Алматы: Мектеп, 1984, 
Гордлевский В.А. Избранные сочине-
ния. – М.,1961, Пумпян Г.З. Отражение 
русских и украинских реалий в «Пу-
тешествии патриарха Макария Антио-
хийского». В сборнике статей «Россия и 
арабский мир». – Санкт-Петербург, 1991 
сияқты араб тілінің түсіндірме сөздіктері-
нен, екі тілді арбша-қазақша, арабша-о-
рысша, арабша-ағылшынша сөздіктер-
ден, араб тілінің диалектілер сөздігінен 
және түрлі әдеби кітаптардан алынды.

Салыстырмалы-тарихи, әлеуметтік 
лингвистика, этнолингвистика, когни-
тивтік лингвистика, компаративистика, 
диахрондық, синхрондық зерттеу әді-
стері қолданылды.  

Талқылаулар мен нәтижелер. Тiл-
дер өзара қарым-қатынас жасай отырып, 
бiрiн-бiрi байытады. Бұл үдерістi зерттеу 
тiлдер дамуының заңдылықтарын ашуға, 
олардың құрылыс ерекшелiктерi мен 
болашақта тiлдер дамуының келешегiн 
анықтауға мүмкiндiк бередi.

  Тiлдiк қарым-қатынас туралы ға-
лымдар түрлiше пiкiр айтады. Мысалы, 
Ю.Д. Дешериев «тiлдiк қарым-қатынас» 
дегендi екi немесе одан да көп тiлдiң 
немесе диалектiнiң бiр-бiрiне ықпалы, 
бiр-бiрiне енуi, бiр тiлдiң өзге тiлдерден 
түрлi тiлдiк фактiлердi қабылдауы, сон-
дай-ақ түрлi кезеңде болған тiлдiк қа-
рым-қатынас нәтижесi деп түсiнедi (Де-
шериев, 1966: 98).



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
154

  Ал  В.Ю. Розенцвейг «тiлдер қа-
рым-қатынасы және тiлдердiң өзара 
ықпалы» және «тiлдiк тоғысу» ұғымда-
рын тең қояды (Розенцвейг, 1963: 59). Бұл 
пiкiрге Е.М. Верещагин де қосылады. Ол 
«тiлдердiң өзара ықпалы», «тiлдiк қа-
рым-қатынас», «тiларалық тоғысу», «тiл-
дердiң өзара қарым-қатынасы» сияқты 
терминдердi синонимдер деп санайды 
(Верещагин, 1969: 55-56).

  Т.П. Ильяшенко: «Тiлдiк қарым-қа-
тынас дегенiмiз – тiлдiк тоғысудың нәти-
жесi», – деген пiкiр айтады (Ильяшенко, 
1970: 29). 

  Тiл бiлiмiнде тiлдiк тоғысу терминiн 
алғаш қолданған А. Мартине болды. Бұл 
термин У. Вайнрайхтың «Языковые кон-
такты» атты кiтабы жарыққа шыққаннан 
кейiн кең етек алды.

 Орыс тiл бiлiмiнде бұл мәселемен 
И.А. Бодуэн де Куртенэ, Л.В. Щерба, Е.Д. 
Поливанов, Л.И. Баранникова, Б.А. Сере-
брянников, т.б. ғалымдар айналысты.

 Қазақстанда бұл тақырыпқа қалам 
тартқан ғалымдар – А.К. Ақбердина, Р.М. 
Бутина, А.Е. Карлинский және т.б. 

  У. Вайнрайх тiлдiк тоғысулар би-
лингвизм, яғни қостiлдiлiк жағдайын-
да болады десе (Вайнрайх, 1979: 9), ал 
Т.П. Ильяшенко тiлдiк тоғысудың аясын 
бұлай тарылтуға болмайтынын, тiлдiк 
тоғысулар, яғни тiлдiк қарым-қатынас 
тек қостiлдiлiк негiзiнде ғана емес, сон-
дай-ақ әдебиеттер, көркем және аударма 
әдебиеттер арасындағы қарым-қатына-
стар негiзiнде де болатынын айтады.

  Тiлдiк қарым-қатынас әртүр-
лi жағдайда бола бередi. Құрылысы 
жағынан бiрдей туысқан тiлдер немесе 
құрылысы басқа өзге тiлдер арасында да 
тiлдiк қарым-қатынас орнауы мүмкiн.

  Тiлдер қарым-қатынасы кезiндегi 
маңызды үдеріс –  әдебиеттерде дәстүр 
бойынша кiрме сөздер деп аталатын 
бөтен тiлдiк элементтердiң бiр-бiрiне 

енуi.  Сөз ауысу сөйлеу мәдениетi, тiл-
дiк норма мәселелерi қатарынан маңыз-
ды орын алады. Бiр тiлден екiншi тiлге 
енген кiрме сөздердi әдетте екi топқа 
бөледi. Бiрiншiсi – ассимиляцияға ұшы-
раған сөздер, екiншiсi – ассимиляцияға 
ұшырамаған сөздер. Бiрiншi топты атау-
да «кiрме сөздер» (заимствование) деген 
термин қолданылса, екiншi топты «ше-
телдiк сөздер» (иностранные слова) деп 
атау орын алған.

  Кiрме сөздер – тарихшы үшiн ха-
лықтың өткен өмiрдегi мәдениетiн, эко-
номикасын, тарихының кейбiр тұсын то-
лық әрi тереңiрек ашып көрсететiн құнды 
материал. Олар бiр халықтың екiншi бiр 
халықпен қарым-қатынасы қандай болға-
нын анықтауға мүмкiндiк бередi.

 Шартты түрде культурологиялық  
аспект деп аталған бұл аспектiден басқа 
тiлдiк аспект те бар. Бұл аспектiде кiрме 
сөздер мәселесiнiң маңызды деп сана-
латынының басты себебi – оның тiлдiң 
сөздiк қорын байыту арқылы тiлдi жетiл-
дiрудiң басты тетiгi деп саналуында. Кiр-
ме сөздер – тiл құрылысын әрi қарай  да-
мытушы факторлардың бiрi.

  Әрбiр нақты тiлдiң лексикасы сол 
тiлде сөйлеушi халықтың өмiр салты-
ның тiкелей көрсеткiшi. Халықтың ша-
руашылық, экономикалық, ғылыми және 
мәдени өмiрiн және олардың дамуын 
көрсете алмайтын грамматика мен фо-
нетикадан оның басты айырмашылығы 
осында.

 Фонетикалық немесе граммати-
калық жүйелерге қарағанда құрылысы 
жағынан лексика жүйесi – ауысулар үшiн 
ең ыңғайлы сала. Сондықтан лексикалық 
ауысулар себептерiн зерттеу барысында, 
алдымен, сөйлеушiнi өз тiлiне бөтен тiл-
дiң сөздерiн қабылдауға мәжбүр ететiн 
себеп не екенiн бiлу қажет.

 Н.А. Козина мен Т.В. Лигута сөй-
леушiнiң өз тiлiне басқа тiл элемент-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
155

терiн қосып сөйлеуiнiң себептерiн былай 
түсiндiредi:

1.	 өз сөйлеу тiлiн ерекшелеу, өзгеге 
ұқсамауға тырысу;

2.	 шетелдiк сөздердi қолданып сөй-
леу, сол бөтен тiлдi    меңгерудiң бiр ке-
зеңi деп танылуы;

3.	 сөздер ағынында бiр сөздi бөлiп, 
ерекшелеп көрсету, соған көңiл аударуға 
ұмтылу;

4.	 шетелдiк сөздi өз тiлiнiң сөзiне 
қарағанда әлдеқайда көркем, айшықты 
деп санауы;

5.	 тiлде бөтен сөздiң кең қолда-
нылуы, көп таралуы;

6.	 өз тiлiнде лайықты балама бол-
мауы немесе лезде ондай баламаны таба 
қоюдың қиындығы (6, 36-б.).

Көрiп отырғанымыздай, бөтен сөз-
дердi қолданудың бiрқатар лингвистика-
лық және психологиялық себептерi бар 
екен. Бөтен сөздi қолдану – коммуника-
цияның белгiлi бiр қажеттiлiктерiн қа-
нағаттандыру үшiн тiлдiк нормадан сана-
лы түрде ауытқу.

  Кiрме сөздер нелiктен пайда бол-
ды? Бұл құбылыс әртүрлi халықтың қа-
рым-қатынасы кезiнде пайда болатын 
жаңа ұғымдар мен заттарды атау үшiн 
қажет деп түсiндiрiледi. Бұл көп жағдай-
да шындыққа сай келедi. Жиi қабылдана-
тын сөздер қатарына географиялық ата-
улар, адам есiмдерi, азық-түлiк, өсiмдiк, 
жан-жануар атаулары, т.б., яғни сөз алы-
нып отырған халықтың өмiр-салтын көр-
сететiн сөздер жатады.

    	  Кiрме сөздер дене мүшелерiне 
де қатысты болуы мүмкiн. Сөз қабылдау 
үдерісiнiң өзiне келетiн болсақ, зертте-
ушiлер, бөтен сөздi қабылдаушының қа-
былданып отырған тiлдi бiлуi мiндеттi 
емес екенiн айтады. Лексикада кiрме сөз-
дердiң өте мол болуының себебi осы деп 
түсiндiрiледi.

 Тiлдiк қарым-қатынасты ұлғайтуда 
екi тiлдi қатар меңгерген адамның да рөлi 
зор.

 Бiр тiлде ғана сөйлейтiн адам сөздiк 
қорын толықтыруда тек өз халқының лек-
сикалық материалдарына және өзiнен 
бұрын қолданылған кiрме сөздерге сүй-
енсе, екi тiл бiлетiн адамның лексикалық 
инновациясының тұрақты көзi ретiнде 
тағы бiр тiл тұрады. Екi тiлде сөйлейтiн 
адамның өз сөздiк қорын толықтыру қа-
жеттiлiгiнiң себептерi: 1) зиянды омоно-
мияның болуы; 2) синонимдi қажетсiнуi; 
3) белгiлi бiр ұғымды атау үшiн жеңiл әрi 
жиi айтылатын сөздiң болмауы; 4) сы-
ртқы әлеуметтiк-мәдени себептер. Соған 
орай екi тiлде сөйлейтiн адам бiр тiлде 
сөйлейтiн адамға қарағанда жаңа заттар-
дың бөтен тiлдегi атауларын қабылдауға 
бейiм тұрады, өйткенi жаңа мәдениетпен 
танысу жаңа сөздермен танысуға себеп 
болады.

 Егер басқа тiлдiң әлеуметтiк маңы-
зы күштi болса, онда адам сол тiлден 
ауысқан сөздердi қолдануға тырысады, 
сол тiлдi бiлу арқылы өзiнiң белгiлi бiр 
әлеуметтiк статусқа  ие екендiгiн көрсет-
кiсi келедi. Мысалы, кезiнде араб зиялы-
ларының арасында  түрiк тiлiн бiлудiң өзi 
биiк мәдениеттiң, зор бiлiмпаздықтың 
белгiсi болған. Арабтарда «Түрiкше бiл-
меген – Алладан қорықпаған» деген мә-
тел сөз де болған (Рүстемов, 19812: 11).

  Тiлдiң нелiктен бөтен сөздермен 
толығатынын, оның себебiн В.А. Горд-
левскийдiң сөзiнен байқауға болады. Көп 
бiлетiндiгiн көрсеткiсi келген саудагер 
сатып алушыларды түрiктiң «бирун» (по-
жалуйте) «буйырың» сөзiмен шақырады.

 Ал түрiк тағамын жақсы көретiн  
кейбiр шенеунiктер араб тiлiн түрiк 
тағамдарының    атымен байытты. Мы-
салы,  «йабрақ» – жүзiм жапырағына 
орап пiсiрген ет пен күрiш. Тiптi ас да-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
156

ярлаушыны да  олар түрiкше «асши» деп 
атайды.

 Ал шенеунiктердің әйелдерi үй тұр-
мысына қажеттi сөздердi айтып, таратып 
жүрдi.

  Кеңселерде баяу ойлайтын, кейбiр 
сөздердi аударып әуре болып жатпай-ақ 
Ыстанбұл кеңселерiнiң дайын штам-
пымен жаза беретiн шенеунiктер отырды. 
Барлық лауазым аты Түркияның кеңсе  
қағаздарында жазылуы бойынша аталды.

 Бiр қарағанда түкке тұрмайтын факт 
– моданың өзi де тiлдi байқаусыз-ақ қа-
жетсiз, артық неологизмдермен толты-
рып жiберуi мүмкiн. Бiр кездерде Кон-
стантинопольда болған қарт арабтың 
Дамаскiде өз сөзiне түрiк сөздерiн қосып 
сөйлеп мақтанып тұрғаны есiмде. Мы-
сырда қызметшi өз қожасына «Әпендiм» 
деп қана сөйлейтiн болған (8, 145-б.).

 Өз тiлiнде сол ұғымдардың атауы 
бола тұрса да бөтен атаумен атау өмiрдiң 
әр саласына орын алған.

 Лексикалық ауысулар көбiнде не аса 
қажет болған кезде, не қабылдаушы ха-
лық басқа тiлге өте-мөте қызыққан кезде 
болатынын айттық. Бiрақ жаңа заттарды 
атау үдерісiндегi сөздiктiң бiрдей еместi-
гi лексикалық инновацияның жалғыз 
көзi емес. Бұл үдеріске, сондай-ақ тiлдiң 
бiрқатар iшкi факторлары да әсер етедi. 
Олардың бiрi – сөздiң күнделiктi сөйлеу 
тiлiнде жиi кездеспейтiндiгi. Жиi қолда-
нылатын сөз еске тез түседi, сондықтан 
тiлден берiк орын алады. Ал жиi қолда-
нылмайтын сөз ұмытылуға бейiм болады 
да, оның орнына басқа тiлден алынған, 
айтуға жеңiл сөздер көп қолданылады. 
Мысалы, араб тiлiндегi ра исиййун – 
«главный» сөзiнiң орнына түркiнiң бас 
сөзi көп қолданылады. Мысалы, башд-
жауйш – басшәуiш, башмухандис – ба-
синженер, баштамурджийй – аға сани-
тар, т.б.

      Лексикалық ауысуларға себеп бо-
латын тiлдiк iшкi факторлардың екiншiсi 
– тiлде зиянды омономияның болуы. Мы-
салы, лаухун сөзі тақта, терезе, пластинка, 
плакат деген сөздердi бiлдiредi. Түсiнiктi 
болуы үшiн ол сөзге анықтауыш сөз  қо-
сып айтуға мәжбүр болады. Жазу тақта-
сы деп айту үшiн    тақта сөзiне жазу сөзiн 
қосып жазу керек болды, сондықтан ара-
бтар түркiнiң тақта сөзiн пайдаланған.

  Қажеттiлiктен ауысқан сөздер не-
гiзiнен сол ауысқан тiлде жоқ жаңа заттар 
мен ұғымдарды бiлдiретiн болып келедi. 
Мысалы, бастарматун – сүрленген ет  
деген сөз. Араб елiнде мал аз өсiрiледi, ал 
күннiң ыстығына байланысты еттi сүрле-
мейдi. Сүр ет – арабтар үшiн жаңа ұғым. 
Қауурма – қуырма, қуырдақ сөзi араб елi-
не даласы кең, малы көп түркi елiнен кел-
ген жаңа тағамның атауы ретiнде енген. 

Алайда сөздердiң ену жайы әрқашан 
бұлай бола бермейдi. Кiрме сөздердiң 
өзiмен бiрге жаңа ұғымдарды ала келуi 
әр уақытта  шарт емес. Кейде олар қабыл-
даушы тiлде бiртектес ұғымды бiлдiретiн 
сөздермен бiрге қатар өмiр сүредi. Мұн-
дай жағдайда кiрме сөз бен төл сөз өзара 
синонимдiк қатынасқа түседi.

Синонимдiк қатарды құраушы сөздер 
бiр-бiрiмен мағыналық жақтан жақын, 
өзара мәндес болуымен бiрге, барлығы-
ның бiр сөз табына қатысты сөздерден 
жасалуы шарт. Белгiлi бiр синонимдiк 
қатардың жасалуы үшiн оның құрамына 
енетiн сөздердiң барлығы да не бiрыңғай 
зат есiм сөздерден, не бiрыңғай сын есiм 
сөздерден немесе бiрыңғай етiстiк сөз-
дерден болуы керек. Синонимдiк қатар-
лар әр сөз табының құрамында кездеседi.

Әдетте тiл-тiлде мағыналары 
жағынан бiр-бiрiне тепе-тең синоним-
дер кездеспейдi, ал егер кездесе қалса, 
өте сирек ұшырасады. Синонимдес сөз-
дер өзара мәндес сөздер болғанымен, 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
157

олардың мағыналық жақтан қалай да бiр 
айырмашылығы бар. Синонимдес сөз-
дердiң өзара мағыналық жақындығын 
айқындаудан гөрi олардың бiр-бiрiнен 
мағыналық айырмашылығын айқындау 
әлдеқайда күрделi. Бұлай болатындығы 
мынадан: синонимдес сөздердiң бiр-бiрi-
нен мағыналық жақтан айырмашылығы 
көбiнесе сәл ғана нәзiк айырмашылық 
түрiнде болады да, мұның өзi бiрден 
ашық-айқын аңғарыла бермейдi. Бұл – 
бiр. Екiншiден, синонимдес сөздердiң 
бiр-бiрiнен өзара айырмашылығы қолда-
нылу ыңғайына қатысты стильдiк айы-
рмашылық түрiнде ғана болуы мүмкiн. 
Синонимдес сөздердiң мұндай белгілері 
стильде түрлендiре ажыратылып айтыла-
ды.

Жоғарыда айтылғандай, түркi тiл-
дерiнен араб тiлiне енген сөздер де сол 
тiлдiң байырғы сөздерiмен мәндес келiп, 
соның нәтижесiнде синонимдер жасала-
ды. Мысалы, балтатун – фаъсун – балта; 
байрақун – аламун-ту, жалау; бурғиййун 
– лаулабун – бұрғы деген синонимдiк қа-
тарлардың алдыңғы сыңары – түркi сөз-
дерi. Джиййун (-шы, -шi) жұрнағының 
зат есiмге жалғанып тудырған кәсіпті 
бiлдiретiн сөздердi санамағанда, 200-ден 
аса түркi сөздерiнiң араб тiлiнде сино-
нимi бар.

Зат есiмнен болған синонимдер өте 
көп. Оны жоғарыда айттық. Сын есiмнен 
болған синонимдер: хулуун  –  татли – 
тәттi; ахмару – қирмизи, (ал) – қызыл; на-
зифун – тазаһ –таза; қадим – иски – ескi; 
аъраджу – афсаъ – ақсақ.

  Етiстiктерден және үстеулерден 
болған синонимдер өте аз. Олар: хатама 
– басама- мөр басу; фатала – барама – 
бұрау; джауифа – баууаша – бос, қуыс 
болу; даджджа – даууаша – шулау, т.б.

     Үстеу синонимдер: сумма – сора, 
сонра – соңыра; би ихласин – аджиқ – 

ашық, тура; сатхиййан –  шила-била – 
шала-пұла, т.б.

 Сонымен, кiрме сөздер – тiлдер 
лексикасын байытудың өнiмдi жолдары-
ның бiрi десек, ол тiлдер қарым-қатына-
сы нәтижесiнде болатын құбылыс екенi 
белгiлi. Зерттеушiлер пiкiрiне сүйенсек, 
қазiргi уақытта дүние жүзiнде өзге тiл-
дермен қарым-қатынасқа түспеген, басқа 
тiлдерден сөз қабылдамаған тiл жоқ деп 
кесiп айта аламыз.

Әлемнiң өзге тiлдерi сияқты түркi 
тiлдерi де айналасындағы көптеген тiл-
мен қарым-қатынаста болып, әлi де бай-
ланысын жалғастырып отыр. Түркi тiл-
дерiнiң қазiргi уақыттағы және ертедегi 
басқа тiлдермен байланысын  зерттеу тек 
түркi тiлдерi тарихына ғана емес, басқа 
да көршi тiлдердiң тарихы үшiн ғылыми 
маңызы бар.

  Ғалым К. Мұсаев қазiргi түркi тiл-
дерiн байланысына қарай төмендегiдей 
топтарға бөледi:

1.	 алтай-сiбiр (Шығыс Түр-
кiстан) тiлдерi.  Олар негiзiнен моңғол, 
тұңғыс-маньчжур, палео-азиат, енисей, 
қытай (мүмкiн ежелгi жапон және корей) 
тiлдерiмен байланысқан;

2.	 иран,  индоарий  және араб тiл-
дерiмен  байланысқан ортазиялық тiлдер;

3.	 иберия-кавказ, армян, иран, сла-
вян (негiзiнен орыс) тiлдерiмен байла-
нысқан кавказ және қырым тiлдерi (Сол-
түстiк Кавказ және Закавказье);

4.	 фин-угор және орыс тiлдерiмен 
байланысқан Поволжье-орал тiлдерi;

5.	 грек, славян, араб және иран тiл-
дерiмен байланысқан Кiшi Азия және 
Балқан тiлдерi;

6.	 қазiргi туысқан түркi тiлдерiмен 
және орыс тiлiмен қарым-қатынастағы 
орталық тiлдер;

7.	 осы уақытта славян, молдова 
және литва тiлдерiмен қатысып отырған 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
158

изоляциядағы (қарайым және гагауз) тiл-
дер (Мусаев, 1984: 121-122).

 Аталған байланыстардың iшiндегi ең 
көп зерттелгенi – түркi-славян және  түр-
кi-моңғол байланыстары. Түркi-славян 
тiлдiк қатынастарына түркологтармен қа-
тар славистер, олардың iшiнде русистер 
көп көңiл бөлдi. Ал түркi тiлдерiнiң араб 
тiлiмен байланысы бұған керiсiнше жан-
жақты зерттеудi қажет етедi.

Араб тiлiне шеттен ауысқан лексика-
лық элементтердiң iшiнде түркi сөздерi 
көрнектi орын алады. Түркi сөздерiнiң 
араб тiлiне ауысуы талай-талай ғасыр-
ларға созылған күрделi үдеріс болды. Э. 
Наджиптiң айтуы бойынша, бұл үдеріс 
арабтар мен түркi тайпаларының тiке-
лей араласа бастаған 636-жылдардан 
басталады. Билiк құрудың ауыспалы 
кезеңдерiне (алдымен арабтардың түр-
кi халқына үстемдiгi, кейiннен қыпшақ 
мәмлүктерiнiң, олардан соң осман түрiк-
терiнiң араб халқын билеуi) орай сөз ауы-
сулары болып жатты. Бұл құбылыс VII 
ғасырдан ХХ ғасырға дейiн созылды.

 Бұл тақырыпқа В.А. Гордлевский 
«К вопросу о влиянии турецкого языка 
на арабский» атты шағын мақала жазған. 
Араб диалектiлерiндегi түрiк сөздерiн 
зерттеумен түрiк ғалымы Б. Айташ айна-
лысқан. 

  Араб тiлiндегi  түркi кiрме сөздерiн 
зерттеумен арнайы айналыспаса да, бұл 
мәселе туралы сөз етiп, қызығушылық  
бiлдiрген қазақ ғалымдары болды. Ара-
бша-қазақша түсiндiрме сөздiктiң ав-
торы, ғалым Н.Д. Оңдасынов:  «Араб, 
парсы тiлдерiне түркi елiнiң де ықпалы 
аз болған жоқ. Мәселенiң осы жағына 
қызығушылар iзденсе, араб-парсы сөздiк-
терiнен жүздеген түркi сөздерi  мен  оның  
элементтерiн  тауып  алады», – десе,  
(Оңдасынов, 1984: 3)  ғалым Л. З.  Рү-
стемов: «Араб тiлiнiң кезiнде Шығыс ха-

лықтары тiлiне тигiзген әсерi мол болға-
ны рас. Алайда бұл тiлдiк құбылысты 
сыңаржақты үдеріс ретiнде түсiнуге бол-
майды. Түркi тiлдес халықтардың тiлi де 
(соның iшiнде қазақ тiлi де) өз кезегiнде 
араб және парсы әдеби тiлдерiне едәуiр 
ықпал еткенi тарихи деректерден жақсы 
мәлiм», – дейдi (Рүстемов, 1982: 9).

 Түркiлер халық ретiнде арабтарға 
исламның ерте кезiнен-ақ белгiлi болған. 
Мұхаммед пайғамбардың: «Түркiлер 
сендерге тиiспейiнше, сендер оларға 
тиiспеңдер», – деген сөзiн IХ ғасырдың 
ортасында жазылған еңбектерiнiң бiрiн-
де араб жазушысы Абу Дауда мысал етiп 
келтiредi. Сол IХ  ғасырда өмiр сүрген 
араб ғалымы бағдадтық әл-Джахиз өз 
трактатында: «Түркiлер – отырықшылық 
өмiрге, бiр орында ұзақ тұрақтауға, өз-
герiссiз бiр сарынды өмiр ағысына шы-
дай алмайтын халық. Олар қозғалысқа 
жаралған. Оларға аң аулау, атқа салт мiну, 
сайысу, азық табу және басқа елдердi 
басып алу тәрiздi тынымсыз әрекеттер 
тән. Олардың басты қаруы – садақ. Түр-
кiлердiң мергендiгi соншалық араб са-
дағына бiр оқ салғанша, олар  онын атып  
үлгередi. Түркiлердiң төрт көзi бар, екеуi 
бетiнде, екеуi желкесiнде», – деп жазады 
(Қадырбаев, 1997: 128).

Түркі сөздерінің араб елдеріне қан-
дай жолмен жеткенінің тарихын қара-
стырайық. 1299 жылы Ноғай әскерлерiн 
Тоқты бастаған әскерлер тас-талқан етiп 
жеңгеннен кейiн Қара теңiз жағалаулары-
ның билеушiлерi Ноғайға жақтас ондаған 
мың қыпшақты құлдыққа сатты, Мысы-
рға жөнелттi. Түркi құлдары халифтер 
мен тектi мұсылмандардың жеке шару-
ашылық жұмыстарын атқаратын. Бертiн 
келе Орта Азиядағы құл базарларынан 
жасөспiрiм мәмлүктердi сатып алып, тәр-
биелеп, әскери дайындықтан өткiзетiн 
болды. Мұндай әскерлердiң жергiлiктi  



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
159

халықпен байланысы жоқ болғандықтан, 
олар қала, далаларда болып жататын түрлi 
бас көтерулерге қатыспайтын. Бұлардан 
орталық өкiметтiң арқа сүйер күшi ретiн-
де халиф гвардиясы құрылды. Бiр әмiрдiң 
иелiгiндегi мәмлүктер хушдаштар деп 
аталды және сол әмiрдiң отбасы мүше-
лерi қатарына саналды (Смирнов, 1992: 
17).

Халифтерге түгелдей бағынышты, 
мемлекет қазынасынан айлық алатын 
гвардияшылар алғашында өз қызметiн 
ақтап жүрдi, бiрақ уақыт өте келе олар 
мазасыз және өте қауiптi элементке ай-
налды. Х ғасырда гвардияның күшейгенi 
соншалық, маңызды мемлекеттiк iстердi 
халифтер емес гвардия әскербасылары 
шешетiн болды. Олар өздерiне ұнамаған 
халифтердi орнынан алып тастап, өз та-
лаптарын орындайтын басқа халифтi 
таққа отырғызды.

ХI ғасырдың 60-жылдарында  Абба-
сидтер әулетiнен кейiн құрылған Фати-
мидтер империясы құлап, Төменгi және 
Орта  Египеттiң билiгi түркi гвардиясы 
қолбасшыларының қолына көштi. Осы 
жерде М. Қашқаридың мына сөзiн келтiре 
кетудi жөн көрдiк. «Мен Тәңiрдiң гүлден-
ген мемлекеттi түркiлердiң топырағында 
жаратқанын, өмiр бiлiктерiмен сол то-
пырақты ғажайып өрнектегенiн көрдiм. 
Тәңiр оларды түркiлер деп атап,  асқан 
сән-салтанатқа ие қылды. Дәуiрiмiздiң 
хақандарын солардан таңдап, замана 
құбылысының еркiн тiзгiнiн қолдары-
на ұстатты. Сан мыңдаған адамдарды 
басқартып, адалдық iстерiн қолдады. 
Олармен бiрге бiр сапта күрескендердi 
бек құрметтедi» (Қашқари, 1993: 9).

ХI ғасырдың соңында Сирияны түр-
кi билеушiлерi өзара бөлiсiп алды. Олар 
Дамаск, Халеб, Хомс, Антиохия сияқты 
iрi қалаларды биледi. Салах ад-Дин ди-
настиясы құраған Айюбидтер мемле-

кетiнiң құлауына әмiрлердiң өзара соғы-
сынан басқа, сол билеушiлердiң әскери 
саясаты да себеп болды.  Салах ад-Дин-
нiң кезiнде-ақ әскер iшiнде күрдтер мен 
әртүрлi түркi халықтарынан құралған 
уақытша бөлiмдердiң рөлi күштi бол-
ды. Сенiмсiз әскери бөлiмдерге қарсы 
Айюбидтер өздерiне берiлген, сенiмдi, 
сатылып алынған құлдар-мәмлүктерден 
әскери полктер құрды. Бәсекеге түскен 
билеушiлер бiр-бiрiнен асып түсу үшiн өз 
мәмлүктерiнiң санын көбейте түстi. Көп 
ұзамай-ақ мәмлүк әскерлерi өздерiнiң 
қолбасшысы Бейбарыспен бiрге франк 
корольдерiнiң бiрiккен күшiн және Сири-
яның екi әмiрiн жеңiп, одан кейiнгi жыл-
дары Иерусалим, Дамаск, Баалбек, Аска-
лон және басқа да көптеген қалаларды 
басып алды. Египетте  бiрiнен кейiн  бiрi 
мәмлүктердiң екi династиясы билiк құр-
ды. Олардың бiрiншiсi бахрлықтар деп 
аталған Айбек бастаған қауым едi. Мәм-
лүктердiң екiншi династиясы бурджиттер 
немесе шеркес мәмлүктерi деп аталды. 
Олардың денi грузиндер болды. 

 1250 жылы мәмлүк қолбасшыла-
рының бiрi Айбек айюбидтердi билiктен 
ығыстырып, өзi сұлтан атағын алды. Сол 
уақыттан бастап Египет пен Сирияны 
мәмлүктер династиясы XVI ғасырдың ба-
сына дейiн биледi. Мәмлүктер мемлекет 
тiзгiнiн қолына алғаннан кейiн өздерiне 
дейiн елдi билеп келген күрдтер әулетiн 
билiктен аластады. Мәмлүктердiң басын 
бiрiктiрiп, жеңiстерге жетелеген, күнi бү-
гiнге дейiн халық аузында аты аңыз бо-
лып қалған қыпшақтардың бiрi Аз-Захир 
Рукн ад-Дин Бейбарыс болды (Дербiсә-
лиев, 1982: 178-179).

 1291 жылы Сириядан ең соңғы 
крест тағынушы қуылған кезде Рим па-
пасы Жерорта теңiзiнiң шығыс жағала-
уындағы мұсылман елдерiне блокада 
жариялады. Блокаданың мақсаты Сирия 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
160

мен  Египеттi өмiрге аса қажеттi ағаш, 
темiр және құлдардан айыру едi. Ол 
уақытта араб елдерiне ағаш пен темiр не-
гiзiнен Түркиядан әкелiнетiн. Оңтүстiк 
Түркиядағы Тавр тауы сыңсыған ағашқа 
толы едi. Таулық түрiктер «тахтаджы-
лар» –тақтайшылар төмен бағаға тақтай 
дайындайтын. Арзан  теңiз көлiгi оны 
Анадолы порты арқылы араб  елдерiне 
жеткiзетiн. Мұндай кең ауқымдағы  сау-
даның христиан блокадасы нәтижесiнде 
тоқтап қалуы Түркияның да, Сирия мен 
Египеттiң де экономикасына керi әсерiн 
тигiздi. Эгей теңiзiндегi түрiк флотының 
күшеюi және мәмлүктердiң жаңа ұй-
ымдасқан түрiк князьдықтарына көз тiге 
бастауының сәйкес келуi кездейсоқтық 
емес едi. Батыстан крест тағынушылар 
мен шығыстан моңғолдар шабуылы қа-
уiп төндiрген кезде түрiктер мен арабтар 
ортақ жауларына бiрге қарсы тұру үшiн 
тығыз одақтасуы қажет екенiн сезiндi.

 Сол кезеңдегi мұсылман әлемiнiң 
ержүрек батыры Бейбарыс  түрiктерiмен 
бiрiге отырып моңғолдардан түрiк Ана-
долысын тартып алды және Түркиядағы 
исламның қорғаушы тiрегi болды.

 Осман мемлекетi алғашында түрiк 
князьдықтарының бiрi ғана болатын. 
Олар мәмлүк сұлтанын өздерiнiң одақта-
сы және қорғаушысы деп таныған едi.

 Жоғарыда айтып кеткенiмiздей, 
араб елдерiнде мәмлүктер билiк құрып 
тұрған кездегi экономикалық және саяси 
жағдайлар анадолылық түрiктер мен ара-
бтарды мәмлүктердiң қол астына бiрiгiп 
әрекет iстеуге алып келдi. Содан соң ХIII 
ғасырдың екiншi жартысында мұсылман 
әлемiндегi экономикалық және саяси 
жағынан ең құдiреттi Мәмлүк сұлтанаты 
Анадолыдағы жаңа Түркияның аяғынан 
тiк тұруына өз үлесiн қосты.

 ХVI ғасырдың екiншi онжылдығын-
да португалдықтар арабтарды Үндiстан 

мен Қызыл теңiз аралығындағы  сауда 
жолынан аластау мақсатымен араб са-
удагерлерiне шабуыл жасай бастады. 
Қажылыққа бара жатқан жолаушылар ке-
мелерi мен сауда кемелерiн басып алып, 
барлық тұтқынды өлтiрiп отырды. Ан-
далусиядан Үндi мұхитына дейiнгi араб 
жерлерi үнемi шабуыл астында болды, 
олардың жалғыз үмiтi османдықтар бола-
тын. Андалусия құлағаннан кейiн түрiк-
тер Тунис пен Алжирды өз бақылауына 
алды, өйткенi Испанияға қарсы күштi 
майдан ашу керек болды.

 Араб жерлерiнiң Осман империя-
сына бiрiгуi тек ислам тарихындағы ғана 
бетбұрыс кезең емес, сондай-ақ 1516-
1916  жылдардағы арабтар тарихындағы 
да бетбұрыс кезең болды.

Мәмлүктер билеп отырған араб ел-
дерiне XVI ғасырдың басында түрiктер 
шабуыл жасады. Месопотамияны басып 
алғаннан кейiн I Сәлiм сұлтанның әскер-
лерi Сирияны, Ливанды және т.б. елдердi 
басып алуға аттанды. Олар осы уақытқа 
дейiн Египет мәмлүктерiнiң билiгiнде 
едi.

 Бұрын мұсылман сұлтандарының 
iшiндегi бiрiншiсi болуға тек мәмлүк-
тердiң ғана хақысы бар едi, өйткенi олар 
Мекке мен Мединенi және қажылыққа 
барар  жолды күзететiн. Олар «Қасиеттi 
екеу» – Мекке мен Медине қызметшiлерi 
деген атаққа ие болатын. Мардж Дабик-
те мәмлүк сұлтанын жеңген  Сәлiм I 
мешiтте, көпшiлiктiң алдында бұл атақты 
қабылдап алды. Бұл  ислам әлемiндегi 
бiрiншi әрi басты билеушi және ислам-
ның қасиеттi жерлерiнiң иесi әрi қорға-
ушысы мәмлүк сұлтанының орнын басты 
деген сөз едi.

 Египеттi жаулап алғаннан кейiн-ақ 
түрiк сұлтанының билiгi Египетке бидай 
және басқа да азық-түлiк жағынан то-
лық тәуелдi Хиджаз аймағында да жүре 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
161

бастады. 1551 жылы түрiктер Триполидi 
басып алды.

 Осылайша, XVI ғасырда Ирақ, Си-
рия, Ливан, Палестина, Египет, Хиджаз, 
Алжир, Ливия, Тунис сияқты араб ай-
мақтары орасан зор Осман империясы-
ның құрамына кiрдi. Әкiмшiлiк жағынан  
араб  елдерi  көптеген  пашалықтар  не-
месе  уәләйәттарға,  ал олар  өз кезегiнде  
санжақтарға бөлiндi. Мәмлүктер мемле-
кет  билiгiнен  айырылса  да, бiраз  жер-
ге ие болып қалды. Олар сол жер үшiн 
түрiк сұлтандарына салық төлеп тұруға 
мәжбүр болды. Ол салықты Каирдегi 
түрiк пашасы  жинап, сұлтанға табыс етiп 
отырды.

 Iс жүзiнде мәмлүктер әлi де болса 
Египеттiң толық қожасы едi. Оларға I 
Сәлiм әртүрлi жеңiлдiк жасады. Олардың 
бiрi тiптi орнынан түскен немесе қызмет 
уақыты аяқталған жергiлiктi әкiм кетiп, 
орнына жаңа тағайындалған әкiм келген-
ше билiктi қолында ұстайтын. Әкiмдер 
Ыстанбұлда тағайындалып, сол жақтан 
жiберiлетiн болған. Мәмлүктердiң ықпа-
лының қайта күшейгенi соншалық, түрiк 
пашасына мәмлүк бейлерiнiң көңiлi тол-
маса орнынан алып тастауға шамалары 
жеткен. Тек Мұхаммед Әлидiң кезiнде 
1808 жылы мәмлүктерден алдымен жер, 
соңынан саяси билiк те тартып алынды. 
1811 жылы мәмлүктер билiктен толық  
айырылды.

  Араб елдерiнiң экономикалық 
дағдарысқа ұшырауына байланысты ендi 
мәдени, әдеби өмiр бiрте-бiрте ұйқы құ-
шағына көмiлдi. Араб тiлiн түсiнбеген 
моңғолдар көзi ашық, көкiрегi ояу аза-
маттарды қуғынға алса, түрiктер араб 
елдерiне ресми тiл ретiнде түрiк тiлiн қа-
былдатты.

 Мемлекеттiк билiк басына түрiктер 
отырғаннан кейiн түрiк сөздерiнiң ағыны 
тiптi күшейе түстi. Түрiк сөздерiн барлық 

жерде әскери тап айтып, таратып жүрдi.
 Түрiктер тiптi IХ ғасырда-ақ Бағдат-

та мыңдап қаптап кеткен болатын. Жал-
пақ беттi, түз өмiрiне дағдыланған түрiк-
тер жоғары талғамды қала тұрғындары 
– арабтарға жат едi, сондықтан арабтар 
түрiктердi жек көрдi. Бағдаттың патша 
сарайындағы аббасид Ибрагим ибн Мах-
ди түрiкше сөйлейтiн, ал Мустаин халиф-
тың уәзiрi Утамыш түрiк едi.

 Тiлдi түрiктендiру түрiктер жаулап 
алған халықтардың бәрiне ортақ жай едi. 
Түрiк әкiмдерi араб халқына өтiнiш, ары-
здарын араб тiлiнде жазып әкелуiне тый-
ым салды.

 В.А. Гордлевскийдiң айтуынша, 
Дамаскiнiң араб диалектiсi таза күйiнде 
қалса, Мосул мен Бағдатта, сондай-ақ 
шет жақта, шығыс шекарада қоны-
станған араб тайпаларында араб тiлi түр-
кi сөздерiмен араласқан. Бұл орынды да, 
өйткенi түрiктердiң ғасырларға созылған 
өктемдiгiнен тiл тазалығын сақтап қалу 
қиын едi.

 Арабтар бәдәуилер мекендеген Тигр 
өзенiнiң оң жақ жағалауын түрiктерше 
«Қаршы яқа»  деп атаған. Әуестiктен, 
болмаса өздерiне мақтаныш көргендiктен 
бе әйелдер өз тiлдерiне түркi сөздерiн жиi 
араластыра сөйлеген, шетел сөздерi олар-
дың құлағына жағымды болған.

 Араб тiлiн зерттеп қадағалаушы-
лар Бағдаттағы араб тiлiнiң шұбарлығын 
«түрiк тiлiнiң түзеуге келмейтiндей етiп 
қалдырған iзi» деп атап көрсеткен. Тари-
хи деректерге қарағанда араб дiлмарлары, 
әскербасылары мен сол дәуiрдiң оқымы-
стылары бұл тiлдi жақсы меңгерген. Со-
лардың  бiрi – әйгiлi тарихшы әл-Айни.

 Осман империясының батыс шека-
расынан Алжир, Мағрибке дейiн түрiк 
үстемдiгiнiң куәгерi болған сөздер жай-
ылып тарап жатты. Мұның бәрi түрiктер 
алып келген цивилизацияға тән едi, бұлар-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
162

дың көпшiлiгi әскери сөздер болатын, 
өйткенi арабтар қару-жарақтың аттарын 
да осы көршi халықтан қабылдаған едi. 
Шабуылдарын жеңiспен аяқтап, Жерорта 
теңiзiнiң қожасы болған түрiктерден ара-
бтар соғыс техникасы – қару-жарақтар да 
алып отырған.

 XVII ғасырда Солтүстiк Америкаға 
сапар шеккен Мосул әулиесi Ильяның 
күнделiгiнде мынандай сөздер кездеседi: 
ильчи «елшi», улақ «жаушы», йедек «же-
тектегi ат», қонақ «аялдама». Ол Аме-
риканың өзiн түрiкшелеп Йани Дюнья 
«Жаңа Дүние» деп атайды (Гордлевский, 
1961: 143).

Қорытынды. Тiлдiк өзгерiстерге се-
беп болатын факторлардың бiрi – бiр тiл-
дiң өзге тiлмен қарым-қатынасқа  түсуi. 
Тiлдердiң өзара қарым-қатынасы – линг-
вистикалық, психологиялық, әлеуметтiк, 
этнотарихи, т.б. факторларға байланысты 
құбылыс.

Түркі әлемінде шығыс тілдері мен 
мәдениеттеріне деген қызығушылық 

қай кезде де болғаны анық және  қазіргі 
кезеңге дейін бәсеңдеген емес. Алайда 
түркі халықтарының да тілі мен мәдени-
етінің шығыс елдеріне тигізген ықпалы 
аз болған жоқ. Мәселенің екінші қыры аз 
зерттелген.

 Араб тiлiне шеттен ауысқан лекси-
калық элементтердiң iшiнде түркi сөздерi 
көрнектi орын алады. Түркi сөздерiнiң 
араб  тiліне ауысуы талай-талай ғасы-
рларға созылған күрделi үдеріс болды. 
Билiк құрудың ауыспалы кезеңдерiне 
(алдымен, арабтардың түркi халқына 
үстемдiгi, кейiннен қыпшақ мәмлүк-
терiнiң, олардан соң осман түрiктерiнiң 
араб халқын билеуi) орай сөз ауысулары 
болып жатты. Бұл құбылыс VII  ғасырдан 
XX ғасырға дейiн созылды.

Сонымен, араб тiлi өзге тiлдердiң 
лексикасын байытатын қайнар көзге айна-
луымен қатар, өз сөздiк қорын толықтыру 
үшiн басқа тiлдерден сөз қабылдап оты-
рған. Солардың бiрi түркi тiлi болғандығы 
зерттеу барысында анықталды.

Әдебиеттер
1.Вайнрайх У. (1979). Языковые контакты. – Киев: издательство при Киевском уни-

верситете. – 263.
2.Верещагин Е.М. (1969). Психологическая и методическая характеристика двуязы-

чия (билингвизма).  – М.– 160 .
3.Гордлевский В.А. (1961). Избранные сочинения. – М. Т.II.  – 558.
4.Дербiсәлиев Ә.Б. (1982). Араб әдебиетi. – Алматы: Мектеп. – 208.
5.Дешериев Ю.Д. (1966). Закономерности развития и взаимодействия языков в со-

ветском обществе. – М.: Наука, – 402.
6.Ильяшенко Т.Т. (1970). Языковые контакты // На материале славяно-молдавских 

отношении. Краткий очерк. – М.: Наука. – 205.
7.Козина Н.А., Лигута Т.В. (1981). Языковые контакты в аспекте культуры языка. – 

Рига. 
8.Қадырбаев А. (1997). Тюрки в средневековом арабском мире IХ-ХI века // ҚазМУ 

хабаршысы. Шығыстану сериясы. –  №12.
9.Қашқари М. (1993). Түбi бiр түркi тiлi.  – Алматы: Ана тiлi, – 192.
10.Мусаев К.М. (1984). Лексикология тюркских языков. – М. – 232.
11.Оңдасынов Н.Д. (1984). Арабша-қазақша түсiндiрме сөздiк. – Алматы: Мектеп. – 

Қ т. –256.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
163

12.Розенцвейг В.Ю. (1963). О языковых контактах. Вопросы языкознания, Т1.
13.Рүстемов Л.З. (1982) Қазiргi қазақ тiлiндегi араб-парсы кiрме сөздерi. – Алматы: 

Ғылым. – 160.
14.Смирнов В.Е. (1992). Некоторые проблемы феодального войска Османского 

Египта // Вестник Московского университета. Востоковедение.  –  №3.

References
1.	 Vajnrajh U. (1979). Jazykovye kontakty. – Kiev: izdatel›stvo pri Kievskom 

universitete. – 263.
2.	 Vereshhagin E.M. (1969). Psihologicheskaja i metodicheskaja harakteristika 

dvujazychija (bilingvizma).  – M.– 160 .
3.	 Gordlevskij V.A. (1961). Izbrannye sochinenija. – M. T.II.  – 558.
4.	 Derbisәliev Ә.B. (1982). Arab әdebieti. – Almaty: Mektep. – 208.
5.	 Desheriev Ju.D. (1966). Zakonomernosti razvitija i vzaimodejstvija jazykov v 

sovetskom obshhestve. – M.: Nauka, – 402.
6.	 Il›jashenko T.T. (1970). Jazykovye kontakty // Na materiale slavjano-moldavskih 

otnoshenii. Kratkij ocherk. – M.: Nauka. – 205.
7.	 Kozina N.A., Liguta T.V. (1981). Jazykovye kontakty v aspekte kul›tury jazyka. – 

Riga. 
8.	 Қadyrbaev A. (1997). Tjurki v srednevekovom arabskom mire IH-HI veka // ҚazMU 

habarshysy. Shyғystanu serijasy. –  №12.
9.	 Қashқari M. (1993). Tүbi bir tүrki tili.  – Almaty: Ana tili, – 192.
10.	Musaev K.M. (1984). Leksikologija tjurkskih jazykov. – M. – 232.
11.	 Oңdasynov N.D. (1984). Arabsha-қazaқsha tүsindirme sөzdik. – Almaty: Mektep. – Қ 

t. –256.
12.	Rozencvejg V.Ju. (1963). O jazykovyh kontaktah. Voprosy jazykoznanija, T1.
13.	Rүstemov L.Z. (1982) Қazirgi қazaқ tilindegi arab-parsy kirme sөzderi. – Almaty: 

Ғylym. – 160.
14.	Smirnov V.E. (1992). Nekotorye problemy feodal›nogo vojska Osmanskogo Egipta // 

Vestnik Moskovskogo universiteta. Vostokovedenie.  –  №3.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
164

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 16.21.45

https://orcid.org/0009-0007-2428-7076
e-mail: naskota0@gmail.com

КӨП МАҒЫНАЛЫ СӨЗДЕР:  
МҰҒЖИЗА ЖӘНЕ БАСҚА ДА ҚЫРЛАРЫ

 
Насыр Әбдуазиз Хасан әл-Катами 

Нұр-Мүбарак Египет Ислам мәдениеті университеті
 Шешендік өнер және сын пәндерінің оқытушысы

COMPREHENSIVE WORDS:  
BETWEEN MIRACLE AND OTHER ASPECTS

 
Nasr Abdul Aziz Hassan Al-Katami 

Lecturer of Rhetoric and Criticism 
Egyptian University of Islamic Culture

Nur-Mubarak

جوامع الكلم بين الإعجاز وغيره
نصر عبد العزيز حسن الكتاميُُّ

س البلاغة والنَّقَد بالجامعة المصريَّةَ للثَّقَافة الإسلاميَّةَ نور مبارك مدرِّ�ِ

КРАТКИЕ ВЫРАЖЕНИЯ:  
МЕЖДУ ЧУДОМ И ДРУГИМИ АСПЕКТАМИ

 
Наср Абдулазиз Хасан Аль-Катами 
Преподаватель риторики и критики 

Египетский университет исламской культуры Нур-Мубарак

Аңдатпа. Жалпы мағынасы кең әрі терең сөздер мәселесі араб және әлемдік 
деңгейде үлкен назарға ие болған. Бұл – ең алдымен, адам баласының шынайы сезімі 
мен білімін қысқаша, бірақ терең жеткізуге арналған, даналықпен үйлескен және қиялға 
толы сөздер. Олар мағыналардың адамгершілігі мен табиғилығын, сөздердің әсемдігі мен 
тартымдылығын біріктіріп, бір ұлтқа немесе тілге байланбайды.

Арнайы түрде пайғамбардың (с.ғ.с.): «Маған қысқа, бірақ мағыналы сөздер берілді», 
– деген хадисі зерттеушілердің назарын аударып, бұл сөздердің мәнін ашуға, олардың ой 
тереңдігі мен ерекше құрылымын зерттеуге қызығушылық тудырды.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
165

Ғалымдардың  көбі мұндай сөздерді тек Құран аяттарында ғана көрсе, кейбірі 
пайғамбардың (с.ғ.с.) ерекше шешендік сөздерінен де кездестірді. Ал кейбірі мұндай 
сөздер Құранда да, пайғамбардың (с.ғ.с.) сөздерінде де бар екенін және олардың керемет 
табиғаты мен адам мүмкіндігінің арасындағы айырмашылықты түсіну керектігін айтты.

Ғалымдардың пікірі бойынша, пайғамбардың (с.ғ.с.) қысқа әрі мағыналы сөздері 
ерекше шешендік қасиетке ие. Бұл сөздер Алланың уахиымен келген мағыналарды 
қамтиды, ал олардың формасы – пайғамбардың (с.ғ.с.) ерекше қасиеті.

Дегенмен бұл басқалардың, соның ішінде ақындар, шешендер және жазушылардың 
да қысқа әрі мағыналы сөздер шығаруына кедергі келтірмеді. Мұндай сөздер 
тыңдаушылардың жүрегіне жетіп, уақыт пен кеңістіктен асып өтіп, зерттеушілердің 
аузында айтылып жүрді, шынайылығы мен қарапайымдылығымен мысалға айналып, 
таңданыс тудырды.

Бұл зерттеуде пайғамбардың (с.ғ.с.) қысқа әрі мәні терең сөздерінің ерекше қасиеті 
көркемдігі мен маңызы талданады. Пайғамбардың (с.ғ.с.) сөзі үнемі ерекшеленіп 
тұратыны, басқаларында сирек кездесетін құбылыс болғаны туралы пікірлер айтылады. 

Түйін сөздер: кемел сөздер, жүйе, сөздер, тіркестер, пайғамбарлық шешендік.

نصيب كبير، فهي في   ِ والعالميِّ�  ِ العربيِّ� لها من الاهتمام  الكلم بوجه عامٍّ�ٍ  قضيَّةَ جوامع  الملخََّص: 
المقام الأوََّل اختصار لمشاعر وعلوم إنسانيَّةَ صادقة ومورقة، تمتزج بالحكمة وتعجُُّ بالخيال، وهى تجمع 
بين إنسانيَّةَ المعاني وفطرتها وبين طرافة الألفاظ ورونقها، الأمر الَّذَى يجعلها بعيدة عن التَّعَصُُّب لشعب 

أو لسان .
وعلى وجه الخصوص، فقد فتح الحديث النَّبَويُُّ »أعطيت جوامع الكلم« شهيَّةَ الباحثين لبيان ماهيَّتَها 

افي البديع. وابتكار معانيها والإفادة من أسرارها ذات الثروة الفكريَّةَ الخصيبة، والّنّظم الّصّ
وقد كان كثير من العلماء يقصرون الجوامع على آيات القران المعجز، وهناك من رآها في البيان 
ِ الفريد، كما كان مِِن بينهم مََن يُفُهم من كلامه أنَّهَ لم يمنع أن تكون الجوامع في هذا وذاك مع التَّفَريق  النَّبَويِّ�

بين ما هو معجز وما هو في طاقة البشر.
ِ صلى الله عليه وسلم  وقد استقرََّ الرََّأي عند الكثيرين أنََّ الجوامع مقصدها البيان النَّبَوّيّ وما فيه من فصاحة سلمت للنَّبَيِّ�
واعتبرها الحاذقون وأقرُُّوا بها له، ثمََّ يضاف إليها أنَّهَا وحيٌٌّ ومعان من عند الله تعالى ، بينما الألفاظ كانت 

من خصوصيَّاَته عليه الصََّلاة و السََّلام .
لم يمنع ذلك - كما هو مشاهد ومعروف- أنََّ صدرت جوامع ورُُويت آثار من لدن آخرين من بعض 
الزََّمان  السََّامعين وعبرت حدود  قلوب  المأثورات  اخترقت هذه   ، بوجه عامٍّ�ٍ والخطباء والأدباء  الشُُّعراء 
قين الدَّاَرسين، بل صارت من وجازتها وصدقها، وصدفها للفطرة  ِ والمكان، وصارت على ألسنة المتذوِّ�

الإنسانيَّةَ، ظهرت مضرب الأمثال ومثارًًا للإعجاب 
ين  فكانت مهمََّة البحث عن تلك الخصوصيَّةَ والفخار النَّبَوّيّ بالجوامع، وجاءت الإجابة من المهتمِّ�ِ
عارضات  شكل  على  لغيره  ووقع  الدَّوَام  على  صلى الله عليه وسلم   ِ للنَّبَيِّ� سلم  ممََّا  هذا  بأنََّ   ِ النَّبَويِّ� بالبيان  والمنشغلين 
ومعدودات، وكان كذلك ابتكار المعنى بالألفاظ والتَّرَكيبات الجديدة التي لم يسبق إليهما مع المعنى والنَّظَم، 
كذلك مخاطبته خبايا النَّفَس ومزاجها، وأعنى بالنَّفَس هنا كلُُّ نفس بشريَّةَ حيث إنََّ الخطاب النَّبَويََّ خطاب 

عالميٌٌّ يتوافق مع الرََّسالة العالميَّةَ للإسلام.
وأخيرًًا سمح المقام ببعض الجوامع لتحليلها في سطور موجزة، لتدلََّ على أخواتها وترشد لبيانها.

الكلمات المفتاحيَّةَ: جوامع الكلم، النَّظَم، الألفاظ، التَّرَاكيب، البيان النَّبَويُُّ.

Annotation. The issue of brief and eloquent expressions has always attracted significant 
attention both in the Arab world and globally. These expressions are, first and foremost, concise 
representations of sincere human feelings and knowledge, intertwined with wisdom and filled 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
166

with imagination. They combine the humanity and naturalness of meanings with the originality 
and elegance of words, making them free from biases towards any nation or language.

The specific hadith of the Prophet, «I have been given concise yet comprehensive speech,» 
has especially piqued the interest of researchers, encouraging them to explore its nature, discover 
its intellectual wealth, and study its structure.

Many scholars have limited these expressions to Quranic verses, while others recognized 
them in the unique speech of the Prophet. Some believed that such expressions could be found 
in both, while distinguishing between what is miraculous and what is within human capacity.

The opinion of many scholars is that these expressions are characteristic of the Prophet’s 
speech, which was marked by exceptional eloquence, recognized by many experts. These words 
were divine revelations, while the manner of their expression was unique to the Prophet.

However, this does not negate the fact that similar brief and profound expressions were 
also found in the works of other individuals, including poets, orators, and writers, whose words 
touched the hearts of listeners, transcending time and space. These expressions became widely 
quoted and admired for their precision and alignment with human nature.

The goal of this research was to study the unique nature of these expressions in the Proph-
et’s speech and their importance. Researchers concluded that such expressions were always in-
herent to the Prophet, while for others, they occurred only occasionally. The Prophet’s ability 
to create new meanings through unique words and constructions that had no precedent, while 
addressing the depths of the human soul, is remarkable.

Keywords: comprehensive words, system, words, phrases, Prophetic eloquence. 
       
Аннотация. Вопрос кратких и емких выражений всегда привлекал значительное 

внимание как в арабском мире, так и на международном уровне. Это, прежде всего, 
лаконичное выражение искренних человеческих чувств и знаний, которые переплетаются 
с мудростью и пронизаны воображением. Эти выражения сочетают в себе гуманность и 
естественность смыслов с оригинальностью и изяществом слов, что делает их свободными 
от предвзятости к какому-либо народу или языку.

Особенно интерес вызвал хадис Пророка «Мне были даны краткие, но ёмкие 
выражения», что побудило исследователей глубже понять их суть, раскрыть их интеллек-
туальные богатства и изучить их структуру.

Многие учёные ограничивали понятие этих выражений исключительно кораническими 
аятами, другие видели их в уникальной речи Пророка. Некоторые полагали, что такие 
выражения могут встречаться и там, и там, однако они различали чудесную природу 
одного и человеческие возможности другого.

Мнение многих исследователей сводится к тому, что эти выражения характерны для 
речи Пророка, которая отличалась исключительным красноречием, признанным многими 
учёными. Эти слова были откровением от Бога, а формы выражения принадлежали 
исключительно Пророку.

Однако это не исключает того факта, что подобные краткие и глубокие выражения 
встречались у других – поэтов, ораторов и писателей, – чьи произведения проникали 
в сердца слушателей, преодолевая время и пространство, и вызывали восхищение за 
их правдивость и естественность. Такие выражения стали поговорками и предметом 
восхищения за их точность и соответствие человеческой природе.

Целью исследования было изучение уникальности кратких выражений в речи 
Пророка и их важности. Ответ исследователей заключается в том, что такие выражения 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
167

были присущи Пророку постоянно, а у других людей они встречались лишь эпизодически. 
Пророк умел создавать новые смыслы через уникальные слова и конструкции, которые не 
имели аналогов, обращаясь к глубинам человеческой души. Его слова, как универсальное 
послание, соответствовали глобальной миссии ислама.

Ключевые слова: тщательные высказывания, система, слова, фразы, пророческое 
красноречие.

بعض  عن  بالإجابة  البحث  يهتم  مقدمة: 
الحديث  وعلماء  البلاغيين  شغلت  التي  التساؤلات 
عن  يميزها  وما  الكلم  جوامع  ماهية  وهى   ، كثيرا 

غيرها من أقرانها من نفس القائل
فلا  القرآنية  الآيات  منها  مقصود  وهل 
إنسان ؟ لأنها حينئذ تكون قد دخلت في  يستطيعها 
لنا  بذلك فسوف تظهر  وإذا سلمنا  نطاق الإعجاز، 
مشكلة ، وهى خروج البيان النبوي من هذا البيان 
في  الخصوصية  حقيقة  عن  البحث  ويظل  الفريد، 

حديثه صلى الله عليه وسلم  »أوتيت جوامع الكلم«
الجوامع خصوصية  أن  إلى  البحث  فيخلص   
لكلام النبي صلى الله عليه وسلم يفتخر بها كعطية ربانية خالصة له 
من  المتكلمين  أدهش  الذي  كلامه  في  فعلا  وتظهر 
أرباب البيان العربي وشهد له الخصوم قبل الاتباع

أخرى،  قضية  المذهب  ذلك  عن  تولد  وقد   
البلاغيون  أقر  وقد  الخصوصية  تلك  أين  مفادها 
من  والشعراء  الأدباء  حديث  في  للكلم  بجوامع 

العرب، بل والمأثورات الأدبية العالمية ؟
ويختتم البحث بنماذج من الجوامع النبوية في 
لا  البحث  مقام  ان  إذ  موجز،  بلاغي  تحليل  ثوب 

يسمح بغير ذلك.
أسال الله تعالى التوفيق والقبول 1والإخلاص، 
وصحبه  آله  وعلى  محمد  سيدنا  على  اللهم  وصل 

وسلم.

الجوامع : معناها ومكانتها 
قال النبي صلى الله عليه وسلم »أوتيت جوامع الكلم، ونصرت 
خزائن  مفاتح  أوتيت  نائم  أنا  وبينما  بالرعب، 
هذا  ان  إلى  يشير  ما  ثمة  ليس   )1( الأرض« 
المصطلح )جوامع الكلم( كان معروفا أو على الأقل 
واذا كان   ، النبي صلى الله عليه وسلم  قبل  الناس  بين  يشيع  أنه كان 
التي  الخاصة  الألفاظ  من  يكون  فإنه  كذلك  الأمر 

ذكرها الرسول صلى الله عليه وسلم ولم تكن مألوفة من قبله، وهى 
خصوصية تساوي الخصوصية التي في كلامه.

كانوا  حتى  الإيجاز  بموضوع  العرب  اهتم 
وقد   )69/1  ،2( الإيجاز  هي  إنما  البلاغة  يعدون 
أسبابهم ودوافعهم لاعتماد هذا الأسلوب  لهم  كانت 

في كلامهم وإجلاله. 
ولقد عُُدَّتَ جوامع الكلم غاية الإيجاز والدرجة 
وشحذ  القلوب  لأسر  المثلى  والوسيلة  منه  الرفيعة 

الأذهان.
تلك مكانة الجوامع بين مفردات البلاغة ، فما 

مكانها؟ أو ما مقصود الحديث بها؟ 
أن  إلى  والبلاغيين  ثين  المُُحدِّ�ِ بعض  يذهب 
المقصود هنا الآيات القرآنية الموجزة التي اشتملت 
ويكون  المعجزة،  المعاني  من  والكثير  العديد  على 
فخر النبي صلى الله عليه وسلم بها من حيث تلقي القرآن الكريم وأمر 

الله له بتلاوته وإبلاغه للعالمين.
الكلم هي  جوامع  أن  البخاري  الإمام  يرى  إذ 

القرآن الكريم، قال:
» بلغني أن جوامع الكلم أن يجمع الله الأمور 
الأمر  في  السابقة  الكتب  في  كانت  التي  الكثيرة 

الواحد والأمرين ونحو ذلك« )3، 172/15(
وممن رأى ذلك أيضا ابن قتيبة )4،  4( 

الكريم،  القرآن  الكلم  بجوامع  »المراد  قال: 
هو  والقرآن  الكلم،  بجوامع  بعثت  صلى الله عليه وسلم  قوله  بقرينة 

الغاية في إيجاز اللفظ واتساع المعنى«
فمذهب هؤلاء ومن لف لفهم أن الجوامع ذات 
قيمة عظيمة ربما لا تطالها ألسنة البشر، فهي ركن 
الناس،  بن  وجوده  يتأتى  ولا  الإعجاز  أركان  من 
ومعنى الحديث على هذا النحو ان الرسول اختصه 
الله بنزول القرآن عليه، و من بين هذا القرآن المنزل 

آيات الجوامع.
وذهب آخرون أنها كلام النبي صلى الله عليه وسلم أي أحاديثه 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
168

بالقول  يتكلم  أن  هو  حجر:«  ابن  قال  الشريفة، 
الموجز القليل اللفظ الكثير المعنى« )3، 172/51(

بالأحاديث  خاصة  الصلاح  ابن  ويجعلها 
الجوامع التي يقال إن مدار الدين عليها، فنقل عنه 
قوله » هو الأحاديث الكلية، وهي الأحاديث الجوامع 

التي يقال إن مدار الدين عليها«.
وعلَّقَ ابن رجب على هذا فقال:

 »فربما جمع أشتات الحكم والعلوم في كلمة 
واحدة أو شطر كلمة« )5، 7(

وهذا ما أرجحه، لما هو ظاهر من جوامع كلمه 
صلى الله عليه وسلم وكمال خصوصيته وافتخاره بتلك الخصوصية، 

وإفاقته العرب فصاحة وبلاغة.
» أعطيت  الحديث  على  يعلق  المناوي  قال 
اللفظ  إيجاز  بها على  أقتدر  الكلم، أي ملكة  جوامع 
مع سعة المعنى بنظم لطيف لا تعقيد فيه يعثر الفكر 
في طلبه ولا التواء يحار الذهن في فهمه، .. وقيل: 
أراد أن الأمور الكثيرة التي كانت تكتب في الأمور 
المتقدمة جمعت له في الأمر الواحد والأمرين« )6، 

)719/1

وهي سمة الأدب الرباني الذي انفرد به نبينا 
أبوبكر وعمر وعلى رضى الله عنهم  وتعجب منه 
تأديبي«  فأحسن  ربى  »أدبني  بقوله  عليهم صلى الله عليه وسلم  فرد 
 : الزركشي  )قال  الروايات  بعض  في  جاء  كما 
المعنى صحيح لكن لم يأت من طريق صحيح( )6، 

)291/1

من  ومبلغه  القرآن  لمتلقي  ينبغي  أنه  والحق 
بحامل  يليق  فالذي  وتدهشهم،  القوم  تفوق  فصاحة 
لغة،  أقواهم  يكون  أن  للناس  ومبينه  الإعجاز 
وأحسنهم بلاغة، وتملكا لناصية الكلام ودقته حتى 

لا يتفلت إلى المبلغين ما ليس مرادا لله.
الكلم  الباحثين » وإتيانه صلى الله عليه وسلم جوامع  يقول أحد 
شرط أساسي فيمن يستقبل وحي الله تعالى )القرآن( 
حتى يكون مستعدا لقبول وبيان علوم الكتاب الإلهي 

الخاتم« )7، 11( 
الجوامع  أن  إلى  تنحو  الجوامع  المؤلفات في 

المقصود منها البيان النبوي نفسه

في  المؤلفات  من  عددا  رجب  ابن  ذكر  فقد 
الجوامع هي:

1 الإيجاز وجوامع الكلم في السنن المأثورة 	-
لأبى بكر السني

2 الشهاب في الحكم والآداب لأبى عبد الله 	-
القضاعى
3 غريب الحديث للخطابي	-

العلوم  جامع  المشهور  كتابه  رجب  ولابن 
والحكم في هذا الشأن، وهو في الأصل مأخوذ من 
كتاب الأربعين النووية مع زيادة، ولا تخلو بطبيعة 
الحال كتب شراح الحديث النبوي من هذه الجوامع 

وشرح معانيها.
ومن الكتب في هذا الشأن كتاب جوامع الكلم 
من كلام سيد العرب العجم لصلاح الدين التيجاني، 
ثلاثة  نحو  فكانت  والسنن  الصحاح  من  جمعها 
الأفعال  الجوامع  في  أدخل  أنه  إلا  حديث،  آلاف 
يسلم  لا  صلى الله عليه وسلم  النبي  »كان  كقوله  النبوية  والإشارات 
في ركعتي الوتر« وقوله »كان النبي صلى الله عليه وسلم لا ينبعث 
في الضحك« )8، 268(، ومن البدهى ملاحظة أن 
القول هنا هو للصحابي الواصف، وليس من كلام 

النبي عليه الصلاة والسلام .
ومن الجدير بالذكر أن علماء الأدب والبلاغة 
منهم من ذكر آثارا موقوفة ونسبها للنبي صلى الله عليه وسلم ومرجع 
كلام  مع  الصحابة  كلام  تشابه  هو  اللبس  ذلك 
نبيهم، وشدة تأثرهم بأسلوبه صلى الله عليه وسلم حتى ظهر الحديث 
المسلسل وظهر فيه تشبه الصحابة حتى بالحركات 
 ، الكريم  الرسول  كان عليها منطق  التي  والهيئات 
من  لتلامذتهم  يعدونه  و  بينهم  فيما  يتناقلونه  فكانوا 

بعدهم على الهيئة التي رويت بها أول مرة.
من  يعدها  أحاديث  ينتخب  الذى  أن  ويلاحظ 
في  ويزيد  يكمل عليها  مََن  مِِن خلفه  يأتي  الجوامع 
أعدادها، وهو ما فعله ابن رجب مع النووي، وما 

فعله النووي مع ابن الصلاح
من  بعض  »وكان  مقدمته  فى  ابن رجب  قال 
رحمه  جامعها  على  تعقب  قد  الأربعين  هذه  شرح 
الله تركه حديث« ألحقوا الفرائض بأهلها فما أبقت 
الفرائض  لقواعد  الجامع  »لأنه  ذكر  رجل  فلأولى 
هذه  في  ذكره  ينبغي  فكان  العلم،  نصف  هي  التي 

الأحاديث الجامعة«..... )8، 9(



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
169

جوامع كلم النبي صلى الله عليه وسلم وجوامع الناس
إذا كانت الجوامع مما اختص به النبي صلى الله عليه وسلم فما 
الحكم  جمعت  ومأثورات  للناس  جوامع  نرى  بالنا 

وتناقلتها الألسن من عصر إلى آخر؟ 
كتابه  في  جمع  الثعالبي  منصور  أبا  إن  بل   
الإيجاز والإعجاز جوامع من القرآن والسنة وكلام 
والإسلام  الجاهلية  ولملوك  والتابعين  الصحابة 
ذلك  مثل  وفعل   )15  ،9( والفلاسفة  والظرفاء 

الجاحظ وغيرهما.
تخطى  الكلام  من  الجوامع  كلمة  صارت  لقد 
عالميا  مصطلحا  وصارت  العربي،  الأدب  حدود 
يعكف الادباء والفلاسفة في جمع أو صياغة حزما 
الفطرة  الى  النافذة  وحكمه  الكلام،  مأثورات  من 
الإنسانية في معناها، والمستأنسة لخفتها في مبناها، 
لغات  عدة  الى  تترجم  عالمية  كتب  هناك  فصارت 

وتشرف بالقبول والإفادة من معانيها. 
للطبيب  الكلم  المؤلفات كتاب جوامع  من هذه 
الفرنسي غوستاف لوبون، والذى تحدث  والمؤرخ 
بقوله  الظاهرة  تلك  إلى  يشير  ما  كتابه  مُُ  مُُقدِّ�ِ فيه 
»والدكتور غوستاف لوبون ليس بدعا من الفلاسفة، 
فقد سارت حكمهم وأمثالهم مسير الشمس في الفلك 
بذكرها  ، ويشيد  الرواة  يتناقلها  الحلك،  والنور في 
الركبان، يرد نميرها الملك والأمير، ويهتدى بهديها 

الغنى والفقير« )10(
تلخيص  هو  إنما  كتابه  أن  يذكر  ذاته  ولوبان 
الصيغ  لأن  جامعة،  قضايا  صورة  في  لأفكاره 
ولذلك  الذاكرة،  في  وتبقى  باللب،  تأخذ  المختصرة 

شاعت جوامع الكلم في عالم الأدب )10، 9(.
المؤلفات  الكم من  إذا كان هذا  فنقول:  ونعود 

العربية والعالمية فما الخصوصية النبوية هنا ؟
وقد أجاب على ذلك صاحب كتاب قراءة فى 
الأدب القديم فقال »إننا إذا قارنا ما قاله النبي صلى الله عليه وسلم وما 
كلام  معه  نهض  ما  واحد  موضوع  في  غيره  قاله 
صلى الله عليه وسلم  كلامه  أكثر  أن  ذلك  إلى  أضفنا  ما  فإذا  غيره، 
إلا  في حياته من هذا  يأتي  بليغ لا  لكن كل  كذلك، 
بالذي تستطيع عده، فكلامه كله بليغ، أي بليغٍٍ يُدُاخل 
وانقطاع،  ضعف  ويتخلله  الفتور  من  شيء  كلامه 

واحدة  طبيعة  على  يجرى  واحد  كلام  هناك  وليس 
في  إلا  يقع  البناء  وإحكام  الأثر  التماسك وشدة  من 

كلامه صلى الله عليه وسلم )11، 32(
وهو معنى كلام الرافعي حين قال: 

 »الأصل في الكلام النبوي أنه جامع مجتمع 
لا يذهب في الأعم الأغلب إلى الإطالة، بل كالتمثال 
يأتي مقدرا في مادته ومعانيه وأسلوب الجمع بينهما 

وربط الصورة بالمعنى« )12، 243(
ولا نغفل جانب الوحى الإلهي الذى لاعوج له 
النبوية  الألفاظ  فإن هذه  ولذلك »  الجوامع  تلك  في 
من لدنه صلى الله عليه وسلم أما المعاني الكبار الحسنة فهي مما أتاه 
الله تعالى له واجتمعت تحت لفظه الموجز« )13، 

)103

وأرى في هذا المقام ما يجعل كلامه صلى الله عليه وسلم يدنو 
التحدي  لا  المفهوم  الإعجاز  وأقصد  الإعجاز،  من 
المنطوق، والإعجاز بالكل لا بالجزء اليسير، فما هو 
بالإعجاز القرآني، بل أستطيع القول هو خصوصية 
نبوية لا تطالها ألسنة العرب ولا تجاريه إلى نهاية 
المضمار »وإن لامت أيديهم من هذه الطبقة بعض 

أطرافها » )14، 32(

نماذج من الجوامع النبوية
من ذلك الذي جاء في العقيدة وحفظها كل الناس 
بالنيات،  الأعمال  إنَمَا   « صلى الله عليه وسلم  قوله  بنقلها،  واعتنوا 
وإنما لأمرئ ما نوى« )15( هذا الحديث الشريف 
وصارت   )196/2  ،15( صلى الله عليه وسلم   كلمه  جوامع  من 
الكلمة الأولى منه مثلا يضرب الخاصة والعامة في 
مختلف شئونهم، ذلك لقلة ألفاظه وسهولتها، وعظم 
المعنى معاملات  فقد مس  وثقله،  المحمول  المعنى 
أفعالهم  بواطن  وفسر  الإنسانية،  وعلاقاتهم  الناس 

واحتكاكاتهم.
العلم،  ثلث  الحديث  الشافعي »هذا  الإمام  قال 
ويدخل تحت سبعين بابا«  )3، 17/1( وقال غيره 
»إنه ثلث الإسلام )16، 161/2(، فكل نية مقبولة 
يتوقف  العمل  بينما  عائق،  العمل  عن  عاق  وإن 
عاملة  من  وكم  نفسها،  النية  صلاح  على  صلاحه 
إلا  يحصل  لا  فالعامل  حامية،  نارا  تصلى  ناصبة 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
170

الجملة  وجود  عن  النووي  قال  ولذا  نواه،  ما  على 
الثانية »فائدتها أن هناك أجرا لمن نوى عمل شيء 

وعاقه عائق لا دخل له فيه« )16، 126/1(.
» المسلم من سلم المسلمون  النبي صلى الله عليه وسلم  يقول 

من لسان ويده« )17(
إن كل عمل صالح لا يكون أو يعتمد صلاحه 
إلا إذا خلا عن الإيذاء وتحلى بالسلام، وما من ذنب 
العضوين  هذين  إلى  عائد  وهو  إلا  مذنب  يقترفه 

الصغيرين: اليد واللسان 
إلى  إشارة  الحديث  »هذا  أن  حجر  ابن  يرى 
أحسن  من  أن  باب  من  لربه،  المسلم  معاملة  حسن 

للناس فأولى أن يحسن معاملة ربه« )3، 78/1(
صدر  في  }المسلم{  الكلمة  بهذه  والتعبير 
تأثيرها  لها   ، تعريفه  يقصد  الذى  بروز  أو  الكلام 
على المخاطبين وصداها المحبب في أفئدتهم، فهذه 
على  وتميزهم  تفردهم  وعنوان  دينهم  هي  الكلمة 
غيرهم، ومما زاد من تأثيرها مجيئها على أسلوب 
الحصر، فكأنها تقول ومن لا يعرف الخبر فليس من 

المبتدأ في شيء.
ومن البيان الجامع في أمر العبادة، قوله صلى الله عليه وسلم

»أفلح إن صدق« من حديث طويل )صحيح 
البخارى كتاب الإيمان /باب: الزكاة في الإسلام 

ِ صََلَّىَ اللهُُ عليه وسلَّمَََ  جََاءََ رََجُُلٌٌ إلى رََسولِِ اللَّهِ�
والَا  صََوْْتِِهِِ  دَوَِِيُُّ  يُسُْْمََعُُ  الرََّأْسِِْ،  ثَاَئِِرََ  نَجَْْدٍٍ  أهْْلِِ  مِِن 
مِِالَا،  يُفُْْقَهَُُ ما يقولُُ، حتَّىَ دَنََاَ، فَإَِذَِاَ هو يَسَْْأَلَُُ عََنِِ الإسْْ
ِ صََلَّىَ اللهُُ عليه وسلَّمَََ: خََمْْسُُ صََلَوَََاتٍٍ  فَقَالََ رََسولُُ اللَّهِ�
 ، الَا قالََ:  غََيْْرُُهََا؟  عََلَيَََّ  هلْْ  فَقَالََ:  واللَّيَْْلَةَِِ.  اليَوَمِِ  في 
ِ صََلَّىَ اللهُُ عليه وسلَّمَََ:  إالَّا أنْْ تَطَََوََّعََ. قالََ رََسولُُ اللَّهِ�
، إالَّا  وصِِيَاَمُُ رََمََضََانََ. قالََ: هلْْ عََلَيَََّ غََيْْرُُهُ؟ُ قالََ: الَا
ِ صََلَّىَ اللهُُ عليه  أنْْ تَطَََوََّعََ. قالََ: وذَكَََرََ له رََسولُُ اللَّهِ�
، إالَّا أنْْ  وسلَّمَََ الزََّكََاةََ، قالََ: هلْْ عََلَيَََّ غََيْْرُُهََا؟ قالََ: الَا
ِ لا أزِِيدُُ  تَطَََوََّعََ. قالََ: فأدْْبَرَََ الرََّجُُلُُ وهو يقولُُ: واللَّهِ�
ِ صََلَّىَ اللهُُ عليه  علَىَ هذا والَا أنْْقُصُُُ، قالََ رََسولُُ اللَّهِ�

وسلَّمَََ: أفْْلَحَََ إنْْ صََدَقَََ.(
مقام الحديث كان تعقيبا على كلام رجل حلف 
الإسلام  أركان  من  تعالى  فرض الله  عما  يزيد  ألا 
شيئا، ولا ينقص عنه، فيصلى الخمس ولا يتطوع، 
ويصوم رمضان ولا يزيد، ويؤدى القدر المفروض 

من الزكاة دون زيادة . 
بالفلاح  وعبر  ذلك،  صلى الله عليه وسلم  النبي  قال  وّلّى  فلما 
كلمة فى  قالوا » لا  والعز  الفوز والظفر  الذى هو 

اللغة أجمع للخيرات منه« )18، 182/1(
من  الرجل  سيكون  الحديث:  معنى  ويكون 

الفائزين إذا التزم بما قال، وصدق الله في عهده.
وخلاصة القول فيه : إنه لن يلتزم لأنه إما أن 
يقصر، وإما أن يستزيد حينما يذوق حلاوة الايمان

وهذا الثاني الأقوى عندي، لما هو واضح من 
وقد  لاسيما  الخير،  على  وحرصه  الرجل  صلاح 

جاء في بعض الروايات أنه من أهل الجنة( 
كلمة  صدق«  إن  »أفلح  الكلمة  هذه  وتبقى 
جامعة تذهب إلى درجة المثل، فتقال لمن عزم أمرا 

كان فيه جهدا ومشقة وخيرا ونفعا في آن واحد.
ومن الجوامع »لا صام من صام الأبد« )19(

على  ردا  جاءت  الجامعة  النبوية  العبارة  هذه 
من يواصلون الصوم دون انقطاع 

و »لا« هنا ناهية، فيكون معناها الدعاء، وقد 
النافية، فيكون لا صوما مقبولا له، أو لا  تكون لا 
أجرا كاملا له، كما في قوله تعالى » فلا صدق ولا 

صلى« )3، 744/4( القيامة 31
قال ابن العربي: إن كان معناه الدعاء فيا ويح 
من أصابهم دعاء النبي صلى الله عليه وسلم، وإن كان معناه الخبر فيا 

ويح من أخبر عنه النبي صلى الله عليه وسلم - أنه لم يصم«.
صيغ  دون  الرسالة  أوصلت العبارة هذه	
أو   ، التطوع  صيام  تمس  قد  التي  المباشرة  النهى 

تحط من قدره .
ومن جوامع الأخلاق يقول النبي - صلى الله عليه وسلم - داعيا 

إلى الصبر وتوقيته )15(
    »إِِنَّمَََا الصََّبر عند الصدمة الأولى«

بيانه  في  الجامعة  الأحاديث  من  الحديث  هذا 
كان  إذا  يحمد صاحبه  الذي  الصبر  أن  ومعناه  صلى الله عليه وسلم 
عند مفاجأة المصيبة بخلاف ما بعد ذلك فإنه بالأيام 

يسلو« )3، 394/3( 
للفاجعة  جعل  فلقد  عظيم  هنا  الاستعارة  وأثر 
في  ما  أكبر  إن  إذ  بالأولى،  وصفت  ثم  صوتا 
ما  والصدوع  الزلازل  أشد  أن  كما  أولها  المصيبة 
أقل  فهو  تبعات  من  ذلك  يلى  ما  أما  مفاجئا،  كان 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
171

بالتبعات  وأعنى  تحملا،  وأيسر  وطئا  وأخف  شأنا 
يترتب من  قد  ما  )المصيبة(  له  المستعار  في شأن 
أحداث وتبعات للمصاب الأعظم أو على الأقل ما 
قد يتذكره المرء مثلاًً من بعض آثارها الضارة وهى 
تجيء تباعا، لكنها على كل حال لا تحدث في القلب 

كما يكون عند الوهلة الأولى . 
ومن إيجاز الأخلاق ما جاء فيما يخص الحياء 
النبوة  كََلام  مِِنْْ  النَّاَسُُ  أَدَْْرََكََ  مِِمََّا  إِِنََّ   « صلى الله عليه وسلم  قوله 

الأُوُلىََ إِِذاََ لَمَْْ تَسَْْتَحَ فَاَصنَعَْْ مََا شئت« )20(
الحياء كما قال الراغب » انقباض النفس عن 

القبائح وتركه« )21، 270(
قال الشريف المرتضى » في هذا الخير وجوه 

من التأويل ثلاثة :
العمل الله  إذا عملت  معناه  يكون  أن  أحدها:   
إليك  الناظرين  – عز وجل - وأنت لا تستحي من 
ولا تتخوفهم أن ينسبوك فيه إلى الرياء، صنعت ما 

شئت .
الثاني: أن من لم يستح من المعاير و المخازي 
أمر  ظاهر  والظاهر  شاء،  ما  صنع  والفضائح 
 « تعالى  قوله  مثل  وإنكار  تغليظ  معنى  والمعنى 

اعملوا ما شئتم« (فصلت  40)..
ما  تفعل  لم  إذا  الخبر  يكون معنى  أن  الثالث: 
الخبر:  معنى  فيكون  شئت،  ما  فافعل  منه  تستحى 
فافعل ما شئت؛ لأنه لا قبيح من  إذا لم تفعل قبيحاًً 

شأن  ومن  يصاحبه،  والحياء  إلا  القبائح  ضروب 
جانب  فمتى  منه،  يستحى  أن  به  فرح  إذا  فاعله 
سائر  فقد جانب  أفعال  من  منه  يستحى  ما  الإنسان 

القبيح« )22، 75/1(
وختاما: أقول: إن جوامع الكلم قضية جمعت 
من  لها  لما  والبلاغيين  والمحدثين  المفسرين  بين 
العلوم الإسلامية والعربية، فمن رآها  بالغ في  ثقل 
الإعجاز  سمات  من  جعلها  البشر  تفوق  مرتبة  في 
القرآني، ومن رآها خصوصية للنبي صلى الله عليه 
العرب  بين  له  ومنقبة  كلامه  عنوان  جعلها  وسلم 
وقمت  الرأي،  لهذا  البحث  انتصر  وقد  والبلغاء، 
كانت  ما  التي  الجامعة  النصوص  لبعض  بتحليل 
فظهر  النبوي،  البلاغي  المحيط  في  قطرات  إلا 
على صفحتها كيف خاطب النبي صلى الله عليه وسلم النفس البشرية 
من  كثير  صار  حتى  وغايتها،  نوازعها  خبر  وقد 
الجوامع مثلا يضرب ليختصر حالات مشابهة يكثر 

فيها الكلام ويطول.
الناس،  بعض  الجوامع  بفصاحة  تشبه  ولقد 
وجاءوا بمثلها، وهو حق لا ينكر من ناحية اختزال 
اللفظ لمعان، فما البيان النبوي من الإعجاز، و لكنهم 
في النهاية ظلوا لا يستطيعون تقديم وتقويم لسانهم 
على ذلك أبدا، فاكتُفُى منهم بالقليل الذى يُحُفظ عنهم

ولله الحمد في الأولى والآخرة

المصادر و المراجع
1( صحيح البخاري فى كتاب الجهاد باب نصرت بالرعب

2( البيان والتبيين للجاحظ 96/1 تحقيق عبدالسلام هارون مكتبة الخانجى القاهرة
3( فتح الباري 

4( تأويل مشكل القرآن 
5( جامع العلوم والحكم 

6( فيض القدير  ط دار الكتب العلمية بيروت
7( القرآن يتحدى /أحمد عز الدين عبد الله 

8( جوامع الكلم من كلام سيد العرب العجم لصلاح الدين التيجانى الهيئة العامة للكتاب
9( الإيجاز والإعجاز وما بعدها ط دار النفائس –حلب الأولى 1992

10( جوامع الكلم غوستاف لوبون ترجمة احمد فتحى زغلول . ط مؤسسة هنداوى =2012
11( د محمد أبو موسى 

12( إعجاز القرآن والبلاغة النبوية بتصرف
13( انظر : عبقرية محمد للعقاد 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
172

14( قراءة في الأدب القديم 
15( صحيح البخاري /كتاب الأيمان: باب النية في الأيمان

16( زهر الآداب للقيرواني
17( صحيح البخاري / كتاب الأيمان: باب المسلم من سلم المسلمون

18( عمدة القارى 
19( صحيح البخاري كتاب الصوم / باب : حق الأهل في الصوم

20( صحيح البخاري /كتاب الأدب /باب الحياء 
21( مفردات الراغب 270 ط دار القلم

22( أمالى المرتضى 



ҚОЛЖАЗБА ЖӘНЕ ДЕРЕКТАНУЛЫҚ 
ЗЕРТТЕУЛЕР

ДІНИ (ИСЛАМИ) ЖАЗБА МҰРАЛАРДЫ ЗЕРТТЕУДІҢ ӨЗЕКТІ МӘСЕЛЕЛЕРІ, 
ӘДІСТЕРІ МЕН ТӘСІЛДЕРІ, БІРЕГЕЙ ҚОЛЖАЗБАЛАРДЫ ОҚУ ЖӘНЕ  

АУДАРУ, ДІНИ (ИСЛАМИ) САРЫНДАҒЫ ЭПОСТАР МЕН ҚИССАЛАР, АРАБ 
ТІЛІНДЕГІ ДЕРЕКТЕРДІ АУДАРУ ЖӘНЕ ПАЙДАЛАНУ, СИРЕК КІТАПТАР 

МЕН БІРЕГЕЙ ҚОЛЖАЗБАЛАРДЫ САҚТАУ ЖӘНЕ ОЛАРДЫ ҚАЙТА  
ҚАЛПЫНА КЕЛТІРУ МӘСЕЛЕЛЕРІ

بحوث في علم المخطوطات والمصادر
أهم مشكلات وطرق وأساليب دراسة المخطوطات الدينية )الإسلامية(، القراءة والتحقيق 

المخطوطات، الملاحم والقصص الفريدة في المخطوطات الدينية )الإسلامية(،
قضية حفظ وترميم الكتب النادرة والمخطوطات

MANUSCRIPT AND ARCHITECTURAL STUDIES
KEY PROBLEMS, METHODS AND TECHNIQUES OF STUDYING THE RELIGIOUS 

(ISLAMIC) MANUSCRIPTS, READING AND RESEARCH OF MANUSCRIPTS, 
EPICS AND UNIQUE STORIES IN RELIGIOUS (ISLAMIC) MANUSCRIPTS, 
THE ISSUE OF PRESERVATION AND RESTORATION OF RARE K NIG AND 

MANUSCRIPTS

ИССЛЕДОВАНИЯ В ОБЛАСТИ РУКОПИСИ
КЛЮЧЕВЫЕ ПРОБЛЕМЫ, МЕТОДЫ И ПРИЕМЫ ИЗУЧЕНИЯ РЕЛИГИОЗНОГО  
(ИСЛАМСКОГО) ПИСЬМЕННОГО НАСЛЕДИЯ, ЧТЕНИЯ И ИССЛЕДОВАНИЯ  

РУКОПИСЕЙ, ЭПОСОВ И УНИКАЛЬНЫХ РАССКАЗОВ В РЕЛИГИОЗНЫХ  
(ИСЛАМСКИХ) РУКОПИСЯХ, ВОПРОС СОХРАНЕНИЯ И РЕСТАВРАЦИИ  

РЕДКИХ КНИГ И РУКОПИСЕЙ





ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
175

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 17.09.91

https://orcid.org/0009-0008-9463-806X
e-mail: aahmedbaset@hotmail.com 

ҚОЛЖАЗБАЛАРДЫ ҚОРҒАЙТЫН АРАБ ЗАҢДАРЫ: 
НЕГІЗДЕРІ МЕН МАЗМҰНЫН ОҚУ

Ахмад Абдулбасет
Араб қолжазбалары институты

القوانين العربية في حماية المخطوطات
قراءةٌٌ في الأُسُُُسِِ والمََضََامينِِ

أحمد عبد الباسط
معهد المخطوطات العربية

 
ARAB LAWS PROTECTING MANUSCRIPTS: 

A READING OF THE FOUNDATIONS AND CONTENTS

Ahmed Abd El Baset Hamed
The Institute of Arabic Manuscripts - ALECSO

АРАБСКИЕ ЗАКОНЫ, ЗАЩИЩАЮЩИЕ РУКОПИСИ:
 ПРОЧТЕНИЕ ОСНОВ И СОДЕРЖАНИЯ

Ахмад АбдулБасет
Институт арабских рукописей

Аңдатпа. Қолжазба кітабының халықтардың бүгіні мен болашағын қалыптастырудағы 
маңыздылығына қарамастан; Ол әрбір халықтың болмысы мен өткенін бейнелейді, 
өткені жоқтың бүгіні де, болашағы да жоқ = араб әлеміндегі заңдар мен заңдарға 
деген қызығушылық қолжазба кітабының құндылығы мен оның ұлт ұжданындағы 
маңыздылығымен бірдей деңгейде болмады. Бұл ғылыми жұмыс қолжазбаларды қорғауға 
қатысты араб заңдарының (халықаралық және институционалдық) мазмұнын мұқият 
оқып шығуға тырысады. Бұл заңдар саны жағынан қарапайым, бірақ мазмұны мен қамту 
жағынан өте бай. Осы тақырып бойынша бұрынғы күш-жігерден пайда алу және олардан 
екі деңгейде де асып түсу: уақыттық және кеңістіктік.

Түйін сөздер: қолжазба заңдары, қолжазбаларды қорғау, біртұтас құқық, үлгілік заң, 
араб қолжазбалары институты



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
176

الملخص: رغم ما للكتابِِ المخطوطِِ مِِن أهميَّةَِِ قصوى في تشكيلِِ حاضر الأُمُمِِ ومُُستقبلها؛ إذ هُُو يمثِّ�ِلُُ 
الهُُويَّةَََ والماضي لكلِّ�ِ أُمََُّةٍٍ، وما لا ماضيََ له لا حاضرََ ولا مُُستقبلََ له، فإنََّ اكتراثََ التشريعاتِِ والقوانينِِ 

ِ لم تكن بالمُُستوى الذي يُوُازي قيمةََ الكتابِِ المخطوطِِ وأهميته في وجدان الأمة. في دائرة الوطنِِ العربيِّ�
العربية )الدولية والمؤسََّسيَّةَ( في حماية  القوانين  لمضامين  فاحصةًً  قراءةًً  العلميَّةَُُ  تتغيَّاَ هذه الورقةُُ 
المخطوطاتِِ، وهي قوانينُُ خََجْْلى مِِن حيثُُ العددُُ، لكنَّهَا ثريَّةٌٌَ للغايةِِ مِِن حيثُُ المضمونُُ والإحاطة؛ مستفيدةًً 

مِِن الجهودِِ السابفة المبذولة في هذا الموضوع، ومتجاوزةًً إيَّاَها على المُُستويين: الزمني، والمكاني.
الكلمات المفتاحية: قوانين المخطوطات، حماية المخطوط، القانون الموحََّد، القانون النموذجي، معهد 

المخطوطات العربية.

 Abstract. Despite the value of the manuscript, it is of utmost importance in shaping the present 
and future of nations. As it represents the identity and past of every nation, and it is known that any 
nation that has no past, no present, and no future = the interest in legislation and laws in the Arab 
world was not at the level that equals the value of the manuscript book and its importance in the 
conscience of the nation.

This scientific paper aims to read closely the contents of Arab laws (international and institu-
tional) regarding the protection of manuscripts. These laws are modest in number, but extremely 
rich in terms of content and coverage. Benefiting from previous efforts made on this subject, and 
surpassing them on both levels: temporal and spatial.

Keywords: Manuscript Laws - Manuscript Protection - Unified Law - Model Law - Arabic 
Manuscripts Institute.

Аннотация. Несмотря на исключительную значимость рукописной книги в 
формировании настоящего и будущего наций она представляет собой самобытность и 
прошлое каждой нации, а то, что не имеет прошлого, не имеет ни настоящего, ни будущего 
= интерес к законодательству и законам в арабском мире не был на уровне, который 
соответствовал бы ценности рукописной книги и ее важности для нации. Эта научная 
статья призвана внимательно изучить содержание арабских законов (международных 
и институциональных) о защите рукописей. Эти законы скромны по количеству, но 
чрезвычайно богаты по содержанию и междисциплинарности. Получение выгоды от 
предыдущих усилий, предпринятых в этой области, и превосходство их на обоих уровнях: 
временном и пространственном.

Ключевые слова: законы о рукописях, защита рукописей, единое право, модельный 
закон, Институт арабских рукописей.

المقدمة
ومعرفيًّاً  ثقافيًّاً  إرثًاً  المخطوطاتُُ  تمثِّ�ِل� 
الأُمُم  أنََّ  كما  المعاصرة،  للأجيال  وحضاريًّاً 
حاضرِِها  قبل  بماضيها  الحضاريُُّ  مُُنْْجََزُُها  يُقَُاَسُُ 
لها  أُمََُّةٍٍ  بين  كبيرًًا  فرقًاً  أنََّ  ومعلومٌٌ  ومُُستقبلِِها، 

موروثٌٌ وأُمََُّةٍٍ لا موروثََ لها.
وعلى الرغم مِِن الأهمية القُصُْْوى التي بذلَهَا 
)المخطوط(،   ِ الأسطوريِّ� الكائن  هذا  تجاهََ  القدماءُُ 
يًاً عواملََ  الذي وصلََ إلينا عبرََ قرونٍٍ مديدةٍٍ، مُُتحدِّ�ِ
وقسوةََ  والفتن،  والحروب  والصراعات  الزمن 

بما  نَقَُمُْْ  لم  بأنَّنَا  القولُُ  المُُؤسف  مِِن  فإنَّهَ   - الطبيعة 
التراثُُ  هذا  تعرََّضََ  فقد  تجاهه؛  به  نقومََ  أنْْ  ينبغي 
المخطوطُُ إلى حالةٍٍ مِِن الفَوَْْضى، والنَّهَبِِ، والسرقةِِ، 
والحََرْْقِِ، ولم نجد دورًًا فعَّاَالًا مِِن المؤسََّساتِِ الوطنية 
لحمايتِهِ، بل يمكنني القول: إنََّ كثيرًًا مِِن المؤسََّساتِِ 
به  تقم  لم  بما  قامت  البلدان  مِِن  كثيرٍٍ  في  الخاصة 

المؤسََّساتُُ الرسميَّةَُُ في هذه البلدان.
ـ  فقط  يتجه  المخطوطاتِِ لا  مفهومََ حماية  إنََّ 
فحسب،  له  المادي  الكيانِِ  حِِفْْظِِ  إلى  ـ  أهميته  رغم 
عن طريقِِ توفيرِِ بيئةٍٍ نظيفةٍٍ مثاليَّةٍٍَ مِِن جهتي درجة 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
177

والسََّرِِقة  الضياع  مِِن  والرطوبة، وحمايتِِه  الحرارة 
ِ، بل ينبغي أنْْ يتجهََ ـ أيضًًا  والتَّهَْْجيرِِ غير الشرعيِّ�
أمََّا  ؛ِ  الوََعْْيِِيِّ� والحفظِِ   ِ المعرفيِّ� الحفظِِ  ذَيَْْنك  إلى  ـ 
الحفظُُ المعرفيُُّ فعن طريقِِ نَشَْْرِِ نُصُوصه المعرفيَّةَ 
الغنيَّةَِِ التي تتضمََّنُهُا هذه المخطوطاتُُ والتَّعَْْريفِِ بها 
وإتاحََتِِها للجميع؛ وأمََّا الحفظُُ الوََعْْيِِيُُّ ـ وهو لا يقلُُّ 
وََعْْيِِ  زيَاَدةِِ  فيكونُُ عن طريقِِ  ـ  سابقَيَْْه  عن  أهميَّةًًَ 
بقيمةِِ  المدارسِِ والجََامعاتِِ  النَّشَْْءِِ والعوامِّ�ِ وطُُلابِِ 
المُُهِِمِّ�ِ وما يمثِّ�ِله مِِن رأس مالٍٍ   ِ هذا الإرْْثِِ المعرفيِّ�
الإنسانية.   الحضارة  في  الفَاَعلةِِ  ومُُسََاهمتِهِ   ،ٍ ثقافيٍّ�
أنتمي  التي  مؤسََّسََتِيِ  به  تقومََ  أنْْ  استطاعََ  ما  وهذا 
إليها )معهد المخطوطات العربية( منذ تأسيسيها في 

الرابع مِِن إبريل عام 1946م، وحتى يومنا هذا.

التَّخَْْصيصِِ  بين  المََخْْطوطاتِِ  حماية  قوانين� 
المؤسََّساتِِ  مََعْْرِِفَة�  مِِن  الرغم  على  والتَّضَْْمينِِ 
القوميَّةَِِ  بالقيمة�  العربيَّة�  البلدان  في  الرََّسْْمِِيَّةَ 

والمعرفيَّةَِِ والأثريَّةَِِ والاقتصاديَّةَِِ التي

	)1( راجع: القانون رقم )12( لسنة 1988م؛ والقانون المُُعدَّلَ رقم )32( لسنة 2004م. 1
	)2( راجع: قانون حماية الآثار السوداني لسنة 1999م. 2

	)3( راجع: قانون الآثار القديمة رقم )59( لسنة 1936م؛ وقانون رقم )120( لسنة 4791م، المُُسمََّى )قانون التعديل  3
الأول لقانون الآثار القديمة رقم )59( لسنة 1936م(.  

	)4( راجع: قانون رقم )3( لسنة 1424 ميلادية ]كذا، والصواب هجرية [ بشأن حماية الآثار والمتاحف والمدن  4
القديمة والمباني التاريخية.

	)5( راجع: قانون رقم )59(، الصادر في 16 تشرين الأول سنة 2008م. 5
	)6( صدر القانون رقم )72- 160(، الصادر بتاريخ 31 من يوليو 1972م، المتعلِّ�ِق بصيانة التراث الثقافي وتثمينه  6
لما قبل التاريخ، وكذا التاريخي والأثري، ثُمََُّ أُكُمل بقانون إطار رقم )2005- 046( الصادر بتاريخ 25 من يوليو 2005م، 

بشأن حماية التراث الثقافي المادي. انظر: المخطوطات في نواكشوط: الكنز المجهول، ص176.
2006م،  يناير   15 الموافق   / 1426هـ   الحجة  ذي   15 في  المؤرََّخ   ،)10-6( رقم  تنفيذي  مرسوم  راجع:   )7(	 7

المتضمن إنشاء المركز الوطني للمخطوطات.
	)8( راجع: المرسوم الموريتاني رقم 68-294 الصادر بتاريخ 15 أكتوبر 1968م، المتضمن إنشاء وتنظيم مديرية  8

الوثائق الوطنية.
	)9( صدر عام 1974م مرسوم  بإنشاء المعهد الموريتاني للبحث العلمي، الذي تغيَّرَََ اسمُُه بعد ذلك ليصبح  )المعهد  9

الموريتاني للبحث والتكوين في مجال التراث(، . انظر: المخطوطات في نواكشوط: الكنز المجهول، ص176- 177.

يُوُلِِ  لم  منها  كثيرًًا  فإنََّ   = المخطوطُُ  لها  يُشُكِّ�ِ
فنلحظُُ  وحِِفْْظِِه،  لحمايتِهِ  مستقلٍّ�ٍ  بقانونٍٍ  المخطوطََ 
أنََّ بعضًًا قد ذكرُُوه عََرََضًًا تحت ما يُسُمََّى: )قانون 
أو  السودان2)2([،  ـ  ]الأردن1)1(  وحمايتها(  الآثار 
)قانون  أو  ]العراق3)3([،  القديمة(  الآثار  )قانون 
والمباني  القديمة  والمدن  والمتاحف  الآثار  حماية 
الممتلكات  )قانون  أو  ]ليبيا4)4([،  التاريخية( 
التراث  صيانة  )قانون  أو  ]لبنان5)5([،  الثقافية( 
بعضُُها  وارتأى  ]موريتانيا6)6([،  وتثمينه(  الثقافي 
 ٍ وطنيٍّ� مركزٍٍ  إنشاء  يتضمََّنُُ   ٍ تنفيذيٍّ� مرسومٍٍ  إقرارََ 
مُُديريَّةٍٍَ  إنشاء�  أو  ]الجزائر7)7([،  للمخطوطاتِِ 
العلمي9)9  للبحث  ومعهد  الوطنيَّة8َ)8(،  للوثائقِِ 

]موريتانيا [.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
178

حرضت  التي  العربية  الدُّوُل  بعضََ  ثمََّةََ  كنََّ 
المخطوطات،  لحماية  مستقلَّةٍٍَ  قوانينََ  وضع  على 
الآثار؛  قوانين  مواد  تحت  ـ  كغيرها  ـ  نه  تضمِّ�ِ ولم 
إذ لم تعدُّهُا كغيرِِها مِِن الآثار المادية التي تخضع 

للحفريات الأثريَّةَ، وهي:
-	 حماية  )قانون  عُمان  أصدرت  عُمَان: 

)السلطان  سلطانيٍّ  مرسومٍ  بموجب  المخطوطات( 
قابوس بن سعيد(، رقم 70  / 1977م، في تاريخ 

27 من أكتوبر عام 1977م10)1(.
مواد،  عشر  على  القانونُُ  هذا  اشتمل  وقد 
بالحدود  تعريفًاً  منها  الأولى  المادة  تضمََّنت 
ثم  الوزارة(،  ـ  المختص  الوزير  ـ  )المخطوط 

	)1( نُشُِِرََ بالجريدة الرسمية في الأول من نوفمبر عام 1977م. 10
	)2( نُشُِِرََ بالجريدة الرسمية )أم القرى(، عدد )3860(، لعام 1422هـ 11

مكتبةٍٍ  إنشاء  قرار  على  الثانية  المادة  اشتملت 
اختصاصاتها،  وتعيين  المخطوطاتِِ  لحفظِِ  وطنيَّةٍٍَ 
المخطوطات  جمع  آلية  عن  المواد  بقيةُُ  وتحدَّثَت 
المقدَّمَة،  والتعويضات  لها،  المالكين  الأفراد  لدى 
والوزير  بالوزارة  المنوطة  والاختصاصات 
المعرََّضة  المخطوطات  مصادرة  مِِن  المختص 
التلف، وما تتطلَّبَُهُ مِِن ترميمٍٍ وصيانةٍٍ،  للضياع أو 
العقوبات المفروضة على مََن  ثُمََُّ كان الحديثُُ عن 

يخالف أحكامََ هذا القانون.   
-	 العربية  المملكة  أصدرت  السعودية: 

في  المخطوط  التراث  حماية  )نظام  السعودية 
المرسوم  بموجب  السعودية(  العربية  المملكة 
آل سعود( رقم  العزيز  بن عبد  فهد  )الملك  الملكي 
لعام  الأولى  مِن جمادى  تاريخ 16  في  )م  /23(، 
الوزراء  مجلس  مِن  وبقرار  )2001م(،  1422هـ 
جمادى  مِن   16( نفسه  التاريخ  في   )146( رقم 

الأولى لعام 1442هـ(11)2(.
ثماني  على  )القانون(  النظام  هذا  اشتملََ  وقد 
علميَّةًًَ  تعريفاتٍٍ  منها  الأولى  المادة  تضمََّنت  مواد، 
التسجيل  ـ  الترميم  ـ  المكتبة  ـ  لكلٍّ�ٍ مِِن: )المخطوط 
الأهدافََ  الثانية  المادة  تضمََّنت  كما  الفهرسة(،  ـ 
أشياء:  ثلاثةِِ  في  وتتمثَّلَ  القانون،  هذا  مِِن  الرئيسةََ 
الحفاظ على التراث المخطوط في المملكة، وإعطاء 
المكتبة )ويعني بها: مكتبة الملك فهد الوطنية( سندًاً 
نظاميًّاً يُسُاعد على طلب المخطوطات مِِن الهيئات 
والمكتبات المحلية والأفراد بالتراضي؛ لتصويرها 
المكتبة  وإعانة  واحدٍٍ،  مكان  في  للباحثين  وإتاحتها 
ٍ بالمخطوطات الموجودة  على إصدار فهرسٍٍ وطنيٍّ�
داخل المملكةِِ؛ بما يعين على توفير المعلومات عنها 
فتحدَّثَت   ِ الستِّ� المواد   بقية  أمََّا  وغيرهم.  للباحثين 
المخطوطات  اقتناء  في  الوطنية  المكتبة  مهام  عن 
الأصول وتسجيلها وترميمها وتصويرها وفهرستها 
وتبادل المصوََّرات  بين الجهات المعنية المختلفة، 
أساتذة مختصين  مِِن  المكتبة  أمناء  وتشكيل مجلس 
، وما يُخُوََّل للمكتبة والأفراد مِِن حقوقٍٍ، ثُمََُّ تعيين 

العقوبات المالية لمََن يخالف مواد القانون.
-	  8 رقم  )قانون  مصر  أصدرت  مصر: 

بموجب  المخطوطات(  حماية  بشأن   2009 لسنة 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
179

في  الجمهورية  رئاسة  عن  صدر  رئاسي  قرار 
فبراير  مِن   18 الموافق  1430هـ،  صفر  من   23

2009م12)1(.
أربعََ عشرة  على  هذا   )8( قانون  اشتملََ  وقد 
)المخطوط(،  لـ  المختلفة  بالتعريفات  بدأت  مادة، 
والوثائق  الكتب  لدار  العامة  الهيئة  مهامََّ  حدَّدَت  ثُمََُّ 
هذا  أحكام  بتطبيق  المختصة  الجهةُُ  )وهي  القومية 
القانون(، وما ينبثقُُ عنها مِِن لجنةٍٍ دائمة مِِن الخُُبراء 
وممثِّ�ِلين  والإداريين  ـ  منهم  واحدًًا  وكنتُُ  ـ  الفنِّ�يِين 
عن الأزهر الشريف والوزارات والجهات المعنيَّةَِِ، 
المخطوطات  نحو  الهيئة  التزامات  الحديث عن  ثُمََُّ 
في  الأفراد  والتزامات  لها،  الحائزين  والأفراد 
وتسجيلها  مخطوطات  مِِن  يمتلكون  عمََّا  الإبلاغ 
لدى الهيئة المختصة وعدم التصرُُّف فيها إلا بإذن 

الهيئة، وما يقع مِِن عقوبات على المخالفين. 
-	  ثمَُّ صدرَ قرار رئيس الجمهورية بتعديلٍ 

الثانية  المادة  من  الأخيرة  والفقرة   )2( رقم  البند 
واللتين   ،2009 لسنة   8 رقم  قانون  من  عشرة 
تتعلَّقان بتغليظ العقوبات المالية )الغرامة( والجسدية 
)الحبس(، وذلك في 23 من صفر 1436، الموافق 

15 مِن ديسمبر 2014م13)2(. 
-	 لسنة   )26( رقم  قانون  رًا  مؤخَّ صدرَ  ثمَُّ 

2023، بتعديل بعض أحكام القانون رقم )8( لسنة 
إليها  يؤول  التي  الجهة  تحديد  تمَّ  وفيه  2009م، 
إضافةً  )الهيئة(،  المضبوط  المخطوط  مصادرة 
 )1 بند  ـ  )الأولى  المواد:  نصوص  استبدال  إلى 
بآلية  المتعلِّقة  و)الثالثة(  المخطوط،  بحدِّ  المتعلِّقة 
يقوم  الذي  المسؤول  وتعيين  الدائمة  اللجنة  تشكيل 
الهيئة  بالتزام  المتعلِّقة  و)السادسة(  بترشيحهم، 
الغير،  يحوزها  التي  المخطوطات  وترميم  بصيانة 
ل  لتحمُّ المخطوطات  حائز  إلى  مع جواز رجوعها 
مصروفات الترميم إذا كان قد تسبَّب في تلفه. كما 
من  التاسعةِ  المادةِ  إلى  ثانيةً  فقرةً  القانون  أضاف 
القانون رقم )8(، تتعلَّقُ بحفظِ المخطوط لدى الهيئة 

على ذمة التحقيقات14)1(. 

	)1( نُشُِِرََ بالجريدة الرسمية، العدد )8( تابع، 19 من فبراير 2009م. 12
	)2( نُشُِِرََ بالجريدة الرسمية، العدد )50( مكرر )أ(، 15 من ديسمبر 2014م. 13

	)1( نُشُِِرََ بالجريدة الرسمية، العدد )20( مكرر )د(، 21 من مايو 2023م. 14
	)2( انظر: معهد المخطوطات العربية: قراءة في سفر الماضي، ص49- 50. 15

	)1( نُشُِِرََت أعمالها بالعدد الأول من المجلد الخامس، من مجلة المورد العراقية، ربيع 1976م. 16

 معهد المخطوطات العربية وقوانينه 
الاسترشادية في حماية المخطوطات

ودُوُر  الماضي  بأصالةِِ  واعيةٍٍ  بادرةٍٍ  في  -1
)المخطوط العربي( في وََحْْدةِِ الأُمََُّةِِ وجمع شتاتِِها، 
جلستِِه  في  العربية  الدول  جامعة  مجلسُُ  أصدرََ 
السابعةِِ مِِن دورتِهِ العاديَّةَِِ الثالثةِِ، قرارََه رقم )39( 
نصََّ  الذي  1946م،  لعام  إبريل  مِِن  الرابع  في 
على إنشاءٍٍ معهدِِ إحياء المخطوطات، يكونُُّ ملحقًاً 
بالأمانةِِ العامة للجامعةِِ، كما نصََّ القرارُُ نفسُُه على 
ِ للمعهد )الذي تغيَّرَََ اسمُُه في ما بعد  النظامِِ الأساسيِّ�
المنوطِِ  والدورِِ  العربية(،  المخطوطات  معهد  إلى: 
في  الموجودة  المخطوطات  فهارس  جمع  مِِن  به 
دور الكتب العامة والخاصة،  وتصوير أكبر عددٍٍ 
وإتاحتها  بها  والتعريف  العربيَّةَ  المخطوطات  مِِن 
والعلماء...  للباحثين  ميكروفيلمية  مُُصوََّراتٍٍ  عبر 

إلخ15)2(.
غيرََ أنََّ المعهدََ لم يتوقَّفَ عند قضية التعريف 
ي الكبير فحسب، بل تطوََّر دورُُه  بهذا التراث الخطِّ�ِ
قضايا،  بعدَّةَِِ  مهمومًًا  فأصبحََ  السابقة  العقود  عبر 
مع  التعاون  ونشره، وقضية  التراث  إحياء  كقضية 
المعنيَّةَ  البحثية  والمراكز  والهيئات  المؤسََّسات 
بالتراث، وقضيَّةَ التنسيق وتوحيد الجهود، وقضية 
أكاديميًّاً  حقالًا  وجعله  التراثي  للدرس  التأصيل 

 . مستقالًّا
وفي عام 1975م نظََّمََ المعهدُُ في بغداد )حلقةََ 
الانتفاع  وتيسير  العربية  المخطوطات  حماية 
ميدان  في  مهمََّةًً  بذرة�  وضعت  التي  بها(16)1(، 
الحلقة  هذه  أوصت  إذ  الجهودِِ؛  وتوحيد  التنسيقِِ 
العلمية بإعداد مشروع قانونٍٍ لحماية المخطوطات 
في البلادِِ العربية. وتنفيذًاً لذلك، ولتوصيَّاَت الدورة 
الشؤون  عن  المسؤولين  الوزراء  لمؤتمر  الأولى 
الثقافية في الوطن العربي )ديسمبر 1976م(، كوََّن 
صين في التراث والقانون،  المعهدُُ لجنةًً مِِن المتخصِّ�ِ

وأُرُْْسِِلََ المشروعُُ إلى الدول العربية عام 1977م.
بالكويت نصََّ  ه  إلى مقرِّ�ِ المعهدُُ  انتقلََ  وعندما 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
180

يَ»عَْْملََ  أنْْ  على  الثالثة  مادته  في  الجديد  نظامُُه 
لحماية  الموحََّد  القانون  مشروع  تحقيق  على 
القديم  المشروع  وظلََّ  العربية«،  المخطوطات 
يستقبلُُ  المعهدُُ  وأخذ  الاهتمام،  بؤرة  في  الجديد 
العربيَّةَِِ،  الدول  مِِن  الواردة  والإضافات  التعديلات 
حتى أقرََّه الوزراء المسؤولون عن الشؤون الثقافية 
في الوطن العربية، في مؤتمرهم السادس الذي عُُقِِدََ 
عام 1987م17)2(، تحت مُُسمََّى )القانون النموذجي 

لحماية المخطوطات العربية(18)3(.
 ِ تكوََّنََ هذا القانونُُ النموذجيُُّ مِِن مقدمةٍٍ وستِّ�
مواد، أمََّا المقدمةُُ فتناولت ما تمثُّلُُهُ المخطوطات مِِن 
ِ، وأمََّا  ِ والأثريِّ� ثروةٍٍ قوميَّةٍٍَ على الصعيدَيَْْن: العلميِّ�
الذي  الستُُّ فتحدَّثَت عن حدود )المخطوط(  الموادُُ 
لم يتفق المختصُُّون بعدُُ على تعريفٍٍ جامعٍٍ مانعٍٍ له، 
وعن الدورِِ المنوطِِ بالدول العربية مِِن إنشاء إدارة 
خاصة تُعُنى بالمخطوطات، أو تُوُكِِلُُ هذه المََهمََّات 
المختلفة من اقتناء للمخطوطات، وحصر وتسجيل 
للمصوََّرات  وتبادلٍٍ  وفهرسة،  وصيانة  وحفظٍٍ  لها، 
= إلى المكتبة الوطنيَّةَِِ بها، كما تحدَّثَت موادُُ القانون 
عمََّا يحقُُّ لحائزي المخطوطات مِِن الأفراد وما لا 
المسؤولة  للإدارة  المخوََّلة  السُُّلطات  وعن  يجوزُُ، 
عليها  تُعُرض  التي  للمخطوطات  التملُّكُ  حق  مِِن 
العادلة  التعويضات  دفع  مع  عليها  يدها  ووضع 
المالية  بالعقوبات  المواد  واختُتُمت  لأصحابها، 
)الغرامة( والجسدية )الحبس( لمََنْْ يخالف مواد هذا 

القانون.
القانون  هذا  أهميَّةَ  مِِن  الرغم  وعلى  -2
البلدانِِ  مِِن  كثيرٌٌ  منها  أفادت  الذي   ِ الاسترشاديِّ�
العربيَّةَ في مضامين قوانينها أو مراسيمِِ مراصدِِها 
الصمودََ  يستطع  لم  فإنَّهَ   = بالمخطوطات  الخاصة 
حماية  حقل  في  والابتكار  التطوُُّر  حركة  أمام 
التكنولوجيا  بفضلِِ  العالَمَُُ  شهدَهَ  وما  المخطوطات، 
البازغة،  وتقنياتها  المخطوطات  رقمنةِِ  في  الحديثة 
والمعايير والمواصفات العالمية في مجالات الفهرسة 
الآلية والترميم بأنماطه المختلفة، والأرشفة والنظم 

	)2( انظر: معهد المخطوطات العربية: قراءة في سفر الماضي، ص68. 17
	)3( انظر موادَّهَ ضمن أعمال المؤتمر الحادي عشر للآثار في الوطن العربي ـ النقاش والكتابات القديمة في الوطن  18

العربي، ص276- 279.
	)1( انظر موادَّهَ ضمن وثائق الدورة )23( لمؤتمر الوزراء المسؤولين عن الشؤون الثقافية في الوطن العربي،  19

ص220-198.

الرقمية وحفظِِ المخطوط. إضافةًً إلى ما استُحُْْدِِثََ مِِن 
أنماطٍٍ وحيلٍٍ جديدةٍٍ في الاستيلاء على المخطوطات 
ونهبِِها وتزييفها وتهريبِِها إلى الخارج؛ الأمرُُ الذي 
أدَّىَ بالمعهد إلى ضرورةِِ إعادةِِ النظر في )القانون 
على  والعملِِ  المخطوطات(،  لحماية  النموذجي 
ه بما يُحُقِّ�ِقُُ حمايةًً حقيقيَّةًًَ  تحديثه والإضافة إلى موادِّ�ِ

للمخطوطِِ. 
والثقافة  للتربية  العربية  المنظمة  وتبنَّتَ 
والعلوم )ألكسو( هذا الأمرََ، وصدرََ قرارٌٌ تاريخيٌٌّ 
الوزراء  لمؤتمر  والعشرين  الحادية  الدورة  في 
 ِ المسؤولين عن الشؤون الثقافية في الوطن العربيِّ�
 ٍ )أكتوبر 2018م(، بضرورة إعدادِِ »قانون عربيٍّ�

موحََّد لحماية المخطوطات«.
وشكََّلََ  عالية،  بهِِمََّةٍٍ  القرارََ  هذا  المعهدُُ  استقبلََ 
ين والأكاديميين  بادئََ الأمرِِ لجنةًً مِِن الخُُبراء والمختصِّ�ِ
قانونية  مواد  مِِن  أيديهم  تحت  ما وصل  كلِّ�ِ  لدراسة 
ذات صلةٍٍ بالمخطوطات والآثار والوثائق والممتلكات 
أحدََ  كنتُُ  ـ  بالمعهد  داخليِّ�ِةٌٌ  لجنةٌٌ  لِِتْْ  شُُكِّ�ِ ثُمََُّ  الفكرية، 
هذا  في  والدوليِّ�ِة  العربيَّةَِِ  الجهود  لجمعِِ  ـ  أعضائها 
ٍ قديرٍٍ، وهو عضوٌٌ  المجال، مع الاستعانة بأستاذٍٍ قانونيٍّ�
هذا  مُُسوََّدةُُ  بالقاهرة، فخرجت  العربية  اللغة  بمجمعِِ 
ِ الموحََّد لحماية التراث  القانون العملاق )القانون العربيِّ�
المخطوط(19)1(، الذي يشتملُُ على )34( مادةٍٍ جامعةٍٍ 
الثالثة  الدورة  مانعةٍٍ، وقد عُُرِِضََ بعدها على أعمال 
الشؤون  المسؤولين عن  الوزراء  لمؤتمر  والعشرين 
الثقافية في الوطن العربي )7- 8 من ديسمبر 2022م 
ـ المملكة العربية السعودية(، فتمََّ إقرارُُه واعتمادُهُم له.

ويمتازُُ هذا القانون عن سابقه )القانون النموذجي 
لحماية المخطوطات في البلاد العربية( بأمورٍٍ، منها:

)المخطوط  لـ  مانعةٍٍ  جامعةٍٍ  حدودٍٍ  وضعُُ  -
العربي( وما يدور حوله مِِن مصطلحات )الفهرسة 

ـ التسجيل ـ الترميم ـ النشر ـ التحقيق ... إلخ(.
المختصََّة  بالجهات  المنوطة  المهام  حصر    -
بصورة شاملةٍٍ، تتضمََّنُُ الإفادةََ مِِن المعطيات التكنولوجية 

الحديثة، وسُُبل التعاون مع المُُنظََّمات الدولية.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
181

تحديد حقوق الأفراد والمؤسََّسات الخاصة  -
المالكين للمخطوطات، مِِن جهات: البيع، والشراء، 
والترميم، والتداول، والعرض، والتصوير، والنشر

تغليظُُ حقوقِِ الملكية الفكريَّةَ للمخطوطات  -
ومؤلِّ�ِفيها القدماء.

المختصََّةِِ  للجهات  هيئات مرجعية  تعيين  -
لتقديم استشاراتٍٍ فنيَّةَ لكلِّ�ِ ما يتعلَّقَُُ بأسباب الترميم 

والصيانة و الفهرسة ودراسة المخطوطات.
طين  المتورِّ�ِ عقوبات  تغليظِِ  على  النصُُّ  -
والشخصيات  الأفراد  مِِن  المخطوطات  تهريب  في 

الاعتبارية.
الهيكلُُ العام لقوانين حماية المخطوطات

لحمايةِِ   ٍ مُُستقبليٍّ� قانونٍٍ  أيََّ  أنََّ  سبقََ  ممََّا  اتضح 
رئيسةًً،  عناصرََ  يتضمََّن خمسةََ  أن  بدََّ  لا  المخطوطات 

هي:
لَةَِِ  الصِّ�ِ ذات�  والمصطلحات�  الحدود�  •

بالقانونِِ والمخطوطِِ.
اختصاصاتُُ المؤسََّسََةِِ المنوطِِ بها تنفيذُُ  •

مواد هذا القانون وواجباتُهُا نحو الآخر.
الخاصة  والمؤسََّساتِِ  الأفراد�  حقوقُُ  •

المالكةِِ للمخطوطات وواجباتُهُا .
• آليَّةَُُ تفعيل مواد هذا القانون، وكيفيةُُ الإفادةِِ 

مِِن مُُعطيات العصر.
مُُخالِِفي  على  الواقعةُُ  المختلفةُُ  العقوباتُُ   •

مواد هذا القانون.
ـ  للمقامِِ  وسوف أعرضُُ في ما يلي ـ مراعاةًً 
بعضََ الإشارات التفصيلية المتعلِّ�ِقة بالعناصر الثلاثة 
الأولى في قوانين حماية المخطوطات الخمسة التي 

وصلت إلينا، وأعني بها:
- قانون حماية المخطوطات العُمََُاني.

المملكة  في  المخطوط  التراث  حماية  نظام   -
العربية السعودية.

حماية  بشأن   2009 لسنة   8 رقم  قانون   -
المخطوطات المصري، والتعديلين التاليين بعده.

المخطوطات  لحماية  النموذجي  القانون   -
العربية )معهد المخطوطات العربية(.

التراث  لحماية  الموحََّد  العربي  القانون   -
المخطوط )معهد المخطوطات العربية(.

ثُمََُّ أختمُُ الورقةََ ببعضِِ النتائجِِ المُُستخلصةِِ ممََّا 
عرضناه.

 
للمقامِ ـ بعضَ الإشارات التفصيلية المتعل ِقة بالعناصر الثلاثة الأولى في  وسوف أعرضُ في ما يلي ـ مراعاةً  

 قوانين حماية المخطوطات الخمسة التي وصلت إلينا، وأعني بها: 
 قانون حماية المخطوطات العمَُاني.  -
 . نظام حماية التراث المخطوط في المملكة العربية السعودية -
 المصري، والتعديلين التاليين بعده. بشأن حماية المخطوطات 2009لسنة  8قانون رقم  -
 القانون النموذجي لحماية المخطوطات العربية )معهد المخطوطات العربية(. -
د لحماية التراث المخطوطالعربي القانون  -  )معهد المخطوطات العربية(.  الموحَّ

ا عرضناه.   ثمَُّ أختمُ الورقةَ ببعضِ النتائجِ المُستخلصةِ ممَّ

 

 تعريف المخطوط أولًا: 

 
القانون 
 العمَُاني 

رٍ أو بيان أو جزءٍ منه، أيًّا كانت طريقةُ كتابتِه أو لغته، ج( -1مادة ) : »المخطوط هو كلُّ مُحرَّ
إلى  تاريخُه  ويرجع  مباشرة،  غير  أو  مباشرة  بصفة  سواء  العمُاني،  بالتراث  موضوعُه  يتعلَّقُ 

 خمسين سنةً مضَتْ أو أكثر مِن وَقْتِ نشَْرِ هذا القانون. 
 ويعَُدُّ جزءًا مِن المخطوط ما يلحقُ به مِن غِلافٍ أو غطاءٍ أو وعاءٍ لحفظِه. 
والرسومُ والصورُ ويأخذُ حكمَ المخطوط بصفةٍ خاصةٍ في تطبيقِ أحكام هذا القانون، الوثائقُ 

 والجداولُ والخرائطُ.  
ٍّ في   ٍّ أو علمي  ٍّ أو فني  رَ اعتبارَ أي إنتاجٍّ أدبي  كما يجوزُ للوزير أو مَن يقوم مقامَه أن  يقُر ِ

 ذلك«.  حُكم المخطوط مَتىَ اقتضى الصالحُ العامُ 
القانون 
 السعودي 

ومَضَى على تدَْوينه خمسون   ،أو رُقنَِ بالآلةِ باليدِ  : »المخطوط هو ما خُطَّ  1  المادة الأولى:
لم ينُشر، وسواء أكان في مكتبةٍ رسميَّةٍ أم خاصَّة، أو لدى  عامًا فأكثر، سواء أنشُر في ما بعد أم  

 . «الهيئات أو شخص بعينه
القانون 
 المصري

ن بخط ِ اليد    -1  :  »المخطوط :    2  –  1  المادة الأولى ِ ، أيًّا كانت  قبل عصر الطباعةكلُّ ما دوُ 
لُ إبداعًا فكريًّا أو فنيًّا أيًّا كان نوعُه، أو يتعلَّقُ بأمورٍ ذاتِ طابعٍ   هيئتهُ أو مادته، متى كان يشُك ِ

 .ٍ  عسكري 

الحدود والمصطلحات 

اختصاصات المؤسَّسة المنوط بها تنفيذ مواد هذا القانون 

حقوق الأفراد والمؤسَّسات الخاصة المالكة للمخطوطات وواجباتها 

آلية تفعيل مواد هذا القانون

مخالفي مواد هذا القانونعلى الواقعةالعقوبات



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
182

: تعريف المخطوط أوالًا

القانون 
العُمََُاني

مادة )-1ج(: »المخطوط هو كلُُّ مُُحرََّرٍٍ أو بيان أو جزءٍٍ منه، أيًّاً كانت طريقةُُ كتابتِِه أو لغته، 
يتعلَّقَُُ موضوعُُه بالتراث العُمُاني، سواء بصفة مباشرة أو غير مباشرة، ويرجع تاريخُُه إلى خمسين 

سنةًً مضََتْْ أو أكثر مِِن وََقْْتِِ نَشَْْرِِ هذا القانون. 
ويُعَُدَُُّ جزءًًا مِِن المخطوط ما يلحقُُ به مِِن غِِلافٍٍ أو غطاءٍٍ أو وعاءٍٍ لحفظِِه.

ويأخذُُ حكمََ المخطوط بصفةٍٍ خاصةٍٍ في تطبيقِِ أحكام هذا القانون، الوثائقُُ والرسومُُ والصورُُ 
والجداولُُ والخرائطُُ. 

ٍ في حُُكم  ٍ أو علميٍّ� ٍ أو فنيٍّ� رََ اعتبارََ أي إنتاجٍٍ أدبيٍّ� كما يجوزُُ للوزير أو مََن يقوم مقامََه أنْْ يُقُرِّ�ِ
المخطوط مََتَىَ اقتضى الصالحُُ العامُُ ذلك«.

القانون 
المادة الأولى: 1: »المخطوط هو ما خُُطََّ باليدِِ أو رُُقِِنََ بالآلةِِ، ومََضََى على تَدَْْوينه خمسون عامًًا السعودي

فأكثر، سواء أنُشُر في ما بعد أم لم يُنُشر، وسواء أكان في مكتبةٍٍ رسميَّةٍٍَ أم خاصََّة، أو لدى الهيئات 
أو شخص بعينه«.

القانون 
ن بخطِّ�ِ اليد قبل عصر الطباعة، أيًّاً كانت هيئتُهُ المصري ِ المادة الأولى 1 – 2 : »المخطوط:  -1 كلُُّ ما دُوُِّ�

.ٍ لُُ إبداعًًا فكريًّاً أو فنيًّاً أيًّاً كان نوعُُه، أو يتعلَّقَُُ بأمورٍٍ ذاتِِ طابعٍٍ عسكريٍّ� أو مادته، متى كان يُشُكِّ�ِ
 -2 كلُُّ أصلٍٍ لكتاب لم يتم نشرُُه، أو نسخة نادرة مِِن كتابٍٍ فُقُِِدت طبعاتُهُ، إذا كان له مِِن القيمة 

الفكريَّةَِِ أو الفنيَّةَ ما ترى الهيئة أنََّ في حمايتِِه مصلحةًً قوميَّةًًَ وأعلنت ذوي الشأنِِ بها«.

القانون 
النموذجي

المادة الأولى أ ـ ب: »أ- يُعُرََّفُُ المخطوطُُ المشمولُُ بالحمايةِِ في هذا القانون:
نََ باليدِِ أيًّاً كانت لغتُهُ ونوعُُ كتابتِِه، ويبلغُُ في القدمِِ خمسين سنة ميلاديَّةًًَ فأكثر. ِ هو كلُُّ ما دُوُِّ�

القدم خمسين  الوثائق والبرديات والصور والجداول والخرائط، وتبلغ في  النسخة الأصلية مِِن 
سنة  فأكثر.

ٍ مُُعاصِِر ممََّا أنتجََه مؤلفون عربٌٌ،  ٍ أو علميٍّ� ٍ أو فنيٍّ� ٍ أو أدبيٍّ� النسخة الأصلية مِِن كل إنتاجٍٍ فكريٍّ�
سواءٌٌ كان منشورًًا أم غير منشور.

ب- تُطُبَّقَُُ الحمايةُُ الفكريَّةَُُ على ما ذُكُر في الفقرات الثلاث السابقة بشرط أن تكونََ لها قيمةٌٌ فكريَّةَ 
أو قوميَّةَ أو تاريخية، وأنْْ تكون جزءًًا مِِن التراث الثقافي العربي«.

 
للمقامِ ـ بعضَ الإشارات التفصيلية المتعل ِقة بالعناصر الثلاثة الأولى في  وسوف أعرضُ في ما يلي ـ مراعاةً  

 قوانين حماية المخطوطات الخمسة التي وصلت إلينا، وأعني بها: 
 قانون حماية المخطوطات العمَُاني.  -
 . نظام حماية التراث المخطوط في المملكة العربية السعودية -
 المصري، والتعديلين التاليين بعده. بشأن حماية المخطوطات 2009لسنة  8قانون رقم  -
 القانون النموذجي لحماية المخطوطات العربية )معهد المخطوطات العربية(. -
د لحماية التراث المخطوطالعربي القانون  -  )معهد المخطوطات العربية(.  الموحَّ

ا عرضناه.   ثمَُّ أختمُ الورقةَ ببعضِ النتائجِ المُستخلصةِ ممَّ

 

 تعريف المخطوط أولًا: 

 
القانون 
 العمَُاني 

رٍ أو بيان أو جزءٍ منه، أيًّا كانت طريقةُ كتابتِه أو لغته، ج( -1مادة ) : »المخطوط هو كلُّ مُحرَّ
إلى  تاريخُه  ويرجع  مباشرة،  غير  أو  مباشرة  بصفة  سواء  العمُاني،  بالتراث  موضوعُه  يتعلَّقُ 

 خمسين سنةً مضَتْ أو أكثر مِن وَقْتِ نشَْرِ هذا القانون. 
 ويعَُدُّ جزءًا مِن المخطوط ما يلحقُ به مِن غِلافٍ أو غطاءٍ أو وعاءٍ لحفظِه. 
والرسومُ والصورُ ويأخذُ حكمَ المخطوط بصفةٍ خاصةٍ في تطبيقِ أحكام هذا القانون، الوثائقُ 

 والجداولُ والخرائطُ.  
ٍّ في   ٍّ أو علمي  ٍّ أو فني  رَ اعتبارَ أي إنتاجٍّ أدبي  كما يجوزُ للوزير أو مَن يقوم مقامَه أن  يقُر ِ

 ذلك«.  حُكم المخطوط مَتىَ اقتضى الصالحُ العامُ 
القانون 
 السعودي 

ومَضَى على تدَْوينه خمسون   ،أو رُقنَِ بالآلةِ باليدِ  : »المخطوط هو ما خُطَّ  1  المادة الأولى:
لم ينُشر، وسواء أكان في مكتبةٍ رسميَّةٍ أم خاصَّة، أو لدى  عامًا فأكثر، سواء أنشُر في ما بعد أم  

 . «الهيئات أو شخص بعينه
القانون 
 المصري

ن بخط ِ اليد    -1  :  »المخطوط :    2  –  1  المادة الأولى ِ ، أيًّا كانت  قبل عصر الطباعةكلُّ ما دوُ 
لُ إبداعًا فكريًّا أو فنيًّا أيًّا كان نوعُه، أو يتعلَّقُ بأمورٍ ذاتِ طابعٍ   هيئتهُ أو مادته، متى كان يشُك ِ

 .ٍ  عسكري 

الحدود والمصطلحات 

اختصاصات المؤسَّسة المنوط بها تنفيذ مواد هذا القانون 

حقوق الأفراد والمؤسَّسات الخاصة المالكة للمخطوطات وواجباتها 

آلية تفعيل مواد هذا القانون

مخالفي مواد هذا القانونعلى الواقعةالعقوبات



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
183

القانون العربي 
الموحََّد

مُُ نصوصُُه  المادة الثانية: »التراث المخطوط: يُعَُدَُُّ مخطوطًًا في تطبيقِِ أحكام هذا القانون، تنظِّ�ِ
ه، كلُُّ ما يدخلُُ في نطاقِِ التعريفات  اقتناءََه والتصرُُّفََ فيه، وتشملُهُ الحمايةُُ القانونيَّةَُُ المفصََّلةُُ في موادِّ�ِ
 ، الآتية بشرطِِ أنْْ تكونََ له قيمةٌٌ فكريَّةٌٌَ أو لغويَّةٌٌَ أو علميَّةٌٌَ أو قوميَّةٌٌَ أو تاريخيَّةٌٌَ أو دينيَّةٌٌَ، أو بوجهٍٍ عامٍّ�ٍ

أنْْ تكونََ له قيمةٌٌ ثقافية:
نََ باليد قبل خمسين سنة ميلادية أو أكثر، أيًّاً كانت لغتُهُ أو نوعُُ كتابته أو موضوعه،  ِ كلُُّ ما دُوُِّ�

وذلك على الخامات اللينة مثل: الورق والرََّق والجلد والبردي والنسيج وغيرها.
النُّسُخ الأصلية مِِن الوثائق والبرديات والصور الفوتوغرافية والمرسومة والتسجيلات المرئية 
)الفيديو( والمسموعة واللوحات والجداول والخرائط المرسومة أو المكتوبة بخط اليد وتبلغ في القدم 

خمسين سنة أو أكثر.
ِ أو الأدبي أو العلمي المعاصر التي تبلغ  النُّسُخ الأصلية التي كُُتبت بخطِّ�ِ اليد مِِن الإنتاج الفكريِّ�

في القدم خمسين سنة أو أكثر، سواء أكانت منشورةًً أم لا.
النُّسُخ الأولى مِِن الكتب النادرة ذات القيمة الفكرية أو العلمية أو الأدبية أو القومية أو التاريخية أو 

الثقافية التي لم تعد متاحةًً للكافة، بأية لغة كانت، ومضى على نشرها لأول مرة خمسون عامًًا أو أكثر
العُمُلات الورقية التي تحمل كتابة تاريخية، ومنها اسم الحاكم الذي صدرت في عهده أو بأمره 

أو صورتُهُ أو شعارُُ دولته.
يُعُدُُّ جزءًًا من المخطوط ما يلحق به من غلاف أو غطاء أو وعاء لحفظه.

لا يسري في شأن ما يعدُُّ مخطوطًًا أيُُّ حكمٍٍ مخالف للأحكام الواردة في هذا القانون.
مُُ حفظََها والاطلاع  تُنُظِّ�ِ لقوانين خاصة  الخاضعة  الأرشيفية  الوثائق  التعريف  هذا  في  يدخلُُ  لا 

عليها«.

ثانيًاً: اختصاصاتُُ المؤسََّةِِس المنوطِِ بها تنفيذ أحكام القانون

القانون 
العُمََُاني

المادة الثانية: أ ـ ب ـ ج: تُ»حُدَّدَ اختصاصاتُهُا على النحو التالي:
              أ- جمع المخطوطات الموجودة لدى الجهات الرسمية أو الأفراد.

بشأنِِه  والتوعية  بها  الانتفاع  وتيسير  المخطوطات  وترميم  وصيانة  فهرسة  على  العمل  ب- 
لإحياء التراث الفكري العُمُاني والإفادة منه والعمل على تحقيقِِه ونشرِِه.

ج- تبادل الفهارس وصور المخطوطات وكُُتب التراث العماني المطبوعة مع الدُّوُر المركزية 
للمخطوطات في الأقطار العربية والأجنبية«.

القانون 
السعودي

المادة الثالثة: »تعملُُ المكتبةُُ على ما يأتي:
اقتناء المخطوطات الأصلية عن طريق الشراء أو الإهداء أو الوقف.

تسجيل المخطوطات المحفوظة في المكتبات الرسمية والخاصة، وما لدى الهيئات والأفراد في 
سجلٍّ�ٍ خاص، ومنح شهادات تسجيل لملاك المخطوطات من الأفراد والمكتبات الرسمية والخاصة.

التنسيق مع المكتبات الأخرى المؤهََّلة فنيًّاً في تعقيم المخطوطات التي تحتاج إلى ذلك، وترميمها 
وصيانتها.

تصوير جميع المخطوطات الأصلية المحفوظة بالمكتبات الرسمية والخاصة والمملوكة مِِن قِِبَلَ 
إيداع نةٍٍخس أخرى في  وفي حال  للباحثين.  الأفراد، وحفظ نسخة منها ضمن مجموعاتِِها لإتاحتها 
مخزنٍٍ خاصٍّ�ٍ يُوُفَّرَُُ لها الحماية والأمنُُ، ويكون ذلك في موقعٍٍ يبعدُُ عن موقع المكتبة بمسافةٍٍ لا تقلُُّ 

عن أربعة أميالٍٍ.
إصدار  موالاة  مع  لها،   ٍ وصفيٍّ� فهرس  وإخراج  المملكة،  في  الموجودة  المخطوطات  فهرسة 

فهارس متعاقبة لكل مجموعةٍٍ تنتهي فهرستُهُا في ما بعد.
تبادل صور المخطوطات بين الأجهزة العلمية المختلفة في الداخل والخارج«.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
184

القانون 
المصري

المعايير  بوضع  اللجنةُُ  وتختص   3-«  :)26 قانون  في  )معدََّلة  والسادسة  الثالثة  المادتان 
عليها،  المحافظةََ  يكفل  بما  وتقييمها ورقابتها  بالمخطوطات وتصنيفها وترقيمها  الخاصة  التفصيلية 

وتُنُشر قراراتُهُا في الوقائع المصرية، وتُبُلَّغَُُ لذوي الشأن. 
ِ في التظلُّمُات المقدَّمَة  كما تختصُُّ اللجنة بتقدير التعويضات الناشئة عن أحكام هذا القانون، والبتِّ�

مِِن ذوي الشأن في القرارات الصادرة من الهيئة طبقًاً لهذا القانون«.
 »-6 تلتزمُُ الهيئةُُ بصيانة وترميم المخطوطات التي يحوزُُها الغير، وتتحمََّل وحدها تكاليفها 
في المرة الأولى، وفي ما عدا ذلك تتحمل الهبئة وحائز المخطوط تكاليفََ الصيانة والترميم مناصفةًً، 
وذلك كلُّهُ وفقًاً للمعايير التفصيلية الخاصة بصيانة المخطوطات وحفظها وترميمها التي تضعها اللجنةُُ 

المنصوصُُ عليها في المادة الثالثة مِِن هذا القانون.
تحمََّلَتَْهْا  التي  بالمصروفات  المخطوط  حائز  على  الرجوعُُ  للهيئة  يجوزُُ  الأحوال،  جميع  وفي 

لصيانة المخطوط أو ترميمِِه، إذا كان الحائزُُ قد تبَّسبَََ في تلفِِه كُُليًّاً أو فَقَْْدِِه«.

القانون 
النموذجي

المادة الثانية:  »تتولَّىَ الإدارةُُ القائمة على أمور المخطوطات بصورة خاصة:
اقتناء المخطوطات بطريق الشراء أو الهبة أو الهدية، وتسجيلها وفهرستها والتعريف بها.

حصر وتسجيل المخطوطات الموجودة لدى الجهات الرسمية والشخصيات الاعتبارية أو الأفراد، 
وتسليمهم شهادات بالتسجيل على أن يتضمََّنََ السجلُُّ المعلومات الأساسيةََ عن المخطوط.

حفظ وصيانة وترميم المخطوطات الموجودة لدى الجهات الرسمية أو الشخصيات الاعتبارية أو 
الأفراد وتقديم الخدمات الفنية الاستشارية بشأنها مجانًاً.

الفكري  التراث  لإحياء  بشأنها  الشاملة  والتوعية  بها،  الانتفاع  وتيسير  المخطوطات  فهرسة 
العربي والإسلامي والإفادة منه والعمل على تحقيقِِه ونشره.

تبادل صور المخطوطات بين الأجهزة المختصََّةِِ في الدول العربية، ويقومُُ معهد المخطوطات 
التابع للمنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم بتنسيق هذا التبادل«.

القانون العربي 
الموحََّد

المادة الثالثة: »تقوم الجهة المختصة بالمهام الآتية:
إنشاء فهرس وطني للمخطوطات الموجودة في أراضي الدولة، سواء المملوكة لها أو تلك التي 

في حيازة أفراد أو أشخاص اعتبارية أخرى حكومية أو خاصة.
الجهة  حيازة  في  يكون   ،ٍ إجباريٍّ� سجلٍّ�ٍ  في  الدولة  إقليم  في  الموجودة  المخطوطات  تسجيل 
المختصََّة، وتُدُرج فيه جميع المخطوطات المسجََّلة والمفهرسة لديها خلال مهلة زمنية تُحََُدََّدُُ في قانونِِ 

كُُلِّ�ِ دولةٍٍ حسب تشريعها.
إعطاء مالك المخطوطات شهادة بالبيانات المدرجة في السجل المذكور، إذا كان مملوكًًا لفرد 
ٍ آخر، فإن كان مملوكًًا للدولة أو في حيازة الجهة المختصََّة تُحُفظ هذه الشهادات  أو شخص اعتباريٍّ�
في مكان آمن لديها. وتُعَُدَُُّ هذه الشهادةُُ سندًاً صحيحًًا للملكية أو الحيازة، حسب الأحوال، لمََن نُصََُّ فيها 

على ملكيتِِه للمخطوط أو حيازته.
جمع المخطوطات وشرائها مِِن ملاكِِها، وترميمها وصيانتها وتسجيلها وفهرستها ورقمنتها، وغير 

ذلك مما يلزم لحماية التراث المخطوط في الدولة.
تصوير جميع المخطوطات الأصلية الموجودة في إقليم الدولة صورتَيَْْن، تُحُفظ صورةٌٌ منها 
ين للدراسة، وتُحُفظ  ضمن مجموعة الجهة المختصة لإتاحتها لاطلاع الجمهور والباحثين والمختصِّ�ِ

النسخة الأخرى في مكانٍٍ آخر يبعدُُ عن مكان حفظِِ الجهة المختصََّة مسافة لا تقلُُّ عن 20 كيلو مترا.
صين بأن يطلعوا على أصول المخطوطات إذا اقتضت دراستُهُم أو  السماح للباحثين المتصِّخ�ِ
ين في مكتبة الجهة المختصََّة،  أبحاثهم ذلك، ويكون الاطلاعُُ على أصل المخطوط تحت إشراف المختصِّ�ِ
وبما لا يضرُُّ بحالة المخطوط الأصلي. ويكون السماحُُ بالاطلاع على أصلِِ المخطوط المملوك لغير 

الهيئة المختصة بإذن مالكه أو حائزه. 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
185

ومعهد  اليونسكو  وبخاصة  والدولية،  والإقليمية  الوطنية  الأخرى  الجهات  مع  التعاون 
المخطوطات العربية، في جميع المسائل ذات الصلة بمهام هذه الجهات، ولا سيما تقديم المقترحات 
بحماية  المتعلِّ�ِقة  الدولية  للمعاهدات  الانضمام  شأن  في  البلاد،  في  التشريعية  للجهة  والتوصيات 
لم والحرب، ومنع الاتجار بها أو تهريبها، وتقنين الإجراءات  المخطوطات وحفظها في أوقات السِّ�ِ

المقرََّرة على المستوى الدولي محليًّاً.
تيسير الانتفاع بالمخطوطات علميًّاً، والتوعية بشأنها إعلاميًّاً وأكاديميًّاً؛ لإحياء التراث الفكري 
العربي والإسلامي والإفادة منه، وتبادل صور المخطوطات مع الهيئات المختصة في البلاد العربية 

والإسلامية، والعمل على تحقيق هذا التراث ونشره.
عند الإذن بخروج مخطوطٍٍ، مملوك لها أو لغيرها، إلى دولةٍٍ أخرى في نطاق الدول الأعضاء 
في جامعة الدول العربية، يجب على الجهة المختصة إخطار معهد المخطوطات العربية والتنسيق 
معه لاتخاذ الإجراءات اللازمة لسلامة المخطوط وحمايته وإعادته إلى دولته الأصلية في الموعد 

المحدََّد لذلك.
نَدَْْب خبراء فنيين للتفتيش على أماكن حفظ المخطوطات المملوكة لجهات أو هيئات أخرى، 
خاصة أو عامة، وعرضها وتخزينها ودراستها للتأكُُّد مِِن أنََّ أيًّاً من المخطوطات التي في حيازتها 

دُُ التراثََ المخطوطََ. ليست عُُرضةًً لخطر التلف أو الضياعِِ أو السرقة أو غيرها ممََّا يُهُدِّ�ِ
أو   / و  العربية  والأقاليم  البلاد  في  للبيع  تُعُرض  مخطوطات  أي  شراء  في  الجهد  غاية  بذل 
إلى السُُّلطات الشرعية  الإسلامية المحتلَّةَ، وفهرستها وتسجيلها وتصويرها ورقمنتها، على أنْْ تُرُدََّ 

في هذه البلاد عند قيامها.
تدريب طلابِِ أقسام الترميم والآثار في الجامعات على التعامل مع المخطوط، وتنظيم الدورات 
المتخصصة في هذا الشأن للعاملين في الجهات المالكة للمخطوطات ولملاكها، وتُقُام هذه الدورات 

ٍ لا يجاوز التكلفةََ الفعلية. للمواطنين بسعر رمزيٍّ�
الفعلية  التكلفة  مقابل  وحائزيها  المخطوطات  لمالكي  الفنية  خدماتها  المختصة  الجهة  مُُ  تقدِّ�ِ

للخدمة.
عمل دورات توعية للعاملين بالجمارك ومكافحة التهريب؛ للإلمام الكافي بأهميَّةَِِ المخطوط 
والمعلومات المتعلِّ�ِقة بالمخطوطات، وتدريبهم على آليات الكشف عن وجود المخطوطات في أمتعة 
المسافرين أو الحاويات المغادرة ـ في المطارات ومنافذ الدولة البرية والبحرية ـ وبوجهٍٍ عامٍّ�ٍ جميع 

الإجراءات التي تساعد في اكتشاف التراث المخطوط ومنع محاولات تهريبه.

ثالثًاً: حقوق الأفراد والمؤسََّسات الخاصة المالكة للمخطوطات وواجباتها

القانون العُمََُاني
المادة الثالثة: »أ- على كل مََن لديه مخطوطات شخصًًا طبيعيًّاً كان أو معنويًّاً أن يُبُلغ الوزارةََ 

عنها خلال عام واحدٍٍ مِِن تاريخ نفاذ هذا القانون لتسجيلِِها وجمعِِها. 
ويجوزُُ للوزير مدُُّ فترة التبليغ المُُشار إليها أو تجديدها بقرارٍٍ منه أو مََنْْ ينوبُُ عنه.

ب- يكونُُ التبليغُُ عن المخطوطات التي يُعُثر عليها بعد انقضاء المدة المذكورة خلال ثلاثين يومًًا 
مِِن تاريخ العثور عليها، ويحقُُّ للوزارة مراعاةُُ ظروف الأشخاص الذين يُبُلِّ�ِغون عن المخطوطات 

بعد انقضاء تلك الفترة في حالة توفُّرُِِ حُُسن النيَّةَِِ.
ج- على كلِّ�ِ مََن لديه مخطوطات إبلاغ الوزارة كتابةًً بخطابٍٍ مُُسجََّلٍٍ مع علم الوصول عن كل 

ضُُها للضياع أو التلف أو التشويه. ما يُعُرِّ�ِ
د- لا يجوزُُ لمََن لديه مخطوطات أنْْ يتصرََّفََ فيها بأي نوعٍٍ مِِن أنواعِِ التصرُُّفاتِِ إلا بإذن مِِن 
الوزارةِِ بعد إبلاغِِها بعزمِِه على التصرُُّفِِ بخطابٍٍ مُُسجََّلٍٍ مع علم الوصولِِ، على أنْْ يتضمََّنََ التبليغُُ 
ف إليه ومحلََّ إقامته، وبيانًاً تفصيليًّاً عن المخطوطِِ وقيمة  نوعََ التصرُُّفِِ وشروطََه واسمََ المتصرِّ�ِ
الثمن المحدَّدَ في حالة البيع. وللوزارة في خلال شهرين مِِن تاريخ إبلاغِِها بذلك أنْْ تحصلََ على 

المخطوط المعروض للبيعِِ بطريق الشُُّفعة لقاءََ سدادِِها الثمن المُُتَّفَق عليه.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
186

هـ- للوزارةِِ حقُُّ طلب أي مخطوط بغرضِِ الدراسةِِ أو التصوير أو الفهرسة أو العرض. وكلُُّ 
رُُه اللجنةُُ المُُشََارُُ إليها في المادة الرابعة مِِن  ذلك لقاءََ تعويضٍٍ مناسبٍٍ لصاحبِهِ ـ إذا طََلَبَََ ذلك ـ تُقُدِّ�ِ

هذا القانون.
ح- لا يحقُُّ لمََن لديه مخطوطات طلبُُ عدمِِ نشر أية صورة حصلت عليها الوزارة لمخطوطاته 

طبقًاً للفقرة السابقةِِ«.
القانون 

السعودي
أو  الهيئات  أو  الخاصة  المكتبات  مخطوطات  على  الاطلاعُُ  للمكتبة   :1« الخامسة:  المادة 

الأفراد، بهدف توثيقها.
ِ صاحب المخطوط أنْْ يُخُرجََه خارجََ المملكة لغرضِِ الترميم أو العرض أو البيع،  -2 مِِن حقِّ�
بموافقة المكتبة، إذا لم ترغب المكتبة أو سواها مِِن داخل المملكة في الشراء بالسعر المعروض، 

وتُشُْْعَرَُُ المكتبةُُ بالمالكِِ الجديد«. 

القانون المصري

المواد الرابعة، والخامسة، والسابعة، والثامنة، والتاسعة، والعاشرة: 
 »-4 يلتزم كلُُّ مََن يحوزُُ مخطوطًًا بإبلاغ الهيئة عنه خلال عام واحدٍٍ مِِن تاريخ العمل بهذا 

القانون حتى يتمََّ تسجيلُهُ، ويجوزُُ مدُُّ هذه الفترة لعام آخر بقرارٍٍ مِِن الوزير المختص بالثقافة«.
»-5 يلتزمُُ كلُُّ مََن يعثر على مخطوط بعد العمل بأحكام هذا القانون، بإبلاغ الهيئة عنه خلال 

ثلاثين يومًًا مِِن تاريخ العثور عليه«.
عدمََ  يضمنُُ  بما  عليه  بالمحافظةِِ  الهيئة  لدى  تسجيله  بعد  مخطوطًًا  يحوز  مََن  كلِّ�ِ  »-7على 
تعرُُّضِِه للفقد أو التلف أو التشويه، وعليه فورََ علمِِه بفقدِِه أو تلفِِه أو تشويهه إخطار الهيئة بذلك 

لاتخاذ ما تراه مناسبًاً لحماية المخطوط«.
»-8يُحُظر على حائز المخطوط أنْْ يتصرََّفََ فيه بأي صورةٍٍ مِِن الصور إلا بعد ستِّ�ِين يومًًا مِِن 

إخطارِِ الهيئة بذلك بكتابٍٍ مُُسجََّل بعلم الوصول«.
الترميم أو  العربية إلا لغرض  -9 يُحُظر على حائز المخطوط إخراجُُه مِِن جمهورية مصر 
العرض، وبناءًً على إذن كتابي من الهيئة«، زاد قانون )26( عليه فقرة: »ويُضُبط المخطوط في 
حالةِِ مخالفةِِ الحُُكم المنصوص عليه وفق الفقرة الأولى مِِن هذه المادة، ويُحُفظ لدى الهيئة على ذمة 

التحقيقات«.
»-10 للهيئة ـ تحقيقًاً لمصلحة عامة ـ أنْْ تصدرََ قرارًًا مُُسبَّبًَاً بإلزام حائز المخطوط بتسليمِِه 
إليها لمدةٍٍ لا تزيد على ستة أشهرٍٍ مقابل تعويضه تعويضًًا عادالًا تحددُهُ اللجنة المنصوص عليها في 
المادة الثالثة من هذا القانون، على أنْْ تلتزمََ الهيئة في هذه الحالة بردِّ�ِ المخطوطِِ إلى حائزه بالحالة 
التي كان عليها، وتتحمََّل بكافة التكاليف المترتبة على ذلك، ولا يجوزُُ لها نسخ أو تصوير المخطوط 
ٍ مِِن حائزِِه، وعلى الحائز أنْْ يقومََ بتسليمِِه إليها خلال  المُُسلَّمَ إليها إلا بعد الحصول على إذن كتابيٍّ�

خمسة عشر يومًًا مِِن تاريخ إخطاره بذلك«.

القانون 
النموذجي

المخطوطات خلال  إدارة  يُبُلِّ�ِغََ عنه  أنْْ  لديه مخطوط  مََن  الثالثة: »-1 يجبُُ على كلِّ�ِ  المادة 
بقرارٍٍ مِِن الجهة  مدة عام واحدٍٍ قابل للتمديد مِِن تاريخ نفاذ هذا القانون لتسجيلها، ويكون التمديدُُ 

المختصََّةِِ.
-2 يجب التبليغُُ عن المخطوطات التي يُعُثر عليها بعد انقضاء المدة المذكورة خلال ثلاثين يومًًا 
مِِن تاريخ العثور عليها، ويحقُُّ لإدارة المخطوطات مراعاةََ ظروف الأشخاص الذين يبلِّ�ِغون عن 

المخطوطات بعد انقضاء تلك المدة في حال توافر حُُسن النيَّةَِِ.
على مََن لديه مخطوط أنْْ يحافظََ عليه وأن يُعُلمََ إدارة المخطوطات كتابةًً، بكلِّ�ِ ما يتعرََّضُُ له 
المخطوط مِِن تلفٍٍ أو تشويه، لتقومََ الإدارةُُ المسؤولة باتخاذ الإجراءات المناسبة لحمايته والمحافظة 

عليه.
ٍ مِِن  ِ نوعٍٍ مِِن أنواعِِ التصرُُّفِِ إلا بإذن خطيٍّ� لا يجوز لمََن لديه مخطوط أنْْ يتصرََّفََ فيه بأيِّ�

الإدارة المسؤولةِِ. 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
187

الغير لغرضِِ الدراسة أو التصوير أو  لإدارة المخطوطات حقُُّ طلبِِ أي مخطوط في حيازةِِ 
الفهرسة أو العرض، وعلى مََن لديه المخطوط تسليمُُه للإدارة لقاءََ إيصالٍٍ، على أنْْ يُعُادََ له في 

أقرب وقتٍٍ ممكنٍٍ، وتتحمََّل الإدارة المسؤولة جميعََ النفقات المترتبة على ذلك.
 -6 يحقُُّ لمن لديه مخطوط أنْْ يطلبََ إلى إدارة المخطوطات عدمََ نرِِشه أو تصويره للغير، 

خلال مدة لا تزيد عن خمس سنوات إلا إذا وافق على ذلك كتابةًً«.   

القانون العربي 
الموحََّد

المادتان الثامنة، والثانية عشرة: )8(: »-1 يلتزمُُ كل مََن يملك أو يحوز مخطوطًًا أو أكثر، 
يُبُلِّ�ِغََ عنه الجهة المختصة المُُعيَّنَة في هذا القانون خلال سنة  شخصًًا طبيعيًّاً كان أو اعتباريًّاً، أنْْ 
واحدةٍٍ ميلادية مِِن تاريخ العمل به؛ لتقوم بتسجيله وفهرسته وتصويره. وتكون هذه المدةُُ قابلةًً للتمديد 

مرتين فقط بقرارٍٍ مِِن الجهةِِ المختصََّةِِ.
-2 يُعَُدَُُّ مالكًًا مِِلْْكًًا صحيحًًا كلُُّ مََن أبلغََ الجهةََ المختصََّةََ عن مخطوطٍٍ في حيازته خلالََ سنة 
مِِن تاريخ العمل بهذا القانون، سواء أكان لديه سندُُ ملكيَّةٍٍَ صحيح أم لا، ويكون على مُُدَّعَي خلاف 

ذلك إثبات أيلولة المخطوط إلى حائزِِه بطريق غير مشروعٍٍ.
 -3 تُعَُدَُُّ شهادةُُ التسجيل التي تُسُلِّ�ِمُُها الجهةُُ المختصََّةُُ لمالك المخطوط أو حائزِِه سندًاً صحيحًًا 

لملكيتِهِ أو حيازته. 
-4 لا يَسَْْري حكمُُ الفقرتين السابقتين على مََن أبلغََ عن مخطوط في حيازته بعد مرور المدة 
المذكورة في الفقرة )2( أعلاه، فيلتزم بتقديم سند ملكيةٍٍ صحيحٍٍ للجهةِِ المختصََّةِِ، أو بأن يُثُبت أنَّهَ 

حائزٌٌ حسََنُُ النيَّةَِِ، أو أنََّ المخطوطََ قد آل إليه بطريق صحيح وإن خلا عن السندِِ.
 -5 يلتزم كلُُّ مََن عثر على مخطوط أو أكثر أو اكتشفَهَ، بعد مرور المدة المذكورة، أنْْ يُخُْْطِِرََ 
الجهةََ المختصََّةََ به خلال ثلاثين يومًًا مِِن تاريخ العثور عليه أو تبيَّنَََ حقيقةََ كونِهِ مخطوطًًا في حكم 
ر ظروفََ مََن جاوزََ هذه المدةََ في إبلاغها بما عثر عليه أو  هذا القانون، وللجهةِِ المختصََّةِِ أنْْ تُقُدِّ�ِ

اكتشفَهَ إذا ثبتََ لديها حسنُُ نيَّتَِِه.
)12(:  »يجب على كل مََن يملكُُ أو يحوزُُ مخطوطًًا أو أكثر أنْْ:

-1 يحافظََ على المخطوط من التلف أو الضياع، وترميمه بواسطة خبراء معتمدين مِِن قِِبَلَ 
الجهة المختصََّة وتحت إشرافها، أو إعارتها إيَّاَه لترميمه عند الحاجة، أو عند طلبها لذلك.

ده، ويُعُاقب حائزُُ المخطوط  ِ تلف يلحقُُ المخطوطََ أو يُهُدِّ�ِ -2 يبادرََ بإخطار الجهة المختصََّة بأيِّ�
إذا تسبَّبَََ بإهمالِِه أو تقاعُُسِِه عن إخطار الجهة المختصََّة في تلف المخطوط بالعقوبات المنصوص 

عليها في هذا القانون.
مِِن  والتأكُُّد  المخطوطات،  حفظ  أماكن  لمراجعة  المختصةُُ  الجهةُُ  تندبه  مََن  مََع  يتعاونََ   3-
الجهة  خبراء  لتعليمات  والاستجابة  المخطوطات،  على  للحفاظ  وكفايتها  حفظِِها  أسلوب  ملاءمة 

المختصََّة في شأن أسلوب تخزين و / أو عرض المخطوطات.
ٍ يُتَُّفَق  -4 يُجُيبََ الجهة المختصََّة إلى طلبِِها استعارةََ المخطوط لمدة معينةٍٍ مقابل عِِوََضٍٍ ماليٍّ�
قَبَِِلََ مالكُُ المخطوط أو حائزُُه ذلك، ويسري على هذا التصرُُّف  عليه بينهما، أو بغير عِِوََضٍٍ إذا 

شرط التسجيل المنصوص عليه في المادة الرابعة من هذا القانون. 
-5 يَسَْْتأذنََ الجهةََ المختصََّة عند الرغبة في إخراج المخطوط من البلادِِ، وعليها التحقُّقُ مِِن 

سبب الإخراج وقانونيته قبل الإذن بإخراج المخطوط، ويكون هذا الإذنُُ كتابةًً. 
مِِن  إخراجه  عند  وحمايته،  المخطوط  سلامة  لضمان  اللازمة  الإجراءات  جميع  يتَّخَِِذََ   6-

ده الجهةُُ المختصََّة. البلاد، ويلتزمََ بإعادته إلى البلاد في الموعد الذي تحدِّ�ِ
-7 يستأذنََ الجهة المختصََّةََ قبل التصرُُّف في المخطوط ترميمًًا، أو نقلََ حيازةٍٍ، أو تصويرًًا 
ين  بأي طريقةٍٍ كانت، ولا يكون الإذن إلا بموافقةٍٍ خطيَّةٍٍَ مِِن الجهة المختصََّةِِ، وتحت إشراف المختصِّ�ِ

بها عند الحاجةِِ.
-8 يلتزمََ بإخطار الجهة المختصََّة بالرغبة في بَيَْْع المخطوط وأنْْ يحصلََ على إذنها بذلك، 
فإذا رغبت الجهةُُ المختصََّةُُ في شرائه يكونُُ عليه التزامُُ حُُسْْنِِ النيَّةَِِ، ومراعاة المصلحة الوطنية، 

عند المفاوضة حول سعر شراء المخطوط.
-9 عند شراء أي مخطوط جديد مِِن خارج البلاد، أن يتثبَّتَََ مِِن وجودِِ سََند ملكيَّةٍٍَ صحيح يُثُبت 

ملكيَّةَََ بائعه، أو أنَّهَ آلََ إليه بسببٍٍ صحيحٍٍ، أو أنَّهَ حائزٌٌ حسََنُُ النيَّةَِِ.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
188

نتائج مستخلصة
القانون  عدا  ـ  الخمسة  القوانين  اتفقت  -1
ن بخطِّ�ِ اليد،  ِ المصري ـ على أنََّ المخطوط كلُُّ ما دُوُِّ�
وقد مضى على كتابته خمسون عامًًا فأكثرََ. وحدَّدَه 

القانون المصري بأنَّهَ ما كُُتب قبل عصر الطباعةِِ.
توسََّع القانون العماني والقانون النموذجي  -2
والصور  والرسوم  الوثائق  المخطوط  إلى  ليضمََّا 
السعودي  القانون  زاد  بينما  والخرائط،  والجداول 
فقرََّر أنََّ المخطوط ـ أيضًًا ـ ما رُُقِِنََ بالآلة الكاتبة 

ومضى على تدوينِهِ ـ أيضًًا ـ خمسون عامًًا فأكثر!
المخطوط  في  المصري  القانونُُ  شرطََ  -3
إبداعية فكريًّاً أو فنيًّاً، وغفل عن  أنْْ تكونََ له قيمةٌٌ 
النموذجي،  القانون  عليهما  نصََّ  أُخُريين،  قيمتين 
قانون  وانفردََ  والتاريخية.  القومية  القيمتان:  وهما 
)62( المصري بإضافة جملة »أو يتعلَّقَُُ بأمورٍٍ ذاتٍٍ 

ٍ« في حدِّ�ِ المخطوط. طابعٍٍ عسكريٍّ�
المخطوط  دائرة  العُمُاني  القانون  وسََّع  -4
أيََّ  يُدُخلََ  أنْْ  المختصِّ�ِ  للوزير  فأجازََ  المُُستقبلية، 
إنتاج أدبي أو فني أو علمي في حُُكمِِ المخطوط متى 

اقتضى الصالحُُ العام ذلك.
والمصري  النموذجي  القوانين:  اتفقت  -5
والموحََّد، على اعتبار النُّسُخ الأصلية مِِن كل إنتاج 
ٍ معاصر مما ألَّفََهَ المعاصرون  أدبي أو فني أو علميٍّ�

– مخطوطًًا.
تعريف  في  الموحََّد  العربي  القانونُُ  زاد  -6
والمرسومة  الفوتوغرافية  الصور�  المخطوط 
والتسجيلات المرئية والمسموعة التي تبلغ في القدم 
خمسين سنةًً أو أكثر، كما أنَّهَ أضاف إلى المخطوط 
تاريخية،  كتابةًً  تحمل  التي  والمسكوكاتِِ  العملاتِِ 

ومنها اسم الحاكم أو صورته أو شعار دولته.
تتولى  أنْْ  على  الخمسة  القوانين  اتفقت  -7
المؤسََّسةُُ المنوطُُ بها تنفيذُُ أحكام هذا القانون عمليات: 
الفهارس  وإعداد  وتسجيلها،  المخطوطات،  جمع 

الخاصة بها وتصنيفها، وترميمها وصيانتها.
اتفق القانون العماني والسعودي والنموذجي  -8
صورة  بتبادل  المختصة  الجهة  قيام  على  والموحََّد 
المخطوطات مع الهيئات والأجهزة العلمية المختلفة 

في الداخل والخارج، بينما لم ينصََّ القانون المصري 
على ذلك.

على  والموحََّد  السعودي  القانون  نصََّ  -9
مصوََّرات  مِِن  أخرى  بنسخةٍٍ  الاحتفاظ  ضرورة 
المخطوط في موقع يبعدُُ عن موقع النُّسُخة الأولى؛ 

ضمانًاً لحمايته وحفظه.
والنموذجي  العماني  القانون  تنبَّهَ    -10
المخطوط  بالتراث  التوعية  إلى ضرورة  والموحََّد 
ونشره،  تحقيقه  على  والعمل  منه  والإفادة  لإحيائه 
والتدريبيََّ  التوعويََّ  الجانبََ  الموحََّد  القانون  وزادََ 
لطلاب الأثار والترميم في الجامعات، وللعاملين في 

مجال الجمارك ومكافحة التهريب.
والقانون  النموذجي  القانونُُ  نصََّ    -11
والاستشارية  الفنية  الخدمات  تقديم  على  المصري 
نصََّ  بينما  مجانًاً،  الخاصة  والمؤسََّسات  للأفراد 
القانونُُ الموحََّد على تقديم ذلك مقابل التكلفة الفعلية 

للخدمة!
12-  نصََّ القانون الموحََّد على ضرورة تعاون 
القانون مع الجهات  تنفيذ هذا  المنوط بها  المؤسََّسة 
الأخرى الوطنية والإقليمية والدولية، وصرََّح باسم 
منظمة اليونسكو  ومعهد المخطوطات؛ لما لهما مِِن 
جهود في حماية المخطوطات والممتلكات الفكرية.

القانون  عدا  ـ  الخمسة  القوانين  اتفقت   -13
السعودي ـ على إلزام كلِّ�ِ مََن يحوز مخطوطًًا بإبلاغ 
وفهرسته وتصويره  لتسجيله  عنه  المختصة  الجهة 

خلال عام مِِن تاريخ العمل بأحكام هذا القانون.
والمصري  العماني  القوانين:  جوََّزت   	-14
عن  للإبلاغ  العام  هذا  مدََّ  والموحََّد  والنموذجي 
المخطوطات بقرار مِِن الجهات المختصََّة،  وصرََّحََ 
القانون المصري بمُُدَّةَ هذا المدََّ، وهو عام واحد آخر 
مدَّةَ  الموحََّد  القانون  جوََّزََ  بينما  الأوََّل،  العام  فوق 

المدِّ�ِ لمرتين )أي: عامين( فوق العام الأوََّل.
يجوزُُ  لا  بأنَّهَ  الخمس  القوانين  نصََّت    -15
أو  بيعًاً،  المخطوطات:  في  التصرُُّف  للأفراد 
الجهة  مِِن   ٍ خطيٍّ� إذن  بعد  إلا  ترميمًًا،  أو   ، انتقاالًا
المختصََّة، وجوََّز القانونُُ المصري تصرُُّفََ الأفراد 
الهيئة  في المخطوطات بعد ستين يومًًا مِِن إخطار 
المختصة بذلك بكتاب مُُسجََّل بعلم الوصول؛ فالأمر 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
189

لا يتطلب فيه إذنًاً كتابيًّاً مِِن الجهة المختصة!
16-  حظََرََ القانون العماني حقََّ طلبِِ الأفراد 
الوزارة  عليها  حصلت  صورة�  أية  نشر  عدم� 
القانون  أعطى  بينما  بحوزتهم،  التي  لمخطوطاتهم 
النموذجي هذا الحقََّ لهم؛ إذ يجو لمََن لديه مخطوط 
أو  نشرِِه  عدمََ  المخطوطات  إدارة  إلى  يطلب  أن 
تصويره للغير، خلال مدةٍٍ لا تزيد عن خمس سنوات 

إلا إذا وافق على ذلك كتابةًً.
القوانين الخمسُُ للجهة المختصََّةِِ  17- خوََّلَتَ 

حقََّ طلب استعارة مخطوطات الأفراد والمؤسسات 
التصوير   أو  الترميم  أو  العَرَْْض  لغرض  الخاصة 
مناسبٍٍ لأصحابها.  تعويضٍٍ  مقابل  في  الفهرسة  أو 
غير أنََّ القوانين العماني والسعودي والموحََّد أغفلوا 
تحديدََ مدةِِ هذه الاستعارة، ونصََّ القانون المصري 
ترك  بينما  أشهر،  ستة  الإعارة  مدة  تزيد  ألا  على 
ردِّ�ِ  على  فنصََّ  مفتوحًًا،  المجال  النموذجي  القانونُُ 

المخطوط إلى صاحبِهِ »في أقرب وقتٍٍ ممكنٍٍ«!

ثبَتَ المراجع والقوانين
: المراجع: أوالًا

الآليات القانونية لحماية المخطوطات وخزائنها في القانون الجزائري، لوناس يحيى، بحث بمجلة رفوف، مخبر 
المخطوطات الجزائرية في إفريقيا، جامعة أحمد دراية أدرار الجزائرية، ع2، 2013م، ص95- 136. 

التراث العربي المخطوط: دراسة مقارنة لتشريعات حمايته والحفاظ عليه، لناهد محمد بسيوني سالم، بحث بالمجلة 
الدولية لعلوم المكتبات والمعلومات، ع3، مج3، سبتمبر 2016م، ص166- 193.

التشريعات العربية والدولية الخاصة بحماية المخطوطات والوثائق، لعبد الله محمد الشريف، بحث بالمجلة الليبية 
للمكتبات والمعلومات والأرشيف، ع2، يونيو 2016، ص20-7.

رفيق  لمحمد  الدولية،  القوانين  من خلال  حمايتها  الإسلامية:  الثقافة  كتراث  القانون  أمام  المخطوطات  حماية 
كوركوسوز، بحث بمجلة التراث، مخبر جمع ودراسة وتحقيق مخطوطات المنطقة وغيرها، جامعة زيان عاشور 

الجزائرية، عدد خاص، 2014م، ص85- 91.
المخطوطات الإسلامية في العالم، ترجمة وتحقيق: عبد الستار الحلوجي. لندن: مؤسسة الفرقان للتراث الإسلامي، 

1997- 2001م. 
المخطوطات العربية في سلطنة عمان: جمع وإحياء التراث القومي المخطوط، لمحمد سعيد ناصر الوهيبي، بحث 

منشور بمجلة معهد المخطوطات العربية )الألكسو(، ج1، مج24، مايو 1978م، ص3- 24.
المخطوطات في نواكشوط: الكنز المجهول، لحماة الله ميابي، بحث منشور بمجلة معهد المخطوطات العربية 

)الألكسو(، ج2، مج65، نوفمبر 2021م، ص168- 197.
معهد المخطوطات العربية: قراءة في سفر الماضي، لفيصل عبد السلام حفيان، بحثٌٌ منشور بمجلة المخطوطات 

العربية )الألكسو(، ج1، مج40، مايو 1996م، ص49- 71.
العراقية، ع1، مج5، ربيع  المورد  وجهة نظر في حماية المخطوطات العربية، لبشير الهاشمي، مقال مجلة 

1976م، ص131- 132. 
         

ثانيًاً: القوانين:
الأردن: 

القانون رقم )21( لسنة 1988م: الجريدة الرسمية رقم )3540(، 17 من مارس 1988م. 
القانون المُُعدَّلَ رقم )23( لسنة 2004م: الجريدة الرسمية رقم )4662(، الأول من يونيو 2004م.

الجزائر:
مرسوم تنفيذي رقم )6-10(، مؤرََّخ في 15 ذي الحجة 1426هـ  / الموافق 15 يناير 2006م، المتضمن 

إنشاء المركز الوطني للمخطوطات: الجريدة الرسمية، عدد )3(، 18 من يناير 2006م. 
السعودية:

نظام حماية التراث المخطوط في المملكة العربية السعودية، بموجب المرسوم الملكي )الملك فهد بن عبد 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
190

العزيز آل سعود( رقم )م  /23(، في تاريخ 16 مِِن جمادى الأولى لعام 1422هـ )2001م(، وبقرار مِِن مجلس 
الوزراء رقم )146( في التاريخ نفسه )16 مِِن جمادى الأولى لعام 1442هـ(: جريدة أم القرى، عدد )3860(، 

1422هـ.
السودان:

الإلكترونية:  )WIPO( ـَّصّةَ  مـنـ مِِـن  مُُستفـاد�  1999م:  لسنـة  السـوداني  الآثـار  حمايـة   قانـون 
https://www.wipo.int/wipolex/ar/legislation/details/5867 

، بتاريخ 19 من يناير 2024م. 
العراق:

قانون الآثار القديمة رقم )59( لسنة 1936م: الوقائع العراقية، عدد )1057(، 23 من إبريل 1936م. 
قانون رقم )120( لسنة 1974م، المُُسمََّى )قانون التعديل الأول لقانون الآثار القديمة رقم )59( لسنة 

1936م(: مجلة المورد العراقية، ع1، مج5، ربيع 1976م، ص66- 68.          
عُُمان:

مرسوم سلطاني رقم )70  / 77( بقانون حماية المخطوطات: الجريدة الرسمية، عدد )136(، 27 من 
أكتوبر 1977م.

لبنان:
قانون رقم )59( صادر في 16 تشرين الأول سنة 2008م، المُُسمََّى )قانون الممتلكات الثقافية(: الجريدة 

الرسمية، العدد )43(، 20 من أكتوبر 2008م. 
ليبيا:

قانون رقم )3( لسنة 1424 ميلادية ]كذا، والصواب هجرية [ بشأن حماية الآثار والمتاحف والمدن القديمة 
والمباني التاريخية: الجريدة الرسمية لسنة 1995م، العدد )19(، السنة الثالثة والثلاثون.

مصر:
قانون رقم )8( لسنة 2009م، بشأن حماية المخطوطات: الجريدة الرسمية، العدد )8( تابع، 19 من فبراير 

2009م.
قرار رئيس جمهورية مصر العربية بالقانون رقم )200( لسنة 2014م، بتعديل بعض أحكام القانون رقم 
)8( لسنة 2009م بشأن حماية المخطوطات: الجريدة الرسمية، العدد )50( مكرر )أ(، 15 من ديسمبر 2014م.

قانون رقم )26( لسنة 2023م، بتعديل بعض أحكام القانون رقم )8( لسنة 2009م بشأن حماية 
المخطوطات: الجريدة الرسمية، العدد )20( مكرر )د(، 21 من مايو 2023م.

موريتانيا:
المرسوم رقم 68-294 الصادر بتاريخ 15 أكتوبر 1968م، المتضمن إنشاء وتنظيم مديرية الوثائق الوطنية 
ولجنة استشارية للوثائق والمنشئ لمستودع إداري للمنشورات الرسمية: الجريدة الرسمية )باللغة الفرنسية(، د.ت.
قانون رقم )72- 160(، الصادر بتاريخ 31 من يوليو 1972م، المتعلِّ�ِق بصيانة التراث الثقافي وتثمينه لما 

قبل التاريخ، وكذا التاريخي والأثري: المخطوطات في نواكشوط: الكنز المجهول، لحماة الله ميابي، بحث منشور 
بمجلة معهد المخطوطات العربية )الألكسو(، ج2، مج65، نوفمبر 2021م، ص168- 197.

 قانون إطار رقم )2005- 046( الصادر بتاريخ 25 من يوليو 2005م، بشأن حماية التراث الثقافي 
المادي: المخطوطات في نواكشوط: الكنز المجهول، لحماة الله ميابي، بحث منشور بمجلة معهد المخطوطات العربية 

)الألكسو(، ج2، مج65، نوفمبر 2021م، ص169- 197.
معهد المخطوطات العربية:

القانون النموذجي لحماية المخطوطات في البلاد العربية: نُشُر ضمن أعمال المؤتمر الحادي عشر للآثار 
في الوطن العربي ـ النقاش والكتابات القديمة في الوطن العربي. تونس: المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم، 

1988م، ص276- 279.
القانون العربي الموحََّد لحماية التراث المخطوط: نُشُر ضمن وثائق الدورة )23( لمؤتمر الوزراء المسؤولين 
عن الشؤون الثقافية في الوطن العربي. تونس، المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم، 2022م، ص220-198.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
191

МАЗМҰНЫ / CONTENTS /المحتويات

ИСЛАМТАНУЛЫҚ ЗЕРТТЕУЛЕР
بحوث في الدراسات الإسلامية

RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES

М.әл-Жинди. Бейбіт қарым-қатынас жүргізу исламдық құқық ............................... 5
M. al-Gendi. Peaceful coexistence is an Islamic entitlement

لميُُّ استحقاق إسلاميٌٌّ أ.د. محمد الشحات الجندي - التَّعَايش السِّ�ِ

Р. Мухитдинов, С.Абжалов. Ислам құқығындағы «фудули» ұғымы ....................... 22
R. Mukhitdinov, S.U. Abzhalov. The Concept of Fuduly in Islamic Law

ِ في الشََّريعة الإسلاميَّةَ  د. رشيد محي الّدّينوف، سلمطانمراد أبجالوف - مفهوم الفضوليِّ�
رسالة تهنئة من سماحة المفتي الكازاخي د. نوريزباي حاجي تاغان أولي

Ә.әл-Бағдади. Мақсаттық тәпсір: теория мен тәжірибе арасындағы  
байланыс ........................................................................................................................ 33
A.al-Baghdadi. Purposive Tafsir: Between Theory and Application

أ. د. أنوار أحمد خان البغداديُُّ - أستاذ العلوم الإسلامّيّة في أكاديمّيّة بلغار الإسلامّيّة، بلغار، روسيا الاتِّ�ِحاديَّةَ

А.Әкімханов. Имам  Матуридидің орталық Азия ислам өркениетіндегі орны ...... 41 
A.Akimkhanov. The role of imam Maturidi in the Islamic civilization of central Asia

د. أصقار أكيمخانوف - مكانة الإمام الماتريدي في الحضارة الإسلامية في آسيا الوسطى

А.Жамашев, Б.Мелисова. Меншік қатынастарының (уақып қорларының)
әлеуметтік мәні мен қазақ даласындағ қайырымдылық көрінісі ............................. 49
A.S. Zhamashev, B. M. Melissova. The social significance of property relations  
(waqf funds) and view of charity in the Kazakh stepp
العمل  وفلسفة  وقف  لصناديق  الاجتماعيُُّ  المعنى  الملكيَّةَ:  - علاقات  بالجان  ميليسوفا  عازامت،  جاماشيف  د. 

ِ في المجال الكازاخستاني  الخيريِّ�

Х.Закария. Цифрлық дәуірдегі уақып институты: блокчейн және уақып  
интеграциясы ................................................................................................................ 59
H.Zakariyah. waqf institutions in the digital era: blockchain and waqf integration

ِ التَّكَامل بين تقنية البلوكشين والوقف  أ.د. حبيب الله زكريا - مؤسََّسات الوقف في العصر الرََّقميِّ�

Амину Шеху Абубакар. Имам Шатибидің шариғи қағидаттар мен жеке  
дәлелдерді ұштастыру қағидасы және оның мақсади ижтихадқа әсері .................. 68
Aminu Shehu Nigeria. The Rule of Combining Inclusive Evidences of Shari’a and  
its Partial Evidences According to Imam Al-Shatibi and its Impact on Purposeful Ijtihad 
ِ وأثره في  الدكتور أمينو شيهو أبو بكر- قاعدة الجمع بين الكلِّ�ِيَّاَت الشََّرعيِّ�ةِ والأدلَّةَ الجزئيَّةَ عند الإمام الشََّاطبيِّ�

 ِ الاجتهاد المقاصديِّ�



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
192

Ж.Жеңіс. Ортағасырлық Түркі мемлекеттеріндегі рухани күрес және ислам ........ 78
Z.Zhengis. Spiritual struggle and islam in the medieval Turkic states 

د. جومارت جينيس - الصراع الروحي والإسلام في الولايات التركية في العصور الوسطى 

ДІНТАНУЛЫҚ ЗЕРТТЕУЛЕР
بحوث في علوم الأديان

RESEARCH IN RELIGIOUS STUDIES

А.К. Ізбайыров. Қазақ даласындағы Ресей империясының отарлық саясатының  
діни және идеологиялық негіздері .............................................................................. 105
A.K. Izbairov. Religious and ideological foundations of the colonial policy of the  
Russian empire in the kazakh steppe
ياسة الاستعماريَّةَ للإمبراطوريَّةَ الرُُّوسيَّةَ في السُُّهوب  ينيَّةَ والأيديولوجيَّةَ للسِّ�ِ أ.د. أسيلبيك إزبايروف - الأسس الدِّ�ِ

الكازاخستانيَّةَ

Қ.М. Борбасова, Е. Б. Шантемисов. Орта Азия елдеріндегі діни  
телебағдарламалардың салыстырмалы теориясы мен тәжірибесі ........................... 115
K.M. Borbasova, Y. B. Shantemissov. Comparative theory and practice of religious 
television programs in Central Asian countries
أ.د. بورباسوفا قارليغاش، شانتيميسوف يرميك - النظرية والممارسة المقارنة للبرامج التليفزيونية الدينية في 

دول آسيا الوسطى

Т.Темирбаев, А.Темирбаева. ТМД елдеріндегі мемлекеттік дінтану  
сараптамасының ерекшеліктері және діни экстремизмнің алдын алудағы рөлі .... 129
T. Temirbayev, A.Temirbayeva. Features of the state religious studies expertise in  
the CIS countries and the role in the prevention of religious extremism
د. تيميرباييف طلعت، د. أيجيريم تيميرباييفا - ملامح امتحان الدولة للدراسات الدينية في بلدان رابطة الدول 

المستقلة ودورها في الوقاية من التطرف الديني

П.Сулейменов, Ж.Серік. Шәкәрім Құдайбердіұлының «Ар ілімі» концепциясы  
және оның дінтану ғылымындағы орны .................................................................... 139
P.M.Suleymenov, Zh.Serik. Shakarim Kudaiberdiuly’s concept “doctrine of  
conscience” and its place in religious studies 
في علم  أولي ومكانتها  قوديبردي  كاريم  مفهوم »الضمير« عند شاه   - بيريمبيك،  سيريك جنار  د.سليمانوف 

الدراسات الأديان



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
193

ТІЛ ЖӘНЕ ӘДЕБИЕТ САЛАСЫНДАҒЫ ЗЕРТТЕУЛЕР
بحوث في اللغة والأدب

RESEARCH IN LANGUAGE AND LITERATURE

Ұ. Алжанбаева, Г. Рысбаева. Түркi және араб елдерiнiң тiлдiк қарым- 
қатынасы ....................................................................................................................... 151
U. Alzhanbaeva, G. Rysbaeva. Linguistic Relations between Turkic and Arab Countries

د. ألجانباييفا أولبلا، ريسبايفا جولدارخان - العلاقات اللُّغُويَّةَ بين الدَّوَل التُّرُكيَّةَ والعربيَّةَ  

Н.Хасан әл-Катами. Көп мағыналы сөздер: Мұғжиза және басқа да қырлары ..... 164
N.Hassan Al-Katami.Comprehensive Words: Between Miracle and Other Aspects

د. نصر عبد العزيز حسن الكتاميُُّ - جوامع الكلم بين الإعجاز وغيره

ҚОЛЖАЗБА ЖӘНЕ ДЕРЕКТАНУЛЫҚ ЗЕРТТЕУЛЕР
بحوث في علم المخطوطات والمصادر

MANUSCRIPT AND ARCHITECTURAL STUDIES

А.Абдулбасет. Қолжазбаларды қорғайтын араб заңдары: негіздері мен  
мазмұнын талдау .......................................................................................................... 175
А.Abd El Baset. Arab laws protecting manuscripts: A reading of the foundations  
and contents

د. أحمد عبد الباسط - القوانين العربية في حماية المخطوطات قراءةٌٌ في الأُسُُُسِِ والمََضََامينِِ




