
ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №3 (03) 2024
43

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47

https://orcid.org/0000-0002-5330-9437, https://orcid.org/0009-0008-2689-7262
e-mail: azamat.jamashev@mail.ru, e-mail: aigerim_divine_a@mail.ru

ИГНАЦ ГОЛЬДЦИЕРДІҢ «MUHAMMEDANISCHE STUDIEN» 
(MUSLIM STUDIES) ЕҢБЕГІНДЕГІ ЖАҺИЛИЕТ ПЕН ИСЛАМ 

АРАҚАТЫНАСЫНДАҒЫ МОРАЛЬ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Жамашев Азамат Шутбаевич
Философия ғылымдарының кандидаты, 

доцент
Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті 

университеті
Алматы, Қазақстан

Қасымханова Айгерім Болатқанқызы
Исламтану мамандығының магистранты,

Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті 
университеті

Алматы, Қазақстан

القضية الأخلاقية بين الجاهلية والإسلام في كتاب
«MUHAMMEDANISCHE STUDIEN» (MUSLIM STUDIES) 

لإجناتس جولدتسيهر
جاماشيف عازامت شوتبايفيش
الأستاذ الدكتور في علوم الفلسفة

الجامعة المصرية للثقافة الإسلامية نور مبارك
ألماتي⸲ كازاخستان 

قاسمخانوفا أيكيريم بولاتقانقيزي
طالبة ماجيستير دراسات الإسلامية

الجامعة المصرية للثقافة الإسلامية نور مبارك
ألماتي⸲ كازاخستان

MORAL ISSUES BETWEEN JAHILIYYAT AND ISLAM IN THE 
WORKS OF IGNAZ GOLDZIER «MUHAMMEDANISCHE STUDIEN»

(MUSLIM STUDIES)

Zhamashev Azamat Shutbaevich
Doctor of Philosophy, Associate Professor

Egyptian University of Islamic Culture Nur-
Mubarak

Almaty, Kazakhstan 

Kassymkhanova Aigerim Bolatkhankyzy
Master of Islamic Studies,

Egyptian University of Islamic Culture Nur-
Mubarak

Almaty, Kazakhstan

МОРАЛЬНЫЕ ПРОБЛЕМЫ МЕЖДУ ДЖАХИЛИЙЯТОМ И 
ИСЛАМОМ В РАБОТАХ ИГНАЦА ГОЛЬДЦИЕРА «MUHAMME-

DANISCHE STUDIEN» (MUSLIM STUDIES)

Жамашев Азамат Шутбаевич
доктор философских наук, доцент

Египетский университет исламской 
культуры Нур-Мубарак Алматы, Казахстан

Қасымханова Айгерім Болатқанқызы
Магистр исламоведения, Египетский 

университет исламской культуры  
Нур-Мубарак Алматы, Казахстан



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (03) 3№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
44

Аңдатпа. Адамгершілік және дін – күніміздегі өзекті мәселелердің бірі. Шығыстанушы 
Игнац Гольдциер де бұл мәселені өзінің назарынан тыс қалдырмаған. «Muhammedanische 
studien» (Muslim studies) атты еңбегінің бірінші тарауындағы «Muruwwa and din» 
(адамгершілік және дін) деп аталатын шағын кіріспеде исламға дейінгі және ислам 
діні келген уақыттағы арабтардың адамгершілік өлшемін сипаттап, оның ислам дініне 
шақыра бастаған уақытта бұл шақыруды қабыл алуға қаншалықты жарамды екендігін сөз 
етеді. Батыс назарында теңдессіз ғалым саналатын И. Гольдциер мұсылман ғалымдары 
арасында ислам іліміндегі деректерге және тұлғаларға қатысты түрлі сын-пікірлер жазған 
ориенталист ретінде танымал. Бұл «Muruwwa and din» (адамгершілік және дін) атты 
тарауда да И. Гольдциердің аталмыш әдісін қолданғанын көруге болады. Бұл мақалада И. 
Гольдциердің исламға дейінгі және ислам діні келген уақыттағы арабтардың адамгершілік 
өлшеміне жасаған сипаттамаларына және кейбір деректерге қатысты сыни ойларына 
талдау жасалып, жауап беріледі.

Түйін сөздер: Игнац Гольдциер, Muslim studies, мораль, адамгершілік, дін, араб, 
жаһилиет.

إيجناتس  المستشرق  يترك  ولم  الحالي.  عصرنا  في  إلحاحًًا  القضايا  أكثر  من  والدين  الأخلاق  الملخص: 
 Muhammedanische’’ جولدتسيهر هذه المسألة دون أن يتطرق إليها. ففي مقدمة قصيرة للفصل الأول من كتابه
قبل الإسلام  العرب  المعايير الأخلاقية عند  يناقش  والدين”  “المروءة  بعنوان  )الدراسات الإسلامية(   ‘‘studien
الإسلام. وجولدتسيهر  إلى  الدعوة  بدء  الدعوة عند  هذه  لقبول  المعايير  هذه  استعداد  الإسلام، ومدى  وعند ظهور 
هو أحد العلماء البارزين في الغرب، وهو معروف بين علماء المسلمين بأنه مستشرق كتب مقالات نقدية مختلفة 
عن التعاليم والشخصيات الإسلامية. وفي هذا الفصل الذي يحمل عنوان “المروءة والدين”، يتبين لنا أن إجناتس 
جولدتسيهر استخدم منهج نقديًّاً غير منصف. ويحلل هذا البحث وصف إيجناتس جولدتسيهر للمعايير الأخلاقية عند 

العرب قبل ظهور الإسلام وبعده، ويرد على بعض المعلومات والانتقادات من جهته.
الكلمات المفتاحية: إجناتس جولدتسيهر، الدراسات الإسلامية، الأخلاق، الدين، العرب⸲ الجاهلية.

Abstract. Morality and religion is one of the most pressing issues of our time. The 
orientalist Ignaz Goldziher has not left this question unattended either. In a short preface to the 
first chapter of his work «Muhammedanische studien» (Muslim Studies), entitled «Muruwwa 
and din» (morality and religion), he discusses the moral standards of the Arabs before Islam 
and during the advent of Islam, and the willingness of these standards to accept this invitation 
when the call to Islam begins. I. Goldziher, a consummate scholar in the West, is known among 
Muslim scholars as an Orientalist who has written various critical articles on Islamic teachings 
and personalities. In this chapter titled «Muruwwa and din» (morality and religion), it is seen 
that I. Goldziher used the mentioned method. This paper analyses I. Goldziher’s description of 
the moral standards of the Arabs before and after the advent of Islam and responds to some of the 
information and criticisms against him.

Keywords: Ignaz Goldziher, Muslim studies, morals, morality, religion, arabs, jahiliyyat.

Аннотация. Мораль и религия – один из самых актуальных вопросов современности. 
Востоковед Игнац Гольцер также не оставил этот вопрос без внимания. В небольшом 
предисловии к первой главе своего труда «Muhammedanische studien» (Мусульманские 
исследования), озаглавленной «Muruwwa and din» (мораль и религия), он рассказывает о 
моральных нормах арабов до ислама и во время прихода ислама, и готовность этих норм 
принять это приглашение, когда начинается призыв к исламу. И. Гольдциер, непревзой-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №3 (03) 2024
45

КІРІСПЕ
Өткен ғасырларда ислам діні шар-

тарапқа тарай бастауы христиан әлемін-
де үлкен алаңдаушылық туғызды. Бұл 
алаңдаушылық 200 жылға созылған Крест 
жорықтарына алып келді. Нәтижелі бол-
маған бұл жорықтардан кейін мұсылман-
дардың дінін, тілін, тарихын, білімі мен 
ғылымын, мәдениетін, әдет-ғұрпын та-
нып білу үшін арнайы адамдар – шығы-
станушылар даярланды. Шығыстанушы-
лар деп сол кезеңдерде батыстықтар ғана 
айтылса, күнімізде шығыстың өзінен 
шыққан зерттеушілерге де қолданылады. 
Сол себепті «ориенталистер» деп атаған-
ды жөн көрдік. Ориенталистер араб тілін 
үйрену арқылы мұсылмандардың ғылы-
мы мен мәдениетін игеріп, өз мемлекет-
терінде жая бастады. Білім ордаларында 
араб тілін оқыту өріс алды. Алайда бұл 
ориенталистердің барлығының мақсаты 
тек тіл мен білім, тарих пен мәдениет үй-
рену ғана болмады. Олардың келесі бір 
тобы мұсылман елдерін отарлау мақса-
тында саяси қызмет атқарса, енді бірі мұ-
сылмандардың діни іліміне күдік-күмән 
салуға тырысып бақты. Аз да болса ке-
лесі бір тобы ақиқатқа көзін жеткізіп, 
ислам дінін қабылдады. Алайда соңғы 
топ өз қоғамында сатқын саналып, руха-
ни немесе материалды тұрғыда қуғын-
дауға ұшырады. Бұл ориенталистердің 
қатарында ориентализмнің алғашқы ға-
лымдарының бірі, өз ортасында танымал, 
ал еңбектері соңынан ерген өзге ориен-

талистерге ең басты дереккөз саналатын 
венгриялық йаһуди ориенталист – Игнац 
Гольдциер. Гольдциер араб тілін мең-
гергеннен кейін ислам ілімінің әр сала-
сында, атап айтқанда, араб тілі, Құран, 
ақида, тәпсір, хадис, сопылық және т.б. 
салаларында еңбектер жазып қалдырды. 
Алғашқы уақытта оның еңбектері мұ-
сылман ғалымдары тарапынан зор қоше-
метпен қабылданса да, көп өтпей оның 
еңбектерінің ішіндегі бұрмаланған де-
ректер мен күдік-күмән барлығына мәлім 
болды. Оның өмір жолы, білімі мен қы-
зметі, еңбектері жөнінде көптеген зерт-
теу жасалған. Алайда бұл зерттеулердің 
басым бөлігі шетелдік ғалымдардың 
үлесіне тиесілі. Гольдциердің ақидаға қа-
тысты ұстанымдары мен тұжырымдарын 
Мұхаммед әл-Ғаззали (دفاع عن العقيدة و الشريع 
/ Дифағ ған әл-ғақида уә әш-шәриға) 
зерттеген, сондай-ақ Хамза ибн Абдул-
мутталиб магистрлік диссертация (موقف 
الإصلاحي الدعوات  و  الفرق  و  العقيدة  من  تسيهر   جولد 
/ Мауқиф Жулд Тсейһр мин әл-ғақида 
уә әл-фирақ уә әд-дағауат әл-ислахия) 
қорғаған. Құран, тәпсір және қырағат-
тарға қатысты тұжырымдарына Мұхам-
мед Хасан Хасан Жәбәл (المستشرق  الرد على 
 / اليهودي جولدتسيهر في مطاعنه على القراءات القرآنية
әр-Рад ғәлә әл-мусташриқ әл-яһуди Жулд 
Тсейһр фи матағиниһи ғәлә әл-қираәт 
әл-қурания), Абдулхалим ән-Нәжжар 
الردود على مطاعن جولدتسيهر) تعد من أحسن   تعليقات 
/ Тағлиқат тәғуд мин әхсәни әр-рудуд 
ғәлә матағини Жулд Тсейһр), Ибраһим 

денный ученый на Западе, среди мусульманских ученых известен как востоковед, напи-
савший различные критические статьи об исламских учениях и личностях. В этой главе 
под названием «Muruwwa and din» (мораль и религия) видно, что И. Голдьциер исполь-
зовал упомянутый метод. В данной статье анализируется описание И. Гольдциером мо-
ральных норм арабов до и после прихода ислама и дается ответ на некоторые сведения и 
критические замечания в его адрес.

Ключевые слова: Игнац Гольдциер, Muslim studies, мораль, нравственность, рели-
гия, арабы, джахилият.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (03) 3№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
46

Абдуррахман Халифа (مناهج في   دراسات 
المفسرين  / Дирасат фи мәнәһиж әл-муфәс� 
сирин) сынды ғалымдар зерттеу жасап, 
күдік-күмән келтірген мәліметтеріне 
жауап жазған. Ал хадиске қатысты ұста-
нымдары мен тұжырымдарын Мұстафа 
әс-Сибағи ( الإسلامي التشريع  في  مكانتها  و   السنة 
/ әс-Суннә уә мәкәнәтуһә фи әт-тәшриғ 
әл-Исләми), Фатма Кызыл (In Pursuit of 
a Common Paradigm: Islamic and Western 
Ḥadīṯ Studies; Hukukî içerikli merfû 
hadisler bağlaminda müşterek râvî teorisi 
ve tenkidi;), Хусейн Акгюн (Goldziher ve 
Hadis) сынды ғалымдар зерттеген. Со-
нымен қатар Tamás Turán (Ignaz Goldziher 
as a jewish orientalist traditional learning, 
critical scholarship, and personal piety), 
Alam Khan (Distortion of facts and history 
in «Muslim studies» by Ignaz Goldziher 
chapter II as a model), Talal Maloush (early 
hadith literature and the theory of Ignaz 
Goldziher) сынды ғалымдар да Гольдци-
ердің өмірі мен ғылыми тұжырымдарын 
зерттеген. Отандық зерттеушілерден Ер-
нар Есімқұлов «Құран және ориентали-
стер» кітабында Гольдциердің де Құран 
қырағаттарына қатысты ұстанымын атап 
өтеді. Шәмшат Әділбаева мен Меру-
ерт Тұяқова «Батыс ориенталисі Игнац 
Гольдциердің хадис және сүннетке қаты-
сты ұстанымдары» атты мақалада Гольд-
циердің хадиске қатысты ұстанымда-
рын және осы ұстанымын жалғастырған 
шәкірттері жөнінде зерттеу жасады. 
Ал біз осы мақаламызда Гольдциердің 
«Muslım studıes» (Muhammedanısche 
studıen) атты кітабындағы «Muruwwa and 
dın» (адамгершілік пен дін) тақырыбын 
зерттейтін боламыз.

Зерттеу әдістері
Мақалада көтерілген мәселеге қаты-

сты Игнац Гольдциердің ағылшын тіліне 
аударылған «Muslım studıes» (Muham-

medanısche studıen) кітабының «Muruwwa 
and dın» (адамгершілік пен дін) тақыры-
бы қарастырылып, исламтанулық сыни 
талдау жасалды. Гольдциердің өз тұжы-
рымдарын қуаттау үшін қолданған дәлел-
дерін зерделеп, дереккөздерге жүгіну 
арқылы салыстырмалы талдау жасап, то-
лыққанды нұсқасы келтірілді. Сондай-ақ 
теориялық, биографиялық, тарихи-әлеу-
меттік, құры-лымдық-сипаттамалық әді-
стер негізге алынды.

Талдау мен нәтижелер
Игнац Гольдциер «Muslim studies» 

(Muhammedanische studien) еңбегінің 
бірінші томын «Muruwwa and dın» 
(адамгершілік пен дін) тақырыбынан 
бастайды.

Арабтардың діни жағдайын олар-
дың ескі поэзияларына және оған кей 
тұсы қайшы келетін өзге ұлттардың ха-
барларына қарап жалпы үкім шығаруға 
болмайды деп есептеген Гольдциер араб 
тайпалары мен қауымдарының діні ге-
ографиялық орнала-суға байланысты 
әртүрлі болған деп санайды. Бұл жерде 
олардың өркениетке жақын орналасуы 
мен алыстығы да олардың дін туралы 
түсініктеріне әсері болған деп қарасты-
рады (Goldziher, 1890: 11). Оңтүстіктегі 
арабтардың кейбір өркениетті тайпала-
рының солтүстіктегі арабтарға қарағанда 
діни санасы басым болған деп санайды. 
Оңтүстіктегі арабтардың ескерткіштері 
олардың Құдайға деген шүкірліктері мен 
бойсұнулары болғандығына меңзейді 
(Goldziher, 1890: 13). Гольдциер өзінің 
назарын басқаларымен салыстырғанда 
дамыған өзіндік өркениеті болған сол-
түстіктегі араб мемлекеттеріне немесе 
көне дәстүрлерді ұстанған Оңтүстік Ара-
биядан гөрі көне Арабияны ақындарымен 
байытқан Орталық Арабия тайпалары-
на көбірек бұрады (Goldziher, 1890: 11). 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №3 (03) 2024
47

Орталықта орналасқан арабтардың өз-
дерінің ержүректігі мен өзге бауырлары-
ның батылдығын мақтан тұтқанын және 
аз ғана бөлігін қоспағанда басым бөлігі 
жоғары күшке алғыс айтуды қаперіне 
алмаған. Оларды діни санаға тек тайпа-
лық құрылыс мәселелері ғана итермеле-
ген. Ақыр соңында ата-баба культтеріне 
ұласқан (Goldziher, 1890: 13). Гольдциер 
назарын, әсіресе орталықта орналасқан 
арабтарға бұрды десек те, ол оңтүстікте 
және солтүстікте орналасқан арабтарды 
да назарынан тастамай орталықтағы араб- 
тарды олармен салыстырады.

Гольдциер осындай қысқа сипат-
тама-ларынан кейін Ясрибте (Медине) 
оңтүстіктен келген байырғы иммигрант 
тайпаларының орналасуы діни ойларға 
қол жетімді көңіл күй тудырды, ал бұл 
Мұхаммедтің жетістігіне үлкен көмек 
болды деп тұжырымдайды. Мұхаммед 
олардың қалыптасып қалған көзқарасы, 
идеалы және ата-баба дәстүріне қара-
ма-қарсы нәрселерді ұсынды. Осы жерде 
ол үлкен қарсылыққа тап болды. Мүшрік-
тер өздерінің пұттарын қиратуға ғана 
емес, өздері қабылдауға тиіс болған бүкіл 
ғұмыры Құдай мен Оның құдіретіне ой 
жүгіртумен, намаз оқып, ораза ұстап, 
нәпсіге жағымды нәрселерден бас тар-
тып, ақша және мал-дүниені Құдайдың 
разылығы үшін берілетін игілікті істерге 
жұмсауға итермелейтін пиетистикалық 
көңіл күйге де қарсы тұрды. Сондай-ақ 
осы күнге дейін кісілік, адамгершілік 
деп санап келген ісін ендігі жерде айу-
андық пен мәдениетсіздік деп танып, ал 
өздерінің көшбасшылары ретінде ата-ба-
баларының даңқына негіз болған сипат-
тарға қайшы сипаттағы адамды (Мұ-
хаммедті (с.а.с.) мойындауы тиіс болды 
(Goldziher, 1890: 13-14).

Гольдциер Мұхаммедтің айтқан-
дарының мазмұны мен бағытына назар 

аудармай-ақ тек беделді және ықпалды 
тұлғаларды ғана місе тұтатын қоғам үшін 
олардың арасында болмашы ғана беделі 
бар «құдайдың елшісінің» пайғамбарлық 
бейнесі адамдарға айтарлықтай әсер ет-
педі деп санайды (Goldziher, 1890: 14).

Алайда сияр және тарих кітапта-
рынан бізге жеткен деректер бойынша 
Мұхаммед пайғамбар(с.а.с.) өзіне пай-
ғамбарлық міндет жүктелгенге дейін сол 
қоғамда «әл-Әмин» (сенімді, шыншыл, 
аманатшыл) деп танылды. Тіпті мүшрік-
тер үшін қасиетті деп саналған қағба-
ның қара тасын қоюға қатысты мәселеде 
де мүшріктер әлі пайғамбарлық міндет 
жүктелмеген Мұхаммедтің(с.а.с.) төрелі-
гіне жүгінеді. Ибн Һишамның «әс-Сира 
ән-нәбәуия» кітабында бұған қатысты: 
«Әбу Умәйә ибн әл-Муғира ибн Аб-
дулла ибн Амр ибн Махзум сол жылы 
құрайыштықтардың арасындағы жасы 
ең үлкені болатын. Сол уақытта ол: «Уа, 
құрайыштықтар! Өзара таласқа түскен 
мәселенің шешімін осы мешітке алғаш 
кірген адамның төрелігіне беріңдер!» 
– деді. Сол уақытта мешітке ең алғаш 
болып кірген Алла елшісі (с.а.с.) бола-
тын. Олар оны көре салып: «Бұл әл-Ә-
мин (сенімді, аманатшыл) ғой! Біз оның 
төрелігіне разымыз. Бұл Мұхаммед қой!» 
– деп жатты. Алла елшісі (с.а.с.) олардың 
жанына таяған уақытта олар оған мәсе-
ленің мән-жайын жеткізді. Алла елшісі 
(с.а.с.) «Маған шапан әкеліңдер», – деді. 
Оған шапан берілгенде қағбаның қара 
тасы орналасқан рүкінін өз қолымен ша-
панның үстіне қойды да: «Әрбір тайпа 
осы шапанның шетінен ұстап көтерсін!» 
– деді. Осылайша, қойылатын орнына 
жеткенге дейін барлығы бір уақытта кө-
теріп апарды. Межелі орынға жеткен 
кезде Алла елшісі (с.а.с.) оны орнына 
өз қолымен орналастырып, қағбаның 
құрылысы одан жалғасын тапты» (Ибн 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (03) 3№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
48

Һишам, 1990: 223-224), – делінеді. Бұл де-
ректен көретініміз пайғамбарлық міндет 
жүктелгенге дейін де оның сол қоғамның 
арасындағы беделінің болғанын көреміз. 
Пұтқа табынатын қоғам үшін де маңызды 
болған Қағбаға қатысты мәселені Мұхам-
мед пайғамбардың (с.а.с) төрелігіне бе-
рулері мұны айғақтайды. Сонымен қатар 
араб тіліндегі «әл-Әмин» сөзі сенімді, 
шыншыл, аманатшыл деген ұғымдарды 
береді. Пұтқа табынушы, материалдық 
құндылықтарды, тайпалар үстемдігін ба-
сты назарға алған қоғам болса да мұндай 
түсініктер оларға мүлде жат болмады.

Өзіне берілген уахи бойынша діннің 
негіздерін жария ету үшін Сафа төбесіне 
шыққан уақытта: «Егер мен мына тау-
дың артында жаудың қолы сендерді ша-
буға келе жатыр десем, маған сенесіңдер 
ме?» – дегенде олар: «Иә, сенеміз. Біз 
сенің тек шыншылдығыңа ғана куә бол-
дық», – деген болатын (Ахмад, 1994: 285, 
388; Әбу Абдуррахман, 2001: 227; Ahmad 
ibn Hanbal, 2015: 17; әш-Шәфиғи, 1996: 
502). Басқа риуаятта: «Біз сенің өтірік 
айтқаныңды көрген емеспіз», – деп жау-
ап береді (ibn Ukasha, 2004: 239-240). Бұл 
дерек те ол сол қоғамның шыншылдық 
пен жалғандықты айыра білгендігін көр-
сетеді.

Ал пайғамбарлық жүктелгеннен 
кейін онымен жауласса да өздерінің 
мал-мүліктерін оған аманат ретінде 
қалдыратын болған. Пайғамбар (с.а.с.) 
Меккеден Мәди-наға һижрет еткен кез-
де осы аманаттарды иелеріне тапсыру 
үшін сахаба Әлиді (р.а.) өзінің орнына 
қалдырады (Абдулқадир Ата, 2002: 472; 
әш-Шағрауи, 1991: 3704). Жоғарыдағы 
деректердің барлығы Гольдциердің Мұ-
хаммедтің (с.а.с.) ешбір беделі болмады 
деген пікіріне қайшы.

Гольдциер Мұхаммедтің трансцен-
дентті мәлімдемелері кейбір иман етпеген 

тұрғындарға әсер етсе де, шөл даладағы 
арабтарға ешқандай әсер қалдырмады. 
Тайпаластарының алдында мақтан ету-
ге тұратындай оның қолында еш нәр-
се жоқ болғандықтан, олар «Құдайдың 
елшісі» концепциясын түсінбеді дейді 
(Goldziher, 1890: 14). Гольдциер Мұхам-
мед пайғамбардың (с.а.с.) трансцендентті 
мәлімдемелері десе де, пайғамбар (с.а.с.) 
Раббысы тарапынан міндеттелген тәнмен 
де, жүрекпен де жасалатын амалдардың 
барлығын жүзеге асырғанына, болашақта 
мұсылмандардың иелігіне қарайды де-
ген мемлекеттер (Парсы, Византия және 
т.б.) мен территориялардың барлығы өзі 
дүниеден өтсе де сахабалар мен табиғин-
дердің кезінде хақиқатқа айналғанына та-
рих та, адамзат та куә.

Гольдциер шөлдегі арабтарды пай-
ғамбардан мағыналық, рухани құн-
дылықтардан гөрі, көзбен көріп, қолмен 
ұсталынатын материалдық құндылықтар-
ды күтіп, одан мұғжиза ретінде де осы-
ны талап еткен. Сондай-ақ өздерінің 
ата-тектерімен мақтанған деп суреттейді 
(Goldziher, 1890: 14-15).

Гольдциер Мұхаммед өзінің уа-
хилерінде шөл даланың тұрғындарын 
(бәдәуилерді) иманға шақырудың қиын-
дығын айтып шағымданады деп Құран 
аяттарын келтіреді:

«The Arabs, the dwellers in the desert, 
are stronger in their disbelief and hypocrisy 
(than the city Arabs) and they are much 
more prone to not knowing the boundaries 
(laws) which God has revealed to His 
prophet. Amongst these Arabs there are 
some who consider what they have to spend 
(for religious purposes) as a compulsory 
loan and who are awaiting a change of 
circumstances» (Goldziher, 1890: 15) (Ау-
дармасы: Шөлде тұратын арабтар күпір-
лік пен екіжүзділікте (қалалық арабтарға 
қарағанда) күштірек және Алланың пай-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №3 (03) 2024
49

ғамбарына түсірген шекараларын (заңда-
рын) білмеуге әлдеқайда бейім. Бұл ара-
бтардың арасында (діни мақсаттарға) 
жұмсайтын нәрселерін міндетті қарыз 
деп санайтын және жағдайдың өзгеруін 
күтетіндер бар).

«Тәубе» сүресіндегі 97-98 аят-
тардың түпнұсқасының аударма-
сы: Бәдәуилер (яғни көшпенді сахара 
халқы надандығынан, тиісті тәлім-тәр-
бие алмағандығынан) күпірлікте және 
екіжүзділікте өзгелерден асып түседі. 
Сондай-ақ Алланың пайғамбарына түсір-
ген үкімдерінің шегін (жөн-жобасын) 
білмеуді ең көп солардан күтуге болады. 
Алла – Алим (барлық нәрсені, құлдары-
ның барлық жай-күйін жақсы білетін 
шексіз ілім иесі) һәм Хаким (әр ісі мен 
әрбір үкімінде талай хикмет болған асқан 
даналық иесі). Бәдәуилердің кейбірі (са-
дақа, зекет немесе жорық үшін жиналған 
жылу сынды шариғат талабы бойынша) 
Алла жолында жұмсаған мал-пұлын өз-
дерінен алынған алым-салыққа балайды 
және содан құтылу үшін бастарыңа бәле 
жауып, екіталай күннің туғанын күтеді. 
Күткен бәлелері өз бастарына келсін! 
Алла – Сәмиғ (бәрін естуші), Алим (құл-
дарының жай-күйін, іштей не тілейтінін 
толық білетін шексіз ілім иесі) (Quran 
Karim, 2021: 202).

Гольдциер бұдан әрі: «Дегенмен ол 
бәдәуилердің арасында бұдан басқала-
ры да бар деп Мұхаммед келесі жолда 
(verse) былай дейді», – деп тағы да Құран 
аятын келтіреді: «Bedouins who willingly 
spend money for Muhammed›s venture and 
who see in this a means of getting closer to 
God; but these are a very small minority. 
Amongst the believers, too, there are some 
who outwardly confess their belief but have 
no inclination in their heart towards Islamic 
morals and dogma» (Goldziher, 1890: 15). 
(Аудармасы: Мұхаммедтің ісі үшін ақша 

жұмсайтын және мұны Аллаға жақында-
удың бір құралы деп санайтын бәдәуи-
лер; бірақ бұл өте аз азшылық. Сондай-ақ 
мүміндер арасында өз сенімін сырттай 
мойындайтын, бірақ жүрегінде ислам-
дық ахлақ пен догмаға бейімділігі жоқ 
адамдар да бар).

Аяттың түпнұсқасы:
خِِرِِ وََيَتََّخَِِذُُ مََا مِِْوْ الْآآ مِِْؤْنُُ بِِاللَّـَهِِ وََايَْلْ رََْعْابِِ مََن يُ   وََمِِنََ ا�لْأَ

لَّهَُُ�مْۚۚ بَْرْةٌٌَ  اللَّـَهِِ وََصََلَوَََاتِِ الرََّسُُو�لِۚۚ أَالَا إِِنَّهَََا قُ  يُنُفِِقُُ قُرُُُبَاَتٍٍ عِِندََ 
مََْحْتِِ�هِۗۗ إِِنََّ اللَّـَهََ غََفُوُرٌٌ رََّحِِيمٌٌ سََيُخِِْدْلُهُُُمُُ اللَّـَهُُ فِِي رََ

Ал енді бір бәдәуилер Аллаға және 
ақирет күніне кәміл сенеді. Алла жолын-
да бергенін Аллаға жақын болудың әрі 
Алла елшісінің батасын алудың дәнекері 
санайды. Шынында, Алла жолында бер-
гені олар үшін Аллаға жақындықтың бір-
ден-бір дәнекері саналады. Алла оларды 
ерекше рақымына бөлеп, жаннатына кір-
гізеді. Шүбәсіз, Алла – Ғафур (құлдары 
қанша жерден ауыр күнәға батса да, тәу-
белеріне келген жағдайда өте кешірімді), 
Рахим (әсіресе мүмін құлдарына ерекше 
мейірімді) (Quran Karim, 2021: 202).

Гольдциердің: «...Мұхаммед өзінің 
уахилерінде бәдәуилерді иманға шақыру-
дың қиындығын айтып шағымданады», 
– деген сөзіне қарағанда ол Құранды 
Құдайдың сөзі емес, Мұхаммед пайғам-
бардың (с.а.с.) өзінің сөзі деп көретін-
дей. Сондай-ақ екінші мәрте келтірген 
аятының түпнұсқасында, Гольдциер ай-
тқандай, «Мұхаммед» сөзі жоқ. Аятта 
тек қана «Аллаға жақындаудың құралы» 
деп қана емес, «Алла елшісінің батасын, 
дұғасын алу» тіркесі де қатар келген (ُُوََيَتََّخَِِذ 
الرََّسُُولِِ وََصََلَوَََاتِِ  اللَّـَهِِ  عِِندََ  قُرُُُبَاَتٍٍ  يُنُفِِقُُ  مََا  ). Гольд�)
циер мұны алып тастаған. Осыған орай, 
Гольдциер Мұхаммедті (с.а.с.) пайғамбар 
деп, ал Құранды Алланың сөзі деп есеп-
темеген деген ой туындайды. Сонымен 
бірге аяттарды бөлшектеп, орындарын 
ауыстырғанын да, қиып тастағанын да 
аңғаруға болады.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (03) 3№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
50

Гольдциер бедуиндердің пайғамбар-
мен қарым-қатынасында дөрекілігі мен 
құрметсіздігі үшін айыпталғандығын, 
жаңадан исламды қабылдаған олардың 
Мұхаммедтің жанында қалғысы кел-
мегенін айтады. Мұның себебі ретінде 
оларға қалалық емес, далалық өмірдің 
ұнағандығы деп санайды және пайғам-
бар оларды өзін құрметтеу антынан бо-
сатпайтындығын білгеннен кейін шөл 
далаға қайтып оралды деп пікірлейді. Өз-
дерінің бәдәуилік қасиетінен олардың ай-
ырылмағандығын көрсету үшін И. Гольд-
циер кітабында келесі оқиғаны келтіреді: 
«Укл мен Урайна тайпаларының адамда-
ры пайғамбармен біраз уақыт бірге 
тұрғаннан кейін оған: «Біз түйелеріміздің 
желініне үйренген адамбыз, біз қоғамдық 
өмірге дағдыланған адам емеспіз, Мәди-
на біз үшін тұруға ыңғайлы емес, ондағы 
өмір бізге арналмаған», – дейді. Пайғам-
бар оларға отар мен бақташы беріп, олар-
дың үйреншікті өміріне қайта оралуы 
үшін Мәдинадан кетуге рұқсат береді. 
Олар Харра жеріне жете салып, өздерінің 
байырғы дінсіздігіне түсіп, бақташыны 
өлтіріп, жануарларды өздерімен бірге 
айдап әкетеді. Кейін олар пайғамбардың 
ауыр жазасына ұшырайды» (Goldziher, 
1890: 16).

Бұл оқиғаның толық нұсқасына на-
зар салатын болсақ, Гольдциердің айтқа-
нындай олар Мұхаммед пайғамбардың 
(с.а.с.) оларды өзін құрметтеу антынан 
босатпағандығы себепті Мәдинадан ке-
туге рұқсат сұрағандығы айтылмайды. 
Оқиғаның мән-жайын анықтау үшін имам 
әл-Бұхаридің «Сахихінде» келген барлық 
риуаятты жинақтадық. Укл мен Урайна 
хадисі «Уду» тарауының «أبوال الإبل والدواب 
 Әбуәл әл-ибил уә әд-дәуәб) «والغنم ومرابضها
уә әл-ғанам уә марабидиһә) бабында 
(әл-Бұхари, 2002: 67-68), «Зекет» тара-
уының «ِِالسََّبِِيل نَْبْاَءِِ  �لِأَ وََأَبَْلْاَنِِهََا  الصََّدَقََةَِِ  إِِبِِلِِ  تِْسِْمََْعْالِِ   «ا

(Истиғмәл ибил әс-садақа уә әлбәниһә 
лиәбнә-и әс-сәбил) бабында (әл-Бұхари, 
2002: 366), «Жиһад уә сәйр» тарауының 
حََتَّىَ يَجُُْنْوََ مِِنََ» دَْخْعَََ الَّذَِِينََ أَسَََرُُوهُُ  سَِِيرِِ أَْنْ يَتُْقْلََُ وََيَ  هََْلْ لِِ�لْأَ
ِ صلى الله عليه وسلم وََْسْرُُ، عََنِِ النَّبَِِيِّ�  Һәл ли әл-әсири) «اكََْلْفَرَََةِِ. فِِيهِِ امِِْلْ
ән йақтулә уә йахдаға әлләзинә әсәрууһу 
хәттә йәнжу мин әл-кәфәра. Фиһи әл-Ми-
суәр ғән ән-Нәби (с.а.с.)), «ُُرِِْشْك امُُْلْ حََرََّقََ   إِِذَاَ 
يُحََُرََّقُُ هََْلْ  لِِْسْمََ   Изә харрақа әл-мушрику) «امُُْلْ
әл-муслимә һәл йухаррақ) баптарында 
(әл-Бұхари, 2002: 748), «Мағази» тара-
уының «َََوََعُُرََنَْيْة لٍٍْكْ  عُُ  Қисса Укл уә) «قِِصََّةِِ 
Урайна) бабында (әл-Бұхари, 2002: 1029), 
«Тәпсір» тарауының «﴿إنما جزاء الذين يحاربون 
 الله ورسوله ويسعون في الأرض فسادا أن يقتلوا أو يصلبوا
لله: المحاربة  الآية.  الأرض﴾  من  ينفوا  أو   - قوله  إلى   - 
الكفر به » (Иннәмә жәзә-у әлләзинә йухари�»
бунә Аллаһа уә расуләһу уә йәсғаунә фи 
әл-арди фәсәдән ән йуқәттәлу әу йусаллә-
бу илә қаулиһи әу йунфәу мин әл-ард. әл-
Әйә. әл-Мухарабату лилләһ: әл-куфр биһ) 
бабында (әл-Бұхари, 2002: 1134), «Тыйб» 
тарауының «ِِبِِل ِ ا�لْإِ بِِأَوََْبْال�   әд-Дәуә) «الدَّوَََاء� 
биәбуәл әл-ибил), «ِِبِِل ِ ا�لْإِ بِِأَبَْلْاَنِِ  -әд) «الدَّوَََاءِِ 
Дәуә биәлбән әл-ибил), « ضٍٍْرْ الَا  مََْنْ خََرََجََ مِِْنْ أَ
يِالَاِمُُهُُ  (Мән хаража мин ард лә туләимуһу) «تُ
баптарында (әл-Бұхари, 2002: 1442; 1442-
1443, 1450), «Худуд» тарауының «ََامُُْلْحََارِِبِيِن 
الَّذَِِينََ جََزََاءُُ  ﴿إِِنَّمَََا  تَعََاَلَىَ:   ِ لِِْوْ اللَّهِ� وََقَ دَّةَِِ  وََالرِّ�ِ اكُُْلْرِِْفْ  لِِْهْ  أَ  مِِْنْ 
ضِِْرْ فَسَََادًاً أَْنْ يُقَُتََّلَُوُا نََْوْ فِِي الأَ عَْسْ َ وََرََسُُولَهَُُ وََيَ  يُحََُارِِبُوُنََ �اللَّهَ
ا يُفَْنْْوْ أَْوْ  خِِلافٍٍ  مِِْنْ  جُُْرْلُهُُُْمْ  وََأَ أَدِِْيْيهِِْمْ  تُقَُطَََّعََ  أَْوْ  يُصََُلَّبَُوُا   أَْوْ 
ضِِْرْ الأَ -әл-Мухарибинә мин әһл әл) «﴾مِِنََ 
куфр уә әр-риддә уә қаулилләһи Тағалә: 
Иннәмә жәзә-у әлләзинә йухарибунә Ал-
лаһа уә расуләһу уә йәсғаунә фи әл-арди 
фәсәдән ән йуқәттәлу әу йусалләбу әу 
туқаттаға әйдиһим уә аржулуһум мин хи-
лаф әу йунфәу мин әл-ард), « ُُّالنَّبَِِي سِِْحْْمْ  يَ  لَْمْ 
هََلَكَُُوا حََتَّىَ  دَّةَِِ  الرِّ�ِ لِِْهْ  أَ مِِْنْ  امُُْلْحََارِِبِيِنََ  صلى الله عليه وسلم  » (Ләм йәх�»
сим ән-нәби (с.а.с.) әл-мухарибинә мин 
әһл әр-ридда хәттә һәләку), «ََتَْرْدَُّوُن قََْسْ امُُْلْ  لَْمْ يُ
مََاتُوُا حََتَّىَ  امُُْلْحََارِِبُوُنََ  » (Ләм йусқа әл-муртәд�»
дунә әл-мухарибунә хәттә мәту), «ِ رِِْمْ النَّبَِِيِّ�  سََ
يُْعْنََُ امُُْلْحََارِِبِِينََ صلى الله عليه وسلم أَ » (Сәмр ән-нәби (с.а.с.) әғй�»



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №3 (03) 2024
51

ун әл-мухарибин) баптарында (әл-Бұха-
ри, 2002: 1682-1683), «Дият» тарауының 
 ,бабында (әл-Бұхари (әл-Қасама) «القسامة»
2002: 1706-1707) келген.

	 Олардың Гольдциер айтқан-
дай: «Пайғамбарды құрметтей алмай-
тындықтан, екінші жағынан, қоғамдық 
өмірді жатсынғандықтан ғана оны тастап 
кетуді қалады ма, әлде басқа себептері 
де бар ма?» Осы сұрақтың жауабын табу 
үшін Укл мен Урайнаға қатысты риуа-
яттарды бір жерге топтастырып, оқиға-
ның желісін бір жерге жинақтауды жөн 
көрдік.

Әбу Қилабаның Әнастан (р.а.) жет-
кен риуаятында Укл немесе Урайнадан 
(әл-Бұхари, 2002: 67-68, 1450), басқа риу-
аятта Урайнадан (әл-Бұхари, 2002: 366), 
басқа риуаятта Укл тайпасынан сегіз 
адам (әл-Бұхари, 2002: 748, 1706-1707), 
басқа риуаятта Уклден адамдар (әл-Бұха-
ри, 2002: 1682), басқа риуаятта «Уклден 
немесе Урайнадан деді ме білмеймін» 
(әл-Бұхари, 2002: 1683) деп келген. Аб-
дулазиз ибн Суһайб Әнәстан жеткізгені 
бойынша олар Урайнадан, ал Әбу Қила-
баның Әнастан жеткізгені бойынша олар 
Уклден келген (әл-Бұхари, 2002: 1029). 
Олар ислам дінін қабылдап, мұсылман 
болды. Кейін өздерінің қой мен түйе 
баққандығын, егіншілікпен айналысып, 
қаланың өміріне бейімделмегендігін айт-
ты (әл-Бұхари, 2002: 1029). Олар Мәди-
наны жерсінбей жатсынып (әл-Бұхари, 
2002: 67-68; 366), оларға жер жақпай 
(әл-Бұхари, 2002: 1134), ауруға шалдықты 
(әл-Бұхари, 2002: 1442). Олар пайғамбар-
дан (с.а.с.) түйенің сүтін беруін сұрайды 
(әл-Бұхари, 2002: 748). Пайғамбар (с.а.с.) 
оларға сауын түйенің беріліп, оның зәрі 
мен сүтінен ішуді бұйырды (әл-Бұхари, 
2002: 67-68). Басқа риуаятта осы мақсатта 
зекеттің/ садақаның түйелерінен бергізеді 
(әл-Бұхари, 2002: 366). Пайғамбар (с.а.с.) 

оларға келе (түйенің тобы) мен бақташы 
берілуін және оларға Мәдинадан шығып, 
келедегі түйенің сүті мен зәрін ішуді әмір 
етті (әл-Бұхари, 2002: 1029). Олар (түйе 
мен бақташының соңынан) жөнеліп, са-
уығып, салмақ қосқанға дейін (келедегі) 
түйенің зәрі мен сүтін ішті (әл-Бұхари, 
2002: 748). Олар Харра тарапына жет-
кенге дейін жүріп отырды. Олар ислам-
ды қабылдағаннан кейін күпірлікке түсіп, 
пайғамбардың (с.а.с.) бақташысын өл-
тіріп (әл-Бұхари, 2002: 1029), түйелерді 
айдап әкетеді (әл-Бұхари, 2002: 366, 748, 
1134, 1442, 1442-1443, 1450, 1682-1683, 
1706-1707). Бұл туралы хабар күндіздің 
алғашқы бөлігінде келіп жетеді (әл-Бұ-
хари, 2002: 67-68, 1683). Пайғамбар 
(с.а.с.) олардың соңынан адамдар жіберіп 
(әл-Бұхари, 2002: 1682), күн көтерілгенге 
дейін оларды ұстап алып келді (әл-Бұха-
ри, 2002: 1683). Пайғамбар (с.а.с.) олар-
дың қолы мен аяғын кесіп, көзін шыға-
рып, Харра жеріне тастауын әмір етті 
(әл-Бұхари, 2002: 67-68). Олардың кеу-
десінен жаны шыққанға дейін қандарын 
да тоқтатпады (әл-Бұхари, 2002: 1682), су 
сұрағанда оларға су берілмеді (әл-Бұха-
ри, 2002: 748). Хадисті жеткізушілердің 
бірі Әбу Қилаба: «Ол қауым ұрлық жасап, 
(жазықсыз) адамды өлтірді, иман келтір-
геннен кейін қайта күпірлікке түсіп, Алла 
мен Оның елшісіне (с.а.с.) қарсы соғыс 
ашты», – деді (әл-Бұхари, 2002: 1683).

Оқиғаның толық нұсқасына қара-
сақ, пайғамбарды (с.а.с.) құрметтеу анты 
туралы еш сөз жоқ. Жинақталған риуа-
яттарда олардың пайғамбарға (с.а.с.) өз 
еріктерімен келіп, ислам дінін қабыл-
дап, мұсылман болғандығы, шөлде түйе 
бағып үйренгендіктен отырықшы өмірге 
үйренісе алмағандығы айтылады. Мәди-
на жерін жатсынып, ауруға шалдықты. 
Пайғамбар (с.а.с.) оларға сұрауы бойын-
ша түйе беріп, оның сүті мен зәрін ішіп, 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (03) 3№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
52

шипа табуын бұйырды. Олар дертінен 
айығып, жағдайы түзелген соң бақташы-
ны өлтіріп, түйелерді айдап әкетеді. Пай-
ғамбарға (с.а.с.) бұл хабар жете салы-
сымен, соңынан із кесушілерді жіберді. 
Ұстап әкелінген соң, иман келтіргеннен 
соң күпірлікке түскендіктері үшін арсы-
здыққа барып, жазықсыз адамды өлтіріп, 
түйелерді ұрлап, азғындыққа басқан қыл-
мыстарына сәйкес ауыр жазаға ұшырады.

Гольдциер бір риуаяттағы «ْأَلََْه كُُنَّاَ   إِِنَّاَ 
عٍْرٍْ  тіркесін (Иннә куннә әһлә дарғ) «ضََ
кітабының неміс тіліндегі түпнұсқа-
сында «Wir sind Leute, die an die Eutern 
der Kameele gewöhnt sind» (Goldziher, 
1889: 6) деп аударған, осыған сәйкес 
Гольдциердің кітабын ағылшын тіліне 
аударған Александр Шейбер де «We are 
people used to the udders of our camels» 
(Goldziher, 1890: 16) деп тікелей мағына-
сында аударған. Алайда  араб тілін білген 
зерттеуші үшін «Біз түйелердің желіні-
не үйренген адамдармыз» деп тікелей 
мағынасында аудару үлкен қате. Риуаят-
тағы «لََْهْ رِِيف عٍْرٍْ، وََلَْمْ نَكَُُْنْ أَ لََْهْ ضََ  Иннә) «إِِنَّاَ كُُنَّاَ أَ
куннә әһлә дарғ, уә ләм нәкун әһлә риф) 
тіркесі олардың егіншілікпен айналысқан 
отырықшы емес, қой мен түйе баққан 
адамдар екенін білдіреді.

Сондай-ақ Гольдциер ислам діні 
шартарапқа жайылған уақытта «жаһи-
лиет» дәуіріндегі қасиеттер мен ислам 
дінінің шақырған қасиеттері арасында 
күрес жүрді деп санайды: «Гольдциер 
арабтардың надандық кезеңдегі пұтқа 
табынушылық рухы мен тек қана ара-
бтармен шектеліп қалмай, ислам дінін 
қабылдаған күллі елдегі исламның жаңа 
рухы арасындағы күресті сипаттайды. 
Оның суреттеуі бойынша: бірі өздерінің 
қанын өзге ұлттардан артық көрген рух 
болса, ал екіншісі ұлттар мен ұлыстар 
арасындағы теңдікке шақырып, демокра-
тияға ұмтылған, арабтың араб еместен 

артықшылығы тек тақуалықта ғана де-
ген рух болатын. Бұл күресте надандық 
дәуірдің аристократиялық рухы емес, 
исламның демократиялық рухы жеңіске 
жетті деп есептейді (әл-Бәдәуи, 1993: 
200-201). Бұдан әрі араб рухы мен парсы 
рухының арасындағы күресті сипаттай-
ды. Бұлардың алғашқысы өркениеттен 
алыс әскери рух болса, ал екіншісі өрке-
ниеті мен мәдениеті қалыптасқан, алайда 
жеңіліске ұшыраған рух болатын. Гольд-
циердің пікірі бойынша, бұл күресте де 
араб рухы жеңіліс тапты. Себебі ол оның 
қуаты тек қана тіл, өлең (шиғр) мен бел-
гілі бір дәрежеде құқық (фиқһ) саласын-
да ғана болды деп санайды (әл-Бәдәуи, 
1993: 200-201).

Гольдциер бірінші салыстырмасын-
да «жаһилиет» (араб) рухы мен ислам 
рухы деп салыстырғанмен де, екінші 
салыстырмасында парсы рухын ислам 
рухымен салыстырды. Ал парсылармен 
соғыс кезінде арабтар ислам дінін қабыл-
дап қойған болатын. Бұл салыстырмасы 
дұрысында парсы рухы мен араб рухы 
емес, парсы рухы мен ислам рухы болуы 
керек еді. Осыған сәйкес өркениеті мен 
мәдениеті қалыптасқан, алайда жеңіліске 
ұшыраған рух және ұлттар мен ұлыстар 
арасындағы теңдікке шақырып, демокра-
тияға ұмтылған, арабтың араб еместен 
артықшылығы тек тақуалықта ғана деген 
рухтың күресі деуі керек болатын.

Қорытынды
Осы мақаламызда Гольдциердің 

өзінің кітабындағы кіріспесінде араб-
тардың исламға дейінгі кезең мен ислам 
келген уақыттағы адамгершілік пен дін 
жайындағы көзқарасы туралы пайымда-
уларына шағын зерттеу жасадық. Бұл 
шағын зерттеудің нәтижесінде Гольдци-
ердің дөп басып айтқанымен қатар, қате-
лескен тұсы да бар екенін аңғардық. Атап 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №3 (03) 2024
53

айтқанда, толыққанды мәліметтер кел-
тірмеу, мәліметтерді қиып тастау, тікелей 
мағынамен аудару, мәліметтерді өзінің 
ұстанымдарына сәйкестіре отырып беру 
тәрізді тұсы анықталды. Бұл туралы 
кітабының кіріспесінде жазғандықтан, 

мәліметтерді қысқа түрде келтірді деу қа-
телікке толыққанды ақтау бола алмайды. 
Себебі бір көзқарасты қысқаша келтір-
гені тәрізді, оның қарсысындағы екінші 
көзқарасты да ықшамдап енгізіп, кейін 
сілтемесін қалдыруға болады.

Әдебиеттер
1.	 Goldziher I. Muslim studies. Edited by S.M. Stern. Translated from the German by C.R. 

Barbar and S.M. Stern. Aldine publishing company Chicago. State university of New York press 
Albany. George Allen & Unwin Ltd, London. Library of Congress Catalog Card Number 67-
20745. Translated from the German. Muhammedanische Studien. (Published by Max Niemeyer, 
Halle, 1889-1890). – Volume one. – 255.

2.	 Ибн Һишам. Әс-Сира ән-нәбәуия. – Бейрут: Дәр әл-китәб әл-араби,  1410. – 3-б.; 
(1990). 1-т. – 440.

3.	 Әбу Жағфар Ахмад ибн Мұхаммед ибн Сәләмә ибн Абдулмәлік ибн Сәләмә 
әл-Әзди әл-Хажари әл-Мысри әт-Тахауи әл-Ханафи. Шарх мағани әл-әәсәр. – Бейрут: 
Аләм әл-кутуб, 1414. – 1-б.; (1994). 3-т. – 335 б.; 1414. – 1-б.; (1994). 4-т. – 414.

4.	 Имам Әбу Абдуррахман Ахмад ибн Шуғайб ән-Нәсәи. Китәб әс-сунән әл-кубра. 
– Бейрут: Муәссәсә әр-рисәла, 1421 (2001). – 1-б.; 10-т. – 456 б.

5.	 Муснәд әл-имам Ахмад ибн Ханбал. – Бейрут: Муәссәсә әр-рисәла, 2015. 5-т. – 
496.

6.	 Шейх әл-имам султан әл-ғуләмә Ғиззуддин Абдулазиз ибн Абдуссәләм әс-Сәлими 
әд-Димашқи әш-Шәфиғи. Тәфсир әл-Құран. Сауд Арабиясы. әл-Әхса, 1996. 3-т. 588 б. – 
502-б.

7.	 Әбу әл-Аббас Мұхаммед ибн Исхақ әс-Сақафи. Хадис әс-сираж. тах. Зәһир ибн 
Таһир әш-Шәхәми. тхқ. Әбу Абдулла Хусейн ибн Укаша. – Каир: әл-Фаруқ әл-хадисия, 
1425. – 1-б.; (2004). 3-т. – 429 б.

8.	 Әбу Бәкір Ахмад ибн әл-Хусейн ибн Али әл-Бәйһақи. тхқ. Мұхаммед Абдулқадир 
Ата. әс-Сунән әл-кубра. – Бейрут: Дәр әл-кутуб әл-илмия, 2002. 6-т. – 616 б.

9.	 Тәфсир әш-Шағрауи. – Каир: Дәр ахбар әл-йәум, 1991. – 3704-б.
10.	  Құран Кәрім. Қазақша түсіндірмелі аударма / Ауд.: А. Әкімханов, Н. Анарбаев. 

– Алматы: Дәуір, 2021. – 624 б.
11.	 Әбу Абдулла Мұхаммед ибн Исмаил әл-Бұхари. Сахих әл-Бұхари. Бейрут. Дәр 

ибн Кәсир. 1423 (2002). – 1944 б.
12.	Goldziher I. Muhammedanische studien. І. Halle A.S., Max Niemeyer. 1889. Meinem 

lieben Freunde. C. Snouck Hurgronje widme ich diese Blätter. Microfilmed by university of 
Toronto. Lıbrary master negative no.: 930016. 420.

13.	Абдуррахман әл-Бәдәуи. Мәусуға әл-мустәшриқин. – Бейрут: Дәр әл-ғилм лил-
мәләиин,1993. – 640 б. – 3-б.

References
1.	 Goldziher I. Muslim studies. Edited by S.M. Stern. Translated from the German by C.R. 

Barbar and S.M. Stern. Aldine publishing company Chicago. State university of New York press 
Albany. George Allen & Unwin Ltd, London. Library of Congress Catalog Card Number 67-
20745. Translated from the German. Muhammedanische Studien. (Published by Max Niemeyer, 
Halle, 1889-1890). – Volume one. – 255 p.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (03) 3№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
54

2.	 Ibn Hisham. As-Sira an-nabauiya. – Beirut: Dar al-kitab al-arabi, 1410 (1990). – 3-b.; 
1-t. 440 b.

3.	 Abu Jagfar Ahmad ibn Muhammad ibn Salama ibn Abdulmalik ibn Salama al-Azdi al-
Hajari al-Mysri at-Tahaui al-Hanafi. Sharh magani al-asar. – Beirut: Alam al-kutub, 1414 (1994). 
– 1-b. 3-t. – 335 b.; 1414 (1994). – 1-b. 4-t. – 414 b.

4.	 Imam Abu Abdurrahman Ahmad ibn Shugaib an-Nasai. Kitab as-sunan al-kubra. – 
Beirut: Muassasa ar-risala, 1421 (2001). – 1-b.; 10-t. – 456 b.

5.	 Musnad al-imam Ahmad ibn Hanbal. – Beirut: Muassasa ar-risala, 2015. 5-t. – 496 b.
6.	 Sheikh al-imam sultan al-ulama Gizzuddin Abdulaziz ibn Abdussalam as-Salima ad-

Dimashki ash-Shafigi. Tafsir al-Quran. Saud Arabiyasy. al-Ahsa. 1996. 3-t. 588 b.
7.	 Abu al-Abbas Muhammad ibn Ishak as-Saqafi. Hadis as-Siraj. tah. Zahir ibn Tahir ash-

Shahami. tah. Abu Abdulla Husein ibn Ukasha. – Kair: al-Faruq al-hadisiya, 1425 (2004). 1-b.; 
3-t. – 429 b.

8.	 Abu Bakr Ahmad ibn al-Husein ibn Ali al-Baihaki. tah. Muhammad Abdulqadir Ata. 
As-Sunan al-kubra. – Beirut: Dar al-kitab al-ilmiya, 2002. 6-t. – 616 b.

9.	 Tafsir ash-Shagraui. Kair: Dar ahbar al-iaum, 1991. – 3704-b.
10.	Quran Karim. Qazaqsha tusindirmeli audarma / Aud. A.Akimhanov, N.Anarbayev. – 

Almaty: Dauir, 2021. – 624 b.
11.	 Abu Abdulla Muhammad ibn Ismail al-Buhari. Sahih al-Buhari. – Beirut: Dar ibn Kasir. 

1423 (2002). – 1944 b.
12.	Goldziher I. Muhammedanische studien. І. Halle A.S., Max Niemeyer. 1889. Meinem 

lieben Freunde. C. Snouck Hurgronje widme ich diese Blätter. Microfilmed by university of 
Toronto. Lıbrary master negative no.: 930016. 420 p.

13.	Abdurrahman al-Badaui. Mausuga al-mistashriqin. – Beirut: Dar al-ilm lilmalaiin, 
1993. 3-b. – 640 b.


