
ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
139

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 02.71 

https://orcid.org/0000-0003-1270-9167
е-mail: spirimbek@mail.ru

ШӘКӘРІМ ҚҰДАЙБЕРДІҰЛЫНЫҢ «АР ІЛІМІ» 
КОНЦЕПЦИЯСЫ ЖӘНЕ ОНЫҢ ДІНТАНУ 

ҒЫЛЫМЫНДАҒЫ ОРНЫ

Сулейменов П.М.
Саяси ғылымдарының кандидаты, 

доцент
Әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 

университеті 
Алматы қ., Қазақстан

Серік Ж.
Дінтану мамандығының магистранты,
Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті 

университеті
Алматы қ., Қазақстан

مفهوم «الضمير» عند شاه كاريم قوديبرديُّ أولي
ومكانتها في علم دراسات الأديان

سليمانوف بيريمبيك
دكتور في العلوم السياسية، أستاذ مشارك

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

سيرير جنار
الجامعة المصرية للثقافة الإسلامية نور مبارك

ألماتي، كازاخستان

SHAKARIM KUDAIBERDIULY’S CONCEPT «DOCTRINE 
OF CONSCIENCE» AND ITS PLACE IN THE SCIENCE

OF RELIGIOUS STUDIES

Suleymenov P.M.
candidate of political sciences, associate 

professor
Al-Farabi Kazakh National University

Almaty, Kazakhstan

Serir Zhanar
Egyptian University of Islamic Culture 

Nur-Mubarak
Almaty, Kazakhstan

КОНЦЕПЦИЯ «УЧЕНИЯ СОВЕСТИ» ШАКАРИМА 
КУДАЙБЕРДИУЛЫ И ЕЕ МЕСТО В НАУКЕ О РЕЛИГИИ

Сулейменов П.М.
Кандидат политический наук, доцент

КазНУ им. Аль-Фараби 
г. Алматы, Казахстан

Серик Жанар
Египетский университет исламской 

культуры Нур-Мубарак
г. Алматы, Казахстан



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
140

Андатпа. Мақалада Шәкәрім Құдайбердіұлы шығармашылығының басты тақырыбы 
– «Ар ілімі» концепциясына көңіл бөлінеді. Жұмыстың мақсаты – Ар ілімін дінтану 
тұрғысынан талдап, оның қалыптасуы мен көріну формаларын және дінтану ғылымындағы 
алар орны мен діннің ар ілімін қалыптастырудағы маңызды қырларын қарастыру. 
Сонымен қатар ислам ойшылы болғанына қарамастан Шәкәрім Құдайбердіұлының 
шығармашылығы мен қызметі шығыс пен батыс, ислам мен христиан арасындағы 
мәдениетаралық пен діни және рухани келісімнің жақсы үлгісі бола алатындығы, 
сондай-ақ Шәкәрім үшін ар ілімінің бүкіл адамзат үшін ең басты ғылым болуының 
себебі түсіндіріледі. Ар ілімінің осындай маңызын ескере отырып, оның бүгінгі таңдағы 
діни жаңару мен дінаралық диалогтарға байланысты әр қоғам мүшесінің рухани таным 
түсінігін дұрыс қалыптастыру мен өркениетті адам қалыптастырудағы рөлі анықталады.

 Түйін сөздер: Ар ілімі, ұждан, құдай, дін, жан, жүрек, ғылым, діни жаһандану, 
ислам, христиан. 

الملخَّص: في هذا المقال يتم تحليل مفهوم «الضمير» الذي كان الموضوع الرئيس لأعمال شاخكاريم 
قوديبردي أولي من الناحية الدينية، وأشكال تكوينه وتجلياته، ومكانته في علم الدين، وأهم جوانبه. ويعتبر 
الدين في تكوين عقيدة الضمير. على الرغم من أن شكاريم كوديبردولي مفكر إسلامي، فإن عمله ونشاطه 
يمكن أن يكون مثالًا جيداً للتناغم الثقافي والديني والروحي بين الشرق والغرب، والإسلام والمسيحية، كما 
يوضح لشاكريم سبب «عقيدة الضمير». «هو أهم علم للبشرية جمعاء. وبالنظر إلى أهمية عقيدة الضمير، 
يتم تحديد دورها في التكوين الصحيح للمعرفة الروحية لكل فرد في المجتمع وتكوين شخصية متحضرة 

فيما يتعلق بالتجديد الديني الحديث والحوار بين الأديان.
الكلمات المفتاحية: الضمير، الله، الدين، النفس، القلب، العلم، العولمة الدينية، الإسلام، المسيحية.

Abstract. In this article, the concept of “The doctrine of conscience”, which was the main 
theme of Shakarim Kudaiberdiuly’s work, is analyzed in religious terms, forms of its formation 
and manifestation, its place in Religious Science and the most important aspects of religion in 
the formation of the doctrine of conscience are considered. Despite the fact that Shakarim Kudai-
berdiuly is an Islamic thinker, his work and activity can be a good example of intercultural and 
religious and spiritual harmony between East and west, Islam and Christianity, as well as explain 
for Shakarim the reason why “the doctrine of conscience” is the most important science for all 
mankind. Considering the importance of the doctrine of conscience, its role in the correct forma-
tion of the spiritual knowledge of each member of society and the formation of a civilized per-
sonality in connection with modern religious renewal and interreligious dialogue is determined.

Keywords: The doctrine of conscience, God, religion, soul, heart, science, religious global-
ization, Islam, Christian.

Аннотация. В данной статье основное внимание уделяется концепции «Учение 
совести», которая была основной темой творчества Шакарима Кудайбердиулы. Цель 
работы это проанализировать науку о совести с точки зрения религиоведения, где 
будут рассмотрены формы ее формирования и проявления, ее место в религиоведении 
и значение религии в становлении «учения о совести». Кроме того, несмотря на то, что 
Шакарим Кудайбердиулы был исламским мыслителем, его творчество и деятельность мо-
гут стать хорошим примером межкультурной, религиозной и духовной гармонии между 
Востоком и Западом, исламом и христианством, а также причиной того, почему учение 
о совести является самой важной наукой для всего человечества согласно Шакариму. 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
141

Учитывая важность учения о совести, определяется его роль в правильном формировании 
духовных знаний каждого члена общества и формировании цивилизованной личности в 
связи с современным религиозным обновлением и межрелигиозным диалогом.

Ключевые слова: Учение о совести, бог, религия, душа, сердце, наука, религиозная 
глобализация, ислам, христиан.

КІРІСПЕ
Көп адам ар-ұждан туралы толық 

білетініне сенімді және оны мораль-
дық-этикалық құбылыс ретінде қарасты-
рады. Ал біздің кейіпкеріміз оны барша 
адамзаттың алдында меңгеруі міндетті 
болған ең басты ғылым, сондай-ақ құдай-
ға қатысты ең маңызды философиялық 
және теологиялық категория ретінде 
қарастырады. Ар ілімі қалыптасуының 
генезистік сипаттамаларына қарайтын 
болсақ философтардың пікірі екіге бөлі-
нетінін байқаймыз. Алғашқылары арды 
адамға табиғатынан тән құбылыс деп 
қарастырса, ал екіншілері туа біткен ар 
деген адамда бар екеніне күмән келтіреді 
немесе туа біткен емес дейді. Шәкәрім 
өзінің «Үш анық» деп аталатын филосо-
фиялық трактатында ұждан дегеннің не, 
оны адам бойында істетіп отырған қан-
дай күш екендігі туралы сұрақ қойып, 
соған жауап іздейді. Ол ұжданды жанның 
тілегі, ал жан ұжданның мекені және ұж-
дан адамның дүние ісіне ғана емес ақы-
ретіне де қажетті жоғалмайтын құнды 
құбылыс деп көрсетеді (Құдайбердіұлы, 
2018: 31). Демек, Шәкәрім бойынша да 
ар адам табиғатына тән құбылыс деп 
түсінеміз, дегенмен көптеген зерттеулер 
оның адамда бұрыннан бар екенін айтса 
да адамға қалай келетінін әлі де ашық 
сұрақ күйінде қалдырады. Біз Шәкәрім 
мұраларын оқи отырып, бір ғана «Үш 
анықта» емес поэзиялық тілде жазылған 
көптеген шығармасынан ар ілімі туралы 
айтқанын кездестіреміз. Мақаламыздың 
мақсаты Шәкәрімге әрі оның осы «Ар 
ілімі» концепциясына дінтанулық тұрғы-

да қарау болғандықтан тек ислам теоло-
гиясы тұрғысынан емес жалпы діни және 
рухани жағынан ашуға тырысатын бола-
мыз.

 
Тақырыпты таңдауды дәйектеу
Бұл мақалада біз Шәкәрім шығар-

машылығының өзекті тақырыбы – «Ар 
ілімі» концепциясына дінтанулық 
тұрғыда талдау жасап, оның дінтану 
ғылымындағы орнын анықтайтын бола-
мыз. Бұған себеп, біріншіден, Шәкәрім 
шығармашылығы осыған дейін тарих, 
философия, әдебиеттану, әлеуметтану, 
исламтану сияқты салаларда зерттелсе 
де дінтанулық тұрғыда тек осылардың 
аясында немесе бір тақырыбы ретін-
де ғана қаралып келгені. Бұған дәлел 
– Гауһар Зұлпықарқызы Әбдірасылова 
(Әбдірасылова, 1998), Априза Айтбаева 
(Айтбаева, 1997), Бақытжан Қадырұлы 
Рақымжанов (Рақымжанов, 2005), Ерзат 
Жетібайұлы Жетібаев (Жетибаев, 2009) 
сияқты авторлардың Ш.Құдайбердіұлы-
ның шығармашылығын діни-моральдық 
және дүниетанымдық, діни тарихи әрі 
философиялық тұрғыда талдап, оның ой-
лау мәдениеті мен дүниетанымдық көзқа-
растарының қалыптасу алғы шарт-тары 
туралы жазған ғылыми еңбектері. «Ар 
ілімі» концепциясы көбіне дін филосо-
фиясы немесе діни моральдық құрылым 
ретінде қаралды. Ал оны діни феномен 
ретінде алып, оның жалпы діни диалог 
пен рухани келісімдегі маңызы мен дін-
тану ғылымындағы орнын анықтаған 
еңбектердің аз кездесуі осы тақырыпты 
таңдауға себеп болды. 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
142

Шәкәрім өзі ислам ойшылы болға-
нымен оның зерттеулерінің басты мақ-
саты жалпы адамзаттың игілігі, бақыты 
үшін еді. Ол ешбір адамды дініне, тілі-
не, нәсіліне қарай бөліп жармады, оған 
адамның сыртқы факторларынан гөрі 
ішкі рухани әлемі маңызды болды. Сон-
дықтан да ол ар-ұжданды жалпыға ортақ 
адамгершілік заңы дейді. 

Ар ілімі – Шәкәрімге дейін де, кей-
ін де әртүрлі бағытта зерттелген ғылым. 
Иерей Стефан Домусчи өзінің «Феномен 
совести в православном богословии и 
русской религиозно-философской тради-
ции» деп аталатын ғылыми зерттеу жұ-
мысында ар ілімінің алғаш А.С. Пушкин, 
Н.В. Гоголь, Ф.М.Достоевский сияқты 
орыс жазушылары тарапынан моральдық 
мазмұн ретінде қаралғанын, ал филосо-
фия саласында ар-ұждан туралы бірінші 
айтқан В.С.Соловев болса, ХХ ғасырда 
ар-ұждан туралы жазған Н.А. Бердяев, 
И.А. Ильин және С.Л. Фрэнк болғанын, 
онда ар ілімінің этикалық мазмұны зерт-
теліп, қызмет ету механизмі ашылатын-
дығын айтады. Кейіннен христиандық 
теологияда ар ілімі феномен ретінде қа-
растырылып, оның әртүрлі күйі, адам-
ның рухани әлеміндегі орны, діни сенім 
және құлшылықпен байланысы зерттелді 
(Иерей, 2012: 5-6). Демек, Шәкәрім бұл 
ілімді жайдан-жай жаза салмады, үлкен 
ізденісі және өзі айтқандай сау ақылымен 
ғылымдағы салмағын саралап, бүкіл 
адамзатқа керекті ауқымы кең ғылым 
екенін білгесін бөлісті. Сонымен қатар 
айта кету керек, ислам теологиясында 
бұл білімді тереңірек зерттегенде және 
оны ұсынғанда осы автор деп айтуға 
әбден болады. Шәкәрім бойынша арды 
адам бойында істетіп отырған жасырын 
күш – жаратушы, яғни ар адам бойын-
дағы құдайдың дауысы және бұл – әрбір 
адамның жүрегіне жазылған заңдылық, 

сондықтан да оның орнын жүрек дейді. 
Бірақ адам күнә мен құмарлықтың көлең-
кесінде қалғанда бұл дауысты ести ал-
майды. Ал исламда да, христиандықта да 
айтылатын құдай соты адамның сеніміне 
ғана байланысты емес, ар-ұжданына да 
қарап соттайды. 

Михаил Лермонтовтың: «Адам ісіне 
құдаймен бірге төреші бір нәрсе бар, ол – 
ар», – деп айтуының себебі де осы шығар. 
Жазушы Ғарифолла Есім өзінің «Адам-
зат» деп аталатын көлемді еңбегінде ар 
адамға ғана тән нәрсе ме және ол барлық 
адамда бола ма, ар адам ісінің төрешісі 
болса құдаймен теңесетіндей қандай 
құдіреті бар, егер ар барлық адамда бол-
маса онда оларсыз адамның дінсіз болға-
ны ма деген сияқты көптеген ойлануға 
тұрарлық сұрақтар қозғайды. Сондай-ақ 
мәселенің шешімі қиын болғандықтан 
Шәкәрімнің ар білімі деген арнайы білім 
жүйесі болуы керек екенін айтқанын кел-
тіреді, ең маңыздысы автор өзінің өмірде 
арсыз адам жоқ деген тезисін айтады (Ға-
рифолла, 2008: 68-69). Осындай көптеген 
құнды зерттеу бізді адамда ар-ұжданның 
болуын адамның тәрбиесінің немесе 
физикалық инстинктерінің жемісі емес, 
ең жоғары, түсініксіз бастауы бар ұғым 
екеніне сендіреді. Адамда армен қоса 
ақыл, ерік, сезім, нәпсі деген нәрсе бар, 
мүмкін адамның арлы, не арсыз болуы 
осылардың да ықпалынан шығар, әйтпе-
се әу баста адам таза күйінде туылмай ма, 
ардың орны жүрек болса ешбір жүрек кір 
күйінде келмейді ғой. Біреулер зұлымдық 
істеген адамды арсыз деп айтуы мүмкін, 
бірақбіз қандай зұлымдық болсын оның 
соңы, шешімі бар екеніне сенеміз және 
бізге сол сенімді беріп тұрған осы ар 
емес пе?! Осыған байланысты христиан-
дық теологияда да Шәкәрім ойына ұқсас 
көп адам үшін құдайдың бар екендігі мен 
жанның өлмейтіндігінің пайдасына ең 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
143

сенімді дәлел ретінде адамның бойын-
дағы ар-ожданды айтады. 

Ғарифолла Есім өзінің ар білімі ту-
ралы зерттеулерінде ардың таза күйінде 
кездес-пейтінін, оның көріну форма-
ларының болатындығын айтады. Яғни 
ұят, намыс, ождан, ғашықтық, достық, 
жомарттық, ізгілік, парасаттылық, да-
налық, талаптылық, т.б. Сондай-ақ ар 
білімінің тек арлылықтан тұрмайтын-
дығын, ондай болған жағдайда оның 
толық ар білімі жүйесі болып қалып-
таспайтындығын, сондықтан ар білімі 
арсыздықты да, оның қоғамдағы көріні-
стерін де мұқият зерттеуі керек екенді-
гін ескертеді (Ғарифолла, 2008: 71-75). 
Қарап отырсақ өмірде ары жоқ адам 
болмайды, ар – барлық адамға берілетін 
ортақ құнды қасиет. Дін адамның осы 
мүмкіншілігін ала отырып, құдайы ал-
дында жаратылуы жағынан барлық 
адам тең деп есептейді. Бұл исламда да, 
христиандықта да солай. Орыс теологы 
әрі жазушы Епископ Александр өзінің 
бір жазбасында таза ар-ұждан арқылы 
адамның ойын, сөзін, іс-әрекетін басқа-
ратын құдайдың нұры әрекет ете бастай-
тындығын және бұл нұр арқылы адам 
құдайдың берген нығметінің құралы-
на айналатындығын, сол арқылы өзін 
құтқарып, рухани жағынан жетілдіріп 
қана қоймай, сонымен бірге онымен 
қарым-қатынас жасайтын адамдардың 
құтқарылуына ықпал ететіндігін айта-
ды (Александр). Ар – адамдық сананың 
негізі, оны Шәкәрім: «Ар түзер адамның 
адамдық санасын», – деп келтіреді. Енді 
ардың көріну формаларына қайта ора-
латын болсақ, психологияда ар-ұждан 
санасы деген бар екен, яғни түзетуші, 
ынталандырушы, тыйым салу, бағалау 
сияқты көріну формалары арқылы қыз-
мет атқарады. Бұл салада ар-ұждан ту-
ралы Зигмунд Фрейд көп зерттесе керек. 

Әрине, ғылым ретінде біз оны жоққа 
шығара алмаймыз әрі белгілі деңгейде 
ақылға да қонымды. Дегенмен Шәкәрім 
шығармашылығында ар – психиканың 
емес, сананың атрибуты, адамның ішкі 
цензурасы және біз осыған келісеміз. 
Тағы бір маңызды мәселе «Адам-зат» 
еңбегінде автор ар білімін ашу мақса-
тында пысықтық және надандық деп 
арсыздықтың екі түрін айырады. Мұнда 
пысықтықты әр нәрсені тек өз пайдасына 
жасап қалғысы келетін адамдарға қарата 
айтса, надандықты тума қасиет деп са-
найды. Пысық адам ақылын арсыздыққа 
сатса, надан адам ақылсыздығынан ар-
сыздыққа барғанын білмеуі мүмкін. Әрі 
екеуі де – адамды арсыздыққа апарар 
жол. Біріншісінен ақылдың арсыздыққа 
тосқауыл бола алмайтындығын көрсек, 
екіншіден, надандықтың арсыздыққа 
апаратын көп түрлі көпірі екенін көреміз. 
Демек, арсыздық ардың жоқтығы емес, 
оның аздығы немесе көлеңкеленуі деп 
айтсақ дұрыс болар. Арды әуел бастан 
адамда бар құбылыс дедік, енді осы арды 
жоғалтпай сақтаудың немесе арсыздыққа 
апармаудың жолы бар ма? 

Шәкәрімнің «Үш анығын» оқып оты-
рып мынадай ой келеді, таза дене мен то-
лық мінезді кісіге ой ісі керек және соның 
ең қатты керегі ұждан екен, ал жоғары-
дағы айтқанымыздай аты мен абыройын 
ойлайтын пысықтар ой ісін, яғни ұждан-
ды қажет етпесе керек немесе ұжданның 
мекені жанның ешқашан жоқ болмайтын 
мәңгілік екенін, ал ұжданның осы жан-
ның мәңгілік азығы екенін ұмыт қалдырса 
керек. Сондықтан да Шәкәрім ар-ұждан-
ның осы түпкі мәнін түсініп-ұқпайынша 
адамның жүрегін ешбір ғылым, өнер не-
месе заң тазарта алмайтындығын және 
ондай адамда ұжданның тек қана көрінісі 
болатындығын айтқан. Демек, Шәкәрім 
тұжырымы бойынша, арды сақтаудың 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
144

амалы – жүректі күнә мен кірден таза 
сақтау, арға көлеңкесін түсіретін іс жа-
самау. Сөйтеді де арды нысап, әдiлет, 
мейiрiм дейді Шәкәрім. Ал Ғарифолла 
Есім ұжданды ұят, намыс, ар деп айтады 
(Ғарифолла, 2008: 78). Демек, осы ізгі 
қасиеттер жиналып, ар жүйесін құра-
ды немесе арды арсыздықтан сақтай-
ды. Христиандық теология бойынша да 
адамның ар-ұжданын сақтауға немесе 
толығымен тазартуға мүмкіндік беріледі. 
Ол мүмкіндік өз өмірін жақсы жаққа өз-
гертуге шын ниетпен құдайдың мейірімі 
алдында күнәларды өкінішпен жоюдан 
тұрады. Исламдық теология бойынша да 
өз күнә қатесін танып, ол үшін шынайы 
кешірім тілеген әр пенде құдайы алдын-
да кешіріледі емес пе. Тағы да христиан-
дық теология бойынша «Жүрегі тазалар 
бақытты, өйткені олар құдайды көреді», 
– деп келеді екен (Рахымжанов, 2005). 

Арды сақтап, жетілдіріп, өсіре білу 
де немесе керісінше құртып, жоғал-
ту да – адамның өзіне қатысты мәселе. 
Ислам діни түсінігі бойынша да құдай 
адамға таңдау еркіндігін бергендігі ту-
ралы, адамның еркінсіз оны теріс жолға 
салып, артынан жазалау құдайдың сипа-
ты еместігі, сондықтан да адамға басқа 
тіршілік иелеріне берілмеген ақыл-сана 
сезімін бергендігі туралы жиі айтыла-
ды. Жалпы адамның ақылы шын мәнінде 
өзінің жаратылысы туралы ойламай тұра 
алмайды. Және адам баласы жаңалық бiр 
нәрсе көре қалса, оны кiм жасады екен әрi 
не үшiн керек демей тұра алмайды. Сон-
дықтан жаратушыны iздеген әркiм әртүр-
лi ой жүргiзедi. Ал мұндай ой жүргізу – 
әрбір адамға керек нәрсе, өз ұстанайын 
деп жатқан діні мен алайын деп жатқан 
біліміне сыни көзбен қарап, ақылына ай-
қын бола бастағанын шындыққа сүйене 
отырып таңдау арлы адамның ісі болмақ, 
әйтпегенде кім не десе соған сеніп неме-

се ескі әдет-ғұрып пен жалған сенімнен 
ұзап шыға алмай сандалып, ақылын қор 
қылып жүрмек. 

Ғылыми зерттеу әдіснамасы
Мақала Ш. Құдайбердіұлының біре-

гей философиялық трактаты – «Үш анық» 
еңбегіндегі үшінші анық болып есепте-
летін ар ілімінің дінтану ғылымындағы 
орнын саралау, маңызын дәйектеу, тұжы-
рымдау. Сондай-ақ таным теориясы мен 
бақылау әдістері арқылы оның дінаралық 
маңызын нақтылау сияқты әдістер қолда-
нылды.

Зерттеу нәтижелері мен талқылама
Арды сақтау адамның өзіне тиесілі 

дедік, бірақ ақыл арды сақтаудың кепілі 
де емес дедік. Бұған тарихта өткен ақыл-
ды әрі жауыз қолбасшыларды, адамзатқа 
ауыр қайғы әкелетін атомдар туралы айта 
аламыз. Шәкәрім бұл туралы үш анығын-
да әлемнің түрлі білімі мен ғалымдары 
туралы, олардың адамзат үшін жасаған 
«жақсылығы» туралы айтады. «Адам 
атаулының бәрiн бiр бауырдай етiп, екi 
өмiрде де жақсылықпен өмiр сүргiзетiн 
жалғыз жол осы мұсылман жолы секiл-
дi. Кейбiр дiншiлердi қорлыққа түсiретiн 
шатақ дiн – жалқаулық. Әйтпесе адам-
ды жаратушы – нақты бiлiмпаз. Адам 
жаны өлгеннен соң да ұжданды болып, 
еш нәрседен кемдiк көрмейдi» (Құдай-
бердіұлы, 2018: 36). Оның айтып отырған 
мұсылманшылық жолы адамның таза 
ақылымен тапқан шынайы діні емес пе? 
Демек, ар тазалығын таза дін сақтайды. 
Енді осы жерден діннің ар білімін қа-
лыптастырудағы, сақтаудағы орны, рөлі 
қандай деген сұрақ туындайды. Шәкәрім 
шығармашылығында кездесетін ұждан 
ұғымы – осы біз айтып отырған ар білімі. 
Сондықтан да біз кейде ұждан, кейде ар 
деп алдық. Алатын мәні бір. 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
145

Мырзакелді Кемел ар білімінің 
алатын ауқымы кең екенін, оның білім 
шеңберінен шығып ғылым, таным, дін 
түсінігімен астасатындығын, сондықтан 
да ар ілімі деп атауды жөн көргендіктерін 
айтады (Кемел, 2010: 108). Яғни ілім де-
генде дін ілімінің де ар ілімін қалыпта-
стыруда өзіндік орны бар екенін көрсе-
теді. «Дін – ғылым мен білімнің анасы», 
– деген Шәкәрім. Дінсіз адамның арды 
аттауы оңай сияқты, себебі дінсіз адамда 
құдайдан қорқу, ұялу деген сезімдер де 
болмайды. Дінтану ғылымы саласында 
өзінің құнды көзқарасын бөлісіп жүрген 
Досай Кенжетайұлы ар білімін діннің не-
гізі деп көрсетеді. Қандай да бір мораль-
дық кодекстің негізін діннен бөліп алып 
қоғам немесе жалаң ғылым деу дұрыс 
емес сияқты. Қоғам болсын, әлемдік өр-
кениет болсын ешқашан адамсыз, оның 
сенімінсіз болмайды. Ресей ғылым ака-
демиясының философия институты 
2010 жылы «Діннен тәуелсіз имандылық 
мүмкін бе» деген тақырыпта философи-
ялық эсселер байқауын өткізген екен. 
Онда діннің адам сана құрылымындағы 
қызметі талданады. Дін адамға тек қана 
құдайдан қорқу сезімін береді десек қа-
телесеміз және бұл жердегі қорқудың өзі 
құрметтен, сүйіспеншіліктен туатын си-
яқты. Адамды үлкен мақсатта махаббат-
пен жаратты, жаратылу жөні де өзге жа-
ратылыстан бөлек бола тұра санасы соны 
танымай, арынан аттап, адасып кетуден 
ұялатындығынан қорықса керек. Әйтпесе 
құр қорқу құдайға да, пендеге де не пай-
да әкелсін. Діннің ар сақтаудағы ең басты 
маңызы да осы болса керек. Дін адамға 
мен кіммін, қайдан келдім, қайда барам 
деген сұрақ туындатады. Мұндай сұрақ 
барша адамның жүрегіне заң болып жа-
зылған ар-ұжданның үнінен туындаса 
керек. Шәкәрімнің ар білімінің тағы бір 
маңызды қыры оның 1912 жылы «Айқап» 

газетіне жариялаған «Білімділерге бес са-
уал» деген еңбегінде көрінеді. Онда ол 
ұжданының үнінен туындап, ішкі жан 
дүниесінде төңкеріс жасаған, ұзақ уақыт 
бойы жауабын іздеген ғылым-білім, 
ар-ұждан және дін туралы сұрақтарын 
қояды. Ол бес сауал мыналар еді:

- Алланың адамды жаратқандағы 
мақсұты не?

- Адамға тіршіліктің ең керегі не 
үшін?

- Адамға өлген соң мейлі не жөнмен 
болсын, рахат-бейнет (сауап-азап) бар 
ма?

- Ең жақсы адам не қылған кісі?
- Заман өткен сайын адамдардың 

адамшылығы түзелуде ме, бұзылып бара 
жатыр ма? 

Бұл сұрақтар, біріншіден, Шәкәрім 
ұстанымының биіктігін көрсетсе, екінші-
ден, Шәкәрімнің ғылым, білім және дінді 
біртұтас деп ұғатынын көреміз. Сонымен 
қатар ең маңыздысы адам арының мақса-
ты шын мәнінде осындай біртұтас және 
биік болатындығын, ол жалаң дүниелік 
халде қалмай, руханиланған, тазарған 
тұста кемелдене түсетіндігін де көре ала-
мыз. Демек, дінді ар білімінің маңызды 
ажырамас бөлігі деп айта аламыз. Енді 
біз осындай үлкен ұғым болып есепте-
летін ар білімінің жалпы дінтану ғылы-
мындағы орнын саралап көрейік.

Бүгінде дінтану ғылымында діни 
жаһандану және модернизация деген 
жаңа ұғым бар. Бұл ұғымның әлемдік са-
ясаты әртүрлі діни мәдениеттерге қарата 
ықпалын жүргізіп отырғанын көреміз. 
Нәтижеде көптеген жаңа жағдайға дөп 
келіп отырғанымыз да жасырын емес. 
Жақында осы жайлы оқыған бір мақа-
ламда жаһанданудың жаңа формала-
ры мен дін жағдайларына жақсы баға 
беріліпті. Жаһандану деген үлкен үрдіс 
әлемнің әртүрлі аймақтарында, әртүр-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
146

лі деңгейдегі қақтығыстарды туғызды 
және оған қарата саяси іс-шаралардың 
толықтай нәтижесі болмағандықтан, осы 
бостықты дін толтыруы керек болды дей-
ді автор (Кома, 134). 

Сонда ол бостықты дін өзінің қандай 
функцияларымен толтыра алады деген 
сұрақ туындайды. Мақаладан түсінгенім 
бойынша, жаһанданудың жағымсыз әсері 
себебінен әлемде әртүрлі діни қозға-
лыстардың қалыптаса бастағандығын, 
сондай-ақ олардың әртүрлі мақсатта 
қарқынды жұмыс істеп жатқанын нақты 
мысалдармен атап өтеді. Мысалы, АҚШ-
тағы жаңа діни құқық Батыстың әуелгі 
гегемониясын қалпына келтіруге тырыс-
са, ислам әлеміндегі қозғалыстар модер-
низациялануды батыстанудан ажыратуға 
тырысуда екен. Әрине, бұл көзқарасты 
түбегейлі жақтаудан, бір жақтылы пікір-
ден аулақпыз, бұл жерде мәселенің байы-
бына бару, жан-жақты саралау маңызды, 
автор да ешқандай біржақтылы көзқа-
рас ұстанбаған. Демек, біз жаһандануды 
түбегейлі терістей алмаймыз және оны 
әлемдік өркениетті қалыптастырудың 
жылғыз жолы деп те айта алмаймыз. Се-
бебі жаһандану мінсіз құбылыс емес. Мұ-
нымен не айтқым келді, әлемдік жаһан-
дану дегенде бірден батыстық жүйе 
есімізге оралары сөзсіз. Ал батыстық үл-
гілердің барлық мәдениетке, адамға сай 
келе беруі екіталай. Мәдениетті құраушы 
адам болғандықтан оның жеке танымы, 
ар-ұжданы рөл атқармай қоймайды. Яғни 
әркімнің ішкі құндылығы бар, оған өз-
генің өнегесі өріс емес, керісінше көлең-
ке түсіруі мүмкін. Ал кейде надандықтың 
себебінен ақыл көрген көрегендікті көр-
мей, бірден қарсы келіп жататындар да 
жоқ емес. Мұны Шәкәрім өзінің «Үш 
анық» трактатында өте ауқымды талдай-
ды. Батыстық ғылым мен авторларға өз 
танымы бойынша баға беріп сынайды. 

Адам ғылымды, білімді және дінді табу-
да басында айтқанымыздай ар мен ақыл-
дың жөніне жүгінсе қателеспейді. Сон-
дықтан да әлемдік өріс алған жаһандық 
үлгілерді саралап-екшеп алу – ардың ісі. 
Әрине, адам соған талпынса. Шәкәрімше 
айтқанда, анығын алып, танығын тастау 
арқылы қоғамның ондағы дін мен мәде-
ниеттің дұрыс өркендеуіне өріс ашуға 
болады. Әйтпегенде жоғарыда айтқаны-
мыздай өзгенің танық мәдениетін таңсық 
көріп, ақылына салмай ала беріп, соңын-
да қаншама нашар нәтижелердің жемтігі-
не айналған көріністерді көп кездестіре-
ріміз сөзсіз. Немесе өз ақылым өзіме 
деп ескілік ойдан шыға алмай даму, өсу 
дегеннен дара қалып, басқаша бағыт бе-
ретін кейбір жаңа діни және саяси қозға-
лыстарға да куә болып отырмыз. Дінтану 
саласындағы жаңа діни қозғалыстар мен 
фундаменталистік қозғалыстар – осының 
дәлелі. 

«Шын залымға берме ғылым, ол алар 
да жоқ қылар. Қаруым дер, кісі атып жер, 
ол ғылымды айла етер», – дейді Шәкәрім 
( Құдайбердіұлы, 95). Дінтану ғылымы 
да басқа ғылымдар сияқты әр уақыт даму, 
өзгеру сатысында болары сөзсіз. Шәкәрім 
заманындағы залым ғылым танығыштар 
мен дін танығыштарды сынады, олардың 
қоғамға, адамға әкелер зиянын өзінің те-
рең философиялық ойларымен ортаға са-
лып отырды. Дін мен ғылымдағы ондай 
айлалы арсыз көріністер бүгінгі күні де 
көптеп кездесуде және кездесе де бер-
мек. Себебі қоғамның дамуы ешқашан 
мінсіз болмайды. Ал шын мәніндегі дін 
мен ғылымның мақсаты – руханиланған 
арлы адам жасап шығару. Сондықтан 
да Шәкәрімнің ар ілімі бұл салада білім 
сүйгіш, ғылым сүйгіш, өзінің әр ісі үшін 
ары алдында жауап бере алатын ұждан-
ды ұл мен қызды тәрбиелеуде, дінтану-
лық маңызды мәселелерді шешуде орта-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №2 (02) 2024
147

лық болу керек деп ойлаймын. Себебі ар 
білімі араласып шешілген әр мәселе мей-
лі ол дін болсын, ғылым болсын әділет-
ті, ешкімнің жеке пайдасын көздемейтін, 
керісінше жалпы адамзаттың игілігі үшін 
құрылатын ғылым болары сөзсіз. 

Қорытынды және тұжырымдама
Қорыта айтқанда, Шәкәрімнің «Ар 

ілімі» концепциясы бір өзінің терең фи-
лософиялық әлемін көрсетіп қалмай, 
жалпы адамзаттың біртұтас болмысын 
береді. Себебі адамның ақылы, ары, са-
насы, бәрі – бір-бірімен онтологиялық 
тұрғыда байланысты дүниелер. Яғни 
адамдағы ар болмысы өзінің бар екенін 
паш ету үшін адамдағы басқа болмы-
стармен байланысуы, мағыналық тұрғы-
да бірігуі керек. Сондықтан да адамның 
таным процесінде ақыл мен ар бірге 
жүреді дейміз. Ардың қатысуынсыз қа-
лыптасқан ақыл адамды айуандық халге 
түсіруі немесе өз болмысын ұмыттыруы 
мүмкін. Осы шындықты негізге алатын 
логотерапия ғылымы адам өмірінің не-
гізгі қозғаушы күші өмірінен мән іздеу 
мен соны жүзеге асыру дейді. Мұндағы 
мәнді Шәкәрім ар болмысының алдында 
әрбір адамның саналы түрде өзіне жау-
апкершілік ала білуі керек екендігімен 
көрсетеді. Бұл мәнділікті сезініп, ұға 
бастағанда адам болмысының шынайы 
сырлары да ашыла түспек. Яғни мен кім-
мін, мені жаратқан біреу бар ма, жара-
туының мақсаты не, өмір сүруімнің мақ-

саты не деген сұрақтар мазалайды және 
осыған жауап іздейді. Таза ақыл мен ар 
мұндай сұрақтардың жауабын таным та-
разысына салмай негізсіз, таяз ойларға 
оп-оңай көне қоймайды. Керісінше бәрін 
жоғарыдағы сұрақтар негізінде ақыл та-
разысымен тексеріп-тергейді. Осының 
керісін ұстанатын бүгінгі кейбір өздерін 
дін адамы деп есептейтіндер діни догма-
ларға көзсіз сеніп, діни фанатизмге бей-
імделуде. Олар ақыл күшін қолдану дін 
догмасын әлсіретеді деп есептесе керек, 
ал шын мәнінде бұл құдайдың өзіне бер-
ген ақыл, сана, ар-ұждан деген болмысын 
пайдаланбай, жауапкершіліктен бас тар-
ту болып есептелінбек. Шәкәрім шығар-
машылығының шындығы – осы. Ол үшін 
қашан да эпистемология құралы өзінің 
ақылы болды. 

Бастағы көз‚ құлаққа сенiмiм жоқ,
Терең ой мен ақылға айтамын дат.
Пайғамбар, әулие айтты десе-дағы,
Ақыл қабыл алмаса, ол маған жат.
Шатақ дiнге, әдетке не бiлгiшке
Ноқталатпай ойымды қылам азат.
«Ақылға билетпеген пенде – айуан»‚

Десем де бола қоймас сөзiм ағат 
(Құдайбердіұлы, 41). Шәкәрімнің осын-
дай позициясы мен терең философиялық 
«Ар ілімі» концепциясы бүгінгі дінтану 
ғылымында дұрыс таным түсінігі қалып-
тасқан кез келген дін мен сенім ортасында 
дұрыс диалог құра алатын өркениетті адам 
қалыптастыруда құнды құрал болмақ.

Әдебиеттер
1. Құдайбердіұлы Ш. (2018). Үш анық. – Астана,– 31.
2. Әбдірасылова Г. З. (1998). Шәкәрім Құдайбердіұлы философиясындағы адам 

мәселесі. Философия ғылымының кандидаты ғылыми дәрежесін алу үшін дайындалған 
диссертация: 09.00.03. – Алматы, – 56 б.

3. Айтбаева А. (1997). Шәкәрім Құдайбердіұлы шығармашылығындағы діни және 
дүниетанымдық мәселелер. Философия ғылымдарының кандидаты ғылыми дәрежесін 
алу үшін дайындалған диссертация. – Алматы, – 30 - 60 б. 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (02) 2№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
148

4. Рақымжанов Б. (2005). Шәкәрім Құдайбердіұлының дүниетанымына тарихи- фи-
лософиялық талдау. Философия ғылымдарының кандидаты ғылыми дәрежесін алу үшін 
дайындалған диссертация: 09.00.03. – Алматы.

5. Жетибаев Е.Ж. (2009). Шәкәрім дүниетанымындағы рухани құндылықтар мәсе-
лесі. Философия ғылымдарының кандидаты ғылыми дәрежесін алу үшін дайындалған ди-
сертация: 09.00.13. – Алматы.

6. Иерей С.Д. (2012). Феномен совести в православном богословии и русской ре-
лигиозно-философской традиции. Диссертации на соискание ученой степени кандидата 
богословия. – Сергиев Посад, 2012

7. Ғарифолла Е. (2008). «Адам-зат». Философиялық эсселер кітабы. – Астана.
8. Епископ Александр (Милеант). https://www.pravoslavnaya-biblioteka.ru/
9. Кемел М. (2010). Шәкәрімнің ар ілімі. – Астана. – 108 б.
10. Кома Ю.И. Глобализация и религия (Реферативный обзор)
11.  Құдайбердіұлы Ш. (2021). Сыр сөз. – Алматы, 2021. – 95.
12.  Құдайбердіұлы Ш. (2000). Иманым. – Алматы,  – 41.

References
1. Qudayberdiulı Sh. (2018). Ush anıq. – Astana, – 31 b.
2. Abdirasılova G.Z. (1998). Shakarim Qudayberdiulı fïlosofïyasındagı adam mäselesi. 

Filosofïya gılımınıñ kandidatı gılımi darejesin alu ushin dayındalgan dissertaciya: 09.00.03. – 
Almatı,– 56.

3. Aytbaeva A. (1997). Shakarim Qudayberdiulınıñ shıgarmashılıgındagı dini jäne 
dunietanımdıq mäseleler. Filosofïya gılımdarınıñ kandidatı gılımi därejesin alu ushin dayındalgan 
dissertaciya. – Almatı, – 30-60 b. 

4. Raqımjanov B. (2005). Shakarim Qudayberdiulınıñ dunietanımına tarixi- fïlosofïyalıq 
taldau. Filosofiya gılımdarınıñ kandidatı gılımi darejesin alu ushin dayındalgan dissertaciya: 
09.00.03. – Almatı.

5. Jetibaev E.J. (2009). Shakarim dunietanımındagı ruhani qundılıqtar mäselesi. Filosofïya 
gılımdarının kandidatı gılımi därejesin alu ushin dayındalgan dissertaciya: 09.00.13. – Almatı,.

6. Ierey S.D. (2012). Fenomen sovesti v pravoslavnom bogoslovii i russkoy religiozno-
fïlosofskoy tradicii. Dissertacii na soiskanie ucenoy stepeni kandidata bogosloviya. – Sergiev 
Posad, 2012.

7. Garifolla E. (2008). «Adam-zat». Filosofïyalıq esseler kitabı. – Astana.
8.  Aleksandr E. (Mileant). https://www.pravoslavnaya-biblioteka.ru/
9. Kemel M. (2010). Shakarimniñ ar ilimi. – Astana. – 108.
10. Koma Yu.I. Globalizaciya i religiya (Referativnıy obzor).
11. Qudayberdiulı Sh. (2021). Sır soz. – Almatı. – 95 b.
12. Qudayberdiulı Sh. (2000). Imanım. – Almatı. – 41 b.


