
ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

15
№3 (07) 2025

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47               https://doi.org/ 10.63727/ris202573-2

Э. Мирджалалова1, Г. Шарипова1

Халықаралық ислам академиясы, Ташкент, Өзбекстан
e-mail: ezoza1993@mail.ru

ИСЛАМТАНУ ТАРИХНАМАСЫНДАҒЫ  
АРАБ-МҰСЫЛМАН МӘДЕНИЕТІ

Аңдатпа. Араб-мұсылман әлемі – бұл Араб мемлекеттерінің Лигасы арқылы 
байланысқан, терең тарихи-мәдени болмыстарға негізделген өркениеттік тұтастық 
(объединение). Ол исламдық дәстүрлерді, исламға дейінгі мұраны, сондай-ақ әдеби, 
ғылыми және көркем жетістіктерді өзара үйлестіреді. Бұл мәдениеттің ерекшелігі – 
діннің синтезделуінде. «Араб-мұсылман мәдениеті» термині өзінің генезисін (шығу 
тегін) зерттеу, оның ішінде араб тілінің және ислам догматикасының ықпалын 
қамту арқылы историографиялық тұрғыдан негізделген. Шетелдік исламтану оның 
көпқырлылығын атап көрсетеді, оны тек діни контекспен шектемейді. Терминді 
қолдану жөніндегі ұсыныстар жергілікті дәстүрлер мен жалпыадамзаттық ислами 
құндылықтардың өзара әрекеттесуіне басымдық беруді болжайды. Бұл феноменді жан-
жақты  зерттеу стереотиптерді еңсеру және этноконфессиялық қақтығыстарды шешу 
үшін аса қажет. Мақалада мәдениетті анықтау тәсілдерін қорытындылай келе, оны 
өткен мен қазіргіні біріктіретін динамикалық жүйе ретінде қарастыруды ұсынамыз.

Түйін сөздер: Араб шығысы, мұсылман мәдениеті, Араб мемлекеттері лигасы, 
ислам мәдениеті, араб-мұсылман мәдениеті, шетелдік исламтанушылар.

إ. ميرجلالوفا¹، غ. شاريبوفا¹  
1الأكاديمية الإسلامية الدولية، طشقند، أوزبكستان  

e-mail: ezoza1993@mail.ru

الثقافة العربية الإسلامية في التأريخ الإسلامي
دًا قائمًا على أسس تاريخية وثقافية عميقة، ومرتبطًا  الملخص: يُعَدّ العالم العربي الإسلامي كيانًا حضاريًا موحَّ
من خلال رابطة دول الجامعة العربية. فهو ينسق بين التقاليد الإسلامية، والميراث السابق للإسلام، إضافةً إلى 
الإنجازات الأدبية والعلمية والفنية. وتكمن خصوصية هذه الثقافة في تداخل الدين مع عناصر أخرى.  مصطلح 
»الثقافة العربية الإسلامية« مؤسس من الناحية التاريخية من خلال دراسة نشأته، بما في ذلك تأثير اللغة العربية 
والعقيدة الإسلامية.  تشير الدراسات الاستشراقية إلى تعددية هذا المفهوم، ولا تقتصر على السياق الديني فقط. 
وتشير التوصيات المتعلقة باستخدام المصطلح إلى ضرورة إعطاء الأولوية للتفاعل بين التقاليد المحلية والقيم الإسلامية 
العالمية. إن الدراسة الشاملة لهذه الظاهرة ضرورية لتجاوز الصور النمطية ولحل النزاعات العرقية والدينية. وفي 

ختام المقال، نقترح اعتبار الثقافة نظامًا ديناميكيًا يربط بين الماضي والحاضر.
الكلمات المفتاحية: الشرق العربي، الثقافة الإسلامية، جامعة الدول العربية، الثقافة الإسلامية، الثقافة 

العربية الإسلامية، المستشرقون الأجانب.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

16
№3 (07) 2025

E. Mirdzhalalova¹, G. Sharipova¹  
International Islamic Academy, Tashkent, Uzbekistan

e-mail: ezoza1993@mail.ru

ARAB-MUSLIM CULTURE IN THE DISCOURSE OF 
ISLAMIC STUDIES HISTORIOGRAPHY

Abstract 
The Arab-Muslim world is a civilizational entity united through the League of Arab 

States, rooted in profound historical and cultural realities. It combines Islamic traditions, pre-
Islamic heritage, as well as literary, scientific, and artistic achievements. The uniqueness of this 
culture lies in the synthesis of religion. The term «Arab-Muslim culture» is historiographically 
justified through the study of its genesis, including the influence of the Arabic language 
and Islamic dogmatics. Foreign Islamic studies emphasize its multidimensionality, avoiding 
reduction to a purely religious context. Recommendations for the use of the term suggest 
focusing on the interaction between local traditions and universal Islamic values. A detailed 
study of this phenomenon is essential for overcoming stereotypes and resolving ethno-
confessional conflicts, which is particularly important in the context of global interest in the 
region. The work summarizes approaches to defining culture, proposing its consideration as 
a dynamic system that unites the past and the present.

Keywords: Arab East, Muslim culture, League of Arab States, Islamic culture, Arab-
Muslim culture, foreign Islamic scholars.

Э. Мирджалалова1, Г. Шарипова1

Международная исламская академия, Ташкент, Узбекистан
e-mail: ezoza1993@mail.ru

АРАБО-МУСУЛЬМАНСКАЯ КУЛЬТУРА В ОБИХОДЕ 
ИСЛАМОВЕДЧЕСКОЙ ИСТОРИОГРАФИИ

Аннотация.
Арабо-мусульманский мир – это цивилизационное объединение, связанное через 

Лигу арабских государств, с глубокими историческими культурными реалиями. Она 
сочетает исламские традиции, доисламское наследие, литературные, научные и худо-
жественные достижения. Уникальность культуры – в синтезе религии. Термин «арабо-
мусульманская культура» историографически обоснован через изучение её генезиса, 
включая влияние арабского языка и исламской догматики. Зарубежное исламоведение 
подчёркивает её многомерность, избегая редукции к чисто религиозному контексту. 
Рекомендации по применению термина предполагают акцент на взаимодействии ло-
кальных традиций и универсальных исламских ценностей. Детальное изучение этого 
феномена необходимо для преодоления стереотипов и решения этноконфессиональ-
ных конфликтов, что особенно важно в условиях глобального интереса к региону. Ра-
бота обобщает подходы к определению культуры, предлагая её рассмотрение как дина-
мичной системы, объединяющей прошлое и современность.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

17
№3 (07) 2025

Ключевые слова: арабский восток, мусульманская культура, Лига арабских госу-
дарств, исламская культура, арабо-мусульманская культура, зарубежные исламоведы.

Введение. Современные иссле-
дователи, специализирующиеся на 
истории и исламоведении, сталкива-
ются с вопросами интерпретации ара-
бо-мусульманской культуры. Интерес 
к данному термину начал проявляться 
лишь в недавнюю эпоху, когда такие 
учёные, как И.М. Фильштинский, Б.Я. 
Шидфар, В.В. Бартольд, И.Ю. Крач-
ковский, А.В. Смирнов, а также запад-
ные исследователи, включая Гивса Р., 
Кеннета В.М., Анвара Г.Ч. и Ислама 
И., начали активно использовать этот 
термин в своих исламоведческих тру-
дах. Однако, ввиду новизны понятия, 
его редко можно встретить в энцикло-
педиях, словарях и других источни-
ках, где обычно представлены только 
такие термины, как «исламская куль-
тура» или «мусульманская культура».

Для более глубокого понимания 
исторических аспектов ислама и чет-
кого определения границ арабского 
мира возникает необходимость осмы-
сления целесообразности примене-
ния термина «арабо-мусульманская 
культура», что позволяет выделить 
специфику арабского мира и его со-
ставляющих.

Для ответа на этот вопрос тре-
буется использование методологиче-
ских подходов, позволяющих сделать 
обоснованные выводы. В данном слу-
чае подходы, включающие систем-
ный анализ, хронологический метод 
и логическое осмысление последова-
тельности событий, помогут выявить 
сущность и этимологию понятия. Эти 
методы направлены на объективное 

рассмотрение вопроса. Таким обра-
зом, объектом исследования стано-
вится арабо-мусульманская культура, 
а предметом – поиск её объективного 
понимания в трудах различных ин-
теллектуалов. Страны Лиги, создан-
ной 22 марта 1945 года на основа-
нии Александрийского протокола и её 
большой культурный мир может на-
изнанку представлять арабо-мусуль-
манскую культуру во всех её красках. 
На данный момент количество стран, 
которые входят в состав, Лиги насчи-
тываются 22 членов-представителей. 
Есть также полемические воззрения, 
утверждающие, что эта синкрети-
ческая культура берет свое начало с 
основания Аббасидского халифата, 
который был основан в 750 году н.э. и 
перестал существовать во второй по-
ловине XIII века.

Как исследователь данного на-
правления, автор арабо-мусульман-
скую культуру рассматривает как лю-
бую другую культуру, в котором есть 
последующие компоненты:

– арабская культура доисламского 
и после исламской периодичности;

– смешанную, но синкретиче-
скую культуру, которая, в конечном 
итоге сформировалась как арабо-му-
сульманская;

– исламская культура в целом, 
либо мусульманская и идентичность.

То есть, для полного понимания 
арабо-мусульманской культуры нам 
необходимо ставить чёткие рамки по 
определению естественных культур-
ных меньшинств и понятий, которые 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

18
№3 (07) 2025

в общем смысле этого слова иден-
тифицируют арабо-мусульманскую 
культуру как таковой, при этом не 
ограничиваясь временными и локаци-
онными данными.

Для более понятного представле-
ния к третьему пункту следует вывес-
ти умозаключение профессора универ-
ситета в Экс-ан-Провансе, Мантрана 
Роберта, «Мы должны видеть в этом 
ограничивающее значение, стремясь 
невольно различать арабов и мусуль-
ман, хотя на самом деле существует 
только одна литература с арабским вы-
ражением, даже если это иногда была 
работа неарабов или не арабов. – Му-
сульмане [13:11-19]. Здесь, как прави-
ло, знаменитый французский историк 
XX века Роберт Мантрана подразуме-
вал и ссылался, в первую очередь, на 
священную книгу Коран как единое, 
что объединяет как арабов-бедуинов, 
мусульман так и не мусульман под 
единым куполом ислама. Далее уже на 
иные источники исламоведческого и 
востоковедческого характера.

Английский и американский вос-
токовед Бернард Льюис предложил 
использовать прилагательное «ислам-
ский» в культурном значении, а слову 
«мусульманский» придать религиоз-
ный смысл. Но подобное распреде-
ление соблюдается далеко не всегда. 
Действительно, существуют опре-
деленные преимущества, если опре-
делять термин «исламский» как «от-
носящийся» к исламу, исторической 
кумулятивной традиции, а термин 
«мусульманский» рассматривать как 
«относящийся» к мусульманам, по-
следователям определенной религии. 
В некоторых случаях это разделение 

может оказаться полезным и облег-
чить понимание материала. Тем не 
менее, исламовед не рассмотрел ва-
рианты использования, либо научного 
применения термина арабо-мусуль-
манская культура. Другой же автор 
считает: «Что касается мусульман-
ской культуры, то ее мы тоже можем 
отнести к эпифеномену, поскольку 
мусульманская культура зародилась и 
развивалась как результат кросс-куль-
турного взаимодействия различных 
цивилизаций, стержневой основой ко-
торого явился ислам. В данном случае 
мы рассматриваем ислам как религию, 
образ жизни, систему ценностей и со-
циально–политические институты. За 
последние годы были изданы сотни 
работ по проблемам мусульманской 
философии, в которых представление 
о сущности классической философ-
ской традиции не всегда достаточно 
очевидно, а порой неопределенно и 
разноречиво [6:80-81]. Здесь также 
утверждается неопределённость в 
разъяснении понятия, но точно начер-
тана граница о том, что мусульман-
ская культура не феномен, а является 
эпифеноменом культуры. Итак, какая 
же культура здесь играет роль фунда-
ментального локомотива …

Арабо-мусульманская культура – 
это комплекс духовных и материаль-
ных достижений народов исламского 
мира, включающий науки, искусства, 
ремесла, материальные артефакты и 
т.п. Под арабо-мусульманской куль-
турой понимают также способ ор
ганизации духовно-материального 
производства, включающий представ-
ления о социальном и политическом 
устройстве, человеке и его месте в 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

19
№3 (07) 2025

мире, систему ценностей и другие 
факторы, определяющие поведение 
носителя культуры. Наконец, под ара-
бо-мусульманской культурой можно 
понимать способ осмысления мира, 
находящий свое выражение в картине 
мира и определенной эпистеме [10;9]. 
Упомянутое определение принадле-
жит российскому учёному Смирнову 
А.В.  Академик РАН Смирнов А.В. 
рассматривает арабо-мусульманскую 
культуру исключительно как ислам-
скую, несмотря на то, что данная 
культура включает в себя достиже-
ния и доисламского периода. С науч-
ной точки зрения арабская культура 
существовала задолго до появления 
ислама, развиваясь на протяжении ве-
ков. Во внешние проявления арабской 
культуры в первую очередь включают 
классический арабский язык, изобра-
зительное искусство, арабскую му-
зыку, арабский фольклор и поэзию и 
другое, что делает мультикультурное 
общество одним единством. Следова-
тельно, корректировка определения от 
имени автора является необходимой. 

Арабо-мусульманская культура – 
это национально-духовное достояние 
арабов и других народностей дои-
сламского и пост исламского периода, 
представляющее собой все, что со-
здано людьми, не исключая при этом 
арабов что и отличает её от других 
цивилизаций. Данная культура вклю-
чает в себя ценности, нормы, обычаи, 
верования, обряды, знания, умения, 
технику, технологии, искусство, лите-
ратуру, историю и многое другое ара-
бо-мусульманского сообщества. 

Эта культура наравне с другими 
цивилизациями постоянно развивает-

ся и изменяется под влиянием разных 
факторов, таких как история, геогра-
фия, экономика, политика, наука, тех-
нология, образование, коммуникация 
и т.д. Арабо-мусульманская культу-
ра также взаимодействует с другими 
культурами, обмениваясь опытом, 
знаниями, влияниями, заимствовани-
ями и т.д.

Дальнейшее развитие арабо-му-
сульманской культуры тесно связано 
с процессом становления ислама в ка-
честве религии, однако не ограничи-
вается им как по хронологии, так и по 
существу. Арабо-мусульманская куль-
тура невозможна без учета доислам-
ского арабского наследия, включаю-
щего в себя элементы неисламского 
происхождения. В настоящее время 
характеризуется сужением роли ре-
лигии и вторжением западных циви-
лизационных образцов. Термин «ара-
бо-мусульманская» следует понимать 
как указание на важную системообра-
зующую роль арабского языка и араб-
ской культуры, включая доисламский 
период, а также на значение народов 
исламского мира и их культурного 
наследия. Здесь отсутствует попытка 
сепарации арабов как особый этнос, 
здесь идёт речь об интеграции и само-
реализации межэтнических реалий.

Итак, по исследованиям само-
го первого автора Смирнова А.В., 
рассмотревшего арабо-мусульман-
скую культуру под одной обложкой, 
в котором раскрыты произведения, 
представляющие всю традицию ара-
бо-мусульманской философии от ее 
зарождения до настоящего времени 
можно константировать, что в раз-
витии арабо-мусульманской культу-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

20
№3 (07) 2025

ры обычно выделяют четыре этапа: 
1) доисламский, который для арабов 
был периодом джахилийи (полтора–
два века до возникновения ислама), 2) 
классический (VII–XIII вв.), который 
часто называют также исламским; 
3) период застоя (XIV–XIX вв.), или 
период «закрытия дверей иджтиха-
да», традиционалистский этап; 4) 
современный (после 2-й пол. XIX в.), 
который был открыт движениями «ре-
форматорства» (исл̣а̄х)̣ и «возрожде-
ния» (нахда̣) [10, 9-10 с.].

Примечателен тот факт, что раз-
витие арабо-мусульманской культуры 
связано с развитием религии ислам, 
но она не ограничивается им ни, по 
существу, ни хронологически. Данная 
культура немыслима без арабского 
доисламского наследия (период джа-
хилия [1, 30 с.]), также она включает 
в себя элементы иных религий, а на 
современном этапе характеризуется 
сужением роли религии и вторжением 
западных цивилизационных образ-
цов. Название «арабо-мусульманская 
культура» следует понимать как ука-
зание, с одной стороны, на системо-
образующую роль арабского языка и 
культуры, в том числе доисламской, 
и с другой, на роль народов обшир-
ного исламского мира и их культур-
ного наследия. Территориальной, ре-
лигиозной и политической основой 
арабо-мусульманской культуры стала 
Аравия, которая оказалась дельтой в 
плане экспансии арабо-мусульман-
ского наследия, посредством распро-
странения которого культура достигла 
своего апогея в IX–XII веках. Мож-
но сказать, что арабо-мусульманская 
культура, как следует из самого сло-

восочетания, несет на себе печать ис-
лама и арабизма с его духом свободы 
и терпимости, который сохранялся в 
эпоху арабской гегемонии в арабо-му-
сульманском обществе и его государ-
стве – халифате. Однако в нынешний 
период, несмотря на сокращение тер-
риториальных единств в отличии от 
средних веков, арабо-мусульманская 
культура смогла сохранить идейно–
эстетические палитры за пределами 
Лиги арабских государств. А перво-
начальное использование понятия как 
такового встречается в более поздних 
источниках. Так как для целостного 
представления синкретической арабо-
мусульманской культуры понадоби-
лось аж более тысячи лет, чтобы дать 
полноценное определение по сущест-
ву и вывести эти хронологические и 
культурологические рамки для науч-
ной общности. 

Анализ источников. Итак, впер-
вые термин арабо-мусульманская 
культура был использован истори-
ками в источниках нового времени 
В.В. Бартольдом в следующем про-
изведении: «Восток в мусульманскую 
эпоху продолжил культурную работу, 
прерванную в греко-римском мире, и 
в течение нескольких веков занимал в 
культурном отношении первое место. 
Эта культура и представляет собой так 
называемую арабо-мусульманскую 
культуру, началом которого является 
появление и распространение рели-
гии мусульман» [2:3]. Примечателен 
тот факт, что в исламских энцикло-
педических словарях и пособиях не-
возможно найти аналогичное точное 
определение к данному понятию, но 
схожие понятие, либо приближённые 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

21
№3 (07) 2025

разъяснения к термину не исключены 
[1, 3 с.; 4, 260 с., 7, 58 с.; 8, 238 с., 11, 
90-93 с.; 12, 688 с., 14, 370 с.; 15]. 

Не удивительно, что полное, но 
не полноценное определение ара-
бо-мусульманской культуры впер-
вые удалось собрать в виде единого 
пособия   российским исламоведом 
Смирновым А.В., что позволяет нам 
создать целую картину философии 
арабо-мусульманской культуры. Не 
полноценное объясняется тем, что на-
ука стабильно развивается и модерни-
зированные взгляды, в свою очередь, 
прибавляясь общественностью посте-
пенно становится достоянием обще-
ства. Арабо-мусульманская культур-
ная традиция подчинила, исламизи-
ровала и ассимилировала новые для 
арабов народы под свою сущность и 
до сегодняшнего дня перевоплощает 
синкретические арабское и мусуль-
манское культур воедино, тем самым 
добавляя новшества, взятые из корней 
новых либо приближенных цивилиза-
ций.

Быстрыми темпами арабо-мусуль-
манская традиция подчиняла себе за-
воёванные страны и народы, большая 
часть которых (включая и древние 
центры мировой цивилизации) была 
не только исламизирована, но и асси-
милирована арабами. Образно говоря, 
эта волна за короткий срок захлестну-
ла огромное количество и соседних с 
Аравией, и отдалённых от неё стран и 
практически растворила в себе многие 
обитавшие там этносы, подчас имев-
шие собственные древние традиции.

В средневековой арабо-мусуль-
манской цивилизации, как подчерки-
вает американский ориенталист Роу-

зентал Френсис в работе «Торжество 
знания», «знание» приобрело такую 
значимость, которой нет равных в 
других цивилизациях. «Знание», о 
котором идет речь, – и светское, и ре-
лигиозное, однако его важное место 
в системе ценностей средневекового 
мусульманского общества свидетель-
ствует по крайней мере о том, что в 
этом обществе было достаточно мно-
го образованных людей. Они исчисля-
лись сотнями тысяч, что доказывает 
даже малая часть дошедших до нас 
рукописей, обогащавшие культурное 
наследие арабо-мусульманского мира 
[9, 375 с.].

Целесообразно полагать, что 
культурные и цивилизационные осо-
бенности арабо-мусульманского мира 
следует рассматривать не в контексте 
дихотомий, а с учётом их взаимосвязи 
и взаимовыгодной обоюдности. Сле-
довательно, необходимо разрешить 
вопрос, каким образом соотнести в 
философско-ценностном измерении 
арабо-мусульманскую культуру, от-
крытую к взаимодействию с другими 
культурами, и современную ислам-
скую культуру, которая, если и не про-
тивостоит, то, похоже, не вполне гото-
ва к меж–цивилизационному диалогу 
современности. 

Выводы и рекомендации: В ито-
ге можно констатировать, что даже в 
новейшем периоде истории и истори-
ографии арабо-мусульманской куль-
турной эпистемы не даны полноцен-
ные определения данному термину. 
Можно смело заявить, что данный 
термин в новое время только начал 
присваиваться и применяться как 
таковой с середины XIX века. Все 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

22
№3 (07) 2025

больше интеллектуалов в мире хо-
тят знать, как релевантно определить 
этот вопрос и требуют более ясного 
и обоснованного решения. Это свя-
зано с тем, что веками существовали 
конфликты между разными народами, 
которые так и не смогли найти разум-
ный и гуманный выход из ситуации. 
В статье доказано, что арабо-мусуль-
манский культурный феномен берёт 

истоки даже в доисламскую эпоху, 
выявлены более ранние и поздние 
источники, рассматриваемые исламо-
ведами, а также дана полная характе-
ристика арабо-мусульманской культу-
ры в терминологическом смысле это-
го слова, результаты которого могут 
быть применены как в эмпирическом, 
так и в теоретическом исламоведении 
и историографии ислама.

ИСПОЛЬЗОВАННАЯ ЛИТЕРАТУРА

1.	Ализаде А. А. Джахилийя // Исламский энциклопедический словарь. – Москва: 
Ансар, 2007.

2.	Бартольд В.В. Ислам и культура мусульманства. – Москва,1992. – С. 3.
3.	Бартольд В. В. Мусульманский мир. – Петеорбург, 1922; 
4.	 Басилов В. Н., Ложаснова Б. Р. Ислам и народная культура. – Институт этноло-

гии и антропологии РАН, 1998. – C. 260.  
5.	Жуков Е.М. Всемирная история. В 10 т., Т. 4. – Москва, 1957. – С. 58;
6.	Кирабаев Н.С. Понятие и проблемы классической арабо-мусульманской фило-

софии. // Вестник РУДН. Серия Философия. № 4, 2011. С. 80–81 
7.	Крачковский И. Ю. Избранные сочинения. Т. 5. – Москва–Ленинград, 1955. – С. 58. 
8.	Мухаммад Ф. Р. Исламская культура. – Андалус, 2005. – С. 238.
9.	Роузентал Ф. Торжество знания. Концепция знания в средневековом исламе. –

Наука, 1978. – С. 375.
10.	Смирнов А.В. История арабо-мусульманской философии: Учебник и Антоло-

гия. – Москва, 2020. – C. 9.
11.	 Фильштинский И.М. Шидфар Б.Я. Очерк арабо-мусульманской культуры 

(VII–XII века). – Москва,1971. – С.90–93.
12.	 Gibb H.A., Lewis B. The Encyclopedia of Islam. // Volume–5. – Brill E.J.,1986. – P. 688.
13.	Mantran R. Great Dates in Islaибрагmic History. – New York, 1996. –P. 11–19.
14.	Michael C. Studies in the Origins of Early Islamic Culture and Tradition. – 

Taylor&Francis, 2004. – P. 370. Werner E., Steinbach U. Islam in the World Today: A 
Handbook of Politics, Religion, Culture, and Society. – Cornell University Press, 2010. 

REFERENCES

1.	Alizade A. A. Dzhahilijja // Islamskij jenciklopedicheskij slovar’. – Moskva: Ansar, 
2007.

2.	Bartold V.V. Islam i kul’tura musul’manstva. –Moskva, 1992. – S. 3.
3.	Bartold V. V. Musul’manskij mir. – Peteorburg, 1922; 
4.	 Basilov V. N., Lozhasnova B. R. Islam i narodnaja kul’tura. – Institut jetnologii i 

antropologii RAN, 1998. – C. 260.  
5.	Zhukov E.M. Vsemirnaja istorija. V 10 t., T. 4. – Moskva, 1957. – S. 58;



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

23
№3 (07) 2025

6.	Kirabaev N.S. Ponjatie i problemy klassicheskoj arabo-musul’manskoj filosofii. // 
Vestnik RUDN. Serija Filosofija. № 4, 2011. S. 80–81 

7.	Krachkovskij I. Ju. Izbrannye sochinenija. T. 5. – Moskva–Leningrad, 1955. – S. 58. 
8.	Muhammad F. R. Islamskaja kul’tura. – Andalus, 2005. – S. 238.
9.	Rouzental F. Torzhestvo znanija. Koncepcija znanija v srednevekovom islame. –

Nauka, 1978. – S. 375.
10.	Smirnov A.V. Istorija arabo-musul’manskoj filosofii: Uchebnik i Antologija. – 

Moskva, 2020. – C.9.
11.	 Fil’shtinskij I.M. Shidfar B.Ja. Ocherk arabo-musul’manskoj kul’tury (VII–XII 

veka). – Moskva, 1971. – S.90–93.
12.	 Gibb H.A., Lewis B. The Encyclopedia of Islam. // Volume–5. – Brill E.J.1986. – P. 688.
13.	Mantran R. Great Dates in Islamic History. – New York, 1996. –P. 11–19.
14.	Michael C. Studies in the Origins of Early Islamic Culture and Tradition. – 

Taylor&Francis, 2004. – P. 370. Werner E., Steinbach U. Islam in the World Today: A 
Handbook of Politics, Religion, Culture, and Society. – Cornell University Press, 2010.

***
Авторлар туралы мәлімет:
Эзозахон Рамазон кизи Мирджалалова – философия докторы (PhD), Халықаралық 

ислам академиясы (Ташкент, Өзбекстан, e-mail: ezoza1993@mail.ru, ORCID ID: 0009–
0000–1747–006 ).  

Гузаль Усманбековна Шарипова – философия докторы (PhD), Халықаралық ис-
лам академиясы (Ташкент, Өзбекстан, e-mail: g.sharipova@iiau.uz, ORCID ID: 0000–
0003–1482–6092).

معلومات عن المؤلفين:
)طشقند،  الدولية  الإسلامية  الأكاديمية   ،)PhD( الفلسفة  في  دكتوراه   – ميرجلالوفا  قيزى  رمضان  إيزوزاخون 

  .)ezoza1993@mail.ru :أوزبكستان، البريد الإلكتروني
غوزال عثمانبيك قيزى شاريبوفا – دكتوراه في الفلسفة )PhD(، الأكاديمية الإسلامية الدولية )طشقند، أوزبكستان، 

.)g.sharipova@iiau.uz :البريد الإلكتروني

Information about authors:
Ezozakhon Ramazon qizi Mirdzhalalova – Doctor of Philosophy (PhD), International 

Islamic Academy (Tashkent, Uzbekistan, e-mail: ezoza1993@mail.ru, ORCID ID: 0009–
0000–1747–006).  

Guzal Usmonbekovna Sharipova – Doctor of Philosophy (PhD), International Islamic 
Academy (Tashkent, Uzbekistan, e-mail: g.sharipova@iiau.uz, ORCID ID: 0000–0003–
1482–6092).

Информация об авторах:
Эзозахон Рамазон кизи Мирджалалова – доктор философии (PhD), Международ-

ная исламская академия, (Ташкент, Узбекистан, e-mail: ezoza1993@mail.ru, ORCID 
ID: 0009–0000–1747–006).

Гузаль Усманбековна Шарипова – доктор философии (PhD), Международная 
исламская академия, (Ташкент, Узбекистан, e-mail: g.sharipova@iiau.uz, ORCID ID: 
0000–0003–1482–6092).


