
ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

68
№3 (07) 2025

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47               https://doi.org/ 10.63727/ris202573-6

Н.К. Ибрагимова1

1Ташкент ислам институты, Ташкент, Өзбекстан
e-mail: nozii_83@rambler.ru

ОМЕЙЯД ӘУЛЕТІ МЕН МАУАРАННАҺР 
АРАСЫНДАҒЫ ДИПЛОМАТИЯЛЫҚ 

ҚАТЫНАСТАРДЫҢ МАҢЫЗДЫ ЕРЕКШЕЛІКТЕРІ

Аңдатпа. Бұл мақалада Омейяд әулеті мен Мауараннаһр арасындағы бастапқы 
қатынастардың мазмұнына негізгі назар аударылады. Олардың кейбірі толыққанды 
дипломатиялық байланыстарға негізделсе, ал кейбірі әскери сипатқа ие болды. Себе-
бі арабтар келмей тұрып, бұл аумақта тұрақты мемлекеттік қатынастар қалыптасқан 
еді. Мақалада сондай-ақ екі мемлекет арасындағы сыртқы істерді реттеудің құқықтық 
тетіктері қарастырылады. Бұл тетіктер дивандардың қызметінде көрініс тапқан. 
Сыртқы істерді реттеу үшін арнайы ресми дивандар құрылып, осы мәселемен ай-
налысатын өкілдер тағайындалған. Халифаттағы дипломатиялық қатынастарды 
жүйелеу барысында мемлекет басқаруында елеулі өзгерістер орын алғанын көруге 
болады. Мақалада Омейяд дәуірі билеушілерінің сыртқы саяси қызметі талданады. 
Ол ғылыми тұрғыда оң және теріс жақтарымен қарастырылады. Тарихи нақтылық 
пен сабақтастық қағидаларына сәйкес, ғылыми талдаулар тарихи кезеңдер бойынша 
қарастырылады. Ғылыми талдауларды негіздеу үшін бұл зерттеуде ортағасырлық та-
рихи дереккөздерден алынған дәйексөздер келтіріліп, осы салада құнды зерттеулер 
жүргізген ғалымдардың еңбектері пайдаланылды.

Түйін сөздер: елші, әулет,  Мауараннаһр, Хорасан, губернаторлар, Түрік қағанаты, 
Соғды, Хорезм, Пайкент, делегация, миссия.

إبراهيموفا نوزيما 1
1معهد طشقند الإسلامي، طشقند، أوزبكستان

e-mail: nozii_83@rambler.ru

سِمَات هَامَّة للعلاقات الدبلوماسية بين الدولة الأموية وموارنةهر 
)ترانسوكسيانا(

توضيح. ت تركّز هذه المقالة على مضمون العلاقات الأولى بين الدولة الأموية ومنطقة ما وراء النهر. فقد قامت 
بعض هذه العلاقات على أسس دبلوماسية كاملة، بينما اتخذ بعضها الآخر طابعًا عسكريًا، وذلك لأن هذه المنطقة 
كانت قد شهدت قبل قدوم العرب قيام أنظمة سياسية مستقرة. كما تتناول المقالة الآليات القانونية لتنظيم الشؤون 
الخارجية بين الدولتين. وقد تجسدت هذه الآليات في نشاط الدواوين، حيث أنُشئت دواوين رسمية لتنظيم العلاقات 
الخارجية، وعُيّ ممثلون مختصون لمعالجة هذه القضايا. ومن خلال تنظيم العلاقات الدبلوماسية في الخلافة، يمكن 
ملاحظة التغييرات الجوهرية التي طرأت على إدارة الدولة. وتحلّل المقالة أيضًا النشاط الخارجي لحكّام العصر الأموي، 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

69
№3 (07) 2025

حيث يتم تناول جوانبه الإيجابية والسلبية معالجةً علمية. ووفقًا لمبادئ الدقة التاريخية والتسلسل الزمني، تتم دراسة 
هذه التحليلات العلمية بحسب المراحل التاريخية. ولإثبات هذه التحليلات العلمية، تستشهد الدراسة بمقتطفات 
من المصادر التاريخية في العصور الوسطى، كما استفادت من أعمال العلماء الذين قاموا بأبحاث مثمرة في هذا المجال.

الكلمات المفتاحية: سفير، دولة، بلاد ما وراء النهر، خراسان، ولاة، خانات تركية، صغديا، خوارزم، 
بويكاند، وفد، بعثة.

N. Ibragimova1

1Tashkent Islamic Institute, Tashkent, Uzbekistan
e-mail: nozii_83@rambler.ru

IMPORTANT FEATURES OF THE DIPLOMATIC 
RELATIONS BETWEEN UMAYYAD DYNASTY AND 

MOVAROUNNAHR (TRANSOXIANA)

Abstract: This article focuses on the early relations between the Umayyad dynasty and 
Mā- warāʾ al-nahr (Transoxiana). Some of these relations were established on the basis of 
full-fledged diplomatic ties, while others took on a military character, since long before the 
arrival of the Arabs this region had already developed stable forms of statehood. The article 
also examines the legal mechanisms regulating foreign affairs between the two states. These 
mechanisms are reflected in the activities of the dīwāns. To manage foreign relations, official 
dīwāns were established, and special representatives were appointed to oversee such matters. 
By systematizing diplomatic relations within the caliphate, one can observe significant 
changes in the governance of the state. Furthermore, the article analyzes the foreign policy 
activities of the rulers of the Umayyad period. Their positive and negative aspects are studied 
from a scholarly perspective. In accordance with the principles of historical accuracy and 
consistency, the research findings are examined by historical periods. To substantiate these 
scholarly analyses, the study cites quotations from medieval historical sources, as well as the 
works of scholars who have conducted fruitful research in this field.

Key words: ambassador, dynasty, Transoxiana, Khurasan, governors, Turkic Khanate, 
Soghd,  Khorezm,  Poykand, delegation,  mission. 

Н. Ибрагимова1

1 Ташкентский исламский институт, Ташкент, Узбекистан
e-mail: nozii_83@rambler.ru

ВАЖНЫЕ ОСОБЕННОСТИ ДИПЛОМАТИЧЕСКИХ 
ОТНОШЕНИЙ МЕЖДУ ДИНАСТИЕЙ УМАЙЯ И 

МАВЕРАННАХРОМ (ТРАНСОКСИАНА)

Аннотация: В данной статье основное внимание уделяется содержанию началь-
ных отношений между династии Омаядов и Мавераннахром. Некоторые из них осно-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

70
№3 (07) 2025

вывались на полноценных дипломатических отношениях, а некоторые имели военный 
характер. Так как  до прихода арабов на этой территории, здесь уже были сформирова-
ны стабильные государственные отношения.

В статье также рассматриваются правовые механизмы регулирования иностран-
ных дел между двумя государствами. Эти механизмы отражены в деятельности дева-
нов. Для регулирования иностранных дел были созданы официальные деваны и назна-
чены специальные представители, занимающиеся этим вопросом. Упорядочивая ди-
пломатические отношения в халифате, можно увидеть, что в управлении государством 
произошли существенные изменения.

В статье анализируется внешнеполитическая деятельность правителей эпохи 
Омаядов. Научно рассматриваются её положительные и отрицательные стороны. В со-
ответствии с принципами исторической точности и последовательности данные науч-
ные анализы рассматриваются по историческим периодам.

Для обоснования научных анализов в данной исследовании приводятся цитаты 
из исторических источников Средневековья, а также был использован научные дела 
ученых, проводивших плодотворные исследования в этой области. 

Ключевые слова: посол, династия, Мавераннахр, Хорасан, наместники, Тюрк-
ский каганат, Согд, Хорезм, Пойканд, делегация, миссия.

After the Khulafoi Roshid’s rule 
the Umayyad dynasty (41/661-132/750) 
came to power. After the death Ali ibn 
Abu Tolib, Mu’awiya ibn Abi Sufyan 
(41/661-60/680), the founder of 
Umayyad dynasty, set up his united Arab 
Caliphate according to the agreement 
with Khasan ibn Ali ibn Abu Tolib [Му-
хетдинов, 2011, с. 29]. This dynasty 
contained 14 caliphs overall, whose 
reign lasted 91 years. The Ummayads 
governed the country by dividing it into 
six emirates. Transoxiana  was a part of 
the Iraqi emirate and subordinated to the 
Khurasan governor. Thus this territory 
was governed by the representative of the 
Caliph in the East and Iraq territories. As 
Islamic history sources state, the military 
commander and the Khurasan governors 
took part in the conquest of Transoxiana, 
which was regarded as the eastern part 
of the Caliphate. Those governors were 
Muhallab ibn Abi Sufra al-Azdi (632-
702), Qutayba ibn Muslim al-Bahili 

(660-715), Yazid ibn Muhallab (672-
720) and Asad ibn Abdullah al-Qasri 
(724-727 and 735-738) [Xuzoriy, 2003, 
c.432. Ibn Xoldun. № Д-341 (4889), c. 
40, 54].    

 The Umayyads formed the ties 
with Transoxiana through the Khurasan 
governors. The authority of ambassador 
was allocated to either the local governor 
himself or his authorized representative. 
These relations were mainly focused in 
internal affairs. However, the relations 
had diplomatic characteristics, official 
envoys were sent to delegate. The Arab 
sources, compiled in the Middle East, 
regard the relations of Umayyad Dynasty 
with the Chinese, Roman and other 
non–Arab countries as international 
diplomacy.   

During the realm of the Caliph: 
Mu’awiya ibn Abi Sufyan,1 the 
administrative system of the council was 
abolished, and the throne was inherited 
from father to the son [Босворд, 2007, б. 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

71
№3 (07) 2025

60]. In the meantime, the areas on the top 
of the Jaykhun River (Oxus) started to be 
referred as «Mawa ra an-Nahr» and the 
Arabian military campaign targeted this 
area. Initially, the conquest started with 
Poykand and Romiton, which laid on the 
south of Bukhara. That cavalry was led 
by Ubaydullah ibn Ziyad al-Abihi (649-
685). 

Kabaj Khatun (673-695), the mother 
of ruler: Tugshoda (692-724) belonging 
to the Bukhorkhudot Dynasty, assessed 
the situation practically, and  sent the 
ambassadors simultaneously to both the 
Western Turkic Khanate and Ubaydullah 
ibn Ziyad. Kabaj Khatun requested 
a ceasefire agreement by granting 
precious gifts to the Arab commander 
[Ibn Xoldun. № Д-341 (4889), c.15]. 
According to H.Vamberi, the Arabs 
conducted  military campaign against 
Transoxiana twice, former was carried 
out by Ubaydullah’s father, Ziyad [Хер-
ман, 1990, б.9]. The evidences conflict 
with timing on peace treaty between 
Ubaydullah ibn Ziyad and Kabaj. In 
particular, Narshahi alleged that this 
incident occurred in 673/53 Zulhijja 
[Наршахий, 2011, с.46], while Tabariy 
testified it as in 673-674/54 [Tabariy, 
1964, р.167-170]. 

Narshahi narrates that Kabaj had 
to resent the ambassador to the Arab 
commander for the second time, after 
the Turkic cavalry defeat  who came to 
assist. The agreement  was reached on 
condition of the 1000 dirham tribute 
[Наршахий, 2011, с.46].  Whereas, 
H.Vamberi and Tabari implied the value 
of tripute as million dirhams.

When Said ibn ‘Uthman ibn’ 
Affan (675-680) was appointed as the 

governor of Khurasan, the ambassadors 
were sent one more time to ensure  that 
the treaty was still valid. However, Said 
ibn ‘Uthman soon returned the tribute, 
terminating the agreement. As some 
sources cites, he remarked that ‘there 
is no peace between us’. This was due 
to the fact that the Kabaj constantly 
intended to ally with the Western Turkic 
Khanate and Soghd. On the other hand, 
she regularly sent the envoys to the 
Khurasan governors so as to sustain 
independence of the country by paying 
the tribute. 

During Yazid ibn Mu’awiya 
(60/680-64/683)’s reign (60/680-
64/683),  Muslim ibn Ziyad (681-684) 
ascended the authority in Khurasan from  
Said ibn Osman. situated in Transoxiana 
[Shakur, №545, c.21].  He took advantage 
of Kabaj to fulfill his military operations 
against Soghd. The Arabs forged ahead 
to Samarkand in accordance with the 
instructions of Kabaj. 

Muslim ibn Ziyad intended to 
dispatch the army  under the command 
of Abu Sa’id al-Muhallab ibn Abi Sufra 
al-’Azdi al-Ataki (or Mahlab) to learn 
about the political situation in Soghd2. 
This cavalry was supposed to serve as a 
military spy. But Muhallab objected to the 
idea of military spy and refused to take the 
lead. Later, due to the governors demand, 
he had to agree providing that his visit 
should remain as a secret [The outlying 
reason of conflict was distribution of 
tributes gained in Soghd, which was 
allocated as 1/5th. One portion for Bayt-
ul-mol (state budget), the rest four were 
distributed equally. Muhallab aske dto 
keep his visit in secret, so as not cause 
intrigues among the Army). 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

72
№3 (07) 2025

The next Arab attack targeted 
Khorezm. These movements occurred in 
681/61. Another governor of Khurasan: 
Salm ibn Ziyad (680/681), dispatched 
an army of 4000 soldiers to occupy 
Khorezm and Samarkand. However, 
a peace agreement was signed for 20 
million dirhams. Initially, the envoys 
from Khorezm were sent to deliver a 
tribute of five million dirhams to Yazd 
ibn Muawiya. On this journey, a man so-
called Abdullah ibn Hadim on behalf of 
Khurasan governor officially handed in 
the property to the Caliph. This has been 
asserted in the research of A.Otahojaev, 
who investigated the Turkic-Soghd 
relations [Отажонов, 2010]. 

Abdul Malik ibn Marwan 
(685/65-705/86) was Marwan ibn 
Hakam’s son (The generation of Marvon 
were linked the Umayyads Dynasty. 
Marvon ibn Hakam was the leader of 
it. Marvon earned the title ‘Al-Himor’, 
because he was strong and dexterous. 
Some sources say that all donkeys 
became extinct when he was born. Бе-
руний, 1968. б.163) who ascended the 
throne from the Caliph:Abdullah ibn 
Zubayr (Abdulloh ibn Zubayr, the son 
of Zubayr ibn Avvom va Asmo binti 
Abu Bakr, one of the followers, who got 
the prediction of Jannah (Paradise). 
At his nine, he narrated thirty-three 
of hadiths of prophet Muhammad. 
After the assassination of Khusayn, he 
came to the political arena to revenge. 
Consequently, he achieved allegiance 
(bay’at) of Mecca and Medinah. 
Because of his reign during 64/683-
73/692 years, Islamic scholars claim 
that the Umayyad Caliphs were not the 
rulers, but noble men of Shom for those 

years) by force [Shakur, №545, c.57]. 
That time, the Khurasan governor was 
Abu Muhammad al-Hajjaj (660-714). 
According to Tabari, Muhallab signed a 
ceasefire with the governors of Kesh in 
699/80 and  Nasaf in 701/82, establishing 
bilateral relations. The author expounds 
on the correspondences conducted by 
Muhallab’s noble man in Tansoxiana: 
Khurays ibn Qutb with the governor 
of Kesh. These correspondences were 
addressed to the captives, and delegated  
by ambassadors. However, Khurays 
ibn Qutb’s diplomatic mission assessed 
by the Arab commander as treachery; 
ultimately he ordered to punish him after 
his return to Balh. Since Tansoxiana’s 
governors activities were not approved 
by arab officials,  he was forced to 
«disassociate» himself from the authority 
[Xuzoriy, 2003, c.384].           

In 701, an important historical 
event related to Musa ibn Abdullah took 
place. Musa ibn ‘Abdullah, who was the 
son of’ the Khurasan governor in 663: 
Abdullah ibn Khazîm ibn Zabyân, was 
persecuted by Muhallab. Therefore, he 
came to Transoxiana asking for help from 
local governors according to father’s 
command. Musa ibn Abdullah received 
much assistance from the governors of 
Bukhara, Samarkand, Kesh and Termez, 
and settled down  in Termez. The Turkic 
governor found out that and intended to 
attack him. Forthis purpose, he sent to 
Musa ibn Abdullah poison, musk and 
wooden arrows through the ambassador 
(According to ancient Turkish customs, 
poison was a symbol of cruelty, arrow 
– war and musk – peace). Musa burnt 
poison, spilled the musk, and broke the 
arrow in response. The ambassadors 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

73
№3 (07) 2025

conveyed the incident to the Turkic 
governor, who eventually decided not to 
attack. Technically, Musa ibn Abdullah 
realized that symbolic message of Turkic 
Khan and he replied in the same way. 
His response conveyed that he would 
not agree about peace, and if the war 
broke out, he would burn the enemy like 
a fire and break like a wooden arrow 
[Чағониён тарихи, 2022, б.56].      

During the realm of Al-Walid 
ibn Abdulmalik (705/86-715/96) 
Abu Muhammad al-Hajjas» authority 
in Khurasan and Transoxiana was 
handed over to Qutayba ibn Muslim al-
Bakhiliy (705-715) in Hijri 80 [Shakur, 
№545, c.82]. Qutayba ibn Muslim also 
traditionally chose to compromise with 
the local governors in the administration, 
like the other successors. He established 
partnerships to strengthen political, 
social, and economic ties [Хoldun, 
c.59]. Qutayba ibn Muslim in his early 
authoritative years (706/87) sent to 
Nizek Tarhan: Badegis ruler (According 
to translators of Nizek Tarkhan-Tabari’s 
work, it is not a name, but a position of 
the ruler of Jurjan) his official envoy. 
An Arab nobleman (Mawlo –  one of the 
most common word that used in Medieval 
times to refer to the teachers, mentors): 
Sulaym, went to Nizek Tarhan as an envoy 
to deliver the of Qutayba. The purpose 
of delegation was to free the Arabs 
captured by Nizek Tarhan. The letter was 
not written with glittering kind words in 
a diplomatic style. On the contrary, it 
had a threatening manner to that extent, 
even though Nizek Tarhan complained 
to Sulaym about the impolite manner of 
the govern. It should be highlighted that 
military maneuvers in Khurasan were 

superior, and that manner was reflected 
in diplomatic correspondences as well. 
Nizek Tarkhan under the custody visited 
Qutayba along with the ambassador 
and signed the peace treaty on behalf 
of Badghis residents. Khuzari provided 
details of that diplomatic visit and how 
the Badghis people made a covenant 
without accepting Islam [Табарий, 
2012, с.281. Ражабов, 2012, с.46]. 

The same year, the residents of 
Poykand learned about Qutayba ibn 
Muslim’s military action and asked 
Soghd for help. The Soghdian cavalry 
besieges the Arabs Army , enclosed from 
all angles , cutting their ties off  Khurasan. 
As a result of the siege, neither any 
representative of Qutayba could leave 
that area, nor did the representatives of 
Abu Muhammad al-Hajjaj reached him 
[Xuzoriy, 2003, c.394]. The local people 
of Bukhara called Qutayba’s non-Arab 
spy named Tanzar, and allocated some 
money on condition that Qutayba and his 
army would retreat. Tanzan’s activitiy of 
that time can be referred as a temporary 
delegation. When he went to Qutaybah 
ibn Muslim, he requested to talk with 
him in private. Everyone left the room, 
except Diror ibn Hussain Al-Dabbi, the 
closest assistant of Qutayba ibn Muslim.  
Qutayba ibn Muslim beheaded Tanzar 
during his speech. Then accused him 
of hypocrisy at the meeting, and strated 
the conquest of Poykand [Мухетдинов, 
2011, с. 47]. 

After the conquest of Poykand, 
the delegation mission was conducted 
to deliver seized stuff to the Caliphate. 
That contained precious items equaled 
of 155.000 gold value and the official 
letter. In return, a gratitude letter was 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

74
№3 (07) 2025

sent to the governor of Khurasan. 
According to Narshakhi, there were two 
diamond stones, which valued as the 
most expensive ones among the quarries 
[Наршахий, 2011, с.51].  

During the Arabs military campaign 
against Transoxiana, there were 
correspondences among Soghdian 
tarkhans (governor), the king of Turkic 
Khanate, Shosh and Fergana ikhshids 
(rulers) to ally the forces [Исмаилова, 
2013, б.92]. 

This can be illustrated by 
researcher V.A. Livshits scientific 
hypothesis. According to him, Soghdian 
ambassador: Fatuvar delivered the letter 
of Devashtich, the Samarkand governor 
to Shash. Devashtich sent Fatuvar as his 
representative to delegate his messages to 
Turkic King and Fergana Ihshid as well. 
Livshits notes that the letters delivered 
by Fatuvar were written when the Arabs 
started to occupy the regions of Fergana 
(Ustrushona) [Лившиц, 1979, с.62-
63]. The letter is regarded as important 
official document in Soghdian language 
to evince the diplomatic relations of that 
time «Attachment 11».     

In order to reach the peace treaty 
and cooperate with local rulers, 
The Khurasan governor organized 
diplomatic visits several times. To 
illustrate this, we can mention about the 
relationship of Qutayba with Soghdian 
ruler: Tarkhan (700-710). As Narshahi 
alleged, this relationship was achieved 
due to the efforts of the ambassador: 
Hayyan an-Nabati, well-known as Abu-
Al-Hayyaj. Tarkhan could maintain the 
independence through diplomatic ways 
by paying tribute of 2000 dirham value. 
Narshahi regarded Hayyan an-Nabati’s 

mission to Soghdian as a way to avoid 
conflicts.  While H. Vamberi and Tabari 
labelled it as a betrayal. Sources noted 
that after a while, Tarkhan and his 
supporters were defeated by the Arabs. 

Another truce was signed during 
712/93 years after the military campaign 
against Khorezm. Though Tabari did 
not mention Chaghon, he referred him 
as a Korezm ruler. Furthermore, he 
indicated that the underlying reason of 
that diplomatic mission to Qutayba was 
the inner conflicts between Chaghon and 
his sibling Nurzod (Nurzod is referred 
to as «Khurrazad» in Tabari’s work). 
Chaghon revealed Qutayba that Nurzod 
was plotting conspiracy in alliance with 
Soghdian ruler; and promised to obey 
Qutayba in exchange of his captivity. 
Qutayba ibn Muslim pretended to lead 
the army against Soghd, however settled 
with his cavalry in Hazorasp, thus letting 
that his target was Khorezm, not Soghd. 
Khorezm ruler gather his advisers to 
consult. There were debates among the 
clerks whether to fight against or sign a 
truce, finally ended up with the decision 
to sign a peace treaty [Xaldun, c.59].  

The same year, there were several 
diplomatic visits between Qutayba and 
the ruler: Gurak (the person who ruled 
over Soghd, during the Arabs conquest 
of Transoxiana. He declared himself as 
‘ihshid of Samarkand’ in 710. The title 
‘ihshid’ was replaced by ‘tarkhun’, after 
the Arabs occupation). Initially, Qutayba 
ibn Muslim led the army against 
Samarkand, using the Army forces of 
Bukhara and Khorezm. Gurak sent his 
ambassador with the letter which was 
of this type of message «You are using 
my kinship Army against me, if there 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

75
№3 (07) 2025

were the Arab cavalry, I could face 
them to defeat». The Arabs conducted 
different campaigns against Samarkand 
and ultimately conquered it. After that, 
the peace treaty was signed. In honor of 
this occasion, Gurak threw a party and 
invited Qutayba. At the end of the party. 
Gurak pleaded to return Samarkand to 
him, but Qutayba refused and insisted 
him on leaving Samarkand [Исмаилова, 
2013, б.92-93]. 

Qutayba sent Umar ibn Abdulloh 
at-Tamimi to al-Hajjoj to share the news 
on occupation of Samarkand. Hajjoj, in 
the meantime, sent that delegation to 
Damascus. Tabari expounded on that 
mission details, basing on the narration 
by Abu Zayyal According to this 
narration, the ambassador came across 
a blind man in the mosque. When that 
man found out that Tamimi was the 
representative of Khurasan governor, he 
vowed for the sake of God, saying «... 
You, the people of Khurasan, are the 
ones who deprive the Umayyads from 
the throne and bring the Damascus down 
(Xuzoriy, c.392). This prediction came 
true in the form of rebel led by Abu 
Muslim against the Umayyads dynasty, 
which ultimately ended it (Abu Muslim 
Khorasani – full name Abu Muslim Abd 
al-Rahman ibn Muslim al-Marwazi, 
leader of the Abbasid movement in 
Khorasan (128/745-131/748) was 
killed in Baghdad by the Abbasid caliph 
Mansur).  

After the military campaign against 
Shosh and Fergana, there was a crucial 
event in the diplomacy history within 
713/94 the time frame [Исмаилова, 
2013, б.93]. This event was the formation 
of diplomatic relations between Qutayba 

and Chinese Emperor. Qutayba sent his 
delegation of 20 ambassadors led by 
Hubayra ibn al-Mushamraj al-Qilabi, 
according to the invitation of Chinese 
Emperor. The ambassador had a warm 
reception arranged in an elite manner. 
Since that area is beyond the scope of 
current research, Tabari’s work can be 
referred to, for further details respective 
to that delegation [Табарий, 2012, 
с.108].  

Another significant diplomatic 
delegation occurred in 714, before the 
end of life and power of Qutayba. He 
sent the ambassador to the new Caliph: 
Sulayman ibn Abdulmalik (715/96-
717/99) [Босворд, 2007, б.25] with the 
mission to deliver three letters: In the 
1st letter he expressed his condolences 
on Al Valid’s death, mentioning his 
commitments during his realm; 2nd 
letter reflected the message of his 
obedience to the new Caliph; while 3rd 
letter  criticized Yazid ibn Muhallab’s 
activities [Xuzoriy, c.399]. 

According to Qutayba’s demand, 
the ambassador was to be wit enough 
to handle the situation, while handing 
in letters. According to case, the 
ambassador was supposed to submit the 
first letter. When the Caliph handed in 
the letter to Muhallab, he should give 
the second one. While Yazid Muhallab 
was expected to be reading the second 
letter, the ambassador should submit the 
third letter to the Caliph: Sulayman ibn 
Abdulmalik. The Caliph showed a great 
respect to the ambassador after that. 
However, Qutayba declared the rebel, 
before the ambassador’s return.

Qutayba ibn Muslim dies in 715/96 
years and Yazid ibn Muhallab was 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

76
№3 (07) 2025

appointed as the governor of Khuroson. 
That happened due to the diplomatic 
visit of Abdullah ibn al-Akhtam. The 
Iraki governor Yazid ibn Muhallab, 
targeting at Khurasan, sent two letters 
with Abdulloh ibn al-Ahtam to the 
Caliph: Sulaymon. One of the letters 
depicted political and social life of Irak, 
while the latter praised his wisdom 
and diplomacy about the ruling over 
Khurasan and Irak. Arrived ambassador 
had the Caliph’s reception in three days, 
according to the special tradition. During 
the reception, Sulaymon revealed that he 
grew up in Khurosan and consulted with 
the ambassador about the candidates of 
it. Abdullah ibn al-Akhtam enumerated 
some candidates, highlighting Yazid ibn 
Muhallab, consequently could bring that 
targeted appointment badge for his sake 
[История ат-Табари, с.119-120]. So, 
the mission was successfully completed.  

During 716/98 years, the Khurasan 
governor Yazid established the 
diplomatic relations with Gurgon ruler: 
Firuz ibn Kul [Суютий, 1946, с.259]. 
Thus the forces were allied to attack 
Sul: the Turkic tribe leader, who was 
the danger of Firuz’s government. Yazid 
according to Firuz’s advice, sent a letter 
to Tabariston’s Ispehped to exploit their 
forces in the fight against Sul. Thus, Sul 
fell in trap of this military conspiracy 
and sent his ambassadors to Yazid ibn 
Muhallab to sign a truce.  Yazid agreed 
about a truce on condition to seize all 
precious properties of al-Bukhayra and 
Dikhiston regions.   

When the Caliph: Umar ibn 
Abdulaziz (717/99-720/101) ascended 
the throne, Al-Jarrah ibn Abdullah al-
Hakami came to the power in Khurasan 

and Tranoxiana. During his reign, 
the place so-called al-Huttal, located 
on Transoxiana were gained through 
diplomatic relations. To convey this 
message, a delegation consisting three 
ambassadors visited Umar ibn Abdulaziz. 
Two of the ambassadors were the Arabs, 
while the third one was Muslim Salih 
Bin Tarif from the local dabba tribe, 
well-known under the nickname: Abu 
Said. While two Arab representatives  
praised a lot their governor, the Caliph 
Umar asked the third ambassador to 
provide information about that current 
state. The third ambassador complained 
about that ruler. Umar needed that kind 
of transparent messages. Next time Al 
Jarroh along with Abu Mijlaz Lahik 
were sent to Khuroson to summon the 
real situation of Khurasan. According to 
Lahik’s recommendation, the governor 
was replaced by Abdurahmon ibn 
Nua’ym [Ал-Мутолаъату ат-Тавжиҳия, 
1976, c.31-32]. 

The Caliph: Umar ibn Abdulaziz’s 
policy in this respect can also be seen 
in the example of a young Tranoxianian 
ambassador’s visit to his residence. 
According to a number of sources 
[Муҳаммад Содиқ Муҳаммад Юсуф, 
2017, б.54-60], the local people of 
Samarkand sent a young man to 
Damascus to deliver  Umar ibn Abdulaziz 
a complaint letter about Qutayba ibn 
Muslim. Qutayba was accused to conquer 
the city without offering to accept a new 
religion  or battle. According to the order 
of the Caliph, his representative sue a 
court and muslim cavalry had to leave  
Samarkand. After the Arab army retreat, 
the people of Samarkand were converted 
to Islam.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

77
№3 (07) 2025

Different conflicts arouse after this 
incident according to Tabari, Qutayba 
ibn Muslim was killed by the persecutors 
in 96/715. Sulayman ibn ‘Abdulmalik 
was the Caliph that time. After the death 
of Qutaybah, the Caliph appointed 
Yazid ibn al-Muhallab to the throne of 
Khurasan. Umar ibn ‘Abdul-’Aziz  came 
to the Caliphate throne  in 717. The story 
narrated in Muhammad Khuzairi’s work, 
sound as follow: «being aware of the 
Caliph’s justice and commitment, the 
inhabitants of Samarkand wrote a letter 
to him, complaining about Samarkand 
governor: Sulayman ibn Abu Sarh and  
Qutayba. The response letter by Umar 
maintained jusctice in that area. Khuzari 
mentioned that this happened during the 
reign of ‘Umar, and the representative so-
called Jami ibn Hazir questioned Qutayba 
in front of the public. Khuzari did not 
specify the death year of  Qutayba. 
Accordingly, he related the occurred time 
of incident when Qutayba was alive. 

Soghdian documents under 
the tag A-14, found in the ‘Mugh’ 
Mountain reflect the Arab movements 
to Transoxiana. The document refers 
the Arabs as ‘tazig’, depicts the alliance 
against them. Furthermore, among the 
document tagged as 1.I in Soghdia , 
there was a letter sent by the Khurasan 
governor: Abdurrahman ibn Subh 
(Sabbah) to Divashtich in 720-721.  The 
letter was originally written in Arabic. 
But Divachtich had it translated into 
Soghdian language. The historical 
sources written in the Bactrian language 
portray the  military campaigns of the 
Arabs against Takharistan and Kabul and 
the alliances  made against them [Ража-
бов Р., 2012, б.9-10].   

After 100/718 years, during the 
reign of Yazid II (720/101-724/105) 
and Hisham bin Abdulmalik (724/105-
743/125), the context of diplomatic 
relations changed radically. Prior to, 
the diplomatic relations had a political 
context, and now it acquired a religious 
significance. At the onset of local people 
of Transoxiana against Jizyah (a tax 
levied on non-muslim citizens ), the 
Caliph: Hisham, his governor in Iraq, as 
well as Khurasan governor: Ashras ibn  
Abdullah al-Sulami sent consecutive 
ambassadors to the indigenous people 
to explain the philosophy of Islam. The 
delegation led by Abu Sa’yda Solih ibn 
Tarif was sent to Bukhara in 729/110, to 
illustrate. However, the conflict started 
after that event. Most of the people who 
converted to Islam were Bukharians. 
Even the conversion was justified by 
circumcision, after the short time, the 
Khurasan governor again imposed 
jizyah on those people. The Soghdians 
disagreed with this decision, and led 
an army against the authority outside 
Bukhara. Abu Sa’yda was also among 
the rebels. This diplomatic tour took 
place in Bukhara according to Tabari, 
while Khuzori noted Samarkand as the 
venue. 

The sources assert that during the 
realm of this Caliph, ie in 719 year, the 
diplomatic trip to China was carried out, 
which was initiated by the Chaganiyan 
governor: Tish, whose territory was 
regarded as one of the largest provinces 
of Takharistan, located on Transoxiana. 
In 737/119 and 737/119, the ambassadors 
on behalf of  the noblemen siblings 
Khalid and Asad ibn Abdullah  visited 
the Caliph: Hisham to deliver the good 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

78
№3 (07) 2025

news about the attack on Turkic Khanate 
and ceased its pressure. The Caliph gave 
a warm reception to the  ambassadors for 
the good news and rewarded them with 
gifts. 

If the diplomatic activities of 
Umayyads are analyzed, it will be evident 
that the Abbasids’ campaigns became 
intensified during the Hashim period. 
Most of the diplomatic trips focused 
on that. Over 40 diplomatic visits were 
organized to Transoxiana and other 
muslim countries , based on the Abbasid’s 
propaganda during the Hijri 102, 107, 
108, 110, 119, 124, 128, 129, 130, 131 
and 132 years, as well as more than 30 
correspondences were exchanged. The 
purpose of the diplomatic relations to 
notify about political privileges and 
advantages if the Abu Abbas’ descendants 
would come to power.   

When Nasr ibn Sa’yar ibn Lays was 
appointed as the governor of Kurasan by 
the Caliph Hisham during the 738/120 
years, the major centers of Transoxiana, 
such as Samarkand, Fergana and Shash 
were annexed to Ummayad’s territories 
again [Наршахий, 2011, с.62]. The 
weakened diplomatic ties due to the 
inner conflicts, were revived during Nasr 
ibn Sayyar’s power. During his realm, 
there were arranged 34 diplomatic visits 
and 42 letter-exchanges within Hijri 
121-130 years, ranging on issues from 
the nomination of governor’s badge 
to the accomplishment of the Caliph’s 
assignments. 

Mu’awiya ibn Abi Sufyan like the 
Caliph: Umar governed the Empire 
through several bureaucracies, called 
divans. The divan, which consisted 
correspondences, seals and post offices, 

as well as central divan including 
secretarial services, undertook a great 
role to centralize and regulate political 
life of the Caliphate. Other sources 
credit the three types of divans; they are 
Military divan in Arabia, Tax (Khiroj) 
divan in Irak and Postal chancellery (for 
letters and seals). Muawiya allocated 
the assignments regarding the edition, 
transfer and transportation of military-
targeted letters to the Postal chancellery 
(divan).

The Umayyad Caliphate conducted 
military campaign against Transoxiana 
in two phases, in the meantime the 
diplomatic relations were accelerated 
during the campaigns.The first stage 
took place under the reign of the Caliph: 
Muawiyah, while the second stage was 
attributed to the Caliph: al-Walid’s period. 

 During the Umayyad Dynasty, 
the positions, such as de-facto adviser 
(administrative executive) and de-jure 
deputy (legislative adviser) emerged in 
the governmental structure [Зоҳидов, 
2004, б.32]. This accounts for the 
political-legislative reinforcement of 
diplomatic relations. 

The diplomatic activities during 
the Umayyads can be classified into 
the following groups, according to 
the partnership sides, the mission and 
outcomes of diplomatic visits: 

Ø The internal relations of Ummayads 
(between the Caliph and his noble 
governors). This group comprises the 
emissary relations and correspondences 
between the Umayyad Caliph and his 
successors allocated to the certain. The 
investigation revealed that  there were  621 
visits between Hijri 59 and 131 years (The 
diplomatic visits were conducted Hijri 59, 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

79
№3 (07) 2025

61, 72, 85, 90, 93, 95, 97, 99, 100, 104, 
110, 112, 115, 117, 119, 121-132 years), 
while  592 times of correspondences were 
exchanged from Hijri 72 and 133 years 
(The correspondences were conducted 
Hijri   72, 85, 95, 97, 100, 104, 112, 117, 
119, 121-132).

Ø The relations between Transoxiana 
and Umayyads (between the successors 
and local governors of Mawaraannahr). 
In the partnership, on the one hand were 
the Caliph and his appointed noblemen, 
while the other hand local rulers of 
Transoxiana. The diplomatic ties were 
intitiated by Umayyads, since they 
suggested the local governors in prior to 
adopt a new religion, or else to negotiate 
on military action. The other side was 
the initiators of the  remaining issues. 
The Caliph and his noblemen were not 
directly involved as ambassadors, but 
their honored representatives or close 
relatives were acted on behalf of them. 
There were 191 diplomatic trips (The 
diplomatic visits were conducted Hijri 54, 
80, 85, 87, 88, 90, 93, 98, 110, 119 years) 
and 102 times of message exchange (The 
correspondences were conducted Hijri 
80, 87, 90, 98, 119 years)  between Hijri  
59 and 119th years timescale.     

Ø Under the umbrella term of 'Local 
authorities' relations' , the interaction 
of governors of Transoxiana  can be 
included. This embraces the peace 
treaties, alliances, diplomatic relations 
and petitions among the governors 
of Sogd, Toharistan, Fergana, Shosh, 
Bukhara and Khorezm. Accordint 
to Tabari, 5 diplomatic visits within  
Hijri 90, 93, and 103 years, as well as 
correspondences and official records 
of the period between Hijri 85 and 93 

could validate our assertion. While 
diplomatic relations were established by 
official ambassadors, the couriers of less 
political importance delivered important 
messages as well. The messages were 
transferred more than 19 times between 
Hijri 85-132. Besides that, over 10 spies 
were appointed to control the military 
situation of expansions.

During the Umayyad realm, 
above 20 peace treaties were signed 
between the major cities of Transoxiana 
(Bukhara, Samarkand, Termez, 
Khorezm, Nasaf, Kesh, Tokariston, 
Badgis, Poykand, Romiton, Soghd, 
Sijiston, Jurjon, Ushtrushon and Shosh), 
while the agreement reached twice 
between Nasr ibn Sayyar and Shaybân, 
as well as Ali ibn Judat and Abu Muslim. 
Only once Nasr ibn Sa’ayer and Abu 
Muslim agreed to fight within 748/130  
years. During the last 30 years of the 
Umayyads, due to the empowering 
the Abbasid propaganda, the envoys’ 
trips, diplomatic correspondences and 
couriers’ activities were intensified.. 

The study on diplomatic relations 
and correspondences of Umayyad 
Dynasty with Transoxiana, revealed 
that the following issues were organized 
during that period: the insurance of 
safety and life security; the nomination 
of governor’s badge; the delivery of 
tributes and getting assigned with new 
tasks; the request for military support 
and providing military instructions; a 
new religion promotion; the advocacy 
of the Abbasid teaching; personal 
pardon; proposals of political advice on 
governing local areas; warnings against 
potential dangers; legacy; objections to 
ruling policy. 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

80
№3 (07) 2025

REFERENCE LIST 

1.	 Мухетдинов Д., Хайретдинов Д. (2011). История арабского халифата. Нижний 
Новгород: Медина. 

2.	 Ash-shayx Muhammad al-Xuzoriy. (1424/2003). Ad-Davlatu al-Umaviyya 
(Muxadorotu fi tarix al-Umami al-Islamiya). Qohira: Al-muxtor. 

3.	 Ibn Xaldun. Abra tarixi Ibn Xaldun. A lithographic resource stored in the fund of 
Muslim board of Uzbekistan with number  № Д–341 (4889). – Б. 40, 54.  .عبر تارىخ ابن خلدون 
:.الجزء الثالث. – ص

4.	 Босворд К.Э.  (2007). Мусулмон сулолалари. Йилнома ва шажарлар бўйича 
маълумотнома. Тошкент: Фан. 

5.	 Jaloliddin Abdurrahmon as-Suyutiy. (1365/1946). Tarix ul-Xulafo. Qohira: Dar ul-
fikri al-a’robiyi. 

6.	 Вамбери Ҳерман. (1990). Бухоро ёҳуд Мовароуннаҳр тарихи. Тошкент: Ада-
биёт ва Санъат нашриёти. 

7.	 Абу Бакр Муҳаммад ибн Жаъфар ан-Наршахий. (2011). Тарихи Бухара. Исто-
рия Бухары. Translater: Sh.K.Каmoliddin. Тashkent SMI–ASIA. 

8.	 Abu Djafar Mohammed ibn Djarir at-Tabariy. (1964). Annales. Ed.M.J. de Goeje. 
Lugduni-Batavorum: E.J.Brill. 

9.	 Abdulloh Shakur.  Tarixi islami. A Lithographic source written in Turkic that has 
been registered under №545 in the fund «The treasury of sources» of International Islamic 
Academy of Uzbekistan. عبد الله شكور. تاريخ الاسلامى

10.	Отахўжаев А. (2010). Илк ўрта  асрлар  Марказий  Осиё  цивилизациясида  
турк-суғд муносабатлари. Тошкент: ART–FLEX. 

11.	 Абу Райҳон Беруний. (1968). Қадимги халқлардан қолган ёдгорликлар. 
Translater: А.Расулов. Тошкент: Фан. 

12.	Чағониён тарихи. (2002). Translater: Хидиров А. Тошкент: Тошкент ислом уни-
верситети. 

13.	История ат-Табари. Translater: Беляева В.И. & Большаков, Халидов А.Б. 
14.	Ражабов Р. (2012) Ўзбекистондаги араблар тарихи ва этнографияси: XIX аср 

ўрталари –   XXI аср бошлари. Institute of History. Тошкент: Шарқ. 
15.	Исмаилова Ж.Х., Левтеева Л.Г. (2013). Ўзбекистон ҳарбий санъати тарихи. 

Тошкент: Ўзбекистон НМИУ. 
16.	Лившиц В.А. (1979). Правители Пянча. Народи Азии и Африки / №4. 
17.	Ал-Мутолаъату ат-Тавжиҳия. (1973/1393). Лиссоффи ар-Робиъи ас-Санавий. 

Жумҳурияту ал-Ироқия: Ал-ҳуррияту лит-Тобаъа. 
18.	 Муҳаммад Содиқ Муҳаммад Юсуф. (2017). Ислом тарихи. Тошкент: Hilol-nashr. 
19.	Зоҳидов Қ.Т. (2004). Илк ислом давлатчилиги ва унинг шаклланиш жараёнлар 

(632–661). Dissertation of Tashkent islamic universitety. 
20.	Жалолиддин Абдурраҳмон ас-Суютий. Тарих ул-Хулафо. – Қоҳира: Дар ул-

фикри ал-аъробийи, 1946/1365. 

REFERENCES

1.	 Muhetdinov D., Hajretdinov D. (2011). Istorija arabskogo halifata. Nizhnij 
Novgorod: Medina. 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

81
№3 (07) 2025

2.	 Ash-shayx Muhammad al-Xuzoriy. (1424/2003). Ad-Davlatu al-Umaviyya 
(Muhadorotu fi tarix al-Umami al-Islamiya). Qohira: Al-muxtor. 

3.	 Ibn Xaldun. Abra tarixi Ibn Xaldun. A lithographic resource stored in the fund of 
Muslim board of Uzbekistan with number  № D-341 (4889). – B. 40, 54.  .عبر تارىخ ابن خلدون 
:.الجزء الثالث. – ص

4.	 Bosvord K.Je.  (2007). Musulmon sulolalari. Jilnoma va shazharlar bўjicha 
ma#lumotnoma. Toshkent: Fan. 

5.	 Jaloliddin Abdurrahmon as-Suyutiy. (1365/1946). Tarix ul-Xulafo. Qohira: Dar ul-
fikri al-a’robiyi. 

6.	 Vamberi Ҳerman. (1990). Buhoro joҳud Movarounnahr tarihi. Toshkent: Adabijot 
va Sanat nashrijoti. 

7.	 Abu Bakr Muҳammad ibn Zhafar an-Narshahij. (2011). Tarihi Buhara. Istorija 
Buhary. Translater: Sh.K.Kamoliddin. Tashkent SMI-ASIA. 

8.	 Abu Djafar Mohammed ibn Djarir at-Tabariy. (1964). Annales. Ed.M.J. de Goeje. 
Lugduni–Batavorum: E.J.Brill. 

9.	 Abdulloh Shakur.  Tarixi islami. A Lithographic source written in Turkic that has 
been registered under №545 in the fund «The treasury of sources» of International Islamic 
Academy of Uzbekistan. عبد الله شكور. تاريخ الاسلامى

10.	Otahўzhaev A. (2010). Ilk ўrta  asrlar  Markazij  Osijo  civilizacijasida  turk-suғd 
munosabatlari. Toshkent: ART-FLEX. 

11.	 Abu Rajҳon Berunij. (1968). Қadimgi halқlardan қolgan jodgorliklar. Translater: 
A.Rasulov. Toshkent: Fan. 

12.	 Chaғonijon tarihi. (2002). Translater: Hidirov A. Toshkent: Toshkent islom universiteti. 
13.	 Istorija at-Tabari. Translater: Beljaeva V.I. & Bol’shakov, Halidov A.B. 
14.	Razhabov R. (2012) Uzbekistandagi arablar tarihi va jetnografijasi: XIX asr urtalari 

–   XXI asr boshlari. Institute of History. Toshkent: Sharқ. 
15.	 Ismailova Zh.H., Levteeva L.G. (2013). Uzbekistan harbij sanati tarihi. Toshkent: 

Uzbekistan NMIU. 
16.	Livshic V.A. (1979). Praviteli Pjancha. Narodi Azii i Afriki/№4. 
17.	Al-Mutolaatu at-Tavzhiҳija. (1973/1393). Lissoffi ar–Robii as-Sanavij. 

Zhumhurijatu al-Iroқija: Al-ҳurrijatu lit-Toba. 
18.	Muҳammad Sodiқ Muҳammad Jusuf. (2017). Islom tarihi. Toshkent: Hilol-nashr. 
19.	Zoҳidov Қ.T. (2004). Ilk islom davlatchiligi va uning shakllanish zharajonlar (632–

661). Dissertation of Tashkent islamic universitety. 
20.	Zhaloliddin Abdurramon as-Sujutij. Tarih ul-Hulafo. – Kairo: Dar ul-fikri al-arobiji, 

1946/1365.

***
Авторлар туралы мәлімет:
Ибрагимова Нозима Камилжановна – PhD, Ташкент ислам институтының до-

центі  (Ташкент, Өзбекстан, e-mail: nozii_83@rambler.ru, ORCID ID: 0009–0005–
5503–7067 ).

معلومات عن المؤلفين:
طشقند.  في  الإسلامي  المعهد  في  مساعدة  أستاذة  الدكتوراه،  درجة  على  حاصلة   – كميلجانوفنا  نوزيما  إبراهيموفا 

)طشقند، أوزبكستان(.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

82
№3 (07) 2025

Information about authors:
Ibragimova, Nozima Kamiljanovna – PhD, Tashkent Islamic institute’s assistant of 

Professor. (Tashkent, Uzbekistan, e-mail: nozii_83@rambler.ru, ORCID ID: 0009–0005–
5503–7067 ).  

Информация об авторах:
Ибрагимова, Нозима Камильджановна – PhD, доцент Ташкентского исламского 

института. (Ташкент, Узбекистан, эл. почта: nozii_83@rambler.ru, ORCID ID: 0009–
0005–5503–7067 ).


