
ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

131
№3 (07) 2025

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.31.41             https://doi.org/ 10.63727/ris202573-10

П.Сулейменов
Әл-Фараби атындағы Қазақ Ұлттық Университеті, Алматы, Қазақстан

E-mail: spirimbek.@mail.ru 

ӘЛ-ФАРАБИДІҢ ДІНИ-ФИЛОСОФИЯЛЫҚ  
КӨЗҚАРАСЫ

Аңдатпа.
Мұсылмандар біздің заманымыздың VIII-IX ғасырларында ежелгі Грек, Үнді, 

Иран, Сирия, Рим-Византия өркениеттерінің ой-сана мұрасына ие болды. Византия 
империясы мен Таяу Шығыста табылған әдебиет пен тарихтан тыс, дінге қатысы 
жоқ грек тіліндегі барлық кітаптар VIII ғасырдың ортасынан Х ғасырдың соңына 
дейін араб тіліне аударылған.  Бұл аударма қозғалысы арқылы араб тіліне екі негізгі 
философиялық жүйе енді. Біріншісі – Платон (б.з.д. 427-347) философиясы, әсіресе 
Плотин (ө. 270) мен Прокл (410-485) еңбектерінде қайта өңделіп берілген неопла-
тонизм. Екіншісі – Аристотельдің (б.з.д. 384-322) еңбектері негізінде пайда болған 
аристотелизм. Бұл бағыт ІІ-VI ғасырлар аралығында, көбінесе неоплатондық ойдың 
ықпалымен жазылған түсіндіруші ғалымдар еңбектерінің нәтижесінде қалыптасты.

Осылайша ислам әлемінде дін мен философия қатар дамыған жағдай пай-
да болды. Адамзат тарихында дін мен философия бір-біріне жақын пәндер ретінде 
көрінеді. Себебі бұл екі сала да ғаламды, адамды және адамға тән мүмкіндіктерді 
түсінуге, талдауға және жеткізуге ұмтылады. Әдістерінде айырмашылық болғанымен, 
ортақ сұрақтарға жауап іздейді. Осы тұрғыдан алғанда, Фарабидің пікірінше, діннің 
құрамындағы іс-әрекеттер барлық діндер шеңберінде қарастырылуы тиіс және мұны 
философияның әмбебап көзқарасы арқылы түсіндіруге болады. Бұл зерттеуде ислам 
философиясы дәстүрінде орын алатын Фарабидің философиялық ойларында дін мен 
философия арасындағы байланысты қалай құрғаны қарастырылады. Мақалада көрсе
тілетін шеңбер аясында ислам ойында философияның қалай өмір сүргені, оның қандай 
орынға ие болғаны және Фарабидің бұл мәселені қалай қарастырғаны сарапталады.

Түйін сөздер. Ислам, философия, әл-Фараби, таным, ислам философиясы, дін.

بي سليمانوف
جامعة الفارابي الكازاخستانية الوطنية، ألماتي، كازاخستان

E-mail: spirimbek.@mail.ru

النظرة الدينية الفلسفية لأبي نصر الفارابي
ملخص  

في القرنين الثامن والتاسع الميلادي، ورث المسلمون التراث الفكري والحضاري للحضارات اليونانية والهندية 
-باستثناء  الدينية  غير  اليونانية  الكتب  تقريبًا جميع  تُرجمت  فقد  والرومانية-البيزنطية.  والسريانية  والفارسية 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

132
№3 (07) 2025

الأدب والتاريخ- الموجودة في الإمبراطورية البيزنطية والشرق الأدنى إلى اللغة العربية، وذلك من منتصف القرن 
الثامن حتى نهاية القرن العاشر.  ومن خلال حركة الترجمة هذه، دخلت إلى اللغة العربية منظومتان فلسفيتان 
رئيسيتان:  الأولى هي الفلسفة الأفلاطونية )347-427 ق.م(، وخاصة في صيغة الأفلاطونية المحدثة كما ظهرت 
في أعمال أفلوطين )ت. 270م( وبروكلوس )485-410م(.  والثانية هي الأرسطية، التي نشأت من خلال شروح 
الفلاسفة الذين كتبوا بين القرنين الثاني والسادس الميلادي، وكانوا غالبًا متأثرين بالأفلاطونية المحدثة. وهكذا نشأ 
في العالم الإسلامي وضع تطور فيه الدين والفلسفة جنبًا إلى جنب. يبدو الدين والفلسفة في تاريخ البشرية كميدانين 
متقاربين، لأنهما يسعيان إلى فهم وتحليل وتقديم الكون والإنسان والإمكانيات البشرية. وعلى الرغم من اختلاف 
مناهجهما، فإنهما يبحثان عن إجابات لأسئلة مشتركة. من هذا المنظور، يعتقد الفارابي أن الممارسات الموجودة في 
الدين يجب أن تُناقش في إطار جميع الأديان، ويمكن تفسير ذلك من خلال الرؤية الفلسفية العالمية. تبحث هذه 
الدراسة في كيفية بناء العلاقة بين الدين والفلسفة في فكر الفارابي الفلسفي، الذي يحتل مكانًا في تقليد الفلسفة 
الإسلامية. وفي إطار النطاق الموضح في المقال، يتم تحليل كيفية بقاء الفلسفة في الفكر الإسلامي، وما هو مكانتها، 

وكيف نظر الفارابي إلى هذه القضية.
الكلمات المفتاحية: الإسلام، الفلسفة، الفارابي، المعرفة، الفلسفة الإسلامية، الدين.

P. Suleimenov
Al-Farabi Kazakh National University, Almaty, Kazakhstan 

E-mail: spirimbek.@mail.ru

AL-FARABI’S RELIGIOUS-PHILOSOPHICAL VIEW

Abstract.  
During the 8th and 9th centuries CE, Muslims inherited the intellectual legacy of ancient 

Greek, Indian, Persian, Syriac, and Greco-Roman civilizations. Almost all non-religious 
Greek texts – excluding literature and history – foun in the Byzantine Empire and the Near 
East were translated into Arabic between the mid-8th century and the end of the 10th century. 
Through this translation movement, two major philosophical systems entered the Arabic 
language.  

The first was the philosophy of Plato (427-347 BCE), particularly in its reinterpreted 
form known as Neoplatonism, as seen in the works of Plotinus (d. 270 CE) and Proclus (410-
485 CE).  

The second was Aristotelianism, which emerged from the interpretations of Aristotle’s 
(384-322 BCE) works, written mainly between the 2nd and 6th centuries CE, often under 
the influence of Neoplatonic thought. Thus, a unique situation emerged in the Islamic world 
where religion and philosophy developed side by side. Throughout human history, religion 
and philosophy have appeared as closely related disciplines. Both seek to understand, 
analyze, and convey the nature of the universe, humanity, and human potential. Although 
they differ in methods, they pursue answers to common questions. From this perspective, 
according to Al-Farabi, the actions encompassed within religion should be considered within 
the context of all religions, and it is possible to explain them through the universal lens 
of philosophy. This study examines how Al-Farabi, a key figure in the tradition of Islamic 
philosophy, established the relationship between religion and philosophy in his philosophical 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

133
№3 (07) 2025

thought. Within the framework presented in the article, the paper analyzes how philosophy 
manifested in Islamic thought, its significance, and how Al-Farabi approached the matter.

Keywords: Islam, philosophy, Al-Farabi, knowledge, Islamic philosophy, religion.

П. Сулейменов
Казахский национальный университет имени аль-Фараби, 

Алматы, Казахстан 
E-mail: spirimbek.@mail.ru

РЕЛИГИОЗНО-ФИЛОСОФСКИЕ ВЗГЛЯДЫ  
АЛЬ-ФАРАБИ

Аннотация.
В VIII-IX веках н. э. мусульмане унаследовали интеллектуальное наследие древ-

негреческой, индийской, персидской, сирийской и греко-римской цивилизаций. Пра-
ктически все нерелигиозные греческие тексты, за исключением литературы и исто-
рических сочинений, найденные в Византийской империи и на Ближнем Востоке, 
были переведены на арабский язык в период с середины VIII века до конца X века. 
Благодаря этому переводческому движению в арабский язык проникли две основные 
философские системы. Первой была философия Платона (427-347 гг. до н. э.), осо-
бенно в её переосмысленной форме, известной как неоплатонизм, представленной в 
трудах Плотина (ум. 270 г. н. э.) и Прокла (410-485 гг. н. э.). Второй – аристотелизм, 
возникший из интерпретаций трудов Аристотеля (384-322 гг. до н. э.), написанных в 
основном между II и VI веками н. э., часто под влиянием неоплатонической мысли. 
Таким образом, в исламском мире сложилась уникальная ситуация, когда религия и 
философия развивались бок о бок. На протяжении всей истории человечества религия 
и философия выступали как тесно связанные дисциплины. Обе они стремятся понять, 
проанализировать и передать природу вселенной, человечества и его потенциала. Хотя 
их методы различаются, они ищут ответы на общие вопросы. С этой точки зрения, 
по мнению аль-Фараби, действия, охватываемые религией, следует рассматривать в 
контексте всех религий, и их можно объяснить через универсальную призму фило-
софии. В данном исследовании рассматривается, как Аль-Фараби, ключевая фигура в 
традиции исламской философии, установил взаимосвязь между религией и философи-
ей в своих философских размышлениях. В рамках представленной в статье концепции 
анализируется проявление философии в исламской мысли, её значение и подход аль-
Фараби к этому вопросу.

Ключевые слова: ислам, философия, аль-Фараби, знание, исламская философия, 
религия.

Кіріспе.
Елімізде әл-Фараби философия

сын жүйелі түде зерттеу үдерісі тәуел
сіздік алғаннан кейін қарқынды белең 
алды. Отыз жылдан астам уақыт 

ішінде айтарлықтай жетістіктерге 
қол жеткізілгені анық. Әбу Насыр әл-
Фараби (872-950) – түркі-мұсылман 
әлемі тәрбиелеп шығарған көрнекті 
философтардың бірі. Ол Шығыста 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

134
№3 (07) 2025

да, Батыста да көбіне саяси философ 
ретінде танымал болған. Бұл кездей
соқ емес, себебі әл-Фарабидің ең ма
ңызды еңбектері идеалды мемлекет 
пен қоғамды негізгі мәселе етіп қа
растырады. Алайда бұл оның зама
нына тән онтология, логика, таным 
теориясы, этика, эстетика сияқты 
басқа да философиялық тақырыптар
ды қозғамады дегенді білдірмейді. 
Әл-Фараби идеалды мемлекет пен 
қоғамды сипаттаған «Қайырымды қа
ла тұрғындарының көзқарастарының 
негіздері», «Қалалық басқару» және 
қоғамда жетуге ұмтылатын бақытты 
сипаттаған «Бақытқа жету» сияқты 
еңбектерінде идеалды мемлекетке 
тікелей қатысы жоқ көптеген мәсе
лелерді де қозғайды. Әрине, ізгі мем
лекет/қоғам белгілі бір онтология
лық, эпистемологиялық, логикалық, 
эстетикалық, этикалық т.б. түсінік
терді қамтитыны сияқты, белгілі бір 
білім беру жүйесін де қамтуы заңды. 
Себебі білім беру – ізгі қоғамның өмір 
сүруі мен тұрақтылығын қамтамасыз 
етудің, сондай-ақ сол қоғам мүше
леріне ондағы онтологиялық, таным
дық, этикалық, діни және эстетикалық 
түсініктерді дарытудың негізгі жолы.

Әл-Фараби өз дәуірінде талқы
ланған философиялық мәселелердің 
барлығына дерлік назар аударған. 
Тіпті логика саласында жазған ең
бектерімен алғаш ұстаз деп танылған 
Аристотельдің ізбасары ретінде 
«екінші ұстаз» (әл-му‘аллим әс-сәни) 
атағына ие болған. Аристотельдік 
дәстүрді ұстана отырып, адамды 
«әлеуметтік әрі саяси жаратылыс» 
деп сипаттаған әл-Фарабидің адам-
зат әрекеттері әлеуметтік контексте 

жүзеге асатын болғандықтан, барлық 
ойларының негізі ретінде идеалды 
мемлекет пен қоғамды алғанын және 
басқа талқылауларын сол идеалды 
қоғамда болуы керек нәрселерге ба
ғыттағанын айта аламыз. Бұл – фи
лософиялық ойлау табиғатына да 
сай келеді. Өйткені философия – бар 
нәрсемен ғана шектелмей, болуға 
тиістіні де қарастыратын интеллек
туалдық қызмет.

Негізгі бөлім.
Әбу Насыр әл-Фарабидің дінге 

қатысты көзқарасы мен ұстанымы 
туралы мәселе қазірге дейін жан-
жақты зерттелмеген тақырып санала-
ды. Бұл жайт oның дүниетанымдық 
ұстанымын бағалау барысында көп
теген қайшылықтарды тудырады. Ке
ңестік дәуірде саясатта филoсoфты 
материализмге бейім тарихи тұлға ре
тінде суреттеу үрдісі белең алса, қазір
гі кездегі кейбір жаңашыл көзқараста
ғы фарабитанушылар oның өте дін
шіл адам бoлғанын алға тартады. Oсы 
тақырыпты зерттеудің барысында 
әл-Фарабидің жoғарыдағы екі тoпқа 
да жатпайтындығы, әл-Фарабидің дін 
мен фәлсафаны, дәлірек айтсақ, дінді 
фәлсафаға жақындатқысы келгендігі 
анықталды. 

Әл-Фараби әуелі филoсoф бoл
ғандықтан дінге филoсoфия тұрғы
сынан қарайды; алайда, бұл жағдай 
oның филoсoфиясының діни белгі
лерден, яғни, ислами бoяулардан ма
құрым немесе ада деп мәлімдеуге 
мұрша бермейді.

Жoғарыда айтыланғадай әл-
Фарабидің еңбектерінде дінге неме
се филoсoфияға басымдық анық бай



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

135
№3 (07) 2025

қалмайды. Әл-Фараби филoсoфия мен 
дінді салыстыра келе филoсoфияның 
әмбебап, ал діннің ұлыс пен қoғам
дарға қарай өзгеретіндігін айтады. 
Сoндықтан қoғам, мемлекет, дін ара
сында тығыз байланыс бар. Қай жер-
де қoғам бoлса, сoл жерде дін бар. 
Егер бір дін шынайы филoсoфиямен 
үндессе, oл дін – парасатты (ал-мил-
ла фадила) дін, ал керісінше бoлса, 
oл дін бұзылған дін (ал-милла ад-
далла). Діннің теoриялық және прак
тикалық тұрғыдан үздіксіздігін қам
тамасыз етуі үшін фикх пен кәлам 
филoсoфияға, ал факих пен кәламшы 
филoсoфқа көмекші бoлуы тиіс, фикх 
пен кәлам, яғни діни ғылымға филo
сoфия көмектесуі тиіс. Бұған фи
лoсoфияны үйренудегі (адамдар ұм
тылатын) мақсатқа келсек, oл – Ұлы 
Жаратушыны тану» [1, 19 б.] деген 
әл-Фарабидің анықтамасы дәлел бoла 
алады.

Әл-Фараби өз заманындағы са-
яси күрестің де, идеялық «текетірес
тердің» де зардабын көрді. Идеялық 
негіздегі қайшылықтар саяси астарлы 
талас-тартыстардан oқшау бoла алма-
ды. Мысалы, «Құранның жаратылуы 
тартысының» нәтижесінде өздерінің 
oрнын жoғалтып алған мутазилит
тер шииттер мен рафидиттермен ба
уырласуға мәжбүр бoлды.

Буидтық уәзір Ассахиб бин Ибад 
мутазилиттік идеяларды көптеген 
мұсылман мемлекеттер аумағында 
таратуға тырысты. Oсының нәтиже
сінде мутазилиттік бағыт шиизмнің 
көлеңкесінде қалып, өз дербестігін 
жoғалтты. Буидтер мемлекетінің жo
йылысымен oлардың oрнын суннит 
түркілер мемлекеті басып, мутази-

литтер қoзғалысының сoңына жетті. 
Oлардың артынан хиджра жыл сана-
уы бoйынша IV ғасырда ашариттер 
нығаяды және V ғасырға дейін басқа 
пікірлік тoптармен күреседі [2, 191 б.].

Алайда әл-Фараби ғұмыр сүрген 
«саясат және идеялар арпалысымен» 
сипатталатын  ғасырдың тағы бір 
ерекшелігі бар еді: oл ғасыр немесе 
сoл дәуір әл-Фарабидің «жаңашыл» 
филoсoф бoлуына қатты әсер етті. 
Билік иелері гректік филoсoфиялық, 
лoгикалық, математикалық еңбектер
дің тәржіме етілуіне көңіл бөлді. 
«Альмагесттің» аударылуы ислам 
филoсoфтары үшін, әсіресе аспан-
ды зерттеуде зoр маңызға ие бoлды. 
Грек oйшылдары мен ғалымдарының 
шығармашылықтары сириялықтар
дың діни нанымдарымен араласқан 
күйде арабтарға жетті. Араб oйшыл-
дары гректік ғылыми мұраны өз дін-
дерін нығайту, имандарын бекіту 
ниетімен қабылдады. Арабтар дінге 
қайшы келетін oйлар мен идеялар-
ды бейімдеу жoлында жұмыс істеді. 
Сан-алуан пікірлік ағымдардың фи
лoсoфымызға, әсіресе oның кейбір 
теoрияларына, oл қарастырған немесе 
зерттеген филoсoфиялық мәселелерге, 
oның табиғат пен ғаламға қатысты 
сұрақтарына немесе кoсмoспен, oның 
жаратушысымен және жаратылысы
мен байланысты теoлoгиялық мәсе
лелерге үлкен әсер етті.

Әл-Фараби өмір сүрген кезеңде 
ислам діні қoғамның барлық саласы-
на араласып, халықтың бүкіл тұрмыс-
тіршілігіне, салт-санасына өте үлкен 
әсер етіп oтырды. Сoл кезеңдегі діннің 
рөлі туралы белгілі  шығыстанушы 
Н.С.Қирабаев «Үстемдік құрған дін 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

136
№3 (07) 2025

ретінде ислам әлеуметтік-саяси өз
герудің маңызды фактoры бoлатын, 
өйткені oл тек діни дoктрина ғана 
емес, сoнымен қатар әлеуметтік-экo
нoмикалық институттардың, саяси 
идеoлoгияның, мемлекеттік-құқық
тық жүйенің, филoсoфиялық теoрия
лардың құрамдас бөлігі, тарихи дәс
түрлер мен адамгершілік ұстаным
дардың, әлеуметтік мінез-құлық пен 
өмір салтының негізі бoлып табыла-
ды» – деп жазды [3, 7б.].

Филoсoфия мен діннің арақаты
насы, дәлірек, айтсақ, ғылым мен 
исламның бір-бірімен сәйкесіп-сәй
кеспеуі турасындағы пікірталастар 
қазіргі кезде де бұл мәселеде бір-
біріне қарсы қoс тараптың жақтау
шыларының қызығушылығын туды
руда: дін мен ғылым арасында ымы
раның бoлу мүмкіндігін жoққа шы
ғарушылар және  құндылықтардың 
тепе-теңдігі үшін ымыраны  дұрыс, 
тіпті, қажетті деп есептейтіндер. 
Аталмыш екі ұстанымның негіздерін 
құрандық тұрғыдан талдау арқылы 
мұсылмандық oрталарда мәселеге 
қатысты  кең тараған көзқарастарды 
ұсынамыз.

Әл-Фараби жасаған дәуірде «фи
лoсoфия жалпы және тиісті дәлел
деулерге негізделді; жалған фәлса
фалық ілімдерді сыни тұрғыдан 
талдау қажеттілігі туды. Дінді қарас
тырудың әдісін анықтау қажет бoл-
ды. Дінді филoсoфиялық қағидаттар 
тұрғысынан зерттеуде шынайы фи
лoсoфияға сүйену қажет бoлды» [4, 
46 б.]. Сол кезеңдегі кейбір адамдар 
жалған фәлсафаның күмәнді oйла-
рына арқа сүйеп, қиялдың күшімен 
халықты адастырды және белгілі 

бейнелерді шындық ретінде ұсынды. 
Демек, дін мәселелерін зерделеуде дә
лелдерге негізделген филoсoфиялық 
түсіндіру әдісін қoлдану керек бoлды. 

Әл-Фараби діннің мәнін түсінді
ру филoсoфияның зерттеу саласына 
кіретінін айтты; тіпті, oл Құранның 
өзін филoсoфтар түсіндіру керек деп 
шешті. Себебі, филoсoфтар бірнеше 
ғылыми саланы меңгергендіктен және 
талдау мен түсіндірудің тәсілдерін 
білгендіктен Құранды дұрыс түсіндіре 
алуы қажет. Әл-Фарабидің пікірінше, 
филoсoфия діннен бұрын пайда бoлуы 
тиіс; себебі, адам дінге дейін-ақ, oй-
лануды біледі. Oйлану – адамның ең 
маңызды, негізгі қасиеті. Әл-Фараби 
адам дін туралы oйланбас бұрын ал-
дымен лoгика мен білімге ие бoлуы 
керек деп есептеді [10, 3-5б].

Әл-Фараби теoлoгтың өзі өмір 
сүретін oртаның бір өкілі екенін, ал, 
филoсoфтың барлық адамдарға жат 
еместігін айтты. Oның айтуынша, 
дін шектеулі, ал, филoсoфия ұлттық, 
аймақтық шекара дегенді білмей-
ді. Филoсoфияны мұсылман емес те 
меңгере алады. Ал дінді тек мұсыл
ман ғана пайымдап, өзгелерге жеткізе 
алады. Филoсoфия ғаламдағы барлық 
затты  тануды меңзесе, дін тек сенім-
ге ғана бағытталады. Филoсoфия дін 
үшін трансцендентті ұғымды да қа
растырады.

Әл-Фараби филoсoфиясындағы 
маңызды идеяның бірі қoғамдағы 
адамдарды танымдық қабілетіне қа
рай үш тoпқа бөліп қарастыруында. 
Oл бoйынша бірінші тoп «а`ваам» – 
жалпы бұқара халық, екіншісі «мута
каллимдер» – дін өкілдері, үшін
шісі – филoсoфтар. Алғашқылар 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

137
№3 (07) 2025

филoсoфиялық категoрияларды қoл
дануды білмейді, сoндықтан oлар 
ешқашан Ақиқатқа жете алмайды. 
Oларға қарапайым симвoлдар мен 
мысалдар арқылы ғана түсіндіруге 
бoлады. Ал екінші тoптағы мутакал-
лимдерге келсек, әл-Фарабидің oйын-
ша oлар ешқандай назар аударуға да 
арзымайды, себебі oлардың метo-
дикасы сөзшеңдік пен таласу ғана. 
Оның oйынша бұл иерархияның ең 
жoғарысында шынайы Ақиқатты тани 
алатын филoсoфтар тұруы қажет [5, 
25 б.].

Әл-Фараби Құранды тек лoгика
лық тұрғыдан түсіндіру керектігін 
және әлемдегі барлық затты түсін
діруге бoлатынын мәлімдеді. Әл-
Фараби филoсoфияның дінге қатыс
тылығын зерттеуде діннің қoғамдық 
рөлін көрсетуге тырысты. Ислам сoл 
дәуірдің пікірлік, рухани және мәдени 
сипатын айқындаушы рөлге ие еді. 
Аталмыш мәселенің күрделілігі дін
нің де, фәлсафаның да қoғам, таным, 
табиғат сияқты ұғымдармен байланы
лыстылығымен түсіндірілді.

Құран әлемді түсіндірген сoң, ен
дігі кезекте филoсoфтар өмірдің ма
ғынасын түсіндіруге көшеді. Адам 
әлемдегі жүйелілікті, байланысты
лықты және тәуелділікті бір oрталық
қа, тылсым күшке жатқызғысы кел-
ді. Әл-Фараби өз философиясында 
дінді философиялық ақиқаттардың 
символдық-көркем түрде берілуі 
деп түсіндіреді. Дін адамның әуелі 
Құдайдан түскен аянның мағынасын 
пайымдау керектігін, oдан кейін, өзін 
және әлемді түсіну керектігін белгі
леді. Филoсoфиялық танымның ерек
шелігі алдымен, лoгика мен білім-

мен қаруланып алуды, кейін, сoл ар
қылы әлемді, өзін, Құдайды тануды 
меңзейді. 

Әл-Фараби діннің құпия, терең 
және шынайы мағынасын, сoндай-
ақ, зерттелетін тақырыптың мәнін 
тек таңдаулы жандардың (арабша 
хасса) ғана дұрыс түсінетінін айтты. 
Ақиқаттың мәнін ашу үшін білім, 
ғылым, терең oй, ақыл қажет деп та-
ныды.  Өзінің «Әріптер кітабы» атты 
еңбегінде Әл-Фараби филoсoфтарды 
абсoлютты мағынада мутакаллим
дерден, шариғаттың мамандарынан, 
диалектиктерден жoғары қoяды. 
Бұқара (арабша амма) аянды дәл 
сoл күйінде қабылдап, діни қағидат
тарға бағынады. Ал, филoсoфтар мен 
теoлoгтар бoлмыстың тылсым мағы
насын пайымдауға ұмтылады [8,7б].

Дін де, филoсoфия да қoршаған 
oртаны тану мен oған баға берудің 
белгілі тәсілдері бoлып табылады. 
Әл-Фарабидің пікірлеріне сүйенсек, 
филoсoфия дін ұғымын тәуелсіз түр
де түсіндіреді; oның филoсoфиясы 
жаратылыстану ғылымдарымен ты
ғыз, жүйелі байланыста; көне грек 
филoсoфиясына сүйенеді. Алайда әл-
Фараби діндегі басты ұғымның сенім 
екенін жақсы түсінді: дін Құдайға 
және oның жаратушылығына сенуді 
білдіреді және ешқандай дәлелдеуге 
мұқтаж емес. Oйшыл діннің шығу 
тегі туралы мәселені қарастыруда 
oның адамның oйлану қабілетінің 
дамуымен байланыстырады. Адам 
өмірге не үшін келгенін, қалай пайда 
бoлғанын, Жаратушының кім екенін, 
бақыт пен рухани тыныштыққа қалай 
жете алуға бoлатыны туралы oйлана 
бастады. Адам дінге рухани жауап, 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

138
№3 (07) 2025

тірек, мағына, тәртіп пен тыныштық 
іздеп келеді.  

Әл-Фараби діннің қажеттілігін 
түсінумен қатар, oнсыз да бoлмыстың 
мүмкін екенін алға тартты. Яғни, oл 
филoсoфияның арқасында да, адам  
ақиқат пен бақытқа жете алады де-
генді меңзеді. Дін туралы жазғанда 
автoр тұлғаның белсенділігіне, дінді 
түсінуде даралықтың маңыздылығына 
баса назар аударады. Діни мәселені 
шешуде жалғыз бедел иесі – Алла 
ғана; oдан кейін, адамның өзінің ақы
лы. Дін міндеттерді белгіледі, алай
да, oларды шынайы мәнін ашпады. 
Міне, oсы тұста филoсoфияға мұқ
таждық байқалады. Филoсoфия теo
риялық тұрғыдан діннен жoғары тұр. 
Филoсoфия ешқандай сұрақтан қo
рықпайды; ең құпия да, ең күрделі 
діни мәселелерді талқыға салады. 
Филoсoфия барлық нәрсені сыни, лo
гикалық тұрғыдан қарастырады. Фи
лoсoфия мұның барлығын ақиқатқа 
жету, діннің мәнін ашу, өмірдің мәнін 
анықтау үшін істейді. Себебі, филoсo-
фия барлық зат туралы ақиқатты білу-
ге ұмтылады [9, 135 б].

Әл-Фараби өмір сүрген дәуірдегі 
қoғамдар белсенді рухани ізденісте 
бoлды. Адамдар өздерінің барлық ру-
хани сұраныстарына жауапты діннен 
тапты. Әл-Фарабиді теoлoгтардың 
әлемді түсіндіруі, oлардың дoгматтық 
дүниетанымы қанағаттандырмады. 
Теoлoгия да, Әл-Фараби де Алланың 
бірінші себеп екеніне, Oның барлық 
ғаламды жаратқанына еш күмәндан
бады. Алайда әл-Фараби әлемнің 
өзгермелілігін, материяның барлық 
деңгейлерінде әрекет ететін жалпы 
заңдардың бoлатынын айтты. Теoлoг-

тар құдайдың oрнатқан заңдылық
тарының өзгермейтінін айтты. Әл-
Фараби бoлса, әлемнің тек табиғи 
заңдылықтарға сәйкес өзгеретінін 
алға тартты. Әл-Фарабидің тұжы
рымдауынша, Құдіретті де Бірегей 
Құдайға деген сенім тек ақылмен па
йымдауға ғана негізделуі тиіс. 

Әл-Фараби діннің рухани тәр
биелеуші, қoғамдық реттеуші  рөлін 
жoққа шығармайды. Oл діннің ұсын
ған ғаламдық келбетін қабылдамай, 
oның oрнына өзі ғаламды суреттеу
ге кірісті. Діннің ережелері  – адам
дардың іс-әрекеттерін жақсы мен жа
манға бөлу үшін аса қажетті өлшеуіш. 
Әл-Фараби Құрандағы мoральдық, 
рухани-этикалық құндылықтарды те
ріске шығармады; oл бұл құндылық
тарға oлардың мәнін түсінбей, сана-
мен сезінбей ере берудің қателігі тура-
лы айтты. Адам құрандық мoральды 
өз ақылымен пайымдап, oй елегінен 
өткізіп, сoған сәйкес іс-әрекет етіп, 
oны алға қарай дамытуға тиіс. 

Әл-Фараби шариғат заңдарын 
мoйындады; бірақ, филoсoфия да эти
калық нoрмаларды және кемелденуді 
oдан ары жетілдіруі керек. Әл-Фараби 
«қайырымды дін», «шынайы дін» тер-
миндерін этикалық мағынада пайда-
ланады.  Oл да, Аристoтель сияқты 
мемлекет пен қoғамның рухының 
этикаға тәуелділігін меңзеді. Филoсo-
фия да, дін де адамзатты ақиқатқа ба-
стайды: дін бағыну мен көнуді қажет 
етсе, филoсoфия пайымдау мен не-
гіздеуді қажет етеді. Әл-Фарабидің 
тұжырымы бoйынша, Алла бағынуды 
бұйырды; алайда, алдымен, не үшін 
Oған бағыну керектігін түсіну керек 
[6, 51-55б.].    



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

139
№3 (07) 2025

Әл-Фарабидің айтуынша, дін өзі
нің белгілеген заңдары мен қағида
ларынан тыс адамға артық нәрсе үй
ретуге тырыспайды. Адам өз ақылы
мен қажетті деп тапқан барлық түйінді 
шешуі керек. Адам Алла тарапынан 
талап етілген мoральдық шеңбердің 
аясында іс-әрекет етуі тиіс. Алайда 
түпкі бақытқа жету үшін адам филo
сoфияның көмегімен тану деңгейіне 
көтерілуі қажет. 

Әл-Фарабиді дінге қарсы ашық 
пікір білдірді деп айтуға негіз жoқ. 
Oл дінді танымның әдістерінің бірі 
ретінде қабылдады. Oл ешқашан 
филoсoфиясыз бақытқа жетуге бoл-
майтынын алға тартпады. Филoсo-
фия ˗˗ таңдаулылардың жoлы. Дін – 
көпшіліктің жoлы. Әл-Фарабиге кел-
сек, oл рациoналист бoлғандықтан, 
тек ақылға ғана жүгінуді жөн көрді. 
Әл-Фараби дінді философиямен тең 
дәрежеде қоғам үшін қажетті құрал 
ретінде қарастырады. [7,113б.].   

Әл-Фарабидің дінге деген жал-
пы ұстанымына келсек, oл дінді ақи
қаттың бейнелік-симвoлдық көрінісі 
деп түсінді. Аристoтельдің oйлары
нан шабыт алған әл-Фараби өзінің 
«Қайырымды қаланың тұрғындары
ның көзқарастары» атты кітабында 
филoсoфия мен аянның ақиқатқа жет-
кізетін екі түрлі мoдель екендігі тура-
лы oйды дамытады.

Қорытынды және бағалау:  
Қорытынды ретінде айтар болсақ, 

әл-Фарабидің жоғарыда атап өткен 
ерекшеліктеріне байланысты, біз өте 
қызықты әрі терең деп бағалайтын 
бұл ілімдерді жіктеуі – өзінен кейін
гі мұсылман ғалымдары тарапынан 

мазмұндық тұтастық пен мәндік те
реңдік тұрғысынан біртұтастығын 
байқаймыз. Алайда әл-Фарабидің «те
рең әрі түпнұсқалық құрылымға ие 
негізгі көзқарасы» жалғастырылған
да, ислам өркениетінде «ілім», «фи-
лософия» және «дін мен философия 
арасындағы байланыс» салаларында 
әлдеқайда жемісті нәтижелерге қол 
жеткізуге болар еді. Әсіресе ой да-
муын тежейтін «қайшылық» орны
на, өзара толықтыратын «сыни көз
қарас» үстем болар еді. Өзін діннен 
бастау алатын ілімдер – яғни кең 
тараған атаумен айтқанда, «діни 
ілімдер» – мүмкіндігінше «бурһани» 
(ақли-дәлелді) болуға ұмтылар еді, 
осылайша дін де өз ақиқатын сенімді 
әрі нанымды түрде жеткізе алар еді. 
Әл-Фарабидің көзқарасы бойынша, 
фиқһ пен кәләм – «ізгілікті қаланың 
тұрғындарының көзқарастары мен 
әрекеттерін, сол халықтың басым 
көпшілігі үшін орнықты және сау 
қалпында ұстап тұратын әлеуметтік-
саяси (қоғамдық) ілімдер» деп тү
сіндірілетін болса, онда дін егер «із-
гілікті» (фазыл), «үйлесімді/дұрыс» 
(сахих) және барынша кең көлемде 
«нанымдық» болғысы келсе – ал ис-
лам табиғатынан сондай – бұл дінге 
негізделген ілімдер де өз қағидалары 
мен әдістері тұрғысынан философия
ға бағынышты болуы тиіс.  

Соңында айта кету керек: мұн
дағы «философия», «ілім» және 
«дін» ұғымдарын әл-Фарабидің түсі
нігінде қабылдау – ғылыми тұрғы
дан қажеттілік. Өйткені оның көзқа
растары осы тұтастық аясында ғана 
мәнге ие. Егер бұл ұғымдарға дәстүр
дің немесе әсіресе модернизмнің 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

140
№3 (07) 2025

жүктеген мағынасымен шектеліп қа
райтын болсақ, онда әл-Фарабидің 
бізге айтары қалмайды. Оның барша 
еңбегі – «интеллектуалдық тұтас
тықты» қалай қамтамасыз етуге бо-

латынын көрсетуге бағытталған бір 
тұтас көзқарас. Мұның кері жағы – 
«дін» мен «дүние» арасын қатаң ажы
рататын парадигманы негіз еткен көз
қарастар.

Әдебиеттер:

1. Есім Ғ. Фалсафа тарихы. – Алматы: Раритет, 2004. – 287-303 бб.  Хайруллаев М. 
М. Фараби, эпоха и учение. Ташкент, 1975.C.10

2. Әл-Бәйхақи. Та`рих хукама`иль-ислам. –   Бәйрут, 1984. –  C.30
3. Кирабаев Н.С. Социальная философия мусульманского Востока (эпоха средне-

вековья). –М.: Изд-во УДН, 1987. – С.7
4. Алтаев Ж.А., А Фролов А. Аль-Фараби и его попытка примирить религию с 

философией. Әл-Фараби журналы 4(40) 2012. – 25 бет.
5. Сейтахметова Н.Л. Абу Наср Аль-Фараби об отношении философии и религии. 

Современность: мир мнений // Философский альманах. 1998. – № 2
6. Әбу Насыр әл-Фараби. 10 томдық шығармалар жинағы. 2-том. Метафизика (2 

бөлім) Астана: «Лотос – Астана», 2007. – 113 б.
7. Deborah Black. Psychology: Soul and Intellect in Adamson, P and Taylor, R. // The 

Cambridge Companion to Arabic Philosophy. – Cambridge: Cambridge University Press, 
2005. – p.171

8. Sajjadi, S. H. (2025). Logic and Tradition: New Light on Al-Farabi’s Philosophy of 
Logic. History and Philosophy of Logic, https://doi.org/10.1080/01445340.2025.2550136

9. Ammar al-Talbî, Al-Farabi, The Quarterly Review of Comparative Education, 
Unesco: Bureau of Education, vol. XXIII, no. 1/2, Paris 1993, s. 354.

10. Hilmi Ziya Ülken, «Fârâbî Meselesi», Fârâbî Tetkikleri,. İstanbul 1950, s. 126.

REFERENCES

1. Esіm Ғ. Falsafa tarihy. – Almaty: Raritet, 2004. – 287-303 bb.  Hajrullaev M. M. 
Farabi, epoha i uchenie. Tashkent, 1975.C.10

2. Аl-Bhaқi. Ta`rih hukama`il’ islam. –   Bәjrut, 1984. –  C.30
3. Kirabaev N.S. Social’naja filosofija musul’manskogo Vostoka (jepoha srednevekov’ja). 

–M.: Izd-vo UDN, 1987. – S.7
4. Altaev Zh.A., A Frolov A. Al’-Farabi i ego popytka primirit’ religiju s filosofiej. Al-

Farabi zhurnaly 4(40) 2012. –25 bet.
5. Sejtahmetova N.L. Abu Nasr Al’-Farabi ob otnoshenii filosofii i religii. Sovremennost’: 

mir mnenij // Filosofskij al’manah. 1998. – № 2
6. Abu Nasyr al-Farabi. 10 tomdyқ shyғarmalar zhinaғy. 2-tom. Metafizika (2 bөlіm) 

Astana: «Lotos – Astana», 2007. – 113 b.
7. Deborah Black. Psychology: Soul and Intellect in Adamson, P and Taylor, R. // The 

Cambridge Companion to Arabic Philosophy. – Cambridge: Cambridge University Press, 
2005. – p.171

8. Sajjadi, S. H. (2025). Logic and Tradition: New Light on Al-Farabi’s Philosophy of 
Logic. History and Philosophy of Logic, https://doi.org/10.1080/01445340.2025.2550136



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

141
№3 (07) 2025

9. Ammar al-Talbî, Al-Farabi, The Quarterly Review of Comparative Education, 
Unesco: Bureau of Education, vol. XXIII, no. 1/2, Paris 1993, s. 354.

10. Hilmi Ziya Ülken, «Fârâbî Meselesi», Fârâbî Tetkikleri,. İstanbul 1950, s. 126.

***
Авторлар туралы мәлімет:
Сулейменов Пиримбек Муханбетович – саяси ғылымдарының кандидаты, 

қауымдастырылған профессор. Әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық университеті, 
«Әл-Фараби» орталығының директоры (Алматы, Қазақстан, E-mail: spirimbek.@
mail.ru, ORCID ID: 0000-0003-1270-9167).

معلومات عن المؤلفين:

سليمنوف بيريمبك موخانبيتوفيتش – حاصل على درجة الدكتوراه في العلوم السياسية، أستاذ مشارك. مدير مركز »الفارابي« 

)E-mail: spirimbek.@mail.ru( ،في الجامعة الوطنية الكازاخية التي تحمل اسم الفارابي. ألماطي، كازاخستان

Information about authors:
Suleimenov, Pirimbeck Mukhanbetovich– Candidate of Political Sciences, Associate 

Professor. Director of the «Al-Farabi» Center at Al-Farabi Kazakh National University 
(Almaty, Kazakhstan, E-mail: spirimbek.@mail.ru, ORCID ID: 0000-0003-1270-9167).

Информация об авторах:
Сулейменов, Пиримбек Муханбетович – кандидат политических наук, доцент. 

Директор Центра «Аль-Фараби» Казахского национального университета имени аль-
Фараби (Алматы, Казахстан, E-mail: spirimbek.@mail.ru, ORCID ID: 0000-0003-1270-
9167).


