
ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

102
№3 (07) 2025

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47               https://doi.org/ 10.63727/ris202573-8

Е. Абдыкаимов1

1Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті университеті, Алматы, Қазақстан
e-mail: dhrr@mail.ru

АМИНА ВАДУДТЫҢ ҚҰРАНҒА РАЦИОНАЛИСТІК 
КӨЗҚАРАСЫ ЖӘНЕ ОНЫҢ ҚАЗАҚСТАНДАҒЫ 

ДӘСТҮРЛІ ИСЛАМ ДҮНИЕТАНЫМЫНА ТӨНДІРЕТІН 
СЫН-ҚАТЕРЛЕРІ

Аңдатпа: Бұл мақала ислам феминизмінің көрнекті өкілі Амина Вадудтың 
Құранға деген рационалистік көзқарасына сыни тұрғыдан талдау жасауға арналған. 
Автор оның герменевтикалық әдістерінің діни мәтіндерді бұрмалауына және әйелдің 
исламдағы дәстүрлі бейнесін өзгертуіне алып келетіндігін дәлелдейді. Мақалада 
сондай-ақ Қазақстан мұсылман қоғамына бұл идеялардың тигізуі мүмкін қауіптері 
қарастырылады. Қазақ халқының ханафи-матуриди дәстүрі аясында қалыптасқан діни 
дүниетанымы Амина Вадудтың көзқарастарына қарама-қайшы келетіні көрсетіледі.

Түйін сөздер: Амина Вадуд, ислам феминизмі, рационализм, Құранға түсіндіру, 
герменевтика, Қазақстан, ханафиттік мәзһаб, әйелдің рөлі, шариғат, дәстүрлі 
құндылықтар.

عبدالقيوموف إ.
جامعة نور مبارك المصرية للثقافة الإسلامية،  ألماتي، كازاخستان

e-mail: dhrr@mail.ru

المنهج العقلاني لأمينة ودود في تفسير القرآن الكريم وآثاره السلبية على 
الرؤية الإسلامية التقليدية في كازاخستان

لملخص:
تتناول هذه المقالة تحليلً نقديًا للنظرة العقلانية التي تتبناها إحدى أبرز ممثلات النسوية الإسلامية، أمينة 
ودود، تجاه القرآن الكريم. ويبيّ الكاتب أن مناهجها التأويلية تؤدي إلى تحريف النصوص الدينية وتغيير الصورة 
التقليدية للمرأة في الإسلام. كما تُناقش في المقالة المخاطر المحتملة التي قد تُشكّلها هذه الأفكار على المجتمع المسلم 
في كازاخستان، ويُبيَّ أن الرؤية الدينية التي تَشكّلت لدى الشعب الكازاخي في إطار المذهب الحنفي والعقيدة 

الماتريدية تتعارض مع آراء أمينة ودود.
الكلمات المفتاحية: أمينة ودود، النسوية الإسلامية، العقلانية، تفسير القرآن، الهرمنيوطيقا، كازاخستان، 

المذهب الحنفي، مكانة المرأة، الشريعة، القيم التقليدية.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

103
№3 (07) 2025

E. Abdykaimov1 
1Nur-Mubarak Egyptian University of Islamic Culture, Almaty, Kazakhstan

e-mail: dhrr@mail.ru

AMINA WADUD’S RATIONALIST APPROACH TO THE 
QUR’AN AND ITS DETRIMENTAL CONSEQUENCES 

TO TRADITIONAL ISLAMIC WORLDVIEW IN 
KAZAKHSTAN

Abstract: This article offers a critical analysis of Amina Wadud’s rationalist approach 
to interpreting the Qur’an, highlighting how her hermeneutics distort traditional Islamic 
principles–especially the role and image of Muslim women. The paper examines the potential 
threats of such ideas to the religious identity of Kazakhstan’s Muslim community, which is 
rooted in the Hanafi-Maturidi tradition. It argues that Wadud’s methodology represents a 
departure from the established foundations of Islamic jurisprudence and exegesis.

Keywords: Amina Wadud, Islamic feminism, rationalism, Qur’anic interpretation, 
hermeneutics, Kazakhstan, Hanafi school, role of women, shari ‘ah, traditional values.

Е. Абдыкаимов1

1Египетский университет исламской культуры Нур-Мубарак, 
Алматы, Казахстан
e-mail: dhrr@mail.ru

РАЦИОНАЛИСТИЧЕСКИЙ ПОДХОД АМИНЫ ВАДУД 
К КОРАНУ И ЕГО НЕГАТИВНЫЕ ПОСЛЕДСТВИЯ 

ДЛЯ ТРАДИЦИОННОГО ИСЛАМСКОГО 
МИРОВОЗЗРЕНИЯ В КАЗАХСТАНЕ

Аннотация. Данная статья посвящена критическому анализу взглядов американ-
ской исследовательницы Амины Вадуд (р. 1952), одной из ключевых фигур исламского 
феминизма, и ее рационалистического подхода к интерпретации Корана. Рассматрива-
ются как методологические установки, так и конкретные ошибки герменевтики Вадуд. 
Особое внимание уделено ее влиянию на религиозное мышление в постсоветском му-
сульманском пространстве, в частности – в Казахстане. Автор доказывает, что идеи 
Амины Вадуд противоречат классическим принципам исламского толкования, ведут к 
подрыву авторитета шариатского знания и могут нанести вред традиционным ценно-
стям мусульманского сообщества Казахстана, основанным на ханафитской правовой 
школе и матуридитской теологии.

Ключевые слова. Амина Вадуд, исламский феминизм, рационализм, герменев-
тика, Коран, Казахстан, женское имаматство, ханафизм, матуридия, интерпретация, 
шариат, религиозная традиция, постколониальная критика.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

104
№3 (07) 2025

Введение
Феномен исламского феминизма 

в последние десятилетия вызывает 
активные дискуссии как в академи-
ческих, так и в религиозных кругах. 
Одной из наиболее заметных фигур 
в этом направлении является Амина 
Вадуд, американская мусульманка, 
получившая известность благода-
ря своей книге Qur’an and Woman: 
Rereading the Sacred Text from a 
Woman’s Perspective [1992]. С точки 
зрения самой Вадуд, ее цель – «пред-
ложить альтернативный взгляд на Ко-
ран, освобожденный от патриархаль-
ных интерпретаций, навязанных муж-
чинами» [Вадуд, 1992, с. 6].

Рационалистический подход 
Вадуд – не новшество в исламской 
мысли. Он восходит к мутазилитам и 
модернистам XIX-XX веков, таким как 
Мухаммад Абдо (1849–1905), Джамал 
ад-Дин аль-Афгани (1838–1897) и Фаз-
лур Рахман (1919–1988). Однако при-
менение Вадуд этих подходов к вопро-
сам пола, лидерства и обрядовой пра-
ктики вызвало многочисленные возра-
жения как со стороны традиционного 
исламского ученого сообщества, так и 
со стороны критически настроенных 
современных мыслителей.

В особенности настораживает 
внедрение подобных идей в общества 
с прочными традиционными религи-
озными установками, такие как Ка-
захстан. Здесь ислам развивался под 
влиянием ханафитского мазхаба и ма-
туридитской теологии, что сформиро-
вало глубокое уважение к коллектив-
ному и переданному знанию нақл и 
ограниченное использование индиви-
дуального рационального иска ра’й. 

Попытки привнести радикальные 
герменевтические стратегии могут 
привести к религиозной нестабильно-
сти, подрыву авторитета шариатских 
институтов и разрушению культурной 
идентичности.

Цель настоящей статьи – выя-
вить основные методологические и 
герменевтические ошибки в подходе 
Амины Вадуд, проанализировать их 
философскую основу, и рассмотреть 
потенциальное влияние её идей на 
мусульманское сообщество Казахс-
тана. Анализ проводится на основе 
как её трудов, так и классических ис-
ламских источников, включая тафсир, 
фикх, хадис и труды российских и ка-
захстанских исламоведов.

Основная часть. Понимание 
подхода Амины Вадуд к интерпрета-
ции Корана требует обращения к бо-
лее широкой интеллектуальной рамке, 
в которой переплетаются постколони-
альная критика, западный феминизм и 
исламский рационализм. Сама Вадуд 
определяет себя как мусульманку, 
стремящуюся «освободить интерпре-
тацию Корана от мужского домини-
рования и патриархального наследия» 
[Wadud, 1992, с. 7]. Её герменевтика 
основана на предположении, что свя-
щенные тексты не являются самодо-
статочными источниками истины, а 
нуждаются в постоянной «этической 
переоценке» в зависимости от контек-
ста и целей справедливости.

Такой подход отражает влияние 
мутазилизма – рационалистического 
течения в каламе, возникшего в ран-
нем исламе, представители которого 
утверждали, что разум способен са-
мостоятельно определить добро и зло 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

105
№3 (07) 2025

-Современные запад .(الحسن والقبح العقليان)
ные исследователи ислама, включая 
Вадуд, опираются на этот принцип, 
чтобы утверждать, что коранические 
предписания не являются неизменны-
ми, а могут переосмысляться в свете 
понятий «гендерного равенства» и 
«социальной справедливости». Одна-
ко, в традиционном суннитском бого-
словии, особенно в матуридитском и 
ашаритском толках, добро и зло по-
знаются не только разумом, но пре-
жде всего посредством шариатского 
откровения.

Амина Вадуд в своих трудах от-
крыто утверждает, что тексты Корана 
требуют «фильтрации» через личный 
опыт: «The Qur’an must be reread from 
the experience of women and from the 
position of justice» «Коран должен 
быть перечитан с учётом женского 
опыта и с позиции справедливости» 
[Wadud, 2006, p. 33].

Здесь понятие справедливости 
отрывается от классического ислама 
и интерпретируется в духе западной 
правозащитной риторики. Классиче-
ские улемы, в том числе имам аль-Га-
зали, утверждали, что справедливость 
– это исполнение обязанностей, пред-
писанных шариатом, а не субъектив-
ное равенство. В Ихья улюм ад-дин 
аль-Газали пишет: «العدل هو وضع كل شيء في 
-Спра» – «موضعه الشرعي، والظلم إخراجه عن موضعه
ведливость – это когда всё находится 
на своём шариатском месте, а неспра-
ведливость – это нарушение этого по-
рядка» [Аль-Газали, т. 2, с. 146].

Подобные утверждения Вадуд о 
приоритете индивидуального этиче-
ского опыта над откровением вступа-
ют в противоречие с установленным 

методом толкования Корана – тафсир 
биль-ма’сур, который основывается 
на хадисах, мнениях сподвижников и 
табиинов, и который веками был нор-
мой для мусульманских обществ.

Методологически Амина Вадуд 
использует то, что можно назвать 
«постструктуралистским тафсиром». 
Она считает, что Коран – это целост-
ный этический дискурс, а не просто 
собрание отдельных норм и указа-
ний. «По-видимому, у мусульман от-
сутствует вера в возможность того, 
что Коран как целое способен дать 
более великие плоды, чем его разроз-
ненные части» [Мухетдинов, 2019, с. 
87]. Она не считает, что значение аята 
закреплено однажды и навсегда, а, 
напротив, говорит о «множественно-
сти смысла». Это – заимствование из 
западной герменевтики, в частности 
из идей Жака Деррида о деконструк-
ции текста. В исламской традиции же 
захир [внешний смысл] текста при-
знаётся основным, и отступление от 
него возможно только при строгом со-
блюдении условий, указанных в усуль 
аль-фикх.

Более того, герменевтика Вадуд 
напрямую отвергает авторитет хади-
сов, если они противоречат её концеп-
ции гендерного равенства. Так, она 
не принимает хадис, переданный Абу 
Бакром, да смилуется над ним Аллах: 
امرأة» أمرهم  ولوا  قوم  يفلح  -Не преуспе» – «لن 
ет народ, поставивший женщину во 
главу своих дел» [Сахих аль-Бухари, 
№ 7099], объясняя это «историческим 
контекстом» и «мужской интерпрета-
цией».

Это отстранение от Сунны – яв-
ный признак модернистской герме-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

106
№3 (07) 2025

невтики. Вадуд не одинока в этом под-
ходе: её взгляды во многом перекли-
каются с идеями Фазлу Рахмана, Му-
хаммада Шахрура и Насра Абу Зайда, 
все из которых подвергались критике 
за отход от принципов классического 
тафсира и введение рационалистиче-
ских и философских категорий в ин-
терпретацию аятов. Как справедливо 
пишет И. Р. Нургалеев в своей работе 
о герменевтических школах в исла-
ме: «Рационализм исламских модер-
нистов XIX-XX вв. привёл к размы-
ванию границ между откровением и 
человеческой мыслью, где последний 
фактор стал преобладать» [Нургалеев, 
2015, с. 91].

Методология Амины Вадуд – это 
не развитие исламской традиции, а её 
коренной пересмотр под влиянием за-
падной философии, либеральной эти-
ки и гендерной идеологии. С точки 
зрения классической исламской нау-
ки, её подход не может рассматривать-
ся как часть традиционного тафсира, 
поскольку он нарушает его основы: 
уважение к источникам, последова-
тельность в применении принципов 
фикха, и признание иджма как крите-
рия ортодоксии.

Наконец, с теологической точки 
зрения, подход Вадуд отражает склон-
ность к субъективизму, в котором 
индивидуальное ощущение справед-
ливости становится критерием исти-
ны, что противоречит кораническому 
принципу: «А если вы будете следо-
вать за большинством тех, кто на зем-
ле, то они собьют вас с пути Аллаха» 
[Коран, 6:116].

Превращение интерпретации в 
пространство личного опыта, где жен-

щина трактует откровение через свою 
гендерную идентичность, приводит 
не к пониманию смысла Корана, а к 
подмене его содержания в угоду соци-
альным теориям.

Один из важнейших элементов 
феминистской герменевтики Амины 
Вадуд – это рационалистическое пе-
реосмысление категорий, имеющих 
четко зафиксированное значение в 
шариатской традиции. Главный тео-
логический изъян её подхода состо-
ит в произвольной подмене понятий, 
таких как ‘адль, имамат, каууамия и 
даже тафсир как метод, что нарушает 
смысловые и юридические рамки от-
кровения. «… любые попытки рекон-
струкции ислама влекут обвинения в 
отступничестве от религии» [Юсупо-
ва, 2022, с. 27].

Наиболее показательным приме-
ром служит её переосмысление аята 
34 из суры ан-Ниса: «Мужчины – по-
печители [قوّامون] женщин...». В тафси-
рах Ибн Касира, ат-Табари и аль-Кур-
туби поясняется, что каууамия означа-
ет руководство, опеку и управление, 
а также право принимать ключевые 
решения в семье. Ибн Касир пишет: 
والحاكم» وكبيرها  رئيسها  أي هو  المرأة،  قيّم على   الرجل 
إذا اعوجت -Мужчина – по» – «عليها ومؤدبها 
печитель женщины, то есть её руко-
водитель, глава, судья и воспитатель, 
если она отклонится» [Тафсир Ибн 
Касир, т. 1, с. 492].

Амина Вадуд отвергает это толко-
вание как «патриархальное» и вместо 
этого предлагает читать каууамия как 
«временное социальное положение, 
обусловленное экономическим фак-
тором», утверждая, что сегодня «жен-
щины могут зарабатывать больше 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

107
№3 (07) 2025

мужчин, а значит – выполнять ту же 
роль». Такой вывод полностью игно-
рирует тот факт, что шариат исходит 
не из доходов, а из структурной ответ-
ственности, предписанной мужчине 
как главе семьи и носителю обяза-
тельств по обеспечению нафақа.

Еще одним примером служит её 
утверждение, что слово имам в Кора-
не – гендерно нейтральное. Она ссы-
лается на аяты, в которых использует-
ся слово имам в значении «пример» 
или «лидер», не отличая между бого-
словским имаматом в коллективной 
молитве и понятием лидерства в ши-
роком смысле. Между тем, фикх всех 
мазхабов – ханафитского, маликит-
ского, шафиитского и ханбалитского 
– указывает, что женщина не может 
быть имамом для мужчин в пятнич-
ной или коллективной молитве. Имам 
аль-Маргинани (ум. 593/1197) пишет 
в аль-Хидая: «،الرجال المرأة  تؤم  أن  يجوز   ولا 
 لأن إمامتها تقلب هيئة الصلاة عليهم، والصلاة لا تتحمل
 Женщина не может быть» – «التغيير
имамом для мужчин, потому что это 
меняет форму молитвы, а она не до-
пускает изменений» [Имам аль-Мар-
гинани, т. 1, с. 83].

Кроме того, Вадуд игнорирует 
многовековой иджма’ ученых по это-
му вопросу. В усуль аль-фикх иджма 
рассматривается как доказательство, 
за которым запрещено противополож-
ное мнение. Имам аш-Шафии писал: 
 Если» – «إذا أجمع المسلمون على شيء، فهو الحق»
мусульмане единогласны в каком-то 
вопросе, это и есть истина» [аш-Ша-
фии, с. 372]. Исламские феминистки, 
напротив, утверждают обратное. Ис-
ламский феминизм в корне поменял 
интерпретацию исламских текстов, 

выявив в них мизогинию… «женщи-
на в модернизованном исламе может 
быть полноценным имамом и возглав-
лять пятничные молитвы, где мужчи-
ны и женщины совместно склоняются 
в молитве» [Юсупова, 2022, с. 26].

Феминистский подход Вадуд опи-
рается на «реконструкцию» понятий 
– она отказывается от их правового 
и тафсирного значения и предлагает 
взамен модернистскую трактовку. Это 
прослеживается в её описании про-
рока Мухаммада, да благословит его 
Аллах и приветствует, как «гендерно 
справедливого» человека, который 
якобы «никогда не утверждал разли-
чий между мужчиной и женщиной в 
руководстве». Однако хадисы, указы-
вающие на распределение ролей, мно-
гочисленны. В частности, хадис из Са-
хих аль-Бухари: «الرجل راع في أهله، وهو مسؤول 
 عن رعيته، والمرأة راعية في بيت زوجها، وهي مسؤولة عن
 Мужчина – пастырь в своей» – «رعيتها
семье, и он ответственен за свою паст-
ву, а женщина – пастырь в доме мужа, 
и она ответственна за свою паству» 
[Сахих аль-Бухари, № 893].

Вадуд либо обходит подобные 
хадисы, либо объявляет их «не соот-
ветствующими духу Корана», что яв-
ляется недопустимым с точки зрения 
усуль аль-хадис. Утрата доверия к ха-
дисам – это прямой путь к субъектив-
ной интерпретации, которая утрачи-
вает связь с пророческим наследием и 
улемами.

Кроме того, термин тафсир в 
трудах Вадуд употребляется не в его 
классическом значении, как разъяс-
нение смысла аятов на основе сунны, 
арабского языка, асбаб ан–нузуль и 
иджмы, а скорее как форма социаль-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

108
№3 (07) 2025

ной критики. Она сама пишет: «Таф-
сир должен быть расширен, чтобы 
включать в себя моральный голос 
женщин и их жизненный опыт как 
источник постижения божественного 
послания» [Wadud, 2006, p. 45]. Эта 
установка проявляется также в её ут-
верждении, что в случае противоре-
чия между Кораном и хадисами, пред-
почтение всегда должно быть отдано 
Корану: «Коран, в отличие от хадисов, 
полностью достоверен и непогрешим; 
и… даже если бы ей представили убе-
дительные доказательства обратного, 
она предпочла бы следовать Корану» 
[Мухетдинов, 2019, с. 88].

Это означает перенос авторитет-
ного знания из рук ученых в плоскость 
социальной и личной рефлексии. Та-
кая подмена равносильна отмене ин-
ститута муфассиров и превращению 
Корана в текучий текст, смысл кото-
рого определяется эмоциональными 
и идеологическими посылами толко-
вателя.

Отсюда становится ясным, что 
герменевтическая стратегия Амины 
Вадуд представляет собой совокуп-
ность рационалистических и феми-
нистских подходов, направленных не 
на интерпретацию Корана в рамках 
исламской традиции, а на её рекон-
струкцию в свете западных социаль-
но-политических теорий. Это делает 
её проект методологически несовме-
стимым с традиционным исламским 
знанием и ставит под угрозу стабиль-
ность богословского авторитета в 
мусульманских обществах. Похожий 
подход характерен для ряда турецких 
теологов. «Турецкие теологи… ин-
терпретируют ислам в соответствии с 

демократическими ценностями… лю-
бые попытки реконструкции ислама 
влекут обвинения в отступничестве от 
религии» [Юсупова, 2022, с. 27].

Появление и распространение 
идей Амины Вадуд, а также других 
представителей исламского феми-
низма, в пространстве казахстанско-
го исламского сознания представляет 
собой серьезный вызов не только для 
религиозных институтов, но и для 
культурного самосознания мусуль-
манского населения. Казахстан – это 
страна, где ислам возродился после 
десятилетий государственного ате-
изма и репрессий, и потому процесс 
возвращения к религиозной практике 
происходит параллельно с поиском 
самобытности, ценностей и ориен-
тира. В такой среде особенно уязви-
мыми оказываются студенты, интел-
лектуалы и женщины, вовлечённые в 
глобальные дискуссии о правах и ген-
дере, но лишённые системного право-
вого и акидического образования.

Попытки внедрения идей Вадуд 
в Казахстан не являются абстрактной 
угрозой. Уже сегодня в некоторых ев-
ропейских академических и активист-
ских кругах начинают звучать призы-
вы к «новому чтению Корана с феми-
нистской перспективы», обсуждается 
вопрос женского имаматства в мече-
тях, оспаривается легитимность хади-
сов, связанных с гендерными ролями. 
Это происходит зачастую под лозун-
гами «возврата к истинному исламу 
без мужских искажений», но на деле 
приводит к радикальной переоценке 
всей исламской традиции.

Казахстанская религиозная среда, 
основанная на ханафитском мазхабе и 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

109
№3 (07) 2025

матуридитской теологии, исходит из 
признания роли переданного знания, 
уважения к ижма улемов, и традици-
онного понимания справедливости 
как исполнения обязанностей перед 
Аллахом, семьёй и обществом. В этой 
парадигме женщине отводится почёт-
ная и ответственная роль – как мате-
ри, воспитательницы, хранительницы 
домашнего очага, а не как конкурен-
та мужчине в общественном или бо-
гословском лидерстве. Такие образы 
формировались на протяжении ве-
ков, включая труды казахских ахунов, 
ишанов и муфтиев.

Как подчёркивает казахстанский 
теолог Б. Жумабаев в своей работе 
«Традиционные ценности и вызовы 
глобализации», «либеральная ислам-
ская риторика, сформированная в 
США или Европе, не может быть пе-
ренесена на казахскую почву без раз-
рушения основ социальной этики и 
семьи» [Жумабаев, 2021, с. 78].

Влияние герменевтики Вадуд 
приводит к двум видам последствий: 
богословским и социокультурным. С 
богословской точки зрения возника-
ет подрыв авторитета классических 
источников – хадисов, фикха, иджма. 
Молодёжь начинает воспринимать 
ислам как «открытую систему», в ко-
торой любые положения можно под-
вергнуть переосмыслению. Это ведёт 
к отказу от шариатских норм, фраг-
ментации богословского знания и по-
явлению «религиозных индивидуали-
стов», которые, не обладая подготов-
кой, берутся толковать Книгу Аллаха 
самостоятельно.

С социокультурной стороны, идея 
«равенства ролей» в трактовке Вадуд 

разрушает хрупкий баланс в казахс-
танских семьях, где ислам до сих пор 
остаётся стабилизирующим факто-
ром. Если женщина перестаёт видеть 
в муже своего покровителя, а начина-
ет воспринимать его как конкурента в 
управлении семьёй, это провоцирует 
конфликты, разводы, психологиче-
скую дезориентацию у детей. Вадуд 
утверждает, что мужчины определи-
ли, что значит быть мусульманином, 
но они заодно и решили, какой долж-
на быть мусульманка [Мухетдинов, 
2019, с. 92]. Уже сегодня статистика 
разводов в Казахстане превышает 
40% (данные Комитета по делам се-
мьи и гендерной политики при МТ-
СЗН, 2023), и такие тенденции только 
усугубляются при потере религиозно-
го фундамента.

Как отмечает исследователь, 
«безгласность женщин в ключевой 
период развития коранической экзеге-
зы… была по ошибке отождествлена с 
безгласностью женщин в самом текс-
те Корана» [Мухетдинов, 2019, с. 91].

Не менее опасна и подмена поня-
тий, происходящая под влиянием ин-
терпретаций Вадуд: духовная «спра-
ведливость» превращается в правовое 
«равенство», понятие имамат теряет 
сакральность, хадисы становятся объ-
ектом селективного подхода. Всё это 
ведёт к тому, что ислам, лишённый 
своей методологической и духовной 
глубины, становится лишь оболочкой 
для политической и социальной борь-
бы – будь то борьба за власть, репре-
зентацию или участие в «гендерном 
активизме».

Подобные процессы подрывают 
основы уммы как духовной общности. 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

110
№3 (07) 2025

Казахстанское общество, исторически 
ориентированное на коллективные 
нормы, родовые и семейные связи, 
уважение к старшим и к ученым, не 
может быть интегрировано в модели 
феминистского индивидуализма без 
утраты своей культурной самобытно-
сти. Это уже не просто религиозная 
полемика, а вопрос национальной и 
культурной безопасности.

Следовательно, идеи Амины 
Вадуд, будучи органическими про-
дуктами западной социальной фи-
лософии, в казахстанском контексте 
функционируют как фактор деструк-
ции. Они разрушают синтез веры, 
семьи и традиции, который веками 
удерживал мусульманскую общину 
Казахстана. «Казахский ислам», если 
употребление такого термина возмож-
но, своеобразен по ряду причин; исто-
рия сформировала, сменяя друг друга, 
толерантный ислам, который прочно 
укоренился в казахской культуре [До-
смурзинов, 2023, с. 18].

Одним из наиболее разруши-
тельных следствий распространения 
феминистской герменевтики, пред-
ставленной трудами Амины Вадуд, 
является трансформация религиоз-
ного образа женщины-мусульманки. 
Традиционный исламский подход, 
особенно в рамках ханафитско-мату-
ридитской парадигмы, воспринимает 
женщину как духовно полноценную, 
но отличающуюся в социально-роле-
вом отношении личность, имеющую 
особые функции, права и обязаннос-
ти, гармонично распределённые в об-
ществе.

Феминистская критика Корана 
и хадисов отвергает это различие, 

настаивая на абсолютном равенстве 
функций между мужчинами и женщи-
нами. Амина Вадуд в Inside the Gender 
Jihad утверждает, что «традиционный 
ислам ограничивает женщину функ-
цией матери и жены, в то время как 
Коран говорит о человеке, независимо 
от пола» [Wadud, 2006, p. 48]. Одна-
ко в действительности женская иден-
тичность в исламской традиции не 
ограничена, а возвышается – прежде 
всего как мать, воспитательница и но-
сительница духовной чистоты.

Такая подмена приводит к фор-
мированию нового типа личности 
– женщины, отвергающей не только 
правовые нормы, но и духовное изме-
рение своей миссии. В казахстанском 
контексте это выражается, например, 
в отказе от традиционного платка как 
«символа мужского контроля», в пре-
небрежении ролью жены и матери, в 
негативном отношении к словам хая 
[стыдливость], таат [послушание], 
ифа [целомудрие]. Всё это, согласно 
казахстанскому теологу С. Касымову, 
«разрушает духовную экосистему, в 
которой женщина была не объектом, а 
хранительницей исламской морали и 
культуры» [Касымов, 2022, с. 92].

Примеров пагубных последствий 
достаточно. Во многих крупных горо-
дах Казахстана активистки, вдохнов-
лённые западными феминистками, 
организуют дискуссионные клубы, 
где ставится под сомнение религиоз-
ное предписание хиджаба, дозволен-
ность многожёнства, а также подлин-
ность хадисов о домашних обязанно-
стях жены. На встречах используются 
тезисы феминистски настроенных 
личностей. Это приводит к тому, 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

111
№3 (07) 2025

что молодые девушки, не обладая 
правовым образованием, начинают 
воспринимать Коран как «подавляю-
щий женщин текст», из которого их 
нужно «освобождать». В результате 
образ женщины-мусульманки теряет 
свою самобытность и превращается 
в протестную маску, лишённую ду-
ховности. Турецкая правозащитница, 
исламская феминистка и колумнист-
ка Хидает Туксал утверждает, что в 
хадисах укоренилось женоненавист-
ничество, привнесённое из христиан-
ства и иудаизма. Однако на деле она 
ставит под сомнение подлинность 
противоречивых хадисов, так как 
они идут вразрез с моралью Пророка 
(Юсупова, 2022, с. 32).

Муфтий Казахстана Наурызбай 
кажы Тағанұлы в проповеди, произ-
несённой в Центральной мечети Ал-
маты в октябре 2022 года, подчёркнуто 
заявил: «Бүгінгі таңда әйел затының 
қасиетті бейнесін бұрмалауға, оны 
батыстық түсініктермен алмастыруға 
бағытталған арандатушылық идеялар 
көбейіп келеді. Қазақ мұсылман әйелі 
– ибалы, арлы, тақуа. Осы бейнені 
бұзу – болашақ ұрпақты әлсірету». 
«Сегодня участились провокацион-
ные идеи, направленные на искаже-
ние священного образа женщины и 
подмену его западными концепциями. 
Казахстанская мусульманка – скром-
ная, целомудренная, богобоязненная. 
Разрушение этого образа – это под-
рыв будущих поколений» [Проповедь 
в Центральной мечети, 21.10.2022].

Подобные выступления – это не 
реакционный консерватизм, а защита 
культурно-религиозной идентично-
сти, сложившейся веками. В условиях 

глобализации сохранение образа жен-
щины-мусульманки как духовного 
столпа семьи и общества – не просто 
выбор традиции, но стратегия вы-
живания для народа, сохраняющего 
связь с исламскими и национальными 
корнями.

Защитой от подобных влияний 
должно стать возвращение к класси-
ческим источникам, поддержка ис-
ламских вузов, подготовка квалифи-
цированных муфассиров и факихов, и 
активное участие традиционных уле-
мов в просветительской работе среди 
женщин и молодёжи.

Заключение. Феминистская гер-
меневтика Амины Вадуд представляет 
собой радикальный вызов традицион-
ным методам толкования Священного 
Корана. Будучи сформированной под 
влиянием западной философии, пост-
структурализма, феминизма и рацио-
налистической интерпретации, её ме-
тодология противопоставляет личный 
опыт – в частности, женский опыт – 
богословскому наследию, основанно-
му на иджма, сунне, тафсире и фикхе.

Вадуд сознательно отвергает тра-
диционное толкование текстов в поль-
зу субъективной этики и социальных 
концептов, не имеющих основания в 
исламском шариате. Она подменяет 
термины, оспаривает хадисы, игнори-
рует иджму, а порой и прямо вступает 
в противоречие с кораническими тек-
стами. Такое интеллектуальное пове-
дение может быть охарактеризовано 
как попытка создания «нового исла-
ма», оторванного от его первоисточ-
ников и служащего инструментом со-
циальных преобразований, а не сред-
ством поклонения и богопознания.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

112
№3 (07) 2025

Наиболее тревожной является 
потенциальная проникающая способ-
ность таких идей в мусульманские об-
щества, не обладающие глубокой ис-
ламской подготовкой. Казахстан, с его 
постсоветским религиозным ренес-
сансом и возрождением исламского 
духа, оказывается особенно уязвим. В 
условиях, когда религиозное образо-
вание ещё только восстанавливает по-
зиции, феминистская критика Корана 
может легко проникнуть в среду мо-
лодежи, женщин и гуманитарной ин-
теллигенции, не имеющих системных 
знаний в области усуль аль-фикх, таф-
сира и акиды. В условиях растущего 
интереса молодежи к исламским цен-
ностям крайне важно не допустить 
подмены традиционного ислама по-
литизированными идеологиями, по-
скольку именно политизация религии 
может стать фактором дестабилиза-
ции общества [Джалилов, 2016, с. 23]. 
Исламское «возрождение» в Казахс-
тане – уникальное явление. «В казах-
станском обществе существуют две 
противоречивые тенденции – за «очи-
щение ислама» и за сохранение исла-
ма как части исторического прошло-
го» [Досмурзинов, 2023, с. 18].

Формирование исламского феми-
низма как альтернативной системы 
религиозного знания, где авторитет 
передается не ученым и муфтийским 
советам, а активисткам и публицист-
кам, ведёт к подрыву религиозной ие-
рархии. Оно влечёт за собой не просто 
разрушение правовой практики, но и 

эрозию всей этической системы исла-
ма, основанной на балансе прав и обя-
занностей, сакральности институтов 
и преемственности знания. В казахс-
танском контексте это означает угро-
зу утраты исторически сложившегося 
духовного облика общества, замену 
его поверхностной универсалистской 
моделью, оторванной от культурного 
и религиозного ядра нации [Джали-
лов, 2016, с. 24].

Противодействие феминистской 
герменевтике, подобной взглядам 
Амины Вадуд, должно строиться не 
на полемике и обвинениях, а на прос-
вещении, на возвращении к класси-
ческим принципам исламской науки. 
Необходимо укрепление исламского 
образования в Казахстане, особенно 
в сфере женских колледжах-медресе, 
университетов и исламских курсов, 
чтобы дать мусульманкам Казахстана 
право на знание, а не на идеологиче-
скую подмену. «В истории Казахстана 
развивался ислам, имевший толерант-
ные основы, поэтому автор приходит 
к выводу, что именно данная форма 
мировоззрения должна лечь в основу 
идеологемы, которую страна может 
развивать и в современный период» 
[Досмурзинов, 2023, с. 11]. Только 
так можно сохранить духовную це-
лостность общества, традиционную 
роль семьи и стабильность исламской 
общины в рамках ханафитско-мату-
ридитской парадигмы, которая исто-
рически и культурно соответствует 
казахскому менталитету.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

113
№3 (07) 2025

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

1.	 Аль-Газали А. Х. (2005). Ихъя ‘улум ад-дин [Возрождение наук о религии], т. 2. 
Бейрут: Дар аль-Маарифа. – 398 с.

2.	 Ибн Касир И. (2000). Тафсир аль-Куран аль-Азим [Великое толкование Корана], 
т. 1. Бейрут: Дар аль-Фикр. – 464 с.

3.	 Ат-Табари М. Дж. (2007). Джами‘ аль-баян ‘ан та’виль ай аль-Куран [Свод 
разъяснений толкования Корана], т. 1. Бейрут: Муаззамия. – 512 с.

4.	 Аль-Куртуби М. А. (1993). Аль-Джами‘ ли-ахкам аль-Куран [Свод постановле-
ний Корана], т. 1. Каир: Дар аль-Кутуб аль-Мисрия. – 522 с.

5.	 Аш-Шафии М. И. (1973). Ар-Рисаля [Послание об основах фикха]. Бейрут: Дар 
аль-Маарифа. – 382 с.

6.	 Аль-Маргинани А. А. (1997). Аль-Хидая [Путь в фикхе], т. 1. Бейрут: Дар аль-
Фикр. – 383 с.

7.	 Аль-Бухари М. И. (2002). Сахих аль-Бухари [Достоверный сборник хадисов]. 
Бейрут: Дар Ибн Касир. – 1400 с.

8.	 Аль-Тафтазани С. Д. (2003). Шарх аль-Акаид ан-Насафийя [Комментарий к 
убеждениям ан-Насафи]. Бейрут: Дар аль-Кутуб аль-Ильмия. – 304 с.

9.	 Бин Баз А. А. (1995). Маджму‘ аль-фатауа [Собрание фетв], т. 12. Эр-Рияд: 
Дар аль-Ватан. – 390 с.

10.	Джумаа А. (2011). Аль-Баян ли-ма яшгаль аль-Адхан [Разъяснение волнующих 
вопросов]. Каир: Дар ас-Салам. – 422 с.

11.	 Wadud, A. (1992). Qur’an and Woman: Rereading the Sacred Text from a Woman’s 
Perspective. Oxford: Oxford University Press. – 118 p.

12.	Wadud, A. (2006). Inside the Gender Jihad: Women’s Reform in Islam. Oxford: 
Oneworld Publications. – 256 p.

13.	Якубов М. Я. (2010). Исламское богословие и рационализм мутазилитов. Ка-
зань: Изд-во Казанского университета. – 208 с.

14.	Мухетдинов Д. В. (2019). Ислам и вызовы современности: богословские раз-
мышления. Москва: Медина. – 312 с.

15.	Мухетдинов Д. В. (2019). Исламская феминистская экзегеза Амины Вадуд // 
Ислам в современном мире, №4, с. 81–98. DOI: 10.22311/2074–1529–2019–15–4–81–98.

16.	Нургалеев И. Р. (2015). Герменевтика в исламской мысли: традиции и нова-
ции. Казань: Изд-во КФУ. – 224 с.

17.	Юсупова С. Ш. (2022). Дебаты турецких теологов о феминизме и обновлении 
ислама // Вестник Казахского национального женского педагогического университе-
та, № 2(90), с. 25–39. DOI: 10.52512/2306–5079–2022–90–2–25–39

18.	Жанайдаров Н. М. (2020). Методология исламского права в Центральной 
Азии. Алматы: Қазақ университеті. – 216 с.

19.	Досмурзинов Р.К. (2023). Ислам Великой степи: исторические и культур-
ные аспекты развития мировой религии в Казахстане // Вестник КГПИ, №1 (69),  
с. 11–18.

20.	Карин Е. Т. (2020). На перекрёстке традиции и модерна: ислам в Казахстане. 
Алматы: КИСИ. – 174 с.

21.	Джалилов З.Г. (2016). Возрождение ислама в контексте новых реалий Казахс-
тана // Мир Большого Алтая, № 2(1.1), с. 23–31.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

114
№3 (07) 2025

22.	Жумабаев Б. Ш. (2021). Традиционные ценности и вызовы глобализации. Нур–
Султан: НИЦ «Әзірет Сұлтан». – 208 с.

23.	Ералиев Р. (2019). «Исламская герменевтика и религиозная идентичность», Ре-
лигиоведение в Казахстане, №4, с. 68.

24.	 Комитет по делам семьи и гендерной политики (2023). Отчет о положении семьи 
в Республике Казахстан. Астана: Министерство труда и соц. защиты населения. – 92 с.

REFERENCES

1.	Al-Ghazali, A. H. (2005). Ihya’ ‘Ulum al-Din [Revival of the Religious Sciences], 
Vol. 2. Beirut: Dar al-Ma‘arifa. – 398 pp.

2.	Ibn Kathir, I. (2000). Tafsir al-Qur’an al-‘Azim [The Great Commentary of the 
Qur’an], Vol. 1. Beirut: Dar al-Fikr. – 464 pp.

3.	Al-Tabari, M. J. (2007). Jami‘ al-Bayan ‘an Ta’wil Ay al-Qur’an [Comprehensive 
Explanation of Qur’anic Verses], Vol. 1. Beirut: Mu‘azzamiya. – 512 pp.

4.	Al-Qurtubi, M. A. (1993). Al–Jami‘ li-Ahkam al-Qur’an [Compendium of Qur’anic 
Rulings], Vol. 1. Cairo: Dar al-Kutub al-Misriyya. – 522 pp.

5.	Al-Shafi‘i, M. I. (1973). Al-Risala [Treatise on the Principles of Islamic Jurisprudence]. 
Beirut: Dar al-Ma‘arifa. – 382 pp.

6.	Al-Marghinani, A. A. (1997). Al-Hidaya [The Guidance in Fiqh], Vol. 1. Beirut: Dar 
al-Fikr. – 383 pp.

7.	Al-Bukhari, M. I. (2002). Sahih al-Bukhari [Authentic Collection of Hadiths]. Beirut: 
Dar Ibn Kathir. – 1400 pp.

8.	Al-Taftazani, S. D. (2003). Sharh al-‘Aqa’id al-Nasafiyya [Commentary on the Creed 
of al-Nasafi]. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyya. – 304 pp.

9.	Bin Baz, A. A. (1995). Majmu‘ al-Fatawa [Collection of Legal Rulings], Vol. 12. 
Riyadh: Dar al-Watan. – 390 pp.

10.	Gomaa, A. (2011). Al-Bayan lima Yashghal al-Adhan [Clarification of What 
Occupies the Mind]. Cairo: Dar al-Salam. – 422 pp.

11.	 Wadud, A. (1992). Qur’an and Woman: Rereading the Sacred Text from a Woman’s 
Perspective. Oxford: Oxford University Press. – 118 pp.

12.	Wadud, A. (2006). Inside the Gender Jihad: Women’s Reform in Islam. Oxford: 
Oneworld Publications. – 256 pp.

13.	Yakubov, M. Y. (2010). Islamic Theology and the Rationalism of the Mu‘tazilites. 
Kazan: Kazan University Press. – 208 pp.

14.	Mukhetdinov, D. V. (2019). Islam and the Challenges of Modernity: Theological 
Reflections. Moscow: Medina. – 312 pp.

15.	Mukhetdinov, D. V. (2019). Islamic Feminist Exegesis of Amina Wadud, Islam in the 
Modern World, No. 4, pp. 81–98. DOI: 10.22311/2074–1529–2019–15–4–81–98.

16.	Nurgaliyev, I. R. (2015). Hermeneutics in Islamic Thought: Traditions and 
Innovations. Kazan: Kazan Federal University Press. – 224 pp.

17.	Yusupova, S. Sh. (2022). Debates of Turkish Theologians on Feminism and the 
Renewal of Islam, Bulletin of the Kazakh National Women’s Pedagogical University, No. 
2(90), pp. 25-39. DOI: 10.52512/2306–5079–2022–90–2–25–39.

18.	Zhanaidarov, N. M. (2020). Methodology of Islamic Law in Central Asia. Almaty: 
Qazaq University. – 216 pp.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

115
№3 (07) 2025

19.	Dosmurzynov, R. K. (2023). Islam of the Great Steppe: Historical and Cultural 
Aspects of the Development of a World Religion in Kazakhstan, Bulletin of KGPI, No. 1(69), 
pp. 11-18.

20.	Karin, E. T. (2020). At the Crossroads of Tradition and Modernity: Islam in 
Kazakhstan. Almaty: KISI. – 174 pp.

21.	Dzhalilov, Z. G. (2016). Revival of Islam in the Context of the New Realities of 
Kazakhstan, World of Great Altay, No. 2(1.1), pp. 23-31.

22.	Zhumabayev, B. Sh. (2021). Traditional Values and the Challenges of Globalization. 
Nur–Sultan: «Aziret Sultan» Research Center. – 208 pp.

23.	Yeraliev, R. (2019). «Islamic Hermeneutics and Religious Identity», Religious 
Studies in Kazakhstan, No. 4, p. 68.

24.	Committee on Family and Gender Policy (2023). Report on the Status of Families 
in the Republic of Kazakhstan. Astana: Ministry of Labor and Social Protection. – 92 pp.

***
Автор туралы мәлімет:
Абдыкаимов Эркин Медербекович – Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті уни-

верситеті Исламтану кафедрасының оқытушысы (Алматы қ., Қазақстан, e-mail:  
dhrr@mail.ru, ORCID ID: 0000–0002–9394–7847)

معلومات عن المؤلف:  
عبدالكيموف إركين ميديربكوفيتش - محاضر في قسم الدراسات الإسلامية بجامعة نور مبارك المصرية للثقافة الإسلامية 

)ألماطي، كازاخستان(.
Information about author:
Abdykaimov, Erkin Mederbekovich – Lecturer at the Department of Islamic Studies, 

Nur-Mubarak Egyptian University of Islamic Culture (Almaty, Kazakhstan, e-mail: dhrr@
mail.ru, ORCID ID: 0000–0002–9394–7847)

Сведения об авторе:
Абдыкаимов, Эркин Медербекович – преподаватель кафедры Исламоведения Еги-

петского университета исламской культуры Нур-Мубарак (Алматы, Казахстан, e-
mail: dhrr@mail.ru, ORCID ID: 0000–0002–9394–7847)




