
ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
67

ҒТАМР/ SRSTI/ ГРНТИ 21.15.47     
   

https://orcid.org/0000-0003-3910-8222
е-mail: mukhitdinov.rashid@gmail.com
https://orcid.org/0009-0006-4721-2993 

е-mail: saparbek.zh14@mail.ru 

ИСТИХСАН – ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУ ӘДІСІ

Мухитдинов Рашид Сражович
Филология ғылымдарының кандидаты,
Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті 

университеті, Алматы қ, Қазақстан

Жұмағали Сапарбек Қайратұлы
Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті 

университеті,
Алматы қ, Қазақстан

الاستحسان باعتبارهُ مصدر من مصادر الدراسات الإسلامية

رشيد محي الدينوف
دكتور في علوم الفيلالوجية والعلوم الإسلامية 
الجامعة المصريةَ للثقَافة الإسلاميةَ نور مبارك

ألماتي، كازاخستان

جَمعة علي ساباربيكُ 
الجامعة المصريةَ للثقَافة الإسلاميةَ نور مبارك

ألماتي، كازاخستان

ISTIHSAN – METHOD OF PRINCIPES ISLAMIC STUDIES

Mukhitdinov Rashid Srajovich
Candidate of Philological Sciences

Egyptian University of Islamic culture 
Nur-Mubarak, Almaty, Kazakhstan

Zhumagali SaparbeK Kairatuly
Egyptian University of Islamic culture 

Nur-Mubarak
Almaty, Kazakhstan

ИСТИХСАН – МЕТОД ИЗУЧЕНИЯ ИСЛАМОВЕДЕНИЯ

Мухитдинов Рашид Сражович
Кандидат филологических наук,

Египетский университет исламской 
культуры 

Нур-Мубарака, 
Алматы, Казахстан

Жұмағали Сапарбек Қайратұлы
Магистрант,

Египетский университет исламской  
культуры 

Нур-Мубарака,
Алматы, Казахстан

Аңдатпа. Истихсан – ислам құқығындағы ғибадат, муғамалат (сауда-саттық), 
отбасы және қоғамдық мәселелер сияқты фиқһтың басқа да тақырыптарында кең 
қолданылатын шариғи дәлел. Қоғамның алға жылжуы және ғылым мен техниканың 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
68

дамуына байланысты туындаған жаңа мәселелердің түйінін шешу құралы, әдісі. Ол усул 
әл-фиқһ ғылымының зерттеу нысанына, қатыстыратын тақырыбына жатады. Сонымен 
қатар шариғат мақсаттарын іске асыруда Құран мен сүннетке негізделе отырып истихсан 
әдісінің атқаратын рөлі өте жоғары. Истихсанның тәжірибелік қолданысы түсінікті болуы 
үшін күніміздегі жаңа мәселелерден мысалдар келтірілді. 

Мақалада истихсанды діни үкім шығаруда басшылыққа алу мәселесіне қатысты 
ғалымдардың, мәзһаб имамдарының пікірлеріне талдау жасалды. Олардың арасында пікір 
алшақтығы орын алған тұстары анықталып, дәлелдері мен ғылыми уәждері сараланды.  
Көптеген ғұламаның истихсан дәлеліне берген анықтамаларын салыстыру, олардың берген 
анықтамаларындағы ортақ ойды тауып, истихсанның усул әл-фиқһ іліміндегі дәлелдік 
қуатын анықтау мақаланың бір мақсаты болды. Мақалада әртүрлі мәзһаб ғұламаларының 
истихсанға қатысты терминдік анықтамалары жинақталған. Сонымен қатар белгілі бір 
терминдік анықтама имам Әбу Ханифаға тиесілі емес екендігін зерттеу барысында 
анықталды. Зерттеу нәтижесінде мәзһабтардың истихсан дәлеліне берілген анықтамалар 
мен түсініктемелерді талдау арқылы, мәзһаб арасындағы келіспеушіліктердің тілдік 
тұрғыда ғана орын алғандығы тұжырымдалды. Нәтижесінде ғалымдардың истихсан дәлелі 
шеңберінде болған келіспеушілік жоқ екендігі және исхтихсан әдісімен барлық мәзһаб 
ғалымдарының фиқһи практикалық мәселелерді шешуде қолданғандығы анықталды. 

Түйін сөздер: Құран, сүннет, мәзһаб, истихсан, шариғи, дәлел, мужтаһид, үкім. 

في  الإسلامية  الشريعة  في  واسع  نطاق  على  وطريقة  أداة  يستخدم  دليل شرعي  هو  الاستحسان  الملخص: 
العبادات والمعاملات والأحوال الشخصية وغيرها من الأبواب الفقهية ولحل المشكلات الجديدة الناشئة فيما يتعلق 
بتنمية المجتمع وتطور العلوم والتكنولوجيا. ويدخل موضوع الاستحسان في علم أصول الفقه. وفي الوقت نفسه فإن 
دور الاستحسان المبني على الكتاب والسنة مهم جداً في تحقيق مقاصد الشريعة. يتم تقديم أمثلة من المشاكل الحديثة 

لفهم المعنى العملي للاستحسان .
وندرس في المقالة آراء الأئمة والعلماء في مسألة الاستحسان باعتباره مرشدا في إصدار الأحكام الدينية. ويتم 
تحديد الخلافات بينهم، والتمييز بين حججهم ومبرراتهم العلمية. وكان من أهداف المقالة مقارنة التعريفات العديدة 
للاستحسان، وإيجاد نقاط الاتصال بين تعريفاتهم، وكذلك تحديد قيمة الاستحسان في أصول الفقه. وتلخص المقالة 
تحليل  وبعد  الدراسة،  نتيجة  وفي  المذاهب.  مختلف  من  العلماء  عند  بالاستحسان  المتعلقة  المصطلحات  تعريفات 
التعريفات والشروحات المقدمة لإثبات الاستحسان توصلت إلى أن الخلاف بين الطوائف لم يقع إلا على المستوى 
اللغوي أو اللفظي. وبناء على ذلك ثبت أنه لا يوجد خلاف بين العلماء في إطار جدلية الاستحسان، وأن طريقة 

الاستحسان يستخدمها العلماء من جميع المذاهب في حل المسائل الفقهية والعملية.
الكلمات المفتاحية: القرآن، السنة، المذهب، الاستحسان، الشريعة، الأدلة، المجتهد، الحكم.

Abstract. Istihsan is a proof of Shariah widely used in Islamic law in matters of worship, 
muhamalat (trade), family and other matters of fiqh. A tool, a method for solving new problems 
arising in connection with the development of society and the development of science and tech-
nology. It refers to the object of study, the complex subject of the science of usul al-fiqh. At the 
same time, the role of istihsan, based on the Koran and Sunnah, is very important in realizing 
the goals of Sharia. To understand the practical meaning of istihsan, examples from modern 
problems are given.

The article analyzes the opinions of scholars and religious imams on the issue of istihsan 
as a guide in making religious judgments. The disagreements between them are identified, their 
arguments and scientific justifications are differentiated. One of the goals of the article was to 
compare the definitions given by many scholars with the evidence of istikhsan, to find points 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
69

of contact between their definitions, and also to determine the evidentiary value of istikhsan in 
usul al-fiqh. The article summarizes the definitions of terms related to istikhsan by scholars of 
different sects. In addition, the study found that the definition of a certain term does not belong 
to Imam Abu Hanifa. As a result of the study, having analyzed the definitions and explanations 
given to prove the istikhsan of the sects, it was concluded that disagreements between the sects 
took place only at the linguistic level. As a result, it was established that there was no disagree-
ment among scholars within the framework of the argumentation of istihsan, and that the method 
of istihsan was used by scholars of all sects in solving fiqh and practical problems.

Keywords: Koran, Sunnah, madhhab, istikhsan, Sharia, evidence, mujtahid, verdict.

Аннотация. Истихсан – это доказательство шариата, широко используемое в 
исламском праве в вопросах богослужения, мухамалата (торговли), семьи и других 
вопросах фикха. Он - инструмент, метод решения новых задач, возникающих в связи 
с развитием общества и развитием науки и техники, который относится к объекту 
исследования, сложному предмету науки усуль аль-фикх. При этом роль истихсана, 
основанного на Коране и Сунне, важна в реализации целей шариата. Чтобы понять 
практический смысл истихсана, приводятся примеры из современных вопросов.

В статье анализируются мнения ученых и религиозных имамов по вопросу истихсана 
как руководства при вынесении религиозных суждений. Определены разногласия между 
ними, дифференцированы их аргументы и научные обоснования. Одной из целей статьи 
было сравнить определения, данные многими учёными, с доказательствами истихсана, 
найти точки соприкосновения их определений, а также определить доказательную силу 
истихсана в усул аль-фикхе. В статье обобщены определения терминов, связанных с 
истихсаном, учеными разных сект. Кроме того, в ходе исследования было установлено, что 
определение определенного термина не принадлежит Имаму Абу Ханифе. В результате 
исследования, проанализировав определения и пояснения, данные в доказательство 
истихсана сект, был сделан вывод, что разногласия между сектами имели место только на 
языковом уровне. В результате было установлено, что среди ученых не было разногласий 
в рамках аргументации истихсана, и что метод истихсана использовался учеными всех 
сект при решении фикха и практических проблем.

Ключевые слова: Коран, Сунна, мазхаб, истихсан, шариат, доказательства, 
муджтахид, приговор.

КІРІСПЕ
Исламтану ғылымының өзге 

ғылымдар секілді өзіне тән зерттеу 
әдіс-тәсілдері бар. Исламтанулық зертте-
улердің басты тірегі Құран кәрім мен Мұ-
хаммед пайғамбардың хадистері болған-
дықтан, ғалымдар бұл екеуіне мәтін 
ретінде қараған және діни үкімдерді 
шығаруда осы екеуіне негізделген өзге 
де діни үкімдердің дәлелдерін шығарған. 
Сондай дәлелдердің бірі – истихсан.

Тақырыпты талдауды дәйектеу
Діни үкімдерді Құран мен сүннеттен 

және осы екеуінен бастау алатын басқа да 
дәлелдерді зерттейтін исламтану ғылы-
мының бір саласы – усул әл-фиқһ. Діни 
үкімдерге негіз болатын шарғи дәлел-
дерге қатысты ғалымдардың ұстанымда-
ры екі түрлі. Бір топ дәлелді ғалымдар-
дың барлығы бір ауыздан дәлел ретінде 
қабылдап, оларды діни үкім шығаруда 
басшылыққа алатын болса, екінші бір 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
70

дәлелдерді ғалымдардың барлығы бір-
дей дәлел ретінде қабылдай бермейді. 
Алғашқы топқа Құран, сүннет, ижмағ 
және қияс жататын болса, истихсан, ма-
салих мурсала, әдет-ғұрып, сахабаның 
сөзі, истисхаб, сәдду әз-зариға, шарғ 
мән қабләнә (бізге дейінгілердің шариға-
ты) секілді дәлел көздерін ғалымдардың 
барлығы бірдей діни үкім шығаруда бас-
шылыққа ала бермейді. Бұл мақалада осы 
ғалымдардың барлығы бірдей негізге ала 
бермейтін дәлелдердің бірі – истихсан ту-
ралы зерттеу жүргізіледі.

Ұсынылып отырған мақаланың мақ-
саты усул әл-фиқһ ғылымындағы шарғи 
дәлел истихсанды исламтанулық талдау, 
ғалымдардың көзқарастарын салыстыру 
арқылы ғылыми зерттеу әдістерінің бірі 
ретінде таныстыру.

Осы мақсатқа жету жолында келесі 
міндеттерді шешуді жөн көрдік: истих-
сан сөзінің этимологиясын ашу, истихсан 
ұғымының діни анықтамасын талдау, ға-
лымдардың дәлелдерін келтіру, истихсан 
арқылы бекітілген үкімдерді мысалға 
келтіру арқылы оның зерттеу әдіс екенді-
гін дәлелдеу.

Зерттеу нысаны: усул әл-фиқһ 
ғылымындағы истихсан дәлелі.

Ғылыми зерттеу әдіснамасы
Бұл мақалада истихсан сөзінің мәнін 

ашу мақсатында этимологиялық зерт-
теу жүрзілді. Ол үшін араб тіліндегі 
тарихи және түсіндірме сөздіктерге жү-
гініп, диахронды және синхронды әді-
стерді қолдану арқылы истихсан сөзінің 
мәні ашылды. Анықтамалардың айыр-
машылы-ғын көрсету үшін салыстыр-
малы әдіс қолданылды. Ғалымдардың 
пікірлерін талдауда сипаттау, жинақтау 
әдістері қолданылды.

Зерттеу нәтижелері және талқылама
«Истихсан» (استحسان) сөзі – араб 

тілінде حسن «хасан» деген түбірден استفعل 
уазнында жасалған туынды сөз. Ол жақ-
сы деп санау, жақсы деп табу, мақұлдау; 
орынды деп санау, лайықты деп табу де-
ген мағыналарды береді (Палтөре, Ы., 
Жүсіпбеков, Ж. 2016: 163). Истихсан-
ның лексикалық мағынасы мен термин-
дік мағынасының арасында ұқсастық, 
жақындық бар. 

Истихсанды алғашқылардың бірі 
болып имам Әбу Ханифа ғылыми айна-
лымға енгізген. Сонымен қатар басқа 
мәзһабтың кейбір ғалымдары да истих-
санды дәлел ретінде қабылдаған. Алай-
да ханафи мәзһабында фиқһ мәселе-
лерді шешеуде истихсан кең қолданыста 
болған. Ханафи ғалымдары истихсанды 
ғибадат, муғамалат (сауда-саттық қаты-
настары) сияқты салаларда жиі қолданға-
нын көре аламыз.

Мұсылмандардың пікірінше, ислам 
шариғаты ақыр заманға дейін жалғаса-
тын, күллі адамзатты және туындайтын 
мәселелерді қамтиды. Сондықтан бұл ша-
риғаттың зерттеу әдіс-тәсілдері заманмен 
бірге пайда болып отыратын мәселелерді 
зерттейтін ғылыми әдістермен қамтама-
сыз етілуі тиіс. Солардың ішінде заман 
ағысымен пайда болған жаңа техноло-
гиялар, сауда-саттық түрлері, жаңа аху-
алдар тағы басқа алуан түрлі туындаған 
мәселелер бар. Мысалы, картамен төлем 
жасау, аударымдар, биткойн, крипто-
валюта, құнды қағаз сияқты сауданың 
жаңа түрлері. Алайда орта ғасырларда 
болмаған бұл мәселердің үкімі классика-
лық исламның құқықтық нормативтерін-
де тура жауабы жоқ. Осы орайда олар-
дың үкімін тауып, дұрыс-бұрыстығын 
анықтау негізгі (Құран мен сүннет) және 
тармақты (Құран мен сүннеттен бастау 
алатын) дәлелдерге жүгіну арқылы іске 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
71

асады. Истихсан – осы туындаған жаңа 
мәселелердің түйінін шешетін таптыр-
мас әдістердің, дәлелдердің бірі. Фиқһ 
ғалымдары діни тақырыпты зерттеуде, 
қарастырылып отырған мәселені шешу-
де Құран, сүннет, ижмағта табыл-маған 
жағдайда қияспен үкім жасау әдісін қол-
данады. Бірақ қиястан қуаттырақ дәлел 
табылған жағдайда және қияс бойынша 
үкім ету қиындық тудырғанда қиясты 
тәрк етіп истихсанмен үкім етіледі. Өйт-
кені ислам шариғатының басты ұстаны-
мының бірі – адамға жеңілдік жасау. Сол 
себепті шариғи мақсаттарды іске асыру 
абзал.   

Негізгі бөлім
Қазақстан мұсылмандарының ша-

риғат нормаларында ұстанатын мектеп 
– ханафи мәзһабы. Ханафи мәзһабының 
мол мұрасын зерттеудің арқасында біз 
шариғаттың негізгі мақсаттарын дұрыс 
түсінуге және оны дұрыс атқаруға мүм-
кіндік алып отырмыз. Бұл мақсаттарға 
жетуде әрбір ғалым қандай да бір дәлел-
дерге сүйену арқылы іске асырған. Осы 
тұста мужтаһид мустақил (дәлелге негіз-
деліп үкім мен қағида орнатудағы дербес 
ғалым) дәрежесіне жеткен Әбу Ханифа 
және ханафи ғалымдары құқықтық мәсе-
лерді қарастыру барысында истихсан әді-
стемесін қолданған. Истихсанға Құран-
нан және сүннеттен, сахабалардың ісі 
мен сөзінен жалпы негіз табуға болады. 
Мысалы: 

Алла Тағала: «Олар – сөзге құлақ 
асатын һәм (өздеріне айтылған) сөздің ең 
жақсысын ғана жадына түйіп, соны ғана 
басшылыққа алатындар» (Зумәр, 18). 
Тағы басқа бір аятында: «Раббыларыңнан 
өздеріңе түскеннің ең жақсысын бас-
шылыққа (яғни Құран Кәрім) алыңдар» 
(Зумәр, 55), – деп айтқан. Яғни бұл аят-
тарда ой жүгірту арқылы жақсы деп түй-

генді негізге алу туралы айтылуда.
Абдулла ибн Масғудтан жеткен ха-

дисте Пайғамбарымыз (оған Алланың са-
лауаты мен сәлемі болсын): «Мұсылман-
дар жақсы деп есептеген нәрсе Алланың 
алдында жақсы, мұсылмандар жаман деп 
көрген нәрсе Алланың алдында жаман», 
– деген (ibn Hanbal, 1993: 84).

Усул әл-фиқһ ғалымдары истих-
санға: «Жасырын қияс (қияс хафи) 
дәлеліне сүйенуімен анық қиястан (қияс 
жали) басым болуы» немесе «Жалпы 
негізден яки жалпы қағидадан белгілі 
бір мәселенің дәлелі болуымен ерекше-
ленуі», – деп бірнеше анықтама берген 
(al-Zuhaili, 1982: 21). Яғни жасырын қияс 
деген – истихсан, ал анық қияс – қияс 
тәсілі. Сағдуддин әт-Тафтазани: «Ол қияс 
жәлимен (анық қияс) салғастыра қолда-
нылады және қиястан күшті болған кезде 
истихсанмен амал етіледі. Ол әсармен не 
ижмағпен яки зәрулікпен немесе қияс ха-
фимен (жасырын қияс) іске асады», – деп 
анықтап берген (at-Taftazani, 2009: 172).

Егер белгілі бір мәселеде қияспен 
алынатын үкімінің белігілі бір жағдайда 
қуаты әлсіз болса онда жасырын қиястың 
үкімі қиястан басым түсіп үкім сонымен 
бекітіледі. Мұнда оның негізі истихсан 
(жасырын қияс) дәлелі шариғат мақсат-
тарына (мақасид аш-шариға) сай болған-
дықтан да басымдық соған беріледі.

Ибн әл-Араби әл-Мәлики истих-
санға: «Дәлелдің талап етіп тұрғанын 
кейбір талаптарындағы оған қарсы ке-
летін нәрсе болғандықтан, ерекшелік 
және рұқсат жолымен тастау», – деген 
анықтама берген. Одан кейін оны: ғұрып 
үшін дәлелді тастау; маслаха үшін дәлел-
ді тастау; ижмағ үшін дәлелді тастау, 
жаратылысқа кеңдік, жеңілдік үшін мар-
дымсыз жағдайда дәлелді тастау секілді 
түрлерге бөлген (al-Shatibi, 2002: 207-
208).



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
72

 Жоғарыда айтылған анықтамадан 
истихсанның оймен шариғат бекіту емес 
екені, әуейілікпен айтылған сөз де емес 
екені көрінеді. Өйткені истихсан – дәлел-
дің талап етіп тұрғанын истисна (ерек-
шелік) және жеңілдік үшін кейбір та-
лаптарындағы оған қарсы келетін нәрсе 
болғандықтан тастау. Олай болса, белгілі 
бір дәлелді тәрк ету әуейілік үшін емес, 
кейде оған қарсы келетін одан күштірек 
дәлел үшін болады. Бұл дәлел ижмағ яки 
ғұрып не маслаха мурсала немесе ша-
риғат настары (Құран мен сүннет) оның 
кесімділігіне куә болған ауыртпалықты 
кетіру қағидасы болуы мүмкін. 

Егер ғамды (жалпылықты) білдіретін 
настан (Құран мен сүннеттен) не қиястан 
алынған дәлелге жоғарыдағы аталған 
дәлелдердің бірі қайшы келетін болса, ол 
ғам келген дәлелді тахсис (жалқы) етеді 
де, онымен қияс жасау тасталады. Бұл 
бір-біріне қарама-қайшы дәлелдердің 
арасында таржих жасау әдісі, яғни таңдау 
жасау қағидасын іс жүзінде қолдану бо-
лып саналады.

Осы екі анықтамадан истихсанның 
настардан (Құран мен сүннет) артық не 
олардан тыс нәрсе емес екенін көреміз. 
Керісінше, ол настардың қияс, маслаха, 
ауыртпалық пен машақатты жеңілдету 
қағидасы, белгілі бір маслаханы көзде-
ген ғұрып, осылардың біріне сүйенген 
ижмағтың негізіндегі түсінігімен дәлел 
келтіру болып саналады.

Осыдан мужтаһид имамдардың 
ешқайсысы ижтиһадтың бұл түрін, оған 
бұл атауды бермесе де, оны теріске 
шығармайтыны анықталады.

Алғаш рет истихсан сөзін имам Әбу 
Ханифа тілге тиек еткендігіне қатысты 
деректер келген. Көп жерде Әбу Хани-
фа истихсанды қияс сөзімен бірге қол-
данды. Мысалы: «Қияс осыны білдіреді, 
бірақ истихсанмен осылай» немесе басқа 

сөзінде: «Бұл мәселені біз қияс үкіміне 
қайшы болған истихсанмен үкім етеміз» 
(al-Sulaihim, 2004: 9), – деп айтқан.

Әбу Ханифа мен оның шәкірттері 
қияс пен истихсанның нақты қағидала-
рын айқындап қоймаған. Алайда кейбір 
еңбектерінің тақырыбында истихсанның 
жалпы болмысының ишараттарын тілге 
тиек еткенін аңғарамыз. Бұған негізделе 
отыра имам Шафиғи мен Ибн Хазм Абу 
Ханифаның истихсанды ашық баян етпе-
геніне байланысты оны теріске шығарған 
(ash-Shafi, 2006: 503).

Имам Шафиғиден кейін усул ілімінің 
негізі салынған уақытта, сол дәуірде ха-
нафи ғалымдары мен басқа да ғалымдар-
дың басым бөлігі истихсан дәлелінің 
анықтамасы мен шарттарына сай амал 
еткеніне қарамастан, ханафи ғалымдары 
шафиғилердің инстихсан дәлеліне бағыт-
талған сынды байқады. Осы жерде Имам 
Әбу Ханифа айтқан истихсан сөзінің бір-
неше мағынасы бар. 

Біріншісі: «Мужтаһидтің ақылында 
пайда болған (инқадаһа), алайда тілмен 
айтып жеткізу немесе түсіндіріп жетікізу 
қиын болған дәлел».

Бұл анықтаманы қабыл ету мен тәрк 
етуге қатысты ғалымдардың арасында 
өзара келіспеушілік орын алған. Оның 
себебі «пайда болған», яғни (инқадаһа) 
сөзінің төңірегінде. Әл-Ғазали, Ибн Қу-
дама және әл-Байдауи секілді ғалымдар 
жоғары-да берілген анықтамадағы инқи-
даһ сөзін «күмән, жалған ой» деп түсін-
дірілуі себепті оны тәрк етсе, әл-Әмиди 
(al-Amidi, 1984: 211) мен Ибн Хажб (abi 
Bakr al-Asfahani, 1986: 220) инқидаһ сөзін 
«анық болды, айқындалды» деп түсіндіре 
келе, оны дәлел тұрғысынан қабыл еткен. 

Олай болса, жоғарыда келтірілген 
әл-Әмиди мен Ибн Хажбтың сөздеріне 
сүйене келе истихсан «Мужтаһид ғалым-
ның ойланып толғанудан кейін ғалымның 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
73

оны түсіндіріп жеткізе алмауына қара-
мастан, ақылында мағынасы анықталып 
оған қоса нақты дұрыстығы бекітілген 
шариғи үкімге дәлел». Бұл анықтамаға 
сай истихсанның мағынасы қабылданып, 
дәлел деп табылады.

Екіншісі Әбу Ханифаның истихсанға 
берген анықтамасы – ол «мужтаһид ғалым 
ақылында дұрыс деп шешкен дәлел» (al-
Gazali, 1994: 274). Алайда бұл анықтама 
қайтарылған және Әбу Ханифаға телінуі 
дұрыс емес деп айтқан. Әл-Ғазали: «Ис-
лам үмбеті шариғи дәлелдерге сүйенбей, 
тек құғақ ақылға сүйенген ақылды теріс 
екендігіне бірауыздан келіскен», – деп 
айтқан (al-Gazali, 1994: 275). 

Әбу әл-Хасан әл-Кархидің пікірінше, 
истихсан дегеніміз – бір үкімді одан ба-
сым болған үкімге сүйене отырып бірін-
шісін тастау. Егер екінші үкім назарды 
талап ететіндей дәлел-дәйектілігі болма-
са онда әуелгі үкім бекітілген болар еді. 

Әбу Бәкір ал-Жассас: «Қиясты та-
стау арқылы одан әуелгі болған дәлелге 
сүйену», – деген (al-Jassas, 1999).

Әбу Зайд әд-Дабуси: «Қиясты та-
стап, адамдардың жағдайына сай келген 
дәлелеге сүйену», – деген (al-Basri, 1983: 
145).

Ислам шариғаты үкім шығару кезін-
де белгілі шариғи дәлелдерге негізделген. 
Ғалымдардың үкім шығару барысын-
да дәлел болуы тарапынан бірауыздан 
келісім бар дәлелдер; Құран, сүннет, 
ижмағ, қияс болса, бірауыздан келіспе-
ген, яғни өзара дәлелділігіне қатысты та-
ласы бар дәлелдер; истихсан, истисхаб, 
маслаха мурсала, садду аз-зарайғ, ғұрып 
секілді т.б. дәлелдерге сүйенген. Дінде 
Құран және сүннет мәтіндік дәлелге жат-
са, ал ижмағ, қияс, истихсан және т.б. қи-
сынды ақылға сүйене отырып, өздерінің 
дәлелдік күшін көрсетеді. Яғни ижмағ 
Құран және сүннете үкімі табылмаған бір 

мәселенің үкіміне сол ғасырдағы ғұлама-
лардың бір ауыздан келісуі, қияс – үкімі 
жоқ мәселені үкімі бар мәселемен салы-
стыра отырып үкім шығару әдісі, истих-
сан қажеттілік немесе зәрулік жағдайда 
шариғаттағы жалпы қағидадан шеттеп, 
жасырын дәлел негізінде үкім шығару. 
Бұлардың барлығы наста дәлелі бол-
маған мәселеде ақылды қолдану яки на-
стың мәніне үңілу арқылы жүзеге асады 
(Кеңшілік, Кайрбеков, Окан, 2020).    

Жумһур (көпшілік) ғалымдар ара-
сында истихсан – шариғи күші бар дәлел. 
Кейде истихсанды қияс хафи деп те атай-
ды. Алайда истихсанның мағынасы қияс 
хафиден кеңірек. «Барлық қияс хафи 
– истихсан, бірақ истихсан қияс хафи 
емес. Өйткені истихсанды қияс хафиден 
де басқа жерлерде қолданылады» (at-
Taftazani, 2009: 182-183).

Истихсан қияс не настың (аят не ха-
дис) жалпы мағынасы саналатын шариғи 
дәлелдің қарсы тарапындағы шариғи 
дәлелмен амал етуге қайтатын болса, 
онда ол фақиһта дауласуға болмайтын 
шариғи дәлел саналады. Себебі дәлел-
дер өзара қарама-қайшы болып қалған 
жағдайда, осы қарама-қайшылықты 
кетіріп, оларды келістіру міндеттілігі, 
имамдар арасында пікір қайшылығын 
тудырмайды. Ол тахсис (жекелеу) және 
тақид (шектеу) арқылы іске асады. Өй-
ткені шариғат дәлелдері бір-бірін тақид 
жасайды (шектейді) және бірін-бірі тах-
сис етеді (жалқылайды).

Егер истихсанның дәлелі ижмағ бол-
са, ол (яғни ижмағ) ғамның (жалпының) 
мухассисі (жалқылаушысы) немесе қи-
ястан ерекшелеп алушысы болады. Ал 
егер истихсанның дәлелі маслаха мурсала 
болса (оған рафғ әл-хараж бен ғұрып та 
жатады), ғамның (жалпының) мухассисі 
(жалқылау-шысы) немесе қиястан ерек-
шелеп алушысы осы маслаханың бас-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
74

шылыққа алатын дәлелдері болады. Яғни 
өзі секілдіге куә болуында саналатын 
настар (аяттар мен хадистер). Жоғарыда 
маслаханың бірнеше нас (аяттар мен ха-
дистердің) пен дәлелдер жиынтығының 
мағынасын дәлелге келтіру екендігі ай-
тылған.

Имам Шафиғи «әр-Рисала» атты ең-
бе-гінде истихсанды теріске шығарған 
және оны оймен шариғат бекіту және әу-
ейілікпен сөз айту деп есептеген. Алайда 
«әл-Умм» мен «әр-Рисала» кітаптарын-
да жазғанда-рының жиынтығында және 
одан кейінгі шафиғи усулилерінің шарх-
тарында оның (Шафиғидің) истихсанды 
«дәлелсіз айтыл-ған сөз» деген мағынада 
қолданғанын түсінеміз.    

Кімде-кім ойдан қандай-да бір үкімді 
дұрыс деп пайымдау арқылы және оны 
қуаттайтын ешбір дәлелсіз заңдастыруды 
қаласа, ондай дәлел шариғат тарапынан 
тасталады. Осы тұста истихсан, ғұлама-
лар арасында талас-тартыс алаңы емес. 
Бірақ дәлелге негізделген истихсанмен 
үкім бекіту шариғи тараптан дұрыс. Мы-
салы, ғалымдарымыз бір адам моншаға 
кіріп қалағанынша су, жарық, құрал-жаб-
дық-тарды қолдануы қияс бойынша бол-
майды. Өйткені бірінші тараптан беріл-
ген сомасы белгілі болса, екінші тараптан 
қолданылып жатқан заттары белігісіз, 
олай болса бір тараптан алатын немесе 
беретін заты белгісіздік болса онда ол 
қарым-қатынас түрі рұқсат емес. Алайда 
ғалымдар мұндай келісім түрін истихсан 
әдісі бойынша рұқсат берген. Осы тұста 
Шафиғидің өзінің кейбір фиқһи мәсе-
лелерінде истихсанға жүгінгенін мына 
сөздерінен аңғарамыз: «Ажырасу кезінде 
ажырасушы әйелге отыз дирһам берілу 
керектігін истихсан (дұрыс деп) көрдім», 
– деген сөзі, Аллаһ тағаланың: «Күйеу-
ле-рімен ажырасқан әйелдерге де тиісті 
(яғни үш етеккір, иддат мерзімінде не-

гізгі қажеттіліктерін өтеуге жететіндей) 
мөлшерде берілетін нәпақа бар» сөзін-
де әйелдің тиісті мөлшері қанша екені 
Құранда, сүннетте, ижмағта және қияста 
да жоқ (at-Taftazani, 2009: 183). Осылай-
ша, имам Шафиғи истихсан дәлелімен 
үкім шығарғанын аңғарамыз.   

Жоғарыда ханафилер мен мәлики-
лерден келтіргеніміздей, истихсанның 
шариғи дәлелдермен амал ету екендігі 
анық көрініп тұр, ондаймен Шафиғи де 
амал етеді, Құран мен сүннеттің ғам (жал-
пы) келгенін тахсис жасайды (жалқылай-
ды). Имам Шафиғиге имам Әбу Ханифа 
мен Мәликтегі истихсан түсінігі дұрыс 
нақыл етілмеуі мүмкін. 

Жоғарыда келтірілген ғұламалар-
дың берген анықтамалары мен түсіндір-
ме-лерінен истихсан дәлелінің шариғи 
дәлел-дік күші бар дәлел екенін аңғара 
аламыз. Имам Шафиғи меңзеген истих-
сан – әуейілікпен, ойдан шығарылған 
және ешбір дәлелге негізделмеген сөз 
деп түсіндірсе, Әбу Ханифаның истихсан 
тәсіліне берген түсініктемесінде оның 
дәлелге сүйенген, қуаттылығы бар дәлел 
деп айқындаған. Сонымен қатар имам 
Әбу Ханифаның үкім шығаруда фиқһи 
практикада ешқашан ойдан тоқып, еш 
дәлелге сүйенбей үкім шығармағаны, ал 
әрбір берген үкімі – дәлелге сүйенген, 
ақылға үйлесімді үкім. Бұдан Шафиғи 
мен Әбу Ханифа истихсан тәсілін, белгілі 
бір дәлелге сүйенсе қуатты дәлел деп қа-
былдаған. 

Истихсанның түрлері:
1. Наспен (Құран, сүннет) истихсан 

жасау
Белігілі бір насқа негізделе отырып 

жалпы қағидағы үкімнен тыс үкімге жү-
гіну. Мысалы, ораза кезінде бір нәрсені 
ұмытып кетіп, ішіп не жеп қойған адам-
ның оразасының дұрыс саналуы. Оған 
Алла елшісінің (Алланың игілігі мен 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
75

сәлемі болсын): «Кімде-кім ораза кезінде 
ұмытып жеп не ішіп қойса, расында, оны 
Алла тамақтандырды және сусындандыр-
ды», – деген хадисі дәлел (al-Buhari, 2020: 
579). Қағида мағынасындағы қияс ішке 
барған әр нәрсемен оразаның бұзылуын 
міндеттейді. Бірақ Әбу Ханифа ұмытып 
кетіп, дәм татып қойған адам туралы: 
«Адамдардың сөзі болмағанда ол қаза-
сын өтейді дер едім», – деген (al-Sarahsi, 
1989: 65). Ол бұл сөзі арқылы «Оразаңды 
толықтыр. Расында, сені Аллаһ тамақтан-
дырды және сусындандырды» деген ха-
дисті меңзеп отыр. Екінші бір риуаятта: 
«Риуаят болмағанда қияспен айтар едім», 
– деп келген (ibn Mansur, 2005: 339-440).

Бұл – шариғат настарынан истинбат 
арқылы алынған ғам (жалпы) қағидалары 
немесе усулдарға қайшы келген настарға 
(аяттар мен хадистер) қатысты нәрсе. 
Егер нас (аят не хадис) оларға (ғам (жал-
пы) қағидалары немесе усулдарға) қай-
шы келетін болса, ханафилер қосымша 
насты (жузи нас) алуды «истихсан» деп 
атайды. 

Іс жүзінде барлық имам усул мен 
қағидаларға қайшы келген қосымша на-
спен (жекелеген аят не хадис) амал етеді. 
Алайда олар оны «истихсан» деп атамай-
ды (ash-Shafi, 2006: 549). Тек «бұл нас 
қағидаға қайшы» немесе «онда ұстана-
тын қиясқа қайшы, бірақ оған қияс жа-
салмайды» деген сөзбен шектеледі.

2. Ижмағпен истихсан жасау
Ижмағпен истихсан – мужтаһид-

тің белгілі бір мәселеде негізгі қағидаға 
қарсы үкім беру немесе бір халықтың 
арасында кең қолданысқа енген және 
адамдардың оған деген қажеттілігіне 
қарай ғалымдардың сол әдеттенген істі 
теріске шығармай, үндемеуі негізінде 
рұқсат беруі. Мысалы: ғұламалардың ис-
тиснағ сауда-саттық түріне рұқсат беру-
лері. Истиснағ – адам (тапсырыс беруші) 

мен зауыт немесе фабрика арасындағы 
бір тауарды өндіруге, алдын ала төлем 
жасау арқылы жүзеге асатын келісім-
шарт. Қияс дәлелі бойынша жоқ затқа 
келісім шарт жасалмайды. Яғни тапсы-
рыс беруші төлем жасалғаннан кейін зат-
ты қолға алуы қажет. Бірақ зауыт тауарды 
әлі жасап шыққан жоқ. Осы жағдайда 
тауарды өндіруші (зауыт) тапсырыс бе-
рушінің нақты тауарды алатындығы-
на сенімді болуы үшін одан алдын ала 
төлем алады. Бұл жағдайда шариғатағы 
негізгі қағидаға сүйене отырып истис-
нағ саудасына тыйым салынса, шариғат 
мақсаттарына сай, яғни адам-дардың 
күн көрісі қиындап кетуіне алдын алып   
және көпшілктің осы сауда түріне әдет-
тенгені себепті ижмағпен истихсан жасау 
арқылы рұқсат етілген. Міне, бұл жерде 
қияс дәлелімен амал етілмей, ижмағпен, 
истихсанымен амал жасалып жатыр.

Әбу Ханифа бұл жайында: «Истис-
нағ саудасы қиясқа қайшы болса да, ис-
тихсан жасау арқылы рұқсат берілді», 
– деген. Яғни қиясқа қайшы дегенде сау-
дадағы сұраныс пен ұсыныстың бір мез-
гілде сәйкес келмейтінін меңзеген еді. Ал 
истихсан бойынша рұқсат етілді дегенде 
жалпы қағидадан бас тартып, ғұлама-
лардың ижмағына сүйенгені (Әділбаев, 
Әділбаева, 2014: 200-201).

3. Ғұрыппен истихсан жасау
Ғұрыппен истихсан – негізгі қиясқа 

жүгінбей, одан қуатты болған жергілікті 
орныққан дағдыларының себеп болуы 
немесе қиясқа не жалпы ережеге қай-
шы болған, жергілікті адамдардың бір 
іске дағдылануы. Мысалы, күніміздегі 
баршаға ортақ болған моншаларды пай-
далану қияс дәлелі бойынша тыйым са-
лынған. Өйткені төленетін ақша белгілі 
бола тұра, моншаға төлеп кірген адамның 
қолданатын су, жарық және болу уақыты 
белгісіз. Қияс бойынша екі жақ тараптың 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
76

алуы мен беруі белгілі болуы шарт. Алай-
да адамдардың бұл қарым-қатынас түріне 
әдеттенгені, моншаға адамның қажеттілі-
гі және мұндай қарым-қатынас түрі дауға 
ұласпайтыны нақты болған себепті рұқ-
сат етілген.

4. Зәрулікпен истихсан жасау
Зәрулікпен истихсан жасау – жал-

пы қағиданы немесе қиясты тәрк ету 
арқылы, зәру қажеттіліктің болуына бай-
ланысты истихсанмен амал ету немесе 
жалпы қағидадан тыс болған зәру қажет-
тілік негізінде жүзеге асыру. Мысалы: 
жалпы ереже бойынша көлемі жағынан 
үлкен құдық немесе хауызға түскен нәжіс 
(ластық) қияс бойынша толық немесе 
көп бөлігі шығарылса да, нәжіс су болып 
қала береді. Бірақ машақатты кетіру, жа-
раты-лысқа кеңшілік жасау мақсатында 
және адамдарға зәру түрде оған деген 
қажет-тілігінің болуы себепті белгілі бір 
мөлшерде шығарылғаннан кейін су таза-
рады деген үкім беріліп, суды колдануға 
рафғ әл-хараж (ауыртпалықты кетіру) 
қағидасы бойынша рұқсат етіледі.

Ал құдықтың тазаланбауы адамдар-
ды қатты машақатқа қалдырады, құл-
шылық-тары мен тіршіліктерінде осы 
суды қолданудағы аса зәрулікке кедер-
гісін келтіреді. Сондықтан ханафилер 
құдық белгілі мөлшердегі шелекті құю-
мен тазаланады деп шешкен. Олар: «Бұл 
пәтуаның сәнады қияс емес, истихсан», 
– деген (al-Sarahsi, 1989: 90).

5. Хафи (жасырын) қияспен истих-
сан жасау

Ол екі қиястың қарама-қайшы келіп 
қалғанында кездеседі. Бұл жағдайда 
таңдау қиясқа негіз болған илланың 
әсер ету күштілігіне қарай жасалады. 
Егер фақиһтардың алдында екі асылдың 
(негіздің) біріне қайтаруға болатын бір 
мәселе тұрса, әсер етуші илласымен ол 
мәселеде сай келетін асылға негізделген 
қиясты таңдайды.

Ғалымдар оған жыртқыш құстардың 
қалдық суын (су’р) мысал ретінде кел-
тірген. Ол жыртқыш құстарды еті жеуге 
жарамсыз болғандығы үшін жыртқыш 
аңдар қияс жасау арқылы болады. Мұн-
дағы қияс айқын. Бірақ фақиһ мәселеге 
терең қарайтын болса, еттің нәжіс бо-
луы, желінбейтіндігі нәжістің өзіне ғана 
әсер етуші сипат емес, оған қосылатын 
басқа да нәрсе үшін екенін байқайды. 
Ол – нәжіс етпен байланысты сілекейдің 
суға түсуі. Міне, әсер етуші сипат – осы. 
Жыртқыш аңдардың еті ғана емес, нәжіс 
етпен байланысты сілекейдің сумен ара-
ласуы да – нәжіс. Бұл илла жыртқыш 
құстарда болмайды. Олар нәжіс болға-
нымен, олардың нәжістігі сумен аралас-
пайды. Себебі олар ауыздарымен емес, 
сілекейі жоқ тұмсықтарымен су ішеді. 
Оған қияс жасауға келмейтіндіктен, біз 
оны халал асылына (негізіне) қайтара-
мыз.

6. Маслахамен истихсан жасау.
Маслахамен истихсан – жалпы қағи-

дадан ерекшеленіп шыққан шариғи мүд-
де сүйене отыра амал ету. Мысалы: Бану 
Һашим (Һашим әулеті) зекет беру қияс 
дәлелі бойынша тыйылған. Оған Мұхам-
мед пайғамбарымыздың (Алланың игілі-
гі мен сәлемі болсын) өзі тыйым салғаны 
хадистермен жеткен. Алайда оларға де-
ген қамқорлық негізінде және олардың 
азайып, жоғалып кетуінен сақтану мақса-
тында Әбу Ханифа Һашим әулетіне зекет 
беруді рұқсат ектен. Бұл жерде жалпы 
қағидадан бас тартып, маслахамен истих-
сан іске асады.

Негізгі қағида бойынша, ұста неме-
се шеберге жасауға әкелінген заттардың 
дайындау барысында құнды заттарға 
зияны келген жағдайда ұста немесе ше-
бер оған жауапты болмауы қажет. Бірақ 
ол заттың шеберханада болған уақытта 
келушілердің мүлкіне белгілі бір себеп-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
77

термен залал келуі, адамдардың оларға 
деген сенімділігінің төмендеуіне алып 
келеді. Осыған байланысты ұста неме-
се шеберге әкелінген затты дайындаған 
уақытта, дәл сол уақытта ұста немесе 
шебердің жауапкершілігінде деген үкім 
берілді. Себебі ұста немесе шебер жауап-
ты болмаған жағдайда зардап шегушілер 
саны артып, адамның мүлкін қорғау мақ-
саты жүзеге аспайды. Бұл жағдайда да 
маслахамен истихсанға негізделіп жалпы 
қағидадан бас тартылды. 

Қорыта келе, истихсан – жеке-да-
ра дәлел емес, ол нас (Құран, сүннет), 
ижмағ, қияс, әдет-ғұрып және маслаха 
сынды жалпы қағиданы ерекшелеп, ай-
рықша берілген үкімінің дәлелдік атауы. 
Жалпы қағидадан ерекшеленіп шыққан 

дәлел, жоғарыда аталған дәлелдерге не-
гізделген жағдайда қуатты болатындығы 
тұжырымдалды. Сонымен қатар жоғары-
да аталған қуатты дәлелдердің біріне не-
гізделген истихсанмен амал ету, шариғат 
шеңберіне шықпай және адамға қиындық 
тудырмай өзара қарым-қатынас түрлерін 
іске асатыны сөзсіз.  

Мақалада жүргізілген салыстырма-
лы талдаудың нәтижесінде ғұламалардың 
истихсан дәлеліне қатысты келіспеушілік, 
олардың истихсан терминін әркелкі 
түсінулерімен байланысты. Истихсанды 
ойдан тоқылған жалған ой деп түсінген 
ғалымдар, нәтижесінде истихсан деген 
терминді қолданбағандарына қарамастан 
негізігі истисхан тәсілін фиқһи тәжірибе-
де жүзеге асырғандығын аңғарамыз.  

Әдебиеттер

Әділбаев, А. Әділбаева, Ш. (2014). Әбу Ханифа және Ханафи мазһабы. Алматы: Көк-
жиек. – 400 б.

Кеңшілік, Т. Кайрбеков, Н. Окан, С. (2020). Истихсан методологиясының үкім шыға-
рудағы рөлі. Нұр–Сұлтан қ.: Тарих ғылымдары. Философия. Дінтану сериясы. № 3 – 132 б.

Палтөре, Ы., Жүсіпбеков, Ж. (2016). Арабша-қазақша сөздік. – Алматы: Нұр-Мүбәрәк 
баспасы. – 918 б.

أبو اسحاق إبراهيم بن موسى بن محمد الشاطبي. (2002). الموافقات في أصول الشريعة. بيروت: دار المعرفة. ج. 4.
أبو بكر أحمد بن علي الرازي الجصاص. (1999). اصول في الفصو. بيروت: دار الكتب العلمية. ص: 1056.

أبو حامد محمد ابن محمد الغزالي. المستصفى. (1994). دار الاحياء التراث العربي. ج. 1. ص: 858.
أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل. (1993). مسند الإمام احمد ابن حنبل. بيروت: مؤسسة الرسالة. ج. 6. ص: 

2.   .433
أبو عبد الله محمد بن إسماعيل البخارِي. (2020). صحيح البخاري. بيروت: مؤسسة الرسالة الناشرون. ص: 1904. 

حديث: 1933. 
أحمد بن عبد الرحيم بن الشهيد وجيه الدين بن معظم بن منصور. (2005). حجة الله البالغة. . بيروت: دار الجيل. ج. 

1 . ص: 359 
سعد الدين بن عمر التفتازاني. (2009). شرح التلويح على التوضيح. بيروت: المكتبة العصرية. ج. 2. ص: 493. 

علي بن محمد الآمدي. (1984). الإحكام في اصول الاحكام. . بيروت: دار الكتاب العربي. ج. 6.
محمد بن أحمد بن أبي سهل السرخسي. (1989). المبسوط . بيروت: دار المعرفة. ج. 3 . ص: 220. 
محمد بن أحمد بن أبي سهل السرخسي. (1989). المبسوط. بيروت: دار المعرفة. ج. 1 . ص: 256.

محمد بن إدريس الشافعي. (2006). الرسالة. بيروت: دار الكتب العلمية. ص: 788.  



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
78

محمد بن علي بن الطيب أبو الحسين البصري. (1983). المعتمد. بيروت: دار الكتب العلمية. ج. 10.  
محمد علي محمد الصليهم. (2004). الاستدلال بالاستحسان في مسائل العبادات عند الحنفية. الرياض : جامعة الملك 

سعود. ص: 172.
ابن  مختصر  شرح  المختصر  بيان   .(1986) الأصفهاني.  بكر  أبي  بن  محمد  بن  أحمد  بن  الرحمن  عبد  بن  محمود 

الحاجب.  مكة المكرمة: جامعة أم القرى.
 وهبة الزهيلي. (1982). أصول الفقه الإسلامي. دمشق: دار الفكر. ج. 2. ص: 496

References

1. Abu Abdulla Ahmad ibn Muhammad ibn Hanbal. (1993). Musnad imam Ahmad ibn Hanbal 
(The support of Imam Ahmad ibn Hanbal). – Beirut: Al-muassasatu al-risala, – Vol.6 –P. 433.

2. Abu Abdulla Muhammad ibn Ismail al-Buhari. (2020). Sahih al-Buhari (authentics 
Bukhari). Beirut: Muassasa al-rusala nashirun. – P. 1904. Hadis : 1933.

3. Abu Bakr Ahmad ibn Ali al-razi al-Jassas. (1999). Al-fusul fi al-usul (The solution in the 
fundamentals). – Bairut: Dar al-kutub al-ilmiat. 

4. Abu Hamid Muhammad ibn Muhammad al-Gazali. (1994). Al-Mustasfa (Choice). Egypt: 
Dar ihya al-turas al-arabi. Vol.1 – P. 858.

5. Abu Ishak Ibrahim ibn Musa ibn Muhammad al-Shatibi. (2002). Al-Muafakaat fi usul alsh-
Shariati (Compliance in the fundamentals of Sharia Al-Shatibi). – Beirut: Dar al-Marifat, Vol.4 

6. Adilbaev, A. Adilbaeva, Sh. (2014). Abu Hanifa zhane Hanafi mazhaby (Abu Hanifa and 
the Hanafi Madhhab). Almaty: Kokzhiek. – P. 400. 

7. Ahmad ibn Abd ar-Rahim ibn al-shahid Uajih al-din ibn Muzam ibn Mansur, (2005). Hujjat 
Allahi al-baligat (A huge proof of Allah). – Beirut: Dar al-jil. Vol.1. – P. 359.

8. Ali ibn Muhammad al-Amidi. (1984). Al-Ihkam fi usul al-Ahkam (Strengthening the 
foundations of the decree). Beirut: Dar al-Kitab al-arabi. Vol. 4. 

9. Kenshilik, T. Kairbekov, N. Okan, S. (2020). Istihsan metodologyasynyn ukim shygaru roly 
(The role of the istikhsan methodology in the decree). Master of Arts thesis. Nur-Sultan: Historical 
sciences. Philosophy.Religion Series. № 3 – P.132.

10. Muhammad Ali Muhammad al-Sulaihim. (2004). Al-istidlal bil-istihsan fi masail al-ibadat 
inda al-hanafia. (Risala Magistir). Ar-Riyad:  Gamiat al-malak sugud. – P. 172.

11. Muhammad ibn Abdurrahman ibn Ahmad ibn Muhammad ibn abi Bakr al-Asfahani. 
(1986). Bayan al-muhtasar sharh Muhtasar ibn Hajib (Abbreviated of ibn Hajib). Makkah: Jamie 
um al-Kura. 

12. Muhammad ibn Ahmad ibn abi Sahl al-Sarahsi. (1989). Al-mabsut (Expanded). – Beirut: 
Dar al-Maarifat. –  Vol.1 – P.256. 

13. Muhammad ibn Ahmad ibn Аbi Sahl al-Sarahsi. (1989). Al-mabsut (Expanded). – Beirut: 
Dar al-Marifat. – Vol. 3 – P. 220.

14. Muhammad ibn Ali ibn al-Taiib Abu al-Husain al-Basri. (1983). Al-Mutamad (Support). – 
Bairut: Dar al-kutub al-ilmiat. Vol.10 

15. Muhammad ibn Idris ash-Shafi. (2006). Ar-Risala (Letter). – Beirut: Dar al-Kutub al-
ilmiya. – P. 788.. 

16. Paltore, Y., Zhusupbekov, Zh. (2016). Arabsha-qazaqsha sozdik (Arabic-Kazakh 
dictionary). – Almaty: Nur-Mubarak  baspasi. – 918 b.

17. Sa’du ad-din Masgud ibn Umar at-Taftazani. (2009). Sharh at-taluih ala at-taudih 
(Explanation the concept of explanation). – Beirut: Maktaba al-‘asriat. Vol.2 – P. 423.

18. Uahbatu al-Zuhaili. (1982). Usul al-fiqh al-islami (Fundamentals of Islamic jurisprudence). 
– Damask: Dar al-fikr. – Vol.2 – P. 496.


