
ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
49

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47

https://orcid.org/0000-0002-3878-3122
e-mail: nmu.zhalgas@gmail.com

ӘБУ ХАМИД ӘЛ-ҒАЗАЛИ ІЛІМІНДЕГІ
 «АҚЫЛ» МЕН «КӘШФ» МӘСЕЛЕСІ

Сандыбаев Жалгас Садуахасович
Философия ғылымдарының кандидаты,

Maksut Narikbayev University Ислам және қазақ құқығы орталығы
Астана қ., Қазақстан

مسألة «العقل» و«الكشف» في تعاليم أبو حامد الغزَاليّ
 سانديباييف جَالغاسُ سادواخاسوفيتش

مرش�ح العلوم الفلسفيةَ
راسات الإسلاميةَ والقانون الكازاخي� جامعة ماكسوت ناريكباييف – مركز الد�ِ

أستانا، كازاخستان

THE PROBLEM OF THE «MIND « AND « KASHF « IN THE 
TEACHINGS OF ABU HAMIDA AL-GHAZALI

Sandybaev Zhalgas Saduakhasovich
Candidate of Philosophical Sciences,

Maksut Narikbayev University Center of Islamic and Kazakh Law
Astana, Kazakhstan

ПРОБЛЕМА «РАЗУМА» И «КАШФА» В УЧЕНИИ АБУ 
ХАМИДА АЛЬ-ГАЗАЛИ

Сандыбаев Жалгас Садуахасович
Кандидат филосфских наук,

Maksut Narikbayev University Центр исламского и казахского права
г. Астана, Казахстан

Аңдатпа. Мақалада ортағасырлық мұсылман ойшылы Әбу Хамид әл-Ғазалидің ғылым 
мен танымның қайнар көзі туралы көзқарасы талданады. Ғазали ислам әлеміне, әсіресе 
сопылық дәстүрге үлкен ықпал еткен тұлға ретінде қарастырылады. Ол сопылықты ақиқатқа 
жету жолы ретінде бақылап, оны шынайы ықылас және тақуалықпен байланыстырды.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
50

Ғазали білімнің қайнар көзі ретінде алдымен Құран мен хадисті мойындады. Сонымен 
қатар ол ақыл мен түйсіктің шектеулі екенін атап өтіп, шынайы білімге жету үшин 
«кәшф» (аян, жүрекке салынатын нұр) әдісін ерекше бағалады. Ғазали философияның тек 
ақылға сүйенетін бағытын сынға алып, мутакаллимдер мен кейбір сопылардың да шектен 
шығуын атап көрсетті. Ол білімді тек ақылмен ғана өлшеуге болмайтынын, керісінше, 
ақыл мен уахидің (Құдайдан түскен аян) үйлесуі маңызды екенін дәлелдеді.

Ойшылдың бұл көзқарасы оның замандастары арасында түрлі пікірталас тудырды. 
Кейбіреулер оны адасты деп айыптаса, көпшілігі оны ислам ғылымының беделді өкілі 
ретінде танып, «Хужжатул-Ислам» (Исламның дәлелі) атағын берді. Мақалада осы 
мәселелер жан-жақты қарастырылып, Ғазалидің танымдық әдіснамасының ерекшелігі 
көрсетіледі.

Түйін сөздер: мұсылман ойшылы, Әбу Хамид әл-Ғазали, ғылым, таным, Құран, 
сопылық, ислам, мутакаллим, кәшф, ақыл, Алла.

، حول مصادر  الملخَص: تتناول هذه المقالة آراء المفكر المسلم في العصور الوسطى، هو أبو حامد الغزالي�
 .ِ ِ، وخاصَة على التقَليد الصُوفي� ِ كشخصيةَ كان لها تأثير كبير على العالم الإسلامي� العلم والمعرفة. ينُظر إلى الغزالي�

ف طريقاً للوصول إلى الحقيقة، وربطه بالإخلاص الصَادق والتقَوى. وقد اعتبر التَصو�
 ، ٍ للمعرفة. كما أشار إلى محدوديةَ العقل والإدراك الحسي� اعترف الغزاليُ بالقرآن والحديث كمصدر أساسي�
المعرفة  إلى  للوصول  القلب) كوسيلة  في  يلُقى  الذَي  والنُور  (الإلهام  «الكشف»  منهج  يةَ  أهم�ِ إبراز  إلى  دفعه  ممَا 
الحقيقية. وقد انتقد الات�ِجاه الفلسفيَ الذَي يعتمد فقط على العقل، كما سلطَ الضَوء على بعض التجَاوزات التَي وقع 
فيها المتكل�ِمون وبعض الصُوفيةَ. وأكَد أنَ المعرفة لا يمكن أن تقُاس بالعقل وحده، بل أنَ التكَامل بين العقل والوحي� 

) هو الأساس للوصول إلى الحقيقة. (الإلهام الإلهي�
ِ هذه جدلًا واسعاً بين معاصريه، فبينما اتهَمه بعضهم بالضَلال، اعتبره الكثيرون من أبرز  أثارت آراء الغزالي�
ح ملامح  علماء الإسلام وأطلقوا عليه لقب.»حجَة الإسلامٍ». تستعرض في هذه المقالة القضايا بشكل معمَق، وتوض�ِ

.ِ ِ للغزالي� المنهج المعرفي�
ف، الإسلام، المتكل�ِمون،  ، العلم، المعرفة، القرآن، التصَو� ر مسلم، أبو حامد الغزالي� لكلمات المفتاحيةَ: مفك�ِ

الكشف، العقل، الله.    

Abstract. The medieval thinker Abu Hamid al-Ghazali had a profound influence on the 
Islamic world, particularly on the Sufi tradition. Sufism was one of his main subjects of study, 
and it is through it that Ghazali became known as a prominent Muslim theologian. However, 
views on Sufism remain divided: some consider it an essential part of Islam, while others see it 
as an alien element. Ghazali emphasized that true Sufism consists of sincerity, piety, and purity 
of heart, while hypocrisy and ostentatious religiosity are alien to Islam.

One of the main questions of philosophy is the definition of sources of knowledge and 
methods of its verification. Ghazali criticized blind imitation, doubted the abilities of the mind 
alone or sensory perception, which led to the truth. According to this tradition, true knowledge 
is based on Divine revelation (wahi), as well as on «kashf» – the achievements of comprehen-
sion of truth, accessible to spiritually purified people. In his teachings, he spoke out against the 
extremes of philosophers, mutakallims and some Sufis who denied the importance of reason or, 
on the contrary, condemned only it. Ghazali became an authority in Islamic science and received 
the honorary title of «Proof of Islam» (Hujjat al-Islam).

Key words: muslim thinker, Abu Hamid al-Ghazali, science, knowledge, Koran, Sufism, 
Islam, mutakallim, kashf, mind, Allah.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
51

Аннотация. Средневековый мыслитель Абу Хамид аль-Газали оказал огромное 
влияние на исламский мир, особенно на суфийскую традицию. Суфизм был одним из 
главных тем его исследований, и благодаря ему Газали получил такие тенденции, как 
выдающийся мусульманский теолог. Однако взгляды на суфизм разделились: одни 
считают его поворотной частью ислама, другие – чуждым элементом. Газали подчеркивал, 
что истинный суфизм – это искренность, богобоязненность и чистосердечие, тогда как 
лицемерие и показная набожность чужды исламу.

Одним из главных вопросов философии является определение источников знаний и 
методов их проверки. Газали критиковал слепое подражание, сомневался в способностях 
лишь одного разума или чувственного восприятия, которые привели к истине. Согласно 
этой традиции, истинное знание основано на Божественном откровении (вахи), а также 
на «кашфе» – достижениях постижения истины, доступном духовно очищенным людям. 
В своих учениях он выступал против крайностей философов, мутакаллимов и некоторых 
суфиев, которые отрицали значение разума или, напротив, осуждали только его. Газали 
стал авторитетом в исламской науке и получил почетное звание «Доказательство ислама» 
(Худжжат аль-Ислам).

Ключевые слова: мусульманский мыслитель, Абу Хамид аль-Газали, наука, знание, 
Коран, суфизм, ислам, мутакаллим, кашф, разум, Аллах.

Кіріспе
Орта ғасыр ойшылы Әбу Хамид Ға-

залидің ислам әлеміне, соның ішінде со-
пылық мектебіне де тигізген әсері орасан 
зор. Сондай-ақ сопылық Ғазали зерттеу-
лерінің негізгі нысаны болды. Мұсылман 
теолог ойшылы сопылықтың арқасында 
танылып, тиесілі мәртебеден орын алды 
десек артық айтқан болмаймыз. Себебі 
араб-мұсылман философиясына, ахлақ 
ілімі мен әдебиет өнеріне де айтарлықтай 
ықпал жасап, өз үлесін қосқан да – осы 
сопылық. 

Солай болғанымен бірқатар ға-
лымдар сопылықты ислам іргесінен алып 
қашты, яғни сопылық дегеніміз ислам 
дініне жат дүние деген пікірді ұстанғаны 
мәлім. Екінші топтағы ғалымдар керісін-
ше сопылықтың исламмен тікелей қаты-
насының бар екенін дәлелдеумен әлек. 
Расында да, «сопылық» сөзі арнайы 
Құранда не сүннетте кездеспейді. Ешбір 
Құран аятында немесе сахабалардың 
риуаятында «сопылық – қатты құпталған 
ізгілік», яки «сопылық тыйым – салынған 

мәкруһ» деген нақты дерек жоқ (Мағния, 
1993:499). Алайда Алла және оның елшісі 
адамдарды тақуалыққа, шын сөйлеуге, 
ықыласты болуға шақырған. Ислам діні 
екіжүзділіктен, көзбояушылық пен қия-
нат жасаудан сақтандырады. Сол себепті 
шындық пен ықыластың өлшеміне сай 
келген нәрселер ислам дінінде құпталады 
да, ал көзбояушылық пен екіжүзділікке 
лайық жайттар қатты сөгіске ұшырайды. 
Бәлкім, сопылықты құптаушы ғалымдар 
осы өлшемді негізге ала отырып оны 
дәлелдеген болар.

Имам Ғазалидің адамдарға көрсеткен 
сопылығы – дұрыс және ақиқат тақуалық, 
махаббат пен ықылас. Екіжүзділер мен 
көзбояушылардың жасаған сопылығы 
болса ойдан құрастырылған және басқа-
ларды адастыру ғана (Есім, 1994:93). 
Осылайша ислам дінінде сопылықты 
бар деген пікірді ұстанушылар мен оны 
жоққа шығарған кісілердің арасындағы 
жанжалдың келісімін табуға болатын си-
яқты. Себебі кімде-кім сопылық ислам-
ның бір бөлігі деген пікірді ұстанған бол-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
52

са, онда ол адам сопылықты ықыласпен 
ұстанғандарды көрген. Ал енді сопылық 
ислам дүниесіне жат деген ойды құпта-
ушы адам болса, ол адам залымдар мен 
көзбояушылардың куәгері болған. Бір со-
пылық жайында екі жақтың адамдары екі 
түрлі пікірді ұстануы да осыдан болуы 
мүмкін.

Тақырыпты таңдауды дәйектеу 
және мақсаты мен міндеттері: «ақыл» 
мен «кәшф» – бүгінге дейін өзектілігін 
жоғалтпаған мәселелердің бірі. Әсіресе 
ғылым мен нанотехнология қарқынды 
дамыған жаһандану кезеңінде күнделікті 
әлеуметтік, діни-саяси өмірде ақыл мен 
дін немесе «кәшф» мәселелерінің маңызы 
артып отыр. Осы орайда Ғазалидің таным 
философиясындағы ақыл мен «кәшфтің» 
арақатынасын зерделеу – заман талабы. 
Ғылыми мақаланың мақсатына сәйкес 
мынадай міндеттер алға қойылды:

‒ «Худжату әл-Ислам» атанған ға-
лымның пікіріне сәйкес білімнің ақиқа-
тына жету үшін ақыл мен түйсіктің ша-
масы мен құдіретін анықтау.

‒ Ғалым алға тартатын ақыл мен 
«кәшф» айырмасы концепциясына ком-
паративистикалық талдау жасау.

Ғылыми зерттеу әдіснамасы: 
Мақалада Ғазалидің білімнің қайнар көзі 
ретінде алдымен Құран мен хадисті мой-
ындағаны кейін ақыл мен түйсіктің шек-
теулі екенін атап өтіп, шынайы білімге 
жету үшін «кәшф» (аян, жүрекке салына-
тын нұр) әдісінің ерекшелігі айтылады. 
Сондықтан да зерттеуде теологиялық 
және герменевтикалық, компаративи-
стикалық және сипаттау, саралау секілді 
ғылыми әдіс-тәсілдер қолданылады.

Негізгі бөлім
Бұрынғы және кейінгі ойшылдар-

дың арасында адамзат білімінің қайнар 
көзі мен оның себептері турасында та-

усылмас дау жалғасып келген. Бұл да-
удың мақсаты – адам пікірінің дұрыс 
немесе қате екенін айқындайтын таразы 
өлшемін белгілеу, яғни кез келген ға-
лымның айтқан пікірінің, ашқан жаңа-
лығының осы өлшемге салу арқылы 
оның дұрыс-бұрыстығын білу. Айтылған 
пікірдің қаншалықты шындықпен жана-
сатынын айқындайтын ортақ таразыны 
белгілеу. Қандай да болмасын ойды осы 
ортақ білімнің бастауымен салыстырып 
зерттеудің арқасында ғалымдардың ара-
сындағы дау-жанжалды болдырмау, оның 
алдын алу мүмкіндігі туады. Себебі егер 
күллі ғалым кез келген нәрседе сүйенетін 
білімнің ортақ қайнар көзінің не екенін 
өзара келісіп, белгілеген болса онда біраз 
мәселенің түйіні шешілер еді. Ғалымдар 
күллі пікірді осы ортақ білім өлшемінің 
таразысына салып, кейін жаңа пікір білім 
таразысына теріс келсе, онда пікірді қате 
деп терістеп, ал енді айтылған ой ортақ 
білімнің (қайнар көздің) өлшеміне сәй-
кес келсе, онда бұл жаңалық немесе пікір 
күллі ғалымдардың алдында дұрыс деп 
құпталады.

Имам Ғазали үшін осындай пікір-
лердің қате-дұрыстығын айқындайтын 
өлшем не нәрсе болды, яғни ғұлама үшін 
күллі нәрсені өлшеп көретін білімнің 
қайнар көзі не? Бұл мәселеге қатысты 
оның ой-пікірі басқа ойшылдар мен му-
такаллимдерден ерекшеленді ме? Әри-
не, Ғазали үшін ғылымның әуелгі қай-
нар көзі Құран мен хадис болғанына дау 
жоқ (әл-Ғазали, 1996:147). Бірақ біздің 
зерттеп отырған қайнар көзіміз – жалпы 
ғылым мен ғалым атауына ортақ болған 
білімнің қайнар көзі.

Имам Ғазали көп нәрсеге шек кел-
тірген, әсіресе соқыр еліктеуге қарсы 
болған. Әбу Хамид Ғазали философ-
тардың пікіріне, мутакаллимдер мен 
кейбір сопылардың ұстанған жолына 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
53

және батыния ағымының сенімдеріне 
келіспеді. Ойшылдың пікірінше, бұлар-
дың барлығы түйсік пен ақылға сүйенеді 
(Мужәһид, 1995:71). Олардың нанымы 
бойынша адам үшін ең әділ және дұрыс 
білім алудың құралы – ақыл мен түйсік 
(сезім мүшелері). Имамның пайымынша, 
бұл екеуі (ақыл мен түйсік) бірінің айтқа-
нын екіншісі теріске шығарады. Мысалы, 
көз ақиқатында көлемі үлкен жұлдызды 
шағын динардың көлеміндей етіп қана 
көреді. Ал ақыл болса оны жерден үл-
кен етіп елестетеді. Демек, бұл екі білім 
құралының бірі өтірік айтып отыр. Енде-
ше, бұл екеуінің біріне сенуге болмайды 
деді ойшыл.

Кейін, жаратушы Алла шын ықы-
ласты болған Ғазалидің жүрегіне нұр 
салды, көз жанарына ақиқат  берді.  Ол 
кісінің ақылы да, зейіні де ақиқаттан нәр 
алды. Нәтижеде, Ғазали ақыл теріске 
шығармаған нәрселерді көз және сыртқы 
түйсіктер дұрыс көреді, мысалы, көздің 
тау-тасты немесе ағашты көргені сияқты. 
Ал көз көріп, бірақ ақыл растамаған нәр-
селерді көз өтірік көреді, мысалы, жұл-
дызды бір динардың көлеміндей етіп 
көру деген тоқтамға келеді (Мотахарри, 
2004:101).

Сондай-ақ ғалым-теолог ақыл (Ал-
ладан келген) уахидың айтқан нәрсесін 
растайды деп сенуі арқылы өзі үшін 
білімнің себептерін айқындады. Түйсік 
–білімнің қайнар бастауы, бірақ барлық 
кезде емес. Егер барлық кезде ақылға 
емес тек түйсікке сүйенетін болсақ, онда 
бұл дегеніміз ғылымның түбіне балта ша-
пқанмен тең. Сол сияқты ақыл да – бел-
гілі орындарда  білімнің бастауы. Егер 
барлық кезде басшылыққа тек ақыл алы-
нып отырса, онда уахидің және діннің де 
көптеген ақиқаты аяқ асты болады деп 
өз ойын қорытты. Сондықтан да Ғазали 
күллі уақытта тек ақылға сенетін фило-

софтарды айыптады. Олардың кемшілі-
гін табуға тырысып бақты: «Әрине, 
діни философияға қарағанда философия 
құрылымы бір текті емес. Философия тек 
Аристотельдің ілімінен ғана емес Платон, 
одан кейінгі Плотин және т.б. сол сияқты 
көптеген ойшылдың пікірінен құралады. 
Имам Ғазали философияның осындай 
қайшылығын айта келіп, грек ойшылы 
Аристотельдің де кемшілігін көрсетеді» 
(Сагадеев, 1973:203).

Ғалым философтарға сын айтумен 
қатар бұл ғылымның түріне де өзінің 
үлесін қосқаны мәлім. Мысалы, мантық 
(логика) алаңында қалдырған еңбегінің 
бірі –  «Мақасуд әл-фәлсәфа». Мұның 
бірінші бөлімінде Аристотельдің логика-
сына талдау жасайды. Сол салаға қатысты 
жазған «Михаққ ән-назар фи әл-мантиқ» 
еңбегінде классик, логикадағы силло-
гизм мен танымның ерекшеліктерін ба-
яндайды. Мұнда ол мантық ілімін басқа 
білім үшін таным құралы ретінде қызмет 
атқаратынын түсіндіреді және логика-
ның фиқһ үшін де белгілі дәрежеде өл-
шем болатынын алға тартады. Сөйтіп, ол 
Ибн Синадан кейін логикаға басқа пішін 
беріп, оны діни білім үшін құрал ретінде 
көрсете білген классик атанды. Әл-Ғаза-
лидің бұл бастамасын Фахреддин әр-Рази 
жалғастырады (әл-Ғазали, 1996:78).

Әл-Ғазалидің «Мизан әл-‘амәл» 
(Амалдар өлшемі) атты еңбегіне кіріспе 
жазған Сүлеймен Дүния өз сөзінде: 
«Әл-Ғазали өз еңбектерінде философтар-
дың кейбір пікірін жатсынбаған», – де-
ген. Расында да, әл-Ғазали философияға 
сын көзбен қарағанымен дін өкілдерінің 
философияға ынталы түрде қызығула-
рына түрткі болғанына дау жоқ. Әсіре-
се сүнниттік ғалымдар тарапынан өте 
қарқынды түрде зерттеу қолға алынған. 
Әл-Ғазали философияны сынап, оған 
қарсы бола отырып, философияға зор қы-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
54

змет көрсеткен деп жазады Машани (Ма-
шани, 1994:89). 

Сол сияқты ғалым-теолог мутакал-
лимдерді де сынға алып, сопылардың да 
бір тобына шағым айтты.

Мутакаллимдер – исламдағы 
«Кәлам» ағымының өкілдері. Мутакал-
лимдер де перипатетик ойшылдары си-
яқты рационалды дәлелдерге сүйенуді 
дұрыс көреді, бірақ философтар мутакал-
лимдердің философиясын «дәлелдеу да-
налығы» емес, «диалектикалық даналық» 
деп таниды (Сагадеев, 1973:91). Сон-
дай-ақ мутакаллим философқа қарағанда 
өзін исламды қорғау үшін «міндеттелген 
философ» деп есептейді. Философ алдын 
ала қандай пікірді дәлелдеу керектігін 
білмей алдындағы мақсаты әуелі белгісіз 
болып, кейін анықталуы керек болған 
мәселеге байланысты көздеулі мақсаты 
белгілі болса, мутакаллимнің мақсаты 
әуел бастан анық, ол – дінді қорғау (Сан-
дыбаев, 2021:23).

Ғазалидің сопыларға сын айту себеп-
терінің бірі, сопылар ақыл мен түйсікті 
пайдаланбай өздерін белгілі жағдайда 
ақыл мен түйсікке теріс келетін жайттар-
дың куәгері боламыз деп сенді. Сөйтіп, 
ол ақиқатты тану үшін ақылдың маңы-
зын жоққа шығармады және уахиге де 
өз үлесін беріп, оған сенімін білдірді. 
Уахи саналы ақылдың арқасында адам-
ды дұрыс және тура жолға алып бара-
ды. Ақыл – уахидің тәлімі мен үкімдерін 
зерттеп үйрететін құрал деді Ғазали (Сан-
дыбаев, 2025:82).

Орта ғасыр ойшылы ақылды күллі 
ақиқаттың шешуші кілті, тіпті уахидың 
да шындығымен сырын ашатын аспап 
деп сенетін адамдардың пікіріне қосыл-
мады. Кейбір кісілер Ғазали жайында: 
«Ғазали өз ақылын өзі теріске шығарады. 
Ол батинилер мен философтарды сынға 
алған кезде үнемі ақыл логикасына сүй-

ене отырып дәлел келтіретінін байқа-
майды. Сөйтіп отырып ақылды теріске 
шығарады», – деп қате пікір айтады. Бұл 
пікірді қате деуімізге негіз, Ғазали жалпы 
ақыл атауына қарсы емес, бәлкім, білім 
алып ақиқатты танудың жалғыз құралы 
– ақыл деген пікірді ұстанған адамдарды 
ғана құптамайды. Ол кісі философияға 
қарсы болған кезінде тек «барлық нәр-
сені ақылмен шешеді, ақылға сүйенеді» 
деген ғылымға ғана қарсы шыққан бола-
тын (Сандыбаев, 2021:102).

Әбу Хамид әл-Ғазали үшін уахиден 
соң білімнің келесі әрі маңызды құра-
лы – «кәшф». Араб тілінде «кәшф» сөзі 
(ашу, аян беру, тап болу) деген ұғымдар-
ды білдіреді. Бұл қасиетке ие болу үшін 
адамға түйсік пен ақыл жеткіліксіз. Бұл 
екеуі бар болғаны «кәшф» үшін кіріспе 
және әзірлік қана саналады. Имамның ай-
тып отырған «кәшфі» – көптеген білімнің 
кілті, бірақ  бұл сөздің ұғымы  күнделікті 
арабтардың «кәшф» сөзін естіген уақыт-
та түсінетін ұғымынан да ауқымдырақ. 
Бұлай дейтініміз адамдар әуелі кез кел-
ген нәрсені естіген кезде тек өздері көр-
ген-білген нәрселерді ғана ойлаумен 
шектеледі. Одан әрісін елестетуге шама-
лары жетпейді. Өзгеден көргенге және 
өзі сезгенді біліп қана қойып бұдан әрі-
ге аса алмайды. Адам көрмеген, басынан 
кешірмеген нәрселерге үнемі күмәнмен 
қарайды.

Соның салдары болар Ғазалидің ай-
тқан «кәшф» ұғымына қатысты көптеген 
сын да айтылды, айып та тағылды. Бұлар-
дың бірі оны адасушы, ойдан құрасты-
рушы деп айыптаса, өзінің замандаста-
ры Ғазали діннен шықты деп қол қойды. 
Алайда ғалымдардың басым бөлігі Ғаза-
лиді ғылымды нақтылайтын, дәйектейтін 
нағыз имам (көшбасшы), ахлақ пен дін 
мәселелерінде мұсылмандар үшін ислам-
ның дәлелі деп таныды. Нәтижеде имам 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
55

Ғазали «Худжату исләм» (Исламның 
дәлелі) деген есіммен аталды. Ғалым-
ды қорғаштап, көп күшін жұмсаған ой-
шылдардың бірі – «Кітаптар» еңбегінің 
авторы, танымал иран философы, Мұха-
мед ибн Ибраһим әш-Ширази. Ғазалидің 
тұлғасы өскен сайын оның төңірегіндегі 
тартыстар да, оның жазған еңбектері де 
ғалымдар мен шәкірттердің арасында 
кеңінен етек алды (әл-Бухари, 1998:57).

Сонымен, ислам ғұламасы білімнің 
маңызды көзі «кәшф» деп нені айтты? 
Не үшін Ғазали осы ұғымның арқасында 
сопылардың санатынан саналды? Әлде 
«кәшф» дегеніміз «пәленше ұлы түгенше 
былай деп айтты» деген сияқты Алла мен 
адамның арасындағы болған байланыс, 
Алланың айтуымен келген хабар ма, бәл-
кім, Ғазалидің «кәшф» дегені Әбу Язид 
әл-Бастамиге қатысты айтылған «адам-
ның Алламен бірігу» құбылысы ма, яки 
болмаса Хәлләждің айтқан «Алланың 
адаммен және күллі мақұлқатпен бірік-
кен сәті» ме?

Ислам ғалымының айтуынша, 
«кәшф» дегені – адам жүрегіне Алла та-
рапынан салынған нұр, бірақ бұл нұрды 
өзіміз білетін нұрға ұқсатпауымыз қажет. 
Әйтпесе «кәшфтің» нұрын күнделікті 
нұрмен шатастырып алуымыз мүмкін. 
Мысалы, суды су арқылы айтып түсіндір-
ген сияқты «кәшфті» нұр арқылы түсін-
діру дегеніміз  нұрды «кәшф» арқылы 
түсіндіргенмен тең.

Жоғарыда «кәшф» сөзінің араб тілін-
дегі мағыналарын айтып кеткен едік, енді 
«кәшф» сөзінің келесі бір мағынасы – 
(жасырын тұрған нәрсенің бетіндегі жа-
буын алу, ашу) деген сөз.

Сопылардың айтуынша, со-
пылықтағы «кәшфті» тек оны басынан 
кешірген адам ғана түсінеді, басқа адам 
білмейді. Ғазалидің айтқан «кәшфі» мен 
«нұр» деген сөздері – адамның өзі көрген 

және сезіп тұрған нәрсесін ізгі жүректің 
оны құптауы, оған куәгер болуы. Ол нәр-
сені көріп және сезіп тұрған зат – айқын 
көз немесе анық көз «а`йнуль иақин». Ал 
енді жаман жүректің берген куәлігі мен 
растауы арсыз, пасық адамның берген 
куәлігімен тең. Мұндай адамның берген 
куәлік сөзін, пікірін негізге алмайды, 
теріске шығарады (Үлкен, 1967:117).

Бұл жерде мынадай заңды сұрақ 
туындайды: күмән мен күнәға душар 
болған күнәһар жүрек осы сияқты ақиқат-
ты көруі мүмкін бе? Ол үшін жүрек жа-
мандықтың алдан да, арттан да жолын жа-
уып тастайтын ғылымға ие болуы қажет 
пе? Мұндай сұрақтарға кесіп жауап беру 
өте қиын, бірақ біздің анық білетініміз 
жүрек «кәшф» қалпына әзір болған кез-
де бұл құбылыстың орындалуы, заттарды 
тануы қиынға соқпайды. Ал ақыл болса, 
«кәшфтен» ешқандай қиындық көрмейді, 
себебі жүрек өзі көрген, білген нәрсесін 
анықтап (растап) немесе терістеп оты-
рады. Ізгі жүрек дыбысты дұрыс жеткі-
зетін радио сияқты. Радио тыңдаушының 
құлағына айтылған сөздер мен сөйлем-
дерді, дыбыстарды жеткізуші ғана. Радио 
– дыбысты өзгертпей сол қалпында беріп 
отыратын құрал немесе суретке түсіргіш 
құралын алайық. Бұл құрал атыраптағы 
табиғат көрінісін көріп тұрған бейнесінде 
түсіреді. Демек, радионың суретке түсір-
гіш құралының бізге жеткізген мәлімет-
тері мен бейнелері сол қалпында дұрыс 
жетеді. Яки болмаса бұл құрал-аспап-
тардың ақауы болса, онда бізге жеткен 
мәтіметтерде де кемшілік бар. Дәл сол 
сияқты таза, пәк адам да белгілі оқиғаны, 
құбылысты, хабарды көріп, біліп тұрған 
қалпында жеткізуі әбден мүмкін (Мағ-
ния, 1993:325).

Расында да, әл-Ғазали «Китаб әл-ма-
хабба уаш-ауқ уар-риза» (Махаббат, 
құштарлық және ризашылық) атты тракта-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
56

тында егер махаббат танымы тек бес сезім 
мүшесімен ғана шектелер болса, Алла 
тағала бес сезім мүшесімен танылмайтын 
заттарды көрсетуі лазым болар еді деген 
пікірін паш етеді (Сандыбаев, 2021:78).

Жүрек көзі сыртқы көзден артық. Сол 
сияқты ақыл арқылы танылған көркем 
мағыналар көзбен көретін сыртқы бейне-
лердің сұлулығынан жоғары. Таныммен 
келген жүректегі ләззат, көзбен көріп, 
туған ләззаттан толық әрі кемел екеніне 
күмән жоқ, адамдарға дұрыс ақыл мен 
болмыста бұған деген тартылыс басым 
келеді. Бұл кезде адамның негізгі бол-
мысы мен оған тән ақыл, нұр, жүрек, рух 
сияқты қасиеттермен берілетін алтыншы 
сезім мүшесі жоқ саналарды деген пікірді 
алға тартқан.

 
Қорытынды
Енді қорыта келе Ғазалидің ғылым 

алатын негізгі аспабының бірі болған 
«кәшфті» қазақшалап айтар болсақ, 
«жүрекпен көру, жүрек пердесінің 
ашылуы» десек болады. Имам Әли ибн 
Әбу Толиб айтқандай: Егер менің көз 
пердем көтерілсе де иманым бұдан әрі 
аспайды... яғни бұл кісінің Аллаға деген 
иманының кәмілдігі сонша оның бұдан 
артық толуы мүмкін емес.

Имам Ғазали – тәлім алып, тәлім бе-
руді қатты құптаған әрі ғалымдарға құр-
мет қылған кісі. Кейбір сопылық ағымда-
рындағы сияқты «Алладан сұрасаң Алла 
саған береді» деп еңбек қылмай қол қусы-
рып отырмады. Бұған мысал ретінде ға-
лымның араб тіліндегі «Діни ілімдердің 
қайта тірілуі» атты еңбегінің «Білім үй-
ретудің артықшылығы» атты бабынан 
үзінділерді тікелей қазақ тіліне аударып, 
мысал үшін келтіруді жөн көрдік. Себебі 
имамның ғылымға деген жігерін, ізденім-
паздығын осы мысалдар арқылы айқын 
көруге болады:

Алланың елшісі (с.ғ.с.) білім иесі, ға-
лым жайында: «Алла тағала нәбилерден 
шындықты адамдарға жасырмай жеткі-
зулері үшін уәде алғаны сияқты ғалым 
адамнан да (білген ғылымын басқаларға 
үйрету) уәдесін алмайынша білім бер-
мейді», – деген /13, 43/. Басқаша айтқан-
да, үйренуші ғалым білім алып, ижтһад 
қылып жатқан кезде алған білімін басқа-
ларға үйретемін деп Аллаға уәде бер-
ген болып саналады. Егер ғалым өзінің 
бойындағы ғылымды сақтаймын дейтін 
болса, онда ол басқаларды үйретуі қажет. 
Пайғамбар (с.ғ.с.): «Рас, Ұлы мәртебелі 
Алла адамдарға білім берген соң оны сол 
қалпында тартып алмайды, бәлкім, ғұла-
маның бақилық болуы арқылы ғылымды 
да кері алып отырады. Әрбір ғалым дү-
ниеден озған сайын онымен бірге ғылым-
ның да бір бөлігі кете барады. Осылайша, 
тек надан адамдар қалмақ. Олардан бір 
нәрсе туралы сұрайтын болса, олар біл-
мей жауап береді. Нәтижеде, өзі де ада-
сады, өзгені де адастырады», – деп хабар 
берген. Келесі хадисте: «Кімде-кім бір 
ғылымды біліп, кейін оны басқалардан 
жасырса, Алла ақырет күні оның ауызы-
на оттан жасалған ауыздық кигізеді», – 
деген (Сандыбаев, 2025:235).

Сондай-ақ Ғазалидің ғылымды үй-
реніп, оны басқаларға тарату міндеті қан-
шалықты маңызды болғанын өзінің бел-
гілі шығармасында келтірген. Оны Мұғаз 
ибн Жәбәл есімді сахабаның тағылым 
беру мен үйрену турасында айтқан мына-
дай пікірімен жеткізеді. Бұл жерде Мұғаз 
ғылымға нақты анықтама берген. «Ғылым 
үйреніңіздер! Рас, Алла үшін ғылым үйре-
ну – тақуалық. Оны талап ету – құлшылық. 
Ғылымды оқу – тәсбих айту (Алланы зікір 
ету), ғылымды іздеу – жиһад (күрес), 
ғылымды білмейтін адамға үйрету – садақа 
беру, ғылымды оған лайық адамға беру – 
Аллаға жақындау» (әл-Ғазали, 1996:201).



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
57

Расында да, Ғазалиге сәйкес ғылым 
– жалғыздық кезде жаныңдағы серігің, 
достықта берік жолдасың, қуаныш пен 
қайғыда ортағың (куәгерің), қиын қыста-
уда демеушің, жат жерде жүрген уақыт-
та қасыңдағы бауырың, жәннат жолына 
жетелейтін шамшырақ. Алла оның арқа-
сында қауымдарды биікке көтеріп, игі 
іс жолында басқаларды соңынан ертетін 
басшы, дұрыс жолды көрсетуші мырза 
етеді (әл-Ғазали, 1987:184).

Сөйтіп, Ғазали бес түйсіктен бөлек 
жүрек арқылы келген ғылым – ізгілік 

үшін дәлел, олардың тарихынан сыр шер-
теді, қимыл әрекетін көрсетеді; періште-
лер оның досы болуға ынтызар. Сон-
дықтан олар оны өз қанатымен сипайды. 
Оған әрбір ылғал мен құрғақ заты тіпті 
өзендегі жайында, жердегі жыртқыш пен 
басқа да нығметтер және аспан мен аспан 
жұлдыздары ол үшін жарылқау тілейді  
деген ойды алға тартады.

Әдебиеттер

1. Әбу Хамид Мұхаммед ибн Мухаммед әл-Ғазали. (1996). Ихия’у ‘улум әд-дин. – 
Мысыр: Дар әл-Иман, – Т. 3. – 584 б. 

2. Әбу Хамид Мұхаммед ибн Мұхаммед әл-Ғазали. (1976). Әт-Тибри әл-Масбук фи 
насихат әл-мулук. – Каһира: Мактабату әл-ильм, – 352 б.

3. Әбу Хамид Мұхаммед ибн Мұхаммед әл-Ғазали. (1987). Мизан әл-Ағмәл. – Да-
маск: Әл-Иақин, – 250 б.

4. Әбу Хамид Мұхаммед ибн Мұхаммед әл-Ғазали. (1996). Ихия’у ‘улум әд-дин. – 
Мысыр: Дар әл-Иман, – Т. 3. – 525 б.

5. Есім, Ғ. (1994). Фәлсафа тарихы: оқулық-хрестоматия. – Алматы,  – 278 б. 
6. Имам Әбу Хамид Мұхамед ибн Мұхамед әл-Ғазали. (1996). Ихия`у улум әд-дин. 

– Кайр: Мактабату әл-иман. – 1-том. – 325 б.
7. Мағния, М. Ж. (1993). Фәлсафат исламия. – Бейрут – Любнан; Дар әл-Жауад, – 

402 б. 
8. Машани, А. (1994). Фараби және Абай. – Алматы: Қазақстан, – 188 б. 
9. Мотахарри, М. (2004). Философия и Калам. – Алматы: Ғылым,  – 378 б. 
10. Мужәһид, Х. Т. (1995). Мин Фараби илә Абдулла. – Стамбул, – 355 б.
11. Мұхаммад әл-Бухари Сахих әл-Бухари. (1998). – Кайр: Ан-Нур, – Т. ІІІ. – 465 б.  
12. Сагадеев, А.В. (1973). Ибн Рушд. – М.: Мысль, – 275 б. 
13. Сандыбаев, Ж.С. (2021). Орта ғасыр шығыс философиясындағы басқару мәдени-

етінің адамгершілік негіздері: монография. – Алматы: Қазақ университеті, – 134 б.
14. Сандыбаев, Ж.С. (2025). Әбу Хамид әл-Ғазалидің «ахлақ» ілімі. – Алматы: «Асыл 

ЖК» баспасы, – 240 б.
15. Үлкен, З. (1967). Ислам философиясы. – Анкара: Хикмет, – Т. II. – 322 б. 

References

1. Esim, G. (1994). Falsafa tarihi: okulik hristomatya. – Almaty,  – 278 b.
2. Magnya, M. J. (1993). Falsafat Islamya. – Bayrut-Lubnan: Dar al-jauad, – 402 b.
3. Mashani, A. (1994). Farabi zhane Abay. – Almaty: Kazakhistan, – 188 b.
4. Motaharri, M. (2004). Filosofya i Kalam (Philosophy and Kalam). – Almaty: Gylym, 

– 378 b.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
58

5. Muhammad al-Buhari Sahih al-Buhari (Sahih al-Bukhari). (1998). – Kairo: An-Nur, – 
Т. ІІІ. – 465 b.

6. Muhammad al-Gazali. (1976). At-Tibry al-Masbuq fi nasyhat al-Muluk. – Kairo: 
Maktubat al-Ilm, – 352 b.

7. Muhammad al-Gazali. (1987). Mizan al-Agmal. – Damask: Al-Yaqin, – 250 b.
8. Muhammad al-Gazali. (1996). Ihya-u Ulum ad-din. – Kahiro: Al-Iman, – Т. 1. – 325 b.
9. Muhammad al-Gazali. (1996). Ihya-u Ulum ad-din. – Kahiro: Al-Iman, – T. 3. – 584 b.
10. Muhammad al-Gazali. (1996). Ihya-u Ulum ad-din. – Kahiro: Al-Iman, – T. 2. – 452 b.
11. Mujahid H. T. (1995). Min Farabi ila Abdulla. – Istambul,  –  355 b.
12. Sagadeev, А.V. (1973). Ibn Rushd (Ibn Rushd). – M.: Mysl`, – 275 b.
13. Sandybayev, Zh. (2021). Ortagasyr shygys fılosofiyasındagi basqaru madeniyetinin 

adamgershilik negizderi: monografiya. – Almaty: Kazak universitety, – 134 b.
14. Sandybayev, Zh. (2025). Abu Hamid al-Gazalidin «ahalaq» ilimi.  – Almaty: Asil ZhK,  

– 240 b.
15. Ulken, Z. (1967). Islam Felsefesi. (The Philosophy of Islam) – Ankara: Hikmet, – Т. 

II. – 322 b.


