
ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
7

КІРІСПЕ
Қазіргі таңда медицинаның дамуы 

адам өмірін сақтау және оның сапасын 
арттыру үшін жаңа мүмкіндікке жол 
ашып отыр. Әсіресе ағза алмастыру са-
ласы бұл тұрғыда маңызды. Жыл сайын 
әлемде мыңдаған адам өмірін сақтап қалу 
үшін ағза трансплантациясына мұқтаж. 
Алайда бұл медициналық процедура – ағ-
заны донорға беру, яғни дененің бір бөлі-
гін басқа адамға ауыстыру, беру мәселесі 
этикалық және діни аспектілер аясында 
сарапқа салуды қажет етеді. 

Ислам дінінде дене  Алланың мүл-
кі деп қабылданады, сондықтан оның 
бөліктерін қолдануға тек өте шектеулі 
жағдайда және мақсаты дұрыс болған-
да ғана рұқсат беріледі. Шариғат тұрғы-
сынан ағза доноры мен трансплантацияға 
қатысты әртүрлі пікір мен қағидалар бар. 
Кейбір ғалымдар оны тек өмір мен өлім 
арасында жатқан адамға, сонымен қатар 
адам өмірін құтқару мақсатында ғана 
дұрыс деп есептейді. Ал басқа бірқатар 
ғалымдар оған белгілі бір шектеу қой-
ып, адамның жеке шешімі мен қоғамға 
келтіретін пайдасын ескеруді маңызды 
санайды.

Зерттеу жұмысының мақсаты – ағза-
ны донорға беру мәселесін шариғат жо-
лымен қарастыру. Ислам дінінде ағзаны 
донорға беруге рұқсат ету һәм тыйым 
салу жөніндегі ұстанымдарды, оның не-
гізіндегі фиқһтық мәселелерді талдай 
отырып, осы тақырыптың қоғамдағы 
өзектілігін көрсету. Әртүрлі фиқһ мектеп-
терінің (мәзһәбтардың) бұл мәселеге қа-
тысты көзқарасы салыстырыла отырып, 
шариғат тұрғысынан ағзаны донорға бе-
рудің заңды және этикалық аспектілері 
қарастырылады. Сонымен қатар қазіргі 
таңда медициналық ғылым мен ислам 

арасындағы үйлесімділікті табу жолы 
ұсынылады.

НЕГІЗГІ БӨЛІМ
Ислам құқығы адам денесін Алла-

ның мүлкі деп қабылдағандықтан, адам-
ның өз денесін емделуден басқа өз қа-
лауынша басқаруға құқығы жоқ. Фиқһ 
ғалымдары ислам дінінде адам денесіне 
қол сұқпауды негізге алады. Адам ағзасы-
ның иммунитеті мен мүшелері маңызды 
болғандықтан, медициналық технология-
ның дамуы нәтижесінде мүшелер мен эм-
бриондар сияқты адам мүшелерін басқа 
біреуге беруді заңды ететін себеп қалып-
тасты. Осы себепті адам ағзасына билік 
ету құқығы көрнекті биоэтикалық дилем-
малар тұрғысынан талқыланып, мәсе-
лелер жеке-дара қарастырылады. Ағза 
трансплантациясы кезінде донор жасау 
немесе сату арқылы басқа біреуге ағза-
сын беру; экстра корпоралды ұрықтан-
дыру (эко) үшін басқа біреудің ұрығын, 
жұмыртқасын немесе эмбрионын пайда-
лану; балалы болу үшін құрсағын басқа 
ерлі-зайыптыларға жалға беру туралы 
дилемма мәселесі талқыланады.

Ағза доноры
Ислам құқығында адам ағзасының 

иммунитеті маңызды болғандықтан, 
адамның өз денесіне билік етуге рұқсат 
беруінің заңдылығы – адамның өзіне 
тиесілі емес мүлікке берген келісімінің 
негізі тұрғысында талқыланатын мәселе. 
Биоэтикалық дилеммадағы негізгі мәсе-
ле – адам денесі меншік емес болған-
дықтан, өмірден өткеннен кейін дененің 
бір бөлігін донор үшін беру заңды түр-
де жарамды ма деген сұрақ туындайды. 
Ислам құқығында бұл мәселеге қатысты 
екі түрлі көзқарас алға тартылған. Бірін-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
8

шісі, адам денесі адамға тиесілі бол-
мағандықтан, оның денесінің кез келген 
бөлігін басқа біреуге берудің заңды күші 
жоқ деген көзқарас. Бұл ең алдымен, 
адамның өлгеннен кейін өз мүшелерін 
беруге келісімін жарамсыз етеді. Адам-
ның өз денесіне билік етуге құқығы бол-
мағандықтан, фақиһтар өлгеннен кейін 
ағзаларын беру өсиеті дұрыс емес деген 
пікірде. Үндістанның Фиқһ академиясы 
адам денесінің Аллаға тән екенін ескере 
отырып, адамның өз денесіне берген ер-
кін жарамсыз деп таныған.

Мұндай көзқарастағы ғалымдардың 
құқықтық процеске ықпалы Мысыр-
да көрінді. Өйткені «Адам денесі Ал-
лаға тән, демек, адам денесіне билік ету 
құқығы да оған тән» деген көзқарасты не-
гізге ала отырып, Мысыр ми өлімін заң-
ды өліммен теңестірмеді және ұзақ уақыт 
бойы ағзаларды трансплантациялауға 
рұқсат бермеді. Мысырда 2010 жылы 
ғана мидың өлімі және мидың өліміне 
негізделген мүшелерді донорға беру заң-
ды болды. Өйткені адам денесінің қаси-
еті мен адам өмірін құтқару құндылығы 
арасындағы пікірталас Мысырда ұзақ 
уақыт бойы ағзаға донор жасауға және 
ми өлімін қабылдауға рұқсат ететін 
құқықтың заңға айналуына жол бермеді. 
Мысырда Медициналық этика қауымда-
стығы тіріден тіріге немесе өліден тіріге 
ағза трансплантациясының кез келген 
түріне қарсы. Бұл қарсылықтың негізі 
– адам денесі Аллаға тән мүлік және 
басқа біреудің меншігінде кез келген 
сый немесе садақаға жарамайды деген 
көзқарас. Мысырдың көрнекті діни зерт-
теушілерінің бірі Мұхаммед Мутауәлли 
Сәрауи (қ.б.ж.1998) адам ағзасы Аллаға 
тән болғандықтан, адам өзіне тиесілі 
емес нәрсені бере алмайтынын ескеріп, 

ағзаны ауыстыруға рұқсат бермеген. Бұл 
мәселе Мысырда елеулі қоғамдық пікір 
тудырды және «дене Аллаға тән» деген 
негізгі ұранға айналды. Ал әл-Әзһәр ға-
лымдары егер өмірді сақтайтын болса, 
донорға зиян тигізбесе және коммерци-
ялық мақсатта болмаса, тіріден тіріге ағза 
трансплантациясы мен миды трансплан-
тациялауды қолдайды. Ол қайтыс болған-
нан кейін де келісім негізінде өліден тірі-
ге ағза трансплантациясына рұқсат берді. 
Әл-Әзһәр ғалымдарының бірі әл-Тантауи 
ағза трансплантациясының қажетті ме-
дициналық араласу екенін баса айтып, 
қоғамдық пікірде ағза трансплантация-
сына қатысты теріс пікірді жоюға тыры-
сты. Ал ағзаны донорға беру Египетте 
2010 жылы қабылданған (Джех, 2024). 

Екіншісі – адам ағзасы Алланың 
меншігі екенін ескере отырып, адамның 
келісімі негізінде донор болуға рұқсат 
беретін көзқарас. Бұл көзқарасқа сәйкес 
адам денесін өзге адамға сеніп тапсыру 
«Уәдиға» деп аталады. Аманатты жалға 
беру аманат иесінің рұқсатымен жүзеге 
асады (Зухаили, 1985: 33). Шариғат адам 
өмірін қорғау ең жоғары мүдде деп белгі-
легендіктен, біреудің өмірін қорғау үшін 
адам ағзаларын донор үшін беруге рұқсат 
деген қорытынды шығады. Өйткені Алла-
ның хақысын түсіндіргенде айтылғандай, 
құдайдың құқығының бір ерекшелігі – 
пендесінің игілігі үшін оның құқығынан 
бас тартуы. Осыған сүйене отырып, Алла 
тағала өзінің ең жоғарғы мүддесі деп бел-
гілеген адам өмірін қорғау үшін адам өз 
денесіне деген құқығынан бас тартады 
деп болжанады. 1959 жылы Мысыр мүф-
тиі Хасан Мәмун алғаш рет тірі адамға 
берілетін пайда көбірек болған жағдай-
да қажеттілікке байланысты өлі адамнан 
тірі адамға көз трансплантациясын жа-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
9

сауға рұқсат берген. Осы пәтуадан кейін 
ағза трансплантациясына рұқсат беретін 
пәтуаларда тірі адамға берілетін пайда 
өлі денесін қорғау жауапкершілігімен 
салыстырылып, тірі адамның пайдасы 
қорғалуы тиіс ең жоғары мүдде деп қа-
былданды. Атап айтқанда, емдеу өмірді 
салауатты түрде жалғастыру үшін қажет-
ті болып саналады. 

Пайғамбарымыз Арфәсә есімді са-
хабаға мұрны соғыста сынғаннан кейін 
күміс мұрын жасатуға рұқсат етті, бірақ 
иіс шығарғаны үшін оған алтын мұрын 
жасатуға рұқсат етті. Өмірдің салауатты 
жалғасуын қамтамасыз ету қажеттілігін 
ашты. Осы себепті фақиһтар ағза транс-
плантациясына рұқсат беру кезінде екі 
мүддеге қол сұғылған кезде «тірілерді 
қорғау өлі денесін қорғаудан басымырақ» 
деп қабылдады (Томас, 1997). «Әд-дару-
рату тубиху әл махзурат», «Қажеттіліктер 
тыйымдарды рұқсат етеді» деген жалпыға 
бірдей қағиданы негізге ала отырып (Аб-
дулкарим, 2001: 134), олар ем алу міндеті 
өлгендердің денесін пайдалануға тыйым 
салуды жояды деген қорытынды шығар-
ды. Мәселен, Түркияда Дін істері жөнін-
дегі Жоғарғы кеңесінің 06.03.1980 жылғы 
өкімімен, егер емдеу үшін ағзаны транс-
плантациялау қажет болса және донорға 
келісім негізінде ағзаны алуға рұқсат 
берді. Тірі кезінде ағза трансплантация-
сына қатысты қарсы мәлімдемесі жоқ. 

Жүрек, бауыр және өкпе сияқты 
трансплантациялар адамның өмірін 
сақтап қалу үшін өте маңызды, өйткені 
олар қысқа мерзімде жасалмаса, науқас 
өлім құшады. 

Дегенмен қоғамда талқыланып 
жатқан қол, аяқ, бет, жатыр трансплан-
тациялары жасалмаса, адам өміріне әсер 
етпейді. Алайда ғалымдар трансплан-

тацияны емдеу қажеттілігі тұрғысынан 
қарастырғандықтан, адам игілігі үшін 
трансплантацияның рұқсат етілгендігін 
де ашып көрсетеді. Емдеу процесінде 
трансплантациядан басқа балама болма-
са, адам емдеуді жүргізу үшін өлі денені 
пайдалана алады. Мысалы, Түркияның 
Дін істері министрлігі бет трансплан-
тациясын емдік мақсатта косметика-
лық операция ретінде қабылдағанымен, 
ағза трансплантациясы үшін жарамды 
жағдайлар бет трансплантациясы үшін де 
жарамды деп есептейді, өйткені бет – ба-
стың бір бөлігі және қажетті ағза. Тиісін-
ше, егер науқастың емделуіне бет транс-
плантациясынан басқа балама болмаса 
және беті ауыстырылатын адамның қай-
тыс болғанға дейін өз мәлімдемесі болма-
са, оның беті туыстарының келісімімен 
алынуы мүмкін. 

Жатыр трансплантациясы көбею 
құралы болғандықтан, ол қалыпты транс-
плантация ретінде қабылданбайды. Осы 
себепті фиқһ ғалымдары әйелдің жаты-
рын трансплантациялауды емдеу қажет-
тілігі тұрғысынан қарастырмайды. Өйт-
кені ұрпақ жалғастыру үшін мүшелерін 
трансплантациялау ағзаны транспланта-
циялау ретінде қарастырылмайды, себебі 
ол ұрпақты сақтауға да қатысты. Алай-
да егер жатыр тек бала тұратын жатыр 
ретінде қарастырылса, жатырды транс-
плантациялауға рұқсат етілуі мүмкін де-
ген де пікір бар. Ол жағдайда жұмыртқа 
және сперматозоид сияқты генетикалық 
ақпаратты тасымалдамайды деп түсін-
діреді. Бірақ бұл пікір негізге алынбайды 
(Вакф, 2024).

Бұл тұрғыда Халықаралық Ис-
лам Фиқһ академиясының адам туралы 
анықтамасында, жыныс мүшелерін та-
сымалдауда рұқсат ету критерийі жыныс 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
10

мүшелерімен бірге, генетикалық ақпарат-
тың тасымалдануы ретінде қарастырыла-
ды. Тиісінше, жұмыртқа мен сперматозо-
идтарды тасымалдауға тыйым салынады, 
себебі олар генетикалық ақпаратты бе-
реді. Жыныс мүшелері генетикалық ақпа-
ратты бермесе ғана рұқсат етіледі (6).

Айта кететін маңызды мәселе, жатыр 
трансплантациясы басқа транспланта-
циялар сияқты қарастырылмауы керек. 
Өйткені жатырдың басқа мүшелерден 
айырмашылығы – ұрпақ өрбіту үшін 
пайдаланылады. Осы орайда, ғалымдар-
дың айтуы бойынша, жатырды ерлерге 
трансплантациялауға болатыны, олардың 
бала тууына жол ашады. Әсіресе бір жы-
ныстылар некесі жиі кездесетін Батыс 
елдерінде мұндай неке түрін таңдағандар 
жатыр трансплантациясы арқылы балалы 
бола алады. Осы себепті жатыр транс-
плантациясы болашақ ұрпаққа қатысты 
болғандықтан этика, заң және дін тұрғы-
сынан көп талқыланатын тақырып деуге 
болады.

Соның нәтижесінде ағзаны донорға 
беруге рұқсат ететін көзқарас адам өмірін 
қорғауға міндетті ең жоғары құқықтық 
құндылық деп анықтаған жарғы мақса-
тына сәйкес келеді. Өйткені адам ағзасын 
қорғау міндеті бірінші орында болға-
нымен, ең басты міндет – тірі өмірді 
қорғау. Фиқһ ғалымдары: «Дененің 
иелігі Аллаға тән», – дейді. Олар негізгі 
құқықтық нормаға қарамастан, дене иесі 
ағзаға меншік құқығынан қашан бас тар-
та алады деген сұрақ қойды. Сұрақтың 
жауабы – Алла тағала адам өмірін қорғау 
жауапкершілігін ең жоғарғы құқықтық 
құндылық ретінде белгілегендіктен, 
өмірді қорғау үшін ғана мал-мүлкінен бас 
тарта алады.

Осы тұрғыда талқыланатын тағы бір 

мәселе – тірі донордан ағза трансплан-
тациясы. Тірі адам өзінің тірі кезінде бір 
бүйрегін немесе бауырының бір бөлігін 
донор үшін бере алады. Тірі донордан 
ағзаны трансплантациялау ағза транс-
плантациясының басында жарамсыз деп 
саналды. Өйткені жұмыс істеп тұрған мү-
шені алып тастау донорға ешқандай пай-
да әкелмейді. Бұл ағза трансплантациясы 
жасалған адамға ғана пайда әкеледі. Осы 
себепті тіріден тіріге ағза трансплантаци-
ясында адамның денесінің бір бөлігі болса 
донор болуды заңды ететін себеп маңызды 
екені анықталды (Қалымбет, 2022).

Ислам шариғатында келісім негізін-
де өз денесінің бір бөлігін беру – екін-
ші тараптың қылмыстық жауапкершілі-
гін кешіру деген сөз. Ислам құқығында 
рақымшылық адамның жеке дене бітімі-
не келтірген зиян үшін жарамды. Бұл 
кешірім келісімді ауыстырады. Өйткені 
өз денесінің кез келген бөлігін алуға 
рұқсат бере отырып, жәбірленуші ең ба-
сынан бастап бұл құқығынан бас тарта-
ды. Демек, адамның өз қалауы бойынша 
өтемақы талап етуге құқығы жоқ. Оның 
үстіне қорғауды қажет ететін мүдде адам 
өмірі болғанда, діни жауапкершілік жой-
ылады. Алайда рұқсаттың заңдылығы 
үшін «Ешқандай зиян да, зиянға апарар 
жолға да орын жоқ». Қағидаға сүйене 
отырып, донор арқылы да адам ағзасына 
зиян келтірмеу керек екені қабылданды 
(Қалымбет, 2022).

Адам денесінің бір бөлігін алып та-
стауға берген келісімнің негізді екенін 
мәзһәбтар тұрғысынан бағаласақ, Мәли-
ки мәзһабы адам ағзасына зиян келтіретін 
келісімнің заңсыз екенін айтады. Бірақ 
мүшені кесіп алған соң келісімін берсе, 
тек тағзир (мүфти немесе қази пәтуа-
сы) қолданылады. Шафиғи мәзһабының 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
11

кейбір фақиһтары бұл әрекетті қасақана 
өлім деп қабылдайды. Ханбалилер жара-
лау және кесу сияқты бұл әрекетке рұқ-
сат етпейді. Алайда ханбалилер дененің 
кез келген бөлігін, мысалы, шашты басқа 
біреуге беруге немесе сатуға рұқсат етеді. 
Жоғарыда айтылғандай, бұл көзқарас 
ханбалилердің ана сүтін сатуға қатысты 
негізгі көзқарасынан туындайды. Ал Ха-
нафи мәзһабының бұл мәселеге көзқа-
расы басқаша болған. Адам ағзасы жеке 
меншігі болып есептелетіндіктен, адам-
ның өз мүшесін кесуге келісімі жарамды. 
Адамның өз мүлкін қалауынша пайдала-
нуға құқылы. Сондықтан ол өз мүшесін 
біреудің пайдасына бере алады, бірақ оны 
сата алмайды. Адам денесінің бір бөлігін 
басқа біреуге донорға берсе де, оны са-
туына болмайды (Буһути, 1997: 247).

Нәтижесінде, егер адамның мақса-
ты басқа адамның өмірін сақтап қалуға 
көмектесу, көмегі өз өміріне қауіп төндір-
мейтін болса, келісімге негізделген мү-
шелерді беру туралы ғалымдар арасында 
рұқсат берген басым пікір қалыптасты. 
Екінші жағынан, ағзаны сату туралы 
пікірлер әртүрлі болғандықтан, бұл мәсе-
ле адам ағзасына жойылу шегін анықтау 
тұрғысынан қарастырылады.

Ағзаны сату
Ислам құқығының адам мүшелерін 

сатуға қатысты көзқарастарын түсіндір-
мес бұрын, ағзаны сатуға заң тұрғысынан 
баға берілсе:

 Ең алдымен, адамның өмірі мен 
тәні ешкім қол сұқпайтын құқық екендігі 
белгілі. Адамның өз денесіне араласуға 
келісімінің жарамдылығы оның мораль 
мен заңға қайшы келмеу шартына негіз-
деледі. Ағзаларды трансплантациялауға 
негізделген келісім басқа біреудің өмірін 

сақтап қалу сияқты жоғары мақсатқа 
негізделгендіктен, адамгершілік пен 
адамның қадір-қасиетіне қайшы деп са-
налмады (Sarıal, 1986). Екінші жағынан, 
ағзаларды сату заңсыз деп танылды, 
өйткені оны адамдық қадір-қасиетімен 
үйлестіруге болмайды. Жалпы алғанда, 
адам ағзасы саудасына қарсылық басым, 
өйткені бұл әрекет адами ар-намысқа 
қайшы деп ойлайтын адамдар көп, өй-
ткені дәулетті адам ғана бұл мәселеден 
пайда көре алатындай әділеттілік қағи-
дасын бұзады және қаржылай мұқтаж 
адамдардың ағзасын коммерциялық затқа 
айналдырады.

2008 жылы 30 сәуір мен 3 мамыр 
аралығында Стамбұлда «Трансплант 
қоғамы мен Халықаралық нефрология 
қоғамы» ұйымдастырған «Ағза саудасы» 
бойынша халықаралық конференцияның 
қорытынды декларациясында ағза сау-
дасына қарсы тұрудың себептері әділдік, 
теңдік және әділеттің бұзылуы болды, 
онда адамның қадір-қасиетін құрметтеу 
қағидаттары көрсетілді (Editorial, 2008: 
8). Дүниежүзілік денсаулық сақтау ұйы-
мы дайындаған ағзаларды транспланта-
циялау туралы жетекші принциптердің 
арасында адам тірі кезінде ғана ағзасын 
бере алатыны, оның орнына ақша сұрауға 
болмайтыны көрсетілген. Еуропа кеңесі 
биомедицина конвенциясының 21-ба-
бында: Адамның қадір-қасиетін қорға-
уға негізделген адам ағзасын және оның 
мүшелерін саудалауға тыйым салынды. 
Әлемнің 55 мемлекеті ағзаға айырбастау 
үшін өтемақы сияқты кез келген ақшаны 
алуға тыйым салады (4). Осы елдердің 
52-сі өздерінің Қылмыстық кодексінде 
ағзаларды сатуды қылмыс деп белгіледі. 
Біздің елімізде «Халық денсаулығы және 
денсаулық сақтау жүйесі туралы» ко-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
12

декстің 169-бабы, 3-тармағы Қазақстанда 
адам ағзасын сатып алу, сатуға тыйым са-
лады (ҚР заңы, 2003).

Ислам шариғаты бойынша адам де-
несі мүлік болмағандықтан, ол сатып 
алу, сату келісімшартының бірі емес. 
Шариғат ағзаға деген құқықты, ағзаға 
меншік ету құқығын басқа біреуге беруді 
және оны ақшаға сату құқығын бермейді. 
Ислам ғалымдары тірі немесе өлі адам-
ның денесін сатуға рұқсат етпейді, өй-
ткені тұлғаның мүшесі тауар субъектісі 
саналмайды. Оны саудалауға болмайды. 
Сатып алу, сату шартына жатқызу адам-
ның ар-намысына қайшы. Адам ағзасына 
берілген «Мукәррәм» қағидасы оны қол 
тигізбейтін етеді. 

Бұхариден келген хадисте, адамның 
қадір-қасиетін сақтауына пайғамбары-
мыз Мұхаммед (с.ғ.у.) адам денесі сатып 
алу, сату шартына болмайтынын айтқан: 
«Мен Қиямет күні үш адамның жауы-
мын. Қиямет күні мен дұшпан болған 
адамға толық дұшпан боламын. (Иә, мен) 
маған берген уәдесін бұзғанның, тегін са-
тып, құнын жегеннің, жалдаған жұмыс-
шысының ақысын толық бермегеннің 
жауымын». Бұл хадисте адам денесінің 
келісімшартқа жатпайтынының басты 
себебі: «Адамның денесі тауарға жат-
пайтыны, өйткені ол оның «мукәррәм» 
құқығын бұзады. 

Бұл хадиске сүйене отырып, фиқһ 
ғалымдары адамның денесі мүлік бол-
мағандықтан, саудаға салынбайды де-
ген пікірде. Ханафилердің көзқарасы 
бойынша, тірі және өлі адамның қаны, 
ағзасы мал-мүлік емес, сатылмайды. 
Ханафи мәзһабында адамның өзін құр-
меттеуге лайық деп санағандықтан, олар 
ешқашан адам шашы, сүйектерін сауда, 
келісімшарт нысанына қоспаған, оның 

ағза-мүшелерінің сатып алу-сату шар-
тында болуы заңға қайшы. Ханафилер 
сияқты Мәликилер де адам денесінің бір 
мүшесін сатып ала алмайды деген пікір-
де. Шафиғи мәзһабынан Имам Науауи 
(қ.б. 676/1277) адам денесіне қатысты 
келісімшарттың ижмағ арқылы жарам-
сыз екенін айтқан (ибнул-Һумәм, 1994: 
245). Алайда ханбалилер бұл мәселеге 
мүлде басқаша қарады. Себебі олар сүт 
ана келісімшартқа жатады деп қабылдай-
ды. Шындығында, сүт ана үшін төленетін 
төлемнің заңдық негізделуі ханбали ға-
лымдарының адам мүшелерін сату көзқа-
расының негізін құрайтыны байқалды. 
Осы себепті сүт ананың сүт бергені үшін 
алатын ақысының заңдылығын анықтап 
алу маңызды.

Бақара сүресінің 233-ші аятында  
сүт анаға емізгеніне ақы беруге болады 
делінген. Адам денесінің бірде-бір мү-
шесі сатып алу-сату шарты емес деген 
көзқарастағы фиқһ заңгерлері сүт анаға 
төленетін ақыны ол баланы тамақтанды-
рған кезеңдегі оның сүтіне ақы ретінде 
қабылдайды. Осы ақы арқылы сүт ана 
тамақ пен киім қажеттілігін өтейді. Бұл 
көзқарасты ханафилер мен мәликилер де 
ұстанады. Ханафилер адам ағзаларына 
деген негізгі көзқарастарға сүйене оты-
рып, ана сүтін сатып алу-сату шартына 
жатпайды деген пікірде. Мәликилер сүт 
ананың алатын жалақысын ақы ретінде 
қабылдайды. Өйткені әдет-ғұрып бойын-
ша емізетін әйелдің ішіп-жеу қажеттілігі 
өтелуі керек. Осы көзқарасқа қарамай, 
ханбалилер сүт емізушіге берілетін ақы-
ны ақы ретінде көргендіктен, шарттың 
нысанасы ретінде адам сүтінің болуына 
рұқсат етті. Оның негізі – баланы сүт-
пен тамақтандырудың қажеттілігі және 
оны басқа ешнәрсемен алмастыра алмау. 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
13

Осы көзқарасқа сүйене отырып, ханба-
лилер адам мүшелерінен пайда алу мақ-
саты болса, оларды сатып алуға рұқсат 
береді. Осыған сәйкес денедегі тері бөлі-
гін қажет болған жағдайда сатуға рұқсат 
етілген. Шафиғи мәзһабында тек ана сүті 
ғана келісімшарттың нысанасы бола ала-
ды. Бұдан басқа олар ешқандай ағза бөлі-
гін келісімшартқа қоспайды (әс-Сарахси, 
1989: 119-120). 

Жоғарыда айтылғандай, бұл адам 
сүтін сату-сатып алу келісімшартына қол 
жеткізуге бола ма, жоқ па және адам ағза-
ларын сатуға бола ма деген мәселелерде 
негізгі көзқарасты құрайтыны байқалды. 
Ислам құқығында адам ағзасын коммер-
цияландыру мүмкін емес деген пікір не-
гізгі дәлел болғанымен, қажет жағдайда 
адам ағзаларын басқа біреуге пайдала-
нуға беруге және оның орнына белгілі бір 
мөлшерде ақша алуға болады деп есеп-
тейтін фақиһтар сүт ана контексі негізіне 
сүйене отырып әрекет етеді (Хайламаз, 
1993: 157-158). Шариғат сүт ананың сүті 
үшін ақы алуға рұқсат етеді. Бұл кейбір 
топтардың адам ағзасын сатуына рұқсат 
беруіне негіз болды. Әсіресе осы көзқа-
расты ұстанатын шииттер Иранның осы 
бағыттағы құқықтық процесіне ықпал 
ету тұрғысынан назар аударады. Шиит 
фиқһи зерттеушісінің бірі Әли Хаменеи 
(1989 қ.б.ж.): «Ағзасын сатуға болады, 
әсіресе өмірді сақтап қалу осыған байла-
нысты болса, өз мүшелерін мұқтаждарға 
сатудың зияны жоқ», – деген пікірде. Ха-
менеидің айтуынша, ақшаны трансплан-
тацияға берілетін мүшелерді жалға алу 
арқылы алуға болады (Хаменеи, 2003). 
Адам ағзасын жалға беру арқылы оның 
жарамдылығы рұқсат етілгендігінің негізі 
сүт ананың сүтін сата алуына негізделген. 
Осы себепті Иранның шиит фақиһтары 

берген пәтуаға негізделген төлемге бүй-
рек донорын қабылдады. Иранда 1998 
жылы тірі және туысқан емес адамдардан 
бүйрек донорын қабылдау туралы ереже 
қабылданды (Акрами, 2004: 138). Бұл до-
нор ағзаның орнына мемлекет тарапынан 
берілетін сыйлық ретінде қабылданды. 
Сонымен қатар ағзасы жоқ адамдар рұқ-
сатымен және ешқандай процедураны 
сақтамай, адам өмірін сақтап қалу мақ-
сатында дәрігерлерге жауапкершіліктен 
босату енгізілді. Бұл жазадан босату дәрі-
герлердің өмірін сақтап қалу үшін басқа 
біреудің мүшелерін алуды жеңілдетеді 
деп айтуға болады. Бұл ережемен, кей-
інірек атап өтілетіндей, Иран қажеттілік 
аясында болжамды келісімді қабылдаған 
сияқты (Larijani, 2007: 65).

Иранда төлемге негізделген ағза до-
норы этикалық тұрғыдан бағаланғанда 
«Диализ және трансплантацияланған на-
уқастар қауымдастығы» ағза трансплан-
тациясы орталығы ұйымдастырған ағза 
доноры реципиент пен донордың бір-
бірін көруіне жол бермейді. Бұл орталық 
ағза донорына сыйлық деген нұсқаумен 
ақша береді, сөйтіп, кедейлердің ағза са-
тып алудан пайда алуына мүмкіндік беру 
арқылы ағзалардың сатылуына байла-
нысты орын алуы мүмкін әділетсіздікті 
жоюды мақсат етеді. Бұған қоса, ағза-
ларды жинаудан тек Иран азаматтарына 
ғана пайда алуына рұқсат беру ағза сау-
дасының алдын алады деп топшылайды 
(Larijani, 2007: 65).

Ираннан тыс жерлерде ағзалардың 
орнына қандай да бір алым төлеуге бай-
ланысты назар аударған ел – Сауд Ара-
биясы, ол ағзалардың заңсыз айналымы-
ның алдын алу мақсатында ағзалардың 
орнына өтемақы төлеуді заңмен бекітті. 
2007 жылы жасалған ереженің арқасында 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
14

Сауд Арабиясы туыс емес адамдардан ба-
уыр мен бүйректің бір бөлігін қайырым-
дылыққа қабылдауды реттеді. Осы ереже-
ге донорға қажетті қорғаныс қамтамасыз 
етілетіні туралы тармақты қосу арқылы 
ол мемлекеттің қайырымдылыққа жауап 
ретінде белгілі бір төлем жасауына жол 
ашты. Осы бап донордың медициналық 
қажеттіліктерін қанағаттандыруға да, 
осы уақыт ішінде табысының жоғалуына 
байланысты келтірілген залалдың орнын 
толтыруға да арналған. Сауд Арабиясы-
ның сарапшылары бұл төлемді Ирандағы 
бүйрек үшін төленген бағамен шатасты-
руға болмайды деп санайды. Төленген 
ақша жауапкершілік туралы заң тұрғы-
сынан бағаланса, бұл ағза доноры жұмыс 
күшінің жоғалуына байланысты болуы 
мүмкін зиянды өтеуге арналғандықтан, 
ақыны бүйректі сату деп қарастыруға 
болмайды деп түсіндіреді.

Соның салдарынан кейбір фақиһтар-
дың қажеттілікке байланысты адам мү-
шелерін ақыға беруіне рұқсат беруі ислам 
дінінде адамды қасиетті деп қабылдауына 
қайшы деп бағаланады. Ағзаның орнына 
құнды ақы алуды осы тұрғыдан қарасты-
ратын фақиһтар ағзаның орнына берілген 
ақы ағзаны сату болып саналуы мүмкін 
деп алаңдайды. Ең бастысы – адамның 
қадір-қасиеті. Осы себепті адам ағзасын 
сату оны тауарға айналдыруы мүмкін 
болғандықтан, фиқһ ғалымдарының ара-
сында адам денесін сатуға рұқсат бермеу 
туралы пікір басым. Дегенмен Ирандағы 
бұл тәжірибені ағзаларды сатудан гөрі, 
ағза донорын арттыру үшін мемлекет бе-
ретін сыйлық ретінде қарастыру керек. 
Өйткені тексерілгендей, реципиент пен 
донордың бірін-бірі көрмейтіні және бұл 
қызметтен тек ақшасы барлар ғана пай-
да көруі, ағзаның орнына төленген ақы 

ретінде есептелмейтінін білдіреді. Алай-
да Иранның бұл тәжірибесі әлемде жақ-
сы таныс болмағандықтан, бұл тәжірибе 
ағзаларды сату ретінде қарастырылады. 
Ағза трансплантациясының осы екі түрлі 
тәсілі бағаланса; Адамның қадір-қасиеті 
маңызды болғандықтан, шиіттер қоғам-
ның жалпы игілігі үшін қабылдадық 
десе, төрт мәзһаб өз шешімін адамның 
қадір-қасиетін қорғауға негіздейді.

Қорытынды
Ислам құқығы адам денесін Алла-

ның мүлкі деп қабылдағандықтан, оны 
емделуден басқа өз қалауынша басқаруға 
құқығы жоқ. Сондықтан Фиқһ ғалымда-
ры адам денесіне қол сұқпауды негізге 
алады. Адам ағзасының иммунитеті мен 
мүшелері маңызды саналғандықтан, ме-
дициналық технологияның дамуы нәти-
жесінде ағзалар мен эмбриондар сияқты 
адам мүшелерін басқа біреуге беруді заң-
ды ететін жағдайлар зерттеу жүргізуге 
себеп болды. Осы себепті адам ағзасына 
билік ету құқығы көрнекті биоэтикалық 
дилеммалар тұрғысынан талқыланып, 
мәселелер жеке-дара қарастырылу керек. 
Ағза трансплантациясы кезінде пайда 
болатын өз ағзасын донорға немесе сату 
арқылы өзге біреуге беру; экстра кор-
поралды ұрықтандыру (эко) үшін басқа 
біреудің ұрығын, жұмыртқасын немесе 
эмбрионын пайдалану; балалы болу үшін 
өз құрсағын басқа ерлі-зайыптыларға 
жалға беруі бұл тұрғыда талқыланатын 
дилемма болғандықтан, мәселелер осы 
тұрғыдан талқыланып, қарастырылады.

Ал ағзаны көшіруге біржақты пікір-
мен рұқсат беру адам ағзасының саудаға 
түсіп кетуіне жол ашып, хаосқа әкеледі. 
Сол себепті мәселені терең әрі ұжымдық 
зерттеу арқылы шешу жемісті болмақ.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
15

Әдебиеттер
1 Biyoloji ve Tıbbın Uygulanması Bakımından İnsan Hakları ve İnsan Haysiyetinin 

Korunması Sözleşmesi. – (Электрондық ресурс). – URL: www.biyoetik.org.tr/mevzuat /
Uluslararasi/Biyotip.htm (жүгінген күні: 10.12.2024)

2 Editorial. (2008). The Declaration of Istanbul on Organ Trafficking and Transplant 
Tourism. – Nephrol Dial Transplant, – P. 14.

3  Larijani, B. (2007). Financial Incentives in Organ Transplantation: Ethical Views. 
– Iran  Allergy Asthma Immunol, – 65 p. 

4 Sarıal, E. (1986). Sağlararası Organ Nakillerinden Doğan Hukuksal İlişkiler. – 
İstanbul: Kazancı Hukuk Yayınları, – 400 p.

5 Абдулкарим, З. (2001), Әл-Уажиз фи шархи қауағиди фиқһия. – Бейрут,  – 232 б.
6  Акрами, С. (2004). Брэйн Дэйс: Recent Ethical and Religious Considerations in 

Iran // Transplantation Proceedings. – V. 36. – P. 290.
7  Аятолла Узма Хаменеи. (2003). Әһлу бәйт фиқһына гөри соролар ве фетвалар. 

– Стамбұл: Кәусар, – P. 75.
8 Гениталь органны накли секизинчи карар. (2024). – (Электрондық ресурс). – 

URL: http://www.fiqhacademy.org.sa/qrarat/6-8.htm (жүгінген күні: 23.03.2024) 
9 Джех, Д. (2024). Исламик рифт ин Египет он орган. – (Электрондық ресурс). 

– URL: http://www.nytimes.com (жүгінген күні: 16.05.2024)
10 Зухаили, У. (1985). Әл фиқһу әл ислами уә әдилләтуһу. – Бейрут қаласы: 

Даруль Фикр, – 274 p.
11  Камаладдин Мухаммад ибн  Абдуль уахид ибн Абдулхамид ибнул-Һумәм, 

(1994). Дурруль Мухтар шәрһу тәнуируль әбсар. – Бейрут: Дәруль-кутубу ғилмия, – 245 p.
12 Қазақстан Республикасында азаматтардың денсаулығын сақтау туралы. 

Қазақстан Республикасы Заңы. – 2003. – 265 б.
13  Қалымбет, Қ. (2022). Трансплантация: (түрлері және шариғи үкімдері). –  

Алматы: Нұр- Мүбарак, – 120 б.
14  Сулеймания Вакфы. (2024) – (Электрондық ресурс). – URL: http://www.

fetva.net/yazili-fetvalar/kadavradan-rahim-nakli-yapilmasicaiz-midir.html (жүгінген күні: 
22.04.2024)

15 Томас, А. (1997), Шаннон, интрадакшэн ту Биоэтикс. – Нью Йорк: Полист 
Пресс,  –250 p.

16  Хайламаз, Р. (1993). Орган ве Доку накли: Ислам хукукуна гөре. – Ишик Йай, 
– 158 p.

17  Шәмсуддин әс-Сарахси. (1989). Китабу әл-Мабсут. – Бейрут: Дару әл 
Мағрифа, –120 p.

18 Шейх Мансур ибн Юнус ибн Салахаддин Әл-Ханбали Буһути. (1997). 
Кәшшфуль кинә ән мәтнуль икна. – Бейрут: Ғаламуль Кутуб, – 518 p.

References
1 Abdulkarim, Z. (2001). Al Uajiz fi sharhi qauagidi fiqhia. – Beyrut,  – 232 p.
2  Akrami, S. (2004). Brain Death: Recent Ethical and Religious Considerations in 

Iran // Transplantation Proceedings. – V. 36. – P. 290.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
16

3  Ayetullah Uzma Hamanei. (2003). Ehl-i Beyt Fıkhiına Göre Sorular ve Fetvalar. – 
İstanbul: Kevser, – P. 75.

4 Biyoloji ve Tıbbın Uygulanması Bakımından İnsan Hakları ve İnsan Haysiyetinin 
Korunması Sözleşmesi. – (Electronic resource). – URL: www.biyoetik.org.tr/mevzuat /
Uluslararasi/Biyotip.htm (on the date of application: 10.12.2024)

5 Editorial. (2008), The Declaration of Istanbul on Organ Trafficking and Transplant 
Tourism. – Nephrol Dial Transplant. – P. 14.

6 Genital Organlarının Nakli Sekizinci Karar. – URL: http://www.fiqhacademy.org.
sa/qrarat/6-8.htm (on the date of application: 23.03.2024) 

7  Haylamaz, R. (1993) Organ ve Doku Nakli: İslam Hukukuna Göre. – Işık Yay, – 158 p.
8 Jehl, D. (2024). Islamic Rift in Egypt on Organ Transplants. – (Электрондық 

ресурс). – URL: http://www.nytimes.com (жүгінген күні: 16.05.2024)
9  Kemâleddin Muhammed b. Abdülvahid b. Abdülhamid İbnü’l-Hümam, (1994). 

Dürrü’l-Muhtar Şerhu Tenviri’l-Ebsar. – Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, – 245 p.
10  Larijani, B. (2007). Financial Incentives in Organ Transplantation: Ethical Views. 

– Iran J Allergy Asthma Immunol, – 65 p.
11 On protecting the health of citizens in the Republic of Kazakhstan. Law of the Re-

public of Kazakhstan . – 2003. – 265 б.  
12  Qalymbet, Q. (2022). Transplantatcia: (types and sharia rulings). –  Аlmaty: Nur 

Mubarak, – 120 p.
13  Semseddin es-Serahsi. (1989). Kitabu’l Mebsut. – Beyrut: Daru’l Marife, – 120 p.
14  Sharıal, E. (1986). Sağlararası Organ Nakillerinden Doğan Hukuksal İlişkiler. – 

İstanbul: Kazancı Hukuk Yayınları, – 400 p.
15 Şheyh Mansur ibn Yunus ibn Salahiddin al-Hanbali Buhuti. (1997). Keşşafü’l-

Kina’ an Metni’l-Ikna’. – Beyrut: Alemü’l-Kütüb, – 518 p.
16  Süleymaniye Vakfy. (2024) – URL: http://www.fetva.net/yazili-fetvalar/

kadavradan-rahim-nakli-yapilmasicaiz-midir.html (on the date of application : 22.04.2024)
17 Thomas, A. (1997). Shanon, an Introduction to Bioethics. – New York: Paulist 

Press, – 250 p.
18 Zuhaili, V. (1985). Al-Fıkhü’l-İslami ve Edilletuhu. – Beirut:  Darul Fikr,. – 274 p.


