
ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (03) 3№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
158

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ

https://orcid.org/0000-0003-3823-4905
e-mail: nohakselim2020@gmail.com

ҚҰРАН КӘРІМДЕГІ АДАМ (АЛЕЙҺИС САЛАМ) 
ҚИССАСЫНДАҒЫ ИЛАҺИ ЗАҢДАР

Док. Ноха Камал Селим
Ислам істері жөніндегі жоғарғы кеңес мүшесі, Египет

السُُّنن الإلهيَّةَ في قصََّة آدم عليه السََّلام في القرآن الكريم

د. نهى كمال سليم
المجلس الأعلى للشؤون الإسلاميَّةَ، مصر

DIVINE LAWS IN THE STORY OF ADAM 
(PEACE BE UPON HIM) IN THE HOLY QUR’AN

Dr. Noha Kamal Selim
Supreme Council for Islamic Affairs, Egypt

БОЖЕСТВЕННЫЕ ЗАКОНЫ В ИСТОРИИ  
АДАМА (МИР ЕМУ), В СВЯЩЕННОМ КОРАНЕ

Док. Ноха Камаль Селим
Член Верховного совета по делам ислама, Египет

Аңдатпа: Қасиетті Құрандағы тарих кездейсоқ пайда болмайды және оның даму 
қозғалысы кездейсоқ қозғалыс емес, керісінше жаратылғаннан бастап қиямет күніне 
дейін заңдар мен қағидаларға бағынады.

Құран Кәрімдегі тарихи илаһи заңдар өзінің тұрақтылығымен және өзгермейтіндігімен 
сипатталады, олар ғарыштық құрылымның негізінде және адам мен әлем арасындағы 
қарым-қатынастың негізінде жатыр. Алайда бұл заңдылықтар мен дәстүрлер адамды 
тарихи рөлінен айырмайды, қайта оны тарихи іс-әрекеттің нәтижесіне жауапты етеді, 
өйткені Алла оны парасаттылық пен еркіндікпен ерекшелеген. Қасиетті Құрандағы тарих 
– өткен, бүгін және болашақ байланысқан біртұтас уақыт бірлігі.

Осы тарихта ұлттар мен ұлыстар көтеріліп, құлдырайды, Құран Кәрім бұл көтерілу 
мен құлдыраудың негізін түсіндірді. Тәңірдің қолы үнемі алға-артқа қозғалып, жаңа ха-
лықтарды жарыққа шығарып, басқаларды қараңғылықта жойып жіберетін заңы бар... 
Прогресс пен өркендеудің шыңына көтерілген ұлттар өз бойында ерекше қасиеттерді 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №3 (03) 2024
159

дамытқаннан кейін ғана көтерілсе, ықпалды өмір сүру шеңберінен шығып кеткен басқа 
ұлттар осы жолды ұстанды; Өйткені оның қоғамының құрылымын, өміршеңдігін жойған 
осал тұстары бар.

   Адам (алейһиссаламның) хикаясы арқылы Құран Кәрімнің тарихына қатысты 
сүнниттік түсінікке жарық түсіретін бұл зерттеудің маңыздылығы да осыдан.

Түйін сөздер: илаһи заңдар - тарих - пайғамбарлар қиссалары - тарих қозғалысы - 
Адам

 (оған Алланың игілігі мен сәлемі болсын).

     الملخص: التاريخ في القرآن الكريم لا يجري اعتباطًًا، كما أن حركة تطوره ليست حركة عشوائية، وإنما 
هي محكومة بسنن وقوانين منذ بداية الخلق وحتى يوم القيامة.

  فالسنن الإلهية التاريخية في القرآن الكريم تتسم بثباتها وعدم تبدلها، إنها موجودة في صميم التركيب الكوني 
دوره  من  الإنسان  تمنع  لا  والقوانين  السنن  هذه  فإن  هذا  ومع  والعالم؛  الإنسان  بين  المتبادلة  العلاقات  قلب  وفي 
التاريخي، وإنما تجعله مسئولاًً عن نتائج الفعل التاريخي لأن الله ميزه بالعقل والحرية. والتاريخ في القرآن الكريم 

وحدة زمنية واحدة يرتبط فيها الماضي والحاضر والمستقبل.
وعبر ذلك التاريخ تصعد الأمم والشعوب وتنهار، وقد بين القرآن الكريم أسس ذلك الصعود والهبوط. فإن 
هناك قانونا تتحرك بمقتضاه يد الله حركة دائمة إلى الأمام وإلى الخلف فتخرج إلى النور الأمم الجديدة وتطمس 
الأخرى في الظلمات...فإن الأمم التي ترتفع فتبلغ أوج التقدم والرفاهية إنما ترتفع بعد أن تنمى في أنفسها صفات 
خاصة بينما الأمم الأخرى، زحزحت عن مجال الوجود المؤثر، إنما أصابت هذا الخط؛ لأن فيها مواضع ضعف 

نخرت بنيان مجتمعها وقوى الحياة فيها.
 ومن هنا تأتي أهمية هذا البحث في إلقاء الضوء على الفهم السُُّنَنَِِي للتاريخ في القرآن الكريم من خلال قصة 

آدم عليه السلام.  
الكلمات المفتاحية: السنن الإلهية، التاريخ، قصص الأنبياء، حركة التاريخ، آدم عليه السلام.

Abstract. History in the Holy Qur’an does not occur by chance, and the movement of its 
development is not a random movement, but rather is subject to laws and laws from the begin-
ning of creation to the Day of Resurrection.

Historical divine laws in the Holy Quran are characterized by their stability and immuta-
bility; they are present at the basis of the cosmic structure and at the basis of the relationship be-
tween man and the world. However, these laws and traditions do not deprive man of his historical 
role, but make him responsible for the results of historical action, since God has distinguished 
him with reason and freedom. History in the Holy Qur’an is a single unit of time in which the 
past, present and future are connected.

Throughout this history, nations and peoples have risen and fallen, and the Holy Quran 
has explained the basis of this rise and fall. There is a law by which the hand of God moves 
in constant motion back and forth, bringing new nations into the light and destroying others in 
darkness... Nations that rise to the pinnacle of progress and prosperity rise only after developing 
in themselves special qualities, while other nations, withdrawn from the sphere of influential ex-
istence, have followed this line; Because they have weaknesses that have destroyed the structure 
of his society and his vitality.

Hence the importance of this study as it sheds light on the Sunni understanding of the his-
tory of the Holy Qur’an through the story of Adam, peace be upon him.

Key words: Divine laws - history - stories of the prophets - movement of history - Adam, 
peace be upon him.

Аннотация. История в Священном Коране происходит не случайно, и движение ее 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (03) 3№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
160

развития не является случайным процессом, а скорее подчиняется законам и законам от 
начала творения до Дня Воскресения.   Исторические божественные законы в Священ-
ном Коране характеризуются своей устойчивостью и неизменностью, они присутствуют 
в основе космического устройства и в основе взаимоотношений человека и мира. Однако 
эти законы и традиции не лишают человека его исторической роли, а возлагают на него 
ответственность за результаты исторического действия, поскольку Бог отличил его разу-
мом и свободой. История в Священном Коране – это единая единица времени, в которой 
связаны прошлое, настоящее и будущее.На протяжении всей этой истории нации и наро-
ды поднимались и падали, и Священный Коран объяснил основы этого взлета и падения. 
Существует закон, по которому «рука Божья» движется в постоянном движении вперед и 
назад, выводя новые народы на свет и уничтожая другие во тьме. Нации, поднимающиеся 
к вершине прогресса и процветания, поднимаются только после развития в себе особых 
качеств, в то время как другие нации, отошедшие от сферы влиятельного существования, 
следовали этой линии; Потому что у них есть слабости, которые разрушили структуру его 
общества и его жизненные силы. 

Отсюда важность этого исследования, поскольку оно проливает свет на суннитское 
понимание истории Священного Корана через историю Адама, мир ему.

Ключевые слова: Божественные законы, история, рассказы пророков, движение 
истории, Адам, мир ему.

مة المقدِّ�ِ
يعد البحث في حركة التاريخ وعوامل نهضة 
وانهيارها  نكوصها  وعوامل  والحضارات  الأمم 
خاصة  إلحاحًًا  وأكثرها  الفلسفية  المباحث  أهم  من 
الحالي وتأزم واقعها؛ فهو  تدهور الأمة  في وضع 
ولهذا  ذاته،  الوقت  في  ودينية  حضارية  ضرورة 
فقد لفت القرآن الكريم نظر المسلمين إلى ضرورة 
دراسة التاريخ أو بتعبير القرآن ) أيام الله ( )1( يقول 
لِِكُُلِّ�ِ  يَآاَتٍٍ  لَآ ذَلَِِكََ  فِِي  إِِنََّ   ِ اللَّهِ� بِِأَيََّاَمِِ  رْْهُُمْْ  ﴿وََذَكَِّ�ِ تعالى: 
أهم  أحد  هو  فالتاريخ  )إبراهيم: 5(  شََكُُورٍٍ﴾  صََبَّاَرٍٍ 
مصادر المعرفة الإنسانية وفق القرآن الكريم »فمن 
الأمم  أن  القرآن  بها  جاء  التي  التعاليم  أصول  أهم 
تحاسب بمجموعها، وأن العذاب يعجل لها في الحياة 
القرآن  يؤكد  ولكي  سيئات،  من  اكتسبت  بما  الدنيا 
الخالية،  الأمم  إلى  الإشارة  دائب  فإنه  المعنى  هذا 
داعيًاً إلى الاعتبار بتجارب البشر في ماضيهم وفي 

حاضرهم ».)2( 

1 ( محمد إقبال، تجديد التفكير الديني في الإسلام، ت:عباس محمود، دار الهداية للطباعة والنشر- القاهرة، 1421 
هـ -2000م.ص 165 .

2 ( محمد إقبال، تجديد التفكير الديني في الإسلام، ص 165 .
3 ( جودت سعيد ، حتى يغيروا ما بأنفسهم ، تقديم : مالك بن نبي ، دار الفكر –دمشق ، 1989 ، ص 42 .

الإنسانية  والبحوث  للدراسات  التاريخية، عين  الدراسات  في  البحث  منهج  قاسم، تطور  قاسم عبده  د.  انظر:   )  4

المتعددة  الإشارات  وراء  من  القرآن  ويهدف 
والتغيير  للحراك  التكريس  الخالية وتجاربهم  للأمم 
شيء  »أهم  إن  سعيد:  جودت  يقول  الأفضل،  نحو 
يحث عليه القرآن ومن أجله أنزل الله الكتب وأرسل 
الإلحاح  كان  فلهذا  المجتمعات  تغيير  هو  الرسل 
من  خلوا  الذين  سنن  إلى  الناس  لينظر  القرآن  في 
قبل، والسنن هي التي على أساسها ترتفع وتنخفض 
المجتمعات وعلى أساسها يكافئ الله ويعاقب«. )3( 

فإن أهمية فكرة التاريخ في القرآن الكريم، على 
نحو ما توضحه آيات القرآن الكريم ذات المضمون 
الإسلامي  للتصور  تجسيدها  من  تنبع  التاريخي، 
لرسالة الإنسان في الحياة؛ فالإنسان حسب المفهوم 
الإسلامي، خليفة الله في الأرض، وقد تحمل أمانة 
الحق  ونشر  الحضارة  وبناء  الأرض  هذه  إعمار 
يستطيع  ولكي  الله؛  سنة  وفق  ربوعها  في  والعدل 
الإنسان أن يقوم بدوره هذا ينبغي أن يتعرف على 
سنن الله في التاريخ كما وصفها القرآن الكريم مع 

أحوال الأمم السابقة. )4( 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №3 (03) 2024
161

وقد وضع القرآن الكريم قاعدتين أساسيتين 
لتناول التاريخ:

1 – وحدة الأصل الإنساني؛ قال تعالى:  ﴿وََهُُوََ 
الَّذَِِي أَنَْْشََأَكَُُمْْ مِِنْْ نَفَْْسٍٍ وََاحِِدََةٍٍ ﴾ )الأنعام: 98(.

2 – إدراك حقيقة الزمان إدراكًًا دقيقًاً، وتصور 
الوجود حركة مستمرة في الزمان)5(.

إلقاء  في  البحث  هذا  أهمية  تأتي  هنا  ومن 
القرآن  في  للتاريخ  السُُّنَنَِيِ  الفهم  على  الضوء 

الكريم من خلال قصة آدم عليه السلام.
نظرًًا  تحددًًيا  القصة  هذه  أهمية  وتأتي 
للإنسان  الإلهي  الاستخلاف  بمهمة  لارتباطها 
والشر  الخير  بقضية  تعلقها  وكذا  الأرض،  على 
العقدية  الأفكار  العالم وغيرها من  ووجودهما في 
الهامة. وقد قسمت البحث إلى ثلاث مباحث رئيسية 

ومقدمة وخاتمة:
دينية  اللا  التفسير  مناهج  الأول:  المبحث 

للتاريخ.
المبحث الثاني: مناهج التفسير الدينية للتاريخ

آدم  قصة  في  الإلهية  السنن  الثالث:  المبحث 
عليه السلام.  

دينية  اللا  التفسير  مناهج  الأول:  المبحث 
للتاريخ.

قدم  قديمًًا  وبأهميته  بالتاريخ  الوعي  يعد 
تسجيل  أهمية  يعي  الإنسان  بدأ  حيث  الحضارات؛ 
الحضارات  فجر  منذ  الكبرى  التاريخية  الأحداث 
البابلية  والحضارة  الفرعونية  كالحضارة  القديمة 
والرومانية؛  اليونانية  والحضارة  والآشورية 
عن  الإجابة  محاولة  إلى  التسجيل  تجاوزوا  فقد 
القريبة  والعلل  الأحداث،  مغزى  حول  التساؤلات 

والبعيدة التي حكمت سير التاريخ.
عقول  قدمتها  التي  التفسيرات  تنوعت  وقد 

والاجتماعية، ط 1، 2000م، ص 122.
5 ( محمد إقبال، تجديد التفكير الديني في الإسلام، ص 168.  

6 ( كريستوف بوميان، نظام الزمان، ت: د.بدر الدين عردوكي، مركز دراسات الوحدة العربية-بيروت،2009، ص 76
7 ( المرجع نفسه، ص 77.

8 ( المهابهاراتا: ملحمة الهند الكبرى، تشبه الإلياذة والأوديسة عند اليونان وهي من الكتب الهندية القليلة التي يُعُرف 
مؤلفها أن اسمه )وياس( وهو ابن العارف الكبير)برسرا(. وقد وقعت هذه الملحمة الكبرى حوالي سنة 950 ق. م. 
وهي تصف حربًاً بين أمراء أسرة ملكية واحدة، ولكن جميع ملوك الهند اشتركوا فيها مع هذا الجانب أو ذاك بل 

البشرية -عبر قرون طويلة -لأحداث التاريخ بحسب 
وقيمهم؛  حضاراتهم  واختلاف  البشرية  تطور 
كالتفسيرات  أسطورية  التفسيرات  بعض  فجاءت 
دينية  بعضها  وجاءت  القديمة،  والمصرية  البابلية 
والإسلامية،  والمسيحية  اليهودية  كالتفسيرات 
الطبيعة  دور  على  تركز  مادية  بعضها  وجاءت 

والإنسان وتستبعد أي دور إلهي. 

بإيجاز  أن نعرض  الضروري  فإن من  ولهذا 
إلى مناهج تفسير التاريخ اللا دينية، وهي:

	
التفسير الدوري للتاريخ: 

»للأحداث  الدوري  »التعاقب  فكرة  سادت 
المصرية  القديمة؛  الشعوب  لدى معظم  وللحضارة 
والبابلية والآشورية واليونانية، وذلك لأنهم اعتبروا 
عليها  ينطبق  والطبيعة  للطبيعة،  خاضعا  الإنسان 
التعاقب الدوري، مثل: تعاقب الليل والنهار، وتعاقب 
التاريخ الإنساني كذلك  الفصول الأربعة؛ ولذا فإن 
يدور مع الدورات الطبيعية ميلادًاً وفناءًً، ازدهارًًا 
أنه  على  »التاريخ  إلى  نظروا  حيث  واضمحلالا، 
متزايدة  مدد  ذات  دورات  من  مؤلف  بزمان  يتمتع 
عودة  ومع  والفساد  الكون  تناوب  مع  تتطابق 

الظواهر الطقسية و الفلكية«. )6(
يجعل  دورّيّا  الزمان  كون  »وافتراض 
أما  ذاك،  أو  القدر  بهذا  للماضي  تكرارًًا  المستقبل 
بالنسبة للحاضر فلكي يحدد موضعه فإنه لا بد من 
معرفة أي طور من الدورة نحن بصددها، فالزمان 
هابط  آخر  طور  وفي  تقدمي،  صاعد  طور  في 

تراجعي« )7(.
سفر  أن  مثلا  الهندي  الفكر  في  فنجد 
»المهابهاراتا »)8( يحوي إشارة إلى فكرة دورانية 
عامة في التاريخ ، وفي كل دورة أربع »يوجات«، 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (03) 3№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
162

أو  »الكريتا«  الأول عصر  فالعصر  أي: عصور؛ 
الكمال. أما  بالغ حد  الذهبي، كل شيء فيه  العصر 
الفضيلة  فيه  فتصاب  »التريتا«  عصر  فهو  الثاني 
وهو  الثالث  في  تنتشر  حين  على  بالانحطاط. 
المراسم  وتزداد  والخطايا،  الأمراض  »الدفابارا« 
وهو  الرابع  وفي  القوانين.  وتصاغ  الظاهرية، 
فيه  فتتسلط  الدورة،  في  درك  أسفل  أي  »الكالي« 
الآلام ويهمل الدين؛ وعند نهايته يجرى امتصاص 
كل شيء في البرهمي، وتبدأ الدورة سيرتها الأولى 

مرة ثانية، وهكذا دواليك إلى الأبد)9(.
وأنبادوقليس  وبارميندس  هيراقليطس  وكان 
والرواقيون من أبرز من أشار الى الرؤية الدورية 

للكون والتاريخ من فلاسفة اليونان )10(.  
وفناءًً  وجودًاً  العالم  يصور  أنبادوقليس  فنجد 
من خلال مبدأي المحبة والكراهية في تأثيرهما على 
فإنهما  قبل  من  موجودين  كانا  كما  فإنهما  الوجود، 
الأزلي،  الزمان  منهما  يخلو  ولن  يوجدان  سوف 
تتكون  البشر  فيها  بما  والكائنات  والأشياء  فالعالم 
عنده من العناصر الأربعة إذا ما تألفت وساد بينها 
وساد  العناصر  تنافرت  إذا  تفنى  أنها  كما  المحبة، 
دوران  مع  دائرة  دائمًًا  تظل  ...إنها  الكراهية  بينها 

الوجود. )11 (
عام  بشكل  يرون  النظرية  هذه  أنصار  وكان 
السابق  الدور  أحداث  مجرى  يعيد  دور  كل  أن 
له  نهاية  إلى مالا  تتكرر  فالأدوار  التفاصيل؛  بأدق 
ومجرى التاريخ العالمي سيحتوى بلا شك على ما 

لانهاية له من الأدوار المتكررة.)12(

القاهرة،   – المصرية  النهضة  مكتبة  الكبرى،  الهند  أديان  شلبي،  د.أحمد  )انظر:  المعركة.  في  دورًًا  الآلهة  اتخذ 
1983م، ص75 .

للكتاب، ط2،  العامة  الهيئة  توفيق جاويد،  العزيز  يفسرونه، ترجمة: عبد  التاريخ وكيف  آلبان ج.ويدجيري،   )  9
1996 م، ص 70 .

10 ( انظر: أحمد محمود صبحى، في فلسفة التاريخ، دار المعرفة الجامعية، الإسكندرية، 1996 م، ص 160 .
11 ( انظر: آلبان، التاريخ وكيف يفسرونه، ص 103 .

12 ( انظر: مصطفى النشار، من التاريخ إلى فلسفة التاريخ قراءة في الفكر التاريخي عند اليونان، دار قباء للطباعة 
والنشر، القاهرة 1998م، ص 85- 86 .

13 ( مصطفى النشار، من التاريخ إلى فلسفة التاريخ، ص 90 .
14 ( المصدر نفسه، والصفحة نفسها.

15 ( المصدر السابق، ص 91.
16 ( السابق، ص93. وانظر أيضًًا: التاريخ وكيف يفسرونه، ص 120 .

بشكل  للتاريخ  الدورية  النظرية  ظهرت  وقد 
السياسي  محاورة  »ففي  أفلاطون  لدى  واضح 
للكون،  المتعاقبة  الدورات  عن  أفلاطون  يتحدث 
والتي كانت تخضع في البداية للإشراف الإلهي وتتم 
برعاية الإله ثم أصبحت تتم برتابة معتادة يمارسها 
مما  عليه  تشرف  أخرى  سلطة  دون  بنفسه  الكون 
تطلب في نهاية الأمر أن يعود التدخل الإلهي مرة 
أخرى لينظم الوجود ويصحح الأخطاء ويهب العالم 

الحياة الدائمة ».)13(
وقد وضح أفلاطون ذلك في كتابه »الجمهورية« 
إلى  المثالية، وأشار  والذي رسم فيه ملامح مدينته 
أنها  إلا  عليه  تسير  الذي  الدقيق  النظام  رغم  أنها 
حتمًًا ستخضع للدورات التاريخية والكون والفساد؛ 
متتالية  إلى صور  المثالية  الحكومة  ستتحول  حيث 
الأرستقراطية  التوالي؛  على  هي  فاسدة  لحكومات 
وحكومة  الديموقراطية،  الأوليجاركية،  الحربية، 

الطغيان)14(
وقد ربط أفلاطون بين الرؤية الدورية للتاريخ 
في  الرواقيون  كما سار   ،)15( الإلهية  العناية  وبين 
الإنساني  التاريخ  أن  اعتبروا  حيث  نفسه؛  المسار 
جزء لا يتجزأ من مجمل النظام الطبيعي وكلاهما 
يسير على نحو دوري متكرر في دورات متعاقبة 
من الولادة والنمو والفناء، كما اتفقوا مع أفلاطون 
المتعاقبة  بدوراته  الإنساني  التاريخ  هذا  أن  في 
العدالة  إلهي يضمن تحقيق  إنما يجري وفق قانون 

النهائية في التاريخ )16(.  
وهكذا فقد »شاعت نظرية دورات العالم على 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №3 (03) 2024
163

نطاق واسع، بحيث يكاد يستطاع وصفها بالنظرية 
التقليدية للزمان الكوني عند اليونانيين«)17(.

فيما  الدوري–  التعاقب  نظرية  تطورت  وقد 
بعد- مع ابن خلدون؛ حيث أشار ابن خلدون إلى أن 

الأمم تتعاقب عليها أطوار ثلاثة:
1 – طور البداوة: كمعيشة البدو في الصحاري، 
وهؤلاء  السهول،  في  والتتار  الجبال،  في  والبربر 
تحكمهم  ولا  مدنية،  لقوانين  يخضعون  لا  جميعا 

سوى حاجاتهم وعاداتهم.
2 – طور التحضر: حيث تأسيس الدولة عقب 

الغزو والفتح، ثم الاستقرار في المدن.
3 – طور التدهور: نتيجة الانغماس في الترف 

والنعيم.
وتنتقل الدول والحضارات عبر تلك الأطوار 
من خلال ديناميكية معينة)18(، ويجعل ابن خلدون 
ثلاثة  الدول  فعمر  كالبشر،  طبيعية  أعمارًًا  للدول 
أجيال؛ جيلٌٌ أولٌٌ مازال في خلق البداوة وخشونتها، 
ثانٍٍ  وجيلٌٌ  مغلوبون،  له  والناس  الجانب،  مرهوب 
قد انتقل من البداوة إلى الحضارة ومن الشظف إلى 

الترف، وجيلٌٌ أخير لم يذق إلا حياة الترف )19(.
    كما ظهرت الفكرة الدورية لتعاقب التاريخ 
أشار  حيث  فيكو)20(،  مع  عشر  السابع  القرن  في 

فيكو إلى أن التاريخ الإنساني مر بثلاثة عصور:
أنهم  الأمم  فيه  اعتقدت  الآلهة:  عصر   –  1
يعيشون في ظل حكومة إلهية، وكان كل شيء فيه 
تصدر عنه أوامر بطريق الوحي والفأل، وهما أقدم 

شيء في التاريخ الدنيوي.

17 ( ج.ب.بيوري، فكرة التقدم، ت: د. أحمد حمدي محمود، المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة 1982م، ص36.
18 ( انظر: د.أحمد محمود صبحي، في فلسفة التاريخ، ص 143 .

19 ( المرجع نفسه، ص 149.
20 ( جامباتيستا فيكو: مؤرخ وفيلسوف إيطالي ولد عام 1668م، التحق في سن مبكرة بمدرسة الآباء اليسوعيين 
وفيها درس اللغات القديمة، وخاصة اللاتينية واليونانية، كما درس الآداب والبلاغة والفلسفة والمنطق واللاهوت، 
وتولى منصب كرسي البلاغة بجامعة نابولي من عام 1696 – 1741 م، ومن أهم مؤلفاته: القانون العالمي، والعلم 
الجديد. وتوفي فيكو 1744م. انظر: د.عطيات أبو السعود، فلسفة التاريخ عند فيكو، منشأة المعارف بالإسكندرية، 

1997 م، ص 25 -30 .
21 ( انظر: آلبان، التاريخ وكيف يفسرونه، 2/ 27 .

22 ( انظر: أحمد محمود صبحي، في فلسفة التاريخ، ص 160.
 Jermo Roslenthal , Voltair’s philosophy of history , Journal of the history of ideas ) 23

,vol.16, p151

2 – عصر الأبطال: وكانوا يحكمون فيه بكل 
مكان في حكومات أرستقراطية، بناء على ضرب 
يعتقدون  كانوا  طبيعتهم،  في  والامتياز  التفوق  من 

أنها تميزهم على العامة.
فيه  عرف  الذي  وهو  الإنسان:  عصر   –  3
البشرية،  الطبيعة  في  متساوون  جميعًاً  أنهم  الناس 
وبناء على هذا تأسست أولا الجمهوريات الشعبية ثم 
المراحل  بهذه  الشعوب  وقد مرت جميع  الملكيات. 
تتكرر  وعندئذ  البربرية.  من  حال  إلى  انزلقوا  ثم 
العملية بأكملها، وقد اعتبر فيكو أن الطبيعة البشرية 
تلك  وتعاقب  تكرر  عن  المسؤولة  هي  المشتركة 

الدورات.)21(
تعني  الأدوار لا  بين هذه  الدائرية  »والحركة 
ولكنها  ذاتها  حول  تدور  كعجلة  التاريخ  مسار  أن 
النمط  على  يُعُاد  لا  التاريخ  لأن  حلزونية؛  حركة 
نفسه، ولكنه يأتي بصور جديدة في شكل مخالف لما 
بربرية  تخالف  الوسطى  العصور  فبربرية  مضى، 
لدى  للتاريخ  الدورية  القديم«)22(.والنظرية  اليونان 
فيكو تدور في فلك العناية الإلهية تماما كما هي لدى 

أفلاطون والأبيقوريين.

التفسير الفلسفي للتاريخ:
مصطلح  التاريخ  فلسفة  مصطلح  أن  رغم 
فولتير)ت  مع  مرة  نسبيًّاً؛ حيث ظهر لأول  حديث 
: 1778م( في القرن الثامن عشر، »في بداية كتابه 
»مقال في أخلاق وروح الأمم »)23(؛ و« استخدم 
الأول:  بمعنيين؛  التاريخ  فلسفة  مصطلح  فولتير 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (03) 3№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
164

والرؤى  الموثقة  التاريخية  الأحداث  حقيقة  فحص 
الموجودة في المؤلفات التاريخية التراثية )التقليدية( 
والثاني:  الماضي،  في  الإنسانية  الحياة  تاريخ  عن 
والرؤى  والجمالية  الأخلاقية  القيم  قراءة  إعادة 
الدينية، والعادات والممارسات التي كانت سائدة في 

الحضارات القديمة«.)24(
وظهور  التاريخ  فلسفة  فكرة  تمييز  أن  إلا 
معناها كان مع العلامة ابن خلدون )ت: 1406 م(، 
والذي وصف فلسفة التاريخ من خلال التمييز بينها 
وبين »التاريخ« بقوله: » إذ هو في ظاهره لا يزيد 
على أخبار عن الأّيّام والّدّول، والّسّوابق من القرون 
الأمثال،  فيها  وتضرب  الأقوال،  فيها  تنمو  الأول، 
ها الاحتفال، وتؤّدّي لنا  وتطرف بها الأندية إذا غّصّ
شأن الخليقة كيف تقّلّبت بها الأحوال، واّتّسع للّدّول 
روا الأرض حّتّى نادى  فيها الّنّطاق والمجال، وعّمّ
وال، وفي باطنه نظر  بهم الارتحال، وحان منهم الّزّ
وعلم  دقيق،  ومبادئها  للكائنات  وتعليل  وتحقيق، 
أصيل  لذلك  فهو  عميق،  وأسبابها  الوقائع  بكيفّيّات 
علومها  في  يعّدّ  بأن  وجدير  عريق،  الحكمة  في 

وخليق( )25(. 
حيث تظهر المقولتان الرئيستان لفلسفة التاريخ 

في كلام ابن خلدون السابق، وهما: الكلية والعلية.
محمود  أحمد  يقول  الكلية؛  مقولة  أولا: 
هي  التاريخ  فلسفة  في  البداية  نقطة  إن  صبحي:« 
التكامل بين الأجزاء والترابط بين الوقائع؛ إذ تبدو 
لا  أجزاء  الفيلسوف  نظر  أمام  التاريخية  الأحداث 

 Voltair, Essai sur les Moeurs Et L’Esprit Des Nations , édition électronique: 24 (  انظر
   :www.bibliotheque.uquebec.ca.htm, 2002, p8 -9

25 ( ابن خلدون )ت: 808هـ(، المقدمة، تحقيق: خليل شحادة، دار الفكر، بيروت الطبعة: الثانية، 1408 هـ - 1988 
م ، 6/1.

26 ( أحمد محمود صبحي، في فلسفة التاريخ، ص220.
وتشير د. زينب الخضيري إلى أن ابن خلدون أشار إلى تأسيسه لهذا العلم« فلسفة التاريخ« -الذي لم يظهر في 

أوروبا إلا بعد ذلك بعدة قرون، بقوله :«أنشأت في التاريخ كتابًاً..أبديت فيه لأولية الدول والعمران علالًا وأسبابًاً ..واعلم 
أن الكلام في هذا الغرض مستحدث الصنعة غريب النزعة غزير الفائدة أعثر عليه البحث وأدى إليه الغوص وليس من 

علم الخطابة.. ولا هو من علم السياسة المدنية..فقد خالف موضوعه موضوع هذين الفنين اللذين ربما يشبهانه، وكأنه 
علم مستنبط النشأة، ولعمري لم أقف على الكلام في منحاه لأحد من الخليقة« .)انظر: د.زينب محمود الخضيري، فلسفة 

التاريخ عند ابن خلدون، مكتبة الأنجلو المصرية 1995-م . ص 53. وانظر: ابن خلدون، التاريخ، 49/1. 
27 ( هيجل، العقل في التاريخ، ت:د. إمام عبد الفتاح إمام، دار التنوير للطباعة والنشر– بيروت، ط3، 2007م، ص 31

بين  العضوية  الوحدة  يطلب  ثم  ومن  بينها،  رابط 
هذه الأجزاء؛ لأن فلسفة التاريخ لا تقف عند عصر 
معين، ولا تكتفي بمجتمع خاص، وإنما تضم العالم 
حتى  السحيق  الماضي  من  واحد  إطار  في  كله 

اللحظة التي يدون فيها الفيلسوف نظريته. 
الفيلسوف  يلجأ  حيث  العلية؛  مقولة  ثانيًاً: 
للأحداث  الجزئية  )الأسباب(  العلل  اختصار  إلى 
التاريخية إلى علة واحدة أو علتين على أكثر تقدير 

يفسر في ضوئها التاريخ العالمي«.)26(  
لفلسفة  وتقترب رؤية هيجل )ت: 1831 م ( 
فيلسوف  عمل  يفسر  فهو  المعنى؛  هذا  من  التاريخ 
مرحلة  ثم  التحليل  مرحلة  مرحلتين:  عبر  التاريخ 
دراسة  التاريخ  فلسفة  من  يجعل  »فهو  التركيب 
لمناهج البحث، أعني للطرق التي يمكن أن يكتب بها 
التاريخ وكيفية التحقق من صحة الوقائع التاريخية، 
فكرة  ومناقشة  الوقائع  صدق  مدى  عن  والكشف 
بالنشاط  يسمى  ما  وهذا  التاريخ  في  الموضوعية 
النشاط  الآخر:  والمنظور  للفلسفة.  التحليلي 
في  البحث  مناهج  دراسة  تكون  لا  وفيه  التركيبي؛ 
التاريخ من اهتمامات الفيلسوف؛ وإنما يُقُدم وجهة 

نظر عن مسار التاريخ ككل«.)27(
دورًًا  التاريخية  هيجل  فلسفة  لعبت  ولقد 
جوهريًّاً في القرن التاسع عشر، وأثرت تأثيرًًا كبيرًًا 
في فلاسفة التاريخ الذين أتوا بعده ، وتتلخص فلسفة 
التاريخ الهيجيلية في أن« التاريخ هو تطور الروح 
كثيرة  إمكانات  تحمل  البداية  منذ  فالروح  المطلق؛ 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №3 (03) 2024
165

تفضها في مراحل التاريخ المختلفة مكتسبة معرفة 
ووعيًاً بما هي عليه في ذاتها«)28(.

أن  للروح  الكامل  التحقق  اقتضى  هنا  ومن 
تنمو المجتمعات لكي تعبر تعبيرًًا كاملاًً عن العقل 
الزمان...  الروح تحقق نفسها في  وتجسده مادامت 
التاريخ تتجسد  والروح في كل مرحلة من مراحل 
الثقافة  يمثل  الذي  الشعب  بروح  هيجل  يسميه  فيما 
والحضارة التاريخية منظورًًا إليها على أنها تجسيد 
ومن  الفعلي  تحققها  من  معينة  مرحلة  في  للروح 

معرفتها بذاتها«.)29(
التاريخ  في  التطور  هذا  عبر  تسعى  والروح 
نحو غاية، وهي: »تجسيد الخطة الإلهية للعالم غير 
البداية بل هي  الغاية لا تكون واضحة في  أن هذه 
ضمنية، أشبه بالبذرة التي تحمل في جوفها طبيعة 

الشجرة ».)30(  
هيجل  لفلسفة  الغائية  الطبيعة  لهذه  ونظرًًا 
التاريخية فقد اعتبرها الكثيرون أقرب إلى التفسير 
أن  يمكننا  :))لا  شوتويل  يقول  للتاريخ،  اللاهوتي 
نتخيل فلسفة تاريخ أكثر لا تاريخية من فلسفة هيجل 
فلسفة  نوعية  من  هيجل  فلسفة  كانت  لقد  للتاريخ. 
الروح  مملكة  تطور  فيها  تتبع  للتاريخ،  أوغسطين 
مركز  في  الله  مدينة  زالت  ما  حيث  التاريخ  عبر 

تفسيره للتاريخ(( . )31(   
ماركس  قدم  المثالية  هيجل  فلسفة  مقابل  وفي 
ماديًّاً  تفسيرًًا  هيجل  تلامذة  أحد  م(   1883  : )ت 
مسار  عن  الفعلي  الكشف  تحول  »حيث  للتاريخ 
التاريخ كما قال به هيجل سعيًاً إلى فك  الروح في 
إسار الإنسان من غربته عن ذاته الناتجة عن تحكم 
والسياسية«)32(،  والاقتصادية  الاجتماعية  الأنظمة 

28 ( آلبان، التاريخ وكيف يفسرونه ، 2/ 72.
29 ( هيجل، العالم الشرقي، ت: إمام عبد الفتاح إمام ، دار التنوير – بيروت.ط3 ،2007 م، ص 7 – 8.

30 ( هيجل، العالم الشرقي، ص 10 .
 J. T. Shotwell, The Interpretation of History , The American Historical Review,  ) 31

  . Vol. 18, No. 4 (Jul., 1913), Published by: Oxford University Press. P207
32 ( صبحي، في فلسفة التاريخ، ص 223.

33 ( آلبان، التاريخ وكيف يفسرونه، ص 105.
34 ( انظر، المرجع السابق، ص 106.

35 ( انظر: صبحي ، في فلسفة التاريخ ، ص 264.
36 ( المرجع السابق، ص 872.

دائمًًا  فيه  تتحكم  التاريخ  »أن  ماركس  اعتبر  فقد 
في  اقتصادية  القوانين  هذه  مستترة،  داخلية  قوانين 
فاعلية  أي  الماركسية  استبعدت  وقد  النهاية«)33(، 
الإلهية  العناية  مفهوم  ورفضت  التاريخ،  في  إلهية 
تبنتها  وسائل  المفاهيم  تلك  واعتبرت  التاريخ،  في 
الغالبية إلى  التفات  الأقلية لتستغل الأغلبية بتحويل 
الجزاء،  وحسن  سعادة  من  الآخرة  الحياة  في  ما 

لتستولي على مقاليد السلطة الأرضية« .)34(
للتاريخ  الفلسفية  التفسيرات  أبرز  ومن       
والاستجابة«  التحدي  »نظرية  الحديث  العصر  في 
من  توينبي  حاول  والتي  م(،   1975 )ت:  لتوينبي 
خلالها أن يقف موقفًاً معتدلا من كل التراث الفلسفي 
المصادفة  فكرة  رفض  حيث  السابق؛  التاريخي 
ليست  التاريخ  عجلة  أن  واعتبر  التاريخ،  وعبثية 
ولكن  سرمدي،  بعذاب  الناس  تبتلي  شيطانية  آلة 
التحدي والاستجابة،  في  يتمثل  أساسي  إيقاع  هناك 
كما رفض مثالية هيجل التي جعلت الروح المطلق 
إلى  أدى  الذي  الأمر  التاريخ  مجرى  في  يتمثل 
تقديس المجتمع ممثلاًً في الدولة، كما رفض النظرة 
اللاهوتية التي تختزل العالم في مقابل الآخرة .)35(  
    واعتبر«التقدم المادي مسلك خداع لاستجابة 
ناجحة، وأكد على أنه من الضروري أن يصاحبه 
الحقيقي  فالارتقاء  والفكري؛  الروحي  الإبداع 
  )36( الروحي«.  الارتقاء  في  يتمثل  إنما  للحضارة 
حاول توينبي النفاذ عبر دراسته لجوهر كل حضارة 
مرت  الحضارات  كل  أن  ووجد  الحضارات،  من 
بأطوار متشابهة في النمو واستمرار التقدم وزيادة 
القوة، ثم تعقب ذلك مرحلة من المصاعب الداخلية 
والخارجية، يليها تصدع العناصر التي قامت عليها 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (03) 3№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
166

أو  بتفككها  الأمر  انتهى  الحضارة، وربما  قوة هذه 
تصدعها، ويعقب ذلك تحولها إلى دولة عالمية؛ أي 
كانت  التي  الشعوب  في  تتفرق  قوتها  عناصر  أن 

تتكون منها.
 إن توينبي لا يرى ضيرًًا أو شرًًّا في اضمحلال 
الحضارات، لأن تجاربها لا تذهب سدى، بل تنتقل 

عناصرها إلى أمم أخرى.)37(   

    التفسير التقدمي للتاريخ: 
هو ذلك التفسير الذي ينظر إلى الزمان على 
 )38( مستقبلي  كمال  نحو  يتقدم  تقدمي،  خطي  أنه 
ونبوءة عن  للماضي  تركيبًاً  تتضمن  نظرية  »فهي 
البشر  يعتبر  للتاريخ  تفسير  على  وتقوم  المستقبل 
يتقدمون ببطء في اتجاه محدد ومرغوب فيه، وأن 
هذا التقدم سيتم إلى أمد غير محدد وأن وضعا من 
السعادة العامة سيتم التمتع به في نهاية الأمر«.)39(

الفكر  في  للتاريخ  التفسير  هذا  ظهر  لقد      
اليوناني منذ القدم على نحوٍٍ موازٍٍ للتفسير الدوري، 
لدى  المادي  الذري  للفكر  طبيعيًاً  امتدادًاً  جاء  وقد 

الذريين اليونان.)40(
ونجد هذا الاتجاه في تفسير أحداث العالم لدى 
بورتاجوراس وأبيقور وسينكا؛ فنجد بروتاجوراس 
الذي جعل الإنسان هو معيار الأشياء جميعًاً يشير 
من  وانتقل  بنفسه  تقدمه  صنع  قد  الإنسان  أن  إلى 
البدائية إلى مرحلة تكوين مجتمع إنساني في إطار 
أي  دون  بنفسه  وضعها  التى  والقوانين  القيم  من 
الإنساني؛  الإطار  عن  خارجة  قوى  أي  من  تدخل 
العناية  فقد استبعد بورتاجوراس »الفعل الإلهي أو 
الإلهية من حياة الإنسان وتاريخه، واعتبر أن تطور 
الحياة البشرية إنما يقوم على نوع من الالتحام بين 

العلم والعمل«)41(.

37 ( انظر: د.حسين مؤنس، التاريخ والمؤرخون، دار المعارف– القاهرة، 1981 م، ص179 – 180.
38 ( كريستوف بوميان، نظام الزمان، ت:د.بدر الدين عردوكي، مركز دراسات الوحدة العربية-بيروت،9002م، 

ص 76.
39 ( د.مصطفى النشار، من التاريخ...، ص 71.

40 ( المرجع السابق، ص 76.
41 ( د.مصطفى النشار، من التاريخ...، ص 75.
42  ( د.مصطفى النشار، من التاريخ، ص 77 .

43 ( بيوري، فكرة التقدم، ص 56.

الاتجاه  بعث  بإعادة  الأبيقوريون  قام  وقد 
يتعلق  فيما  وطوروه  العالم،  تفسير  في  الذري 
في  البشرية  الحياة  فلقد »تطورت  التاريخ؛  بتفسير 
نظر الأبيقوريين من الحالة الأقدم التي كانت تشبه 
حالة الحيوانات وكانت حالة بدائية بائسة إلى حياة 
بإرشاد  وليس  وعلومهم  بجهدهم  بلغوها  حضارية 
من الخارج أو كنتيجة لخطة أولية. إن حياة الإنسان 
الإنساني  الذكاء  ممارسة  طريق  عن  تطورت  قد 

عبر فترة طويلة من الزمن. 
وقد تم هذا التحسن التدريجي في الحياة البشرية 
منذ اكتشاف النار واستعمال المعادن واختراع اللغة 
والحياكة ونمو الفنون والصناعات والملاحة وتطور 
بواسطة  الاجتماعي  النظام  وإقامة  الأسرية  الحياة 

الملوك والقضاة والقوانين وتأسيس المدن«. )42 (
ولقد تطورت الرؤية التقدمية للتاريخ مع  	 
عصر  في  وكوندرسية  فولتير  مع  ثم  بودان  جان 
إلى ثلاثة عصور  التاريخ  التنوير. وقد قسم بودان 
سادت  وفيه  عام،  الألفي  يناهز  الأول:  كبرى؛ 
نفس  دام  فقد  الثاني:  أما  الشرقي.  الجنوب  شعوب 
سماها  التي  الشعوب  الصدارة  فيه  فاتخذت  المدة، 
الأخير:  وفي  المتوسط(.  )البحر  الوسط  شعوب 
على  تغلبها  بعد  الشمال  الحضارة شعوب  تزعمت 

روما.
وقد اتسم كل عصر بالطابع السيكولوجي الذي 
تتميز به الأجناس الثلاثة: فالطابع الديني يغلب على 
العصر الأول، والحكمة العملية تغلب على العصر 
الثالث  على  والاختراع  للحرب  والميل  الثاني، 

الأخير«)43 (.
 

الدينية  التفسير  مناهج  الثاني:  المبحث 
للتاريخ



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №3 (03) 2024
167

التاريخ  تفسير  هو  للتاريخ؛  الديني  التفسير 
من منطلق الإيمان بوجود عناية إلهية تشمل الكون 
والتاريخ وتُسُيِرِ الأحداث وفق غايات نهائية كبرى 
الكون  بخالق  الإيمان  منطلق  من  وتنطلق   ،)44(

وقائع  أن  وتعتبر  الإنسانية)45(،  بالحياة  وعلاقته 
التاريخ تخضع للمشيئة الإلهية التي شكلتها على نحو 
الإلهي لأصبح  التدخل  هذا  لولا  وأنه  عليه،  ماهي 
في  متراكمة  من عصور  مضطربة  كومة  التاريخ 

عبث«)46(.
فالتاريخ وفق الرؤية الدينية يجري نحو غاية 
نهائية، وأحداث العالم ليست عبثية بل تنطوي على 

غايات جزئية تسعى نحو غاية كلية.  
في  للتاريخ  الديني  التفسير  مصطلح  ويأتي 
على  يقتصر  الذي  للتاريخ  المادي  التفسير  مقابل 
والمادية  الاجتماعية  والعوامل  الطبيعة  عوامل 
المفاهيم  تماما  يستبعد  والذي  التاريخ؛  في  المؤثرة 
الدينية الرئيسية مثل: العناية الإلهية والغائية، ويرى 

أن: ))سلسلة أحداث العالم 
الغاية  الزمن مجردة من  الكون في  أو حركة 
إن  قبل.  من  معروفا  هدفا  بالغاية  عنينا  إذا  حتما 
معناه  المعنى  بهذا  غاية  ذات  العالم  أحداث  اعتبار 
ليس  إذ  الخلاقة؛  صفتها  أو  أصالتها  نسلبها  أننا 
ساميا  ذكيا  عقلا  بأن  الزعم  يسوغ  ما  التاريخ  في 
يريد؛  ما  ليحقق  الساذجة  الإنسانية  يستخدم  خارقا 
فهذا الكون كيان لم ينته صنعه، فهو دائما في توسع 
وامتداد. ويذلك يكون مجالا محفزا لنشاط الإنسان 
نشاطا حرا خلاقا يستطيع به أن يسيطر على العالم 
المادي من جهة ويبلغ بقواه الفردية درجة الكمال، 
المعنى  هو  فقط  واحد  بمعنى  غاية  ذو  الكون  إن 
طريقه  وأن  بطبيعته،  انتخابي  أنه  على  يدل  الذي 

44 ( انظر: آلبان، التاريخ وكيف يفسرونه، ص 78 .
45 (انظر: د.زينب الخضيري، لاهوت التاريخ عند القديس أوغسطين، دار قباء للنشر والتوزيع ، القاهرة، 1997م. 

ص81.
46 ( د.أحمد محمود صبحي، في فلسفة التاريخ، ص 166.

47 ( عبد الحميد صديقي، تفسير التاريخ، ترجمة: د.كاظم الجوادي، دار القلم – الكويت1979م، ص 15.
48 ( انظر: آلبان، التاريخ وكيف يفسرونه، ص 78 .

49 ( فراس السواح، الأسطورة والمعنى دراسة في الميثولوجيا والديانات الشرقية، دار علاء الدين، ط2، 2001 
م، ص 100.

50 ( مصطفى النشار، من التأريخ إلى فلسفة التاريخ، ص 90.

إلى الإتيان بشيء جديد هو العمل الدائب على حفظ 
الماضي وإضافة شيء إليه(()47(.

الديانات  في  نجده  للتاريخ  الديني  والتفسير 
الوحي؛  ديانات  إلى  بالإضافة  القديمة،  الوضعية 
فعلى سبيل المثال نجد لدى الفكر الهندي القديم أن 
الركائز  أحد  التاريخ  في  الإلهية  بالسيطرة  الإيمان 

الأساسية في »بهاجافادجيتا«.)48(
ونجد في الكتابات المصرية القديمة ما يشير 
إلى إيمان المصري القديم بالعناية الإلهية في التاريخ؛ 
لفعاليات  تجيًّلّاً  التاريخ  اعتبر  قد  أنه  يظهر  حيث 
الإله في الزمن، وأن الإنسان محكوم بصراع كوني 
يختار  أن  الفرد  وعلى  الشر،  وقوة  الخير  قوة  بين 
الوقوف إلى جانب إحدى هاتين القوتين، ويعبر من 
يقول  وموقفه.  خياره  عن  الحياة  في  سلوكه  خلال 
تاريخ  استهل  الذي  الإله  أن  السواح: »وبما  فراس 
التحضر  لأصول  العامة  الملامح  ووضع  الإنسان 
حاكم  إلى  تحول  الذي  الإله  نفسه  هو  البشري، 
ما  على  الموتى  يحاسب  وقاض  الأسفل  العالم  في 
قدموه في الحياة الدنيا، ويقرر مصيرهم بين النعيم 
لامتحان  يغدو مجالاًً  بأكمله  التاريخ  فإن  والجحيم، 
البشر في عالم الصراع الكوني هذا. ويغدو الخلق 
للوقفة  مقدمة  مجرد  الزمن  وصيرورة  والتكوين 
المنصوب  الميزان  أمام  الميت  يقفها  التي  الأخيرة 

في قاعة أوزوريس المدعوة بقاعة العدالة«.)49(  
وعند اليونان يرى أفلاطون أن العناية الإلهية 
هي مبدأ يتحكم في دورات التاريخ »فإن الأحداث 
التاريخية لا تجري إلا في إطار قانون سماوي إلهي 
الشروط  يهيئ  كما  للتكوين  اللازمة  الشروط  يوفر 

المحققة للفناء »)50(.
خيرية  أن  اعتبار  إلى  يميل  أفلاطون  وكان 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (03) 3№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
168

الإله هي علة التكوين وسبب النظام، وأن الفوضى 
وارتباك الشئون البشرية إنما يُرُد إلى خضوع البشر 

لنوازع نفوسهم وتحقيق رغباتهم الشهوانية)51(.   
 ومن أبرز من أشار إلى دور العناية الإلهية 
في التاريخ أيضًًا أحد الرواقيين الكبار؛ هو ماركوس 
أورليوس )121 – 180 م(؛ حيث اعتبر أن »كل 
شيء باستثناء ما يعود إلى حرية الإنسان يرتكن إلى 

عناية شغوفة رحيمة حسنة »)52(. 
أن  نجد  فإننا  الوحي،  ديانات  إلى  انتقلنا  وإذا 
جانبًاً  التاريخ  تفسير  يشغل  الثلاث  الوحي  ديانات 
خليفة  محمد  يقول  العقدية،  مكوناتها  من  مهمًًّا 
لكل  ملازمة  صفة  التاريخية  الصفة  »إن   : حسن 
الأديان  فعلماء  الوحي؛  على  تعتمد  التي  الديانات 
أنها  على  والإسلام  والمسيحية  اليهودية  يصنفون 
كتابها  خلال  من  فاليهودية  »)53(؛  تاريخية  ديانات 
تاريخ  لتفسير  كرست  قد   « القديم  »العهد  المقدس 
أحمد  يقول  الإلهية،  العناية  العالم من خلال مفهوم 
محمود صبحي: إن » مؤلفي العهد القديم قد اعتبروا 
الطبيعة مظهرا لقدرة الله، بينما عالم الإنسان مظهرا 
على  مقصورة  العناية  تلك  ولكن  الإلهية،  لعنايته 
شعب الله المختار« )54(، وهو ما يظهر في الفقرات 
من 21 – 22 من الإصحاح الثاني من سفر دانيال: 
مُُبَاَرََكًًا مِِنََ الأَزَََلِِ وََإِِلَىَ الأَبََدَِِ، لأَنَََّ  مُُْسْ اللهِِ  لِِ»»يَكَُُنِِ ا
مِِْزْنَةَََ.  قَْوْاَتََ وََالأَ مََْكْةََ وََاجََْلْبَرَُُوتََ. وََهُُوََ يُغَُيَِّ�ِرُُ الأَ لَهَُُ احِِْلْ
مََْكْةًً،  بُُ مُُلُوُكًًا. يُطِِْعْي احُُْلْكََمََاءََ حِِ يَزِِْعْلُُ مُُلُوُكًًا وََيُنَُصَِّ�ِ
رََْسْارََ.  شِِْكْفُُ اعَْلْمَََائِِقََ وََالأَ مًًْهْا. هُُوََ يَ وََيُعَُلَِّ�ِمُُ اعَْلْاَرِِفِيِنََ فَ

كُُْسْنُُ النُّوُرُُ«. يَلَْعْمَُُ مََا هُُوََ فِيِ الظُُّمََْلْةِِ، وََعِِدَْنْهَُُ يَ
وقد اكتسب تفسير التاريخ من منظور العناية 

51 ( المرجع السابق، ص 95.
52 ( آلبان، التاريخ وكيف يفسرونه، ص 129.

53 ( محمد خليفة حسن، التفكير التاريخي والحضاري عند الشعوب العربية السامية القديمة، دار الثقافة العربية– 
القاهرة 2000 م، ص 213.

54 ( انظر: د.أحمد محمود صبحى، في فلسفة التاريخ، ص 167.
 Kohler , Jewish Theology ,The Macmillan Company, New York ,1918 . p : انظر   )  55

  . 160 - 161
56 ( انظر: د.أحمد محمود هويدي، سفر أخبار الأيام الأول والثانى، دراسة في مضامين وأسلوب الكتابة التاريخية 

الإسرائيلية، إشراف: د.زاكية محمد رشدى، كلية الآداب–قسم اللغات الشرقية، جامعة القاهرة، 1984 م. ص 126
57 ( أ.د محمد خليفة حسن، التفكير التاريخي والحضاري عند الشعوب العربية السامية القديمة، دار الثقافة العربية 

– القاهرة 2000 م، ص 213.

الدينية  المعتقدات  بتأثيرٍٍ من  الإلهية بعدًاً عنصريًّاً، 
تاريخ  ))إن  كوهلر:  يقول  إسرائيل،  لبني  الخاصة 
بني إسرائيل كاملا، الذي يبدأ بالخروج من مصر، 
عناية  هي  العبري،  المقدس  الكتاب  لتصور  وفقا 
تمامًًا  كاملاًً،  إسرائيل  لبني  وممتدة  مستمرة  إلهية 
كما لو كانت عناية خاصة بأفراد رُُسِِم الطريق من 
أجلهم. حتى معاناة الشعب وآلامه كانت تسير وفق 
عناية إلهية غامضة كما يتضح من الفقرات )القضاة 

  )55( .)))23 –11 :2
الإلهي  والاختيار  العهد  تاريخ  هو  »فالتاريخ 
القديم  العهد  مؤلفو  قام  فقد  لذلك  إسرائيل،  لبنى 
فيها  يتدخل  التي  التاريخية  بالتركيز على الأحداث 
الرب إله إسرائيل لنجدتهم أو حتى لمعاقبتهم أحيانا 
المميز لدى  مع الإبقاء بشكل مستمر على موقعهم 

الإله«)56(.
هدفهم  يكن  »لم  القديم  العهد  مؤرخي  أن  أي 
الكتابة التاريخية الموضوعية، ولكن استخدام المادة 
تبيان  هو  معين...  ديني  غرض  لتحقيق  التاريخية 

عمل يهوه في الطبيعة والتاريخ«)57(.  
العناية  أن«  إلى  اليهودية  الموسوعة  وتشير 
الإلهية تظهر واضحة في حياة أبطال الكتاب المقدس 
)سفر التكوين 14: 7( وإسرائيل هي المتمتعة بشكل 
الشواهد  من  ذلك  ويتضح  الإلهية  بالعناية  واضح 
الكتابية كما في )التثنية 32( فالعناية الإلهية تتحكم 
مع  وصراعاتها  الشعوب  علاقات  على  وتسيطر 
بني إسرائيل. وقد كانت النزعة التفاؤلية لدى مؤلفي 
بالعناية  الإيمان  عن  لازمة  نتيجة  المقدس  الكتاب 
لديه  الذي  الإنسان،  بسبب  أنه  إما  فالشر  الإلهية. 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №3 (03) 2024
169

وفي  عقابي،  أو  تأديبي  أنه  وإما  الاختيار  حرية 
أحيانٍٍ أخرى فإنه يخدم الغاية النهائية من العناية« 

)58(

وفق  التاريخ  تفسير  فإن  النصرانية  في  أما 
كما  الجديد،  العهد  يملأ  الإلهية  العناية  مفهوم 
كل  »لتخضع   -2  1  :  13  «  : رومية  رسالة  في 
نفس للسلاطين الفائقة لأنه ليس سلطان إلا من الله 
والسلاطين الكائنة هي مرتبة من الله، حتى إن من 
يقاوم ترتيب الله ».)59( »حيث تهتم  يقاوم السلطان 
وأحداث  بأعمال  الجديد  العهد  في  الإلهية  العناية 
الإلهية  الغاية  بها  تتحقق  التي  والطريقة  الحياة 

النهائية عن طريق البشر«. )60(  
وقد قام القديس أوغسطين)ت:430 م( بتأسيس 
يقول  حيث  النصرانية  في  للتاريخ  الديني  التفسير 
فيما يشبه القانون: »إن الله في حقيقة الأمر هو الذي 
يوجه ويتحكم في كل شيء؛ وإن الخطة الإلهية لكل 
الإنساني- خطة  التاريخ  الكون-ومنه  في  ما يحدث 
أزلية وإن تجلت للبشر في الزمان والمكان.. خطة 
الله خطة أزلية بما تتضمنه من تصنيف للبشر إلى 
وإلى  الإلهي  باللطف  سيحظون  الذين  المصطفين 
الهالكين المغضوب عليهم. كل شيء في التاريخ قد 
حدده الله سلفًاً حتى هدفه قد تحدد أيضًًا؛ وهو اكتمال 

مدينة الله«)61(. 
 

فقد  الإسلام،  في  للتاريخ  الديني  التفسير  أما 
اكتسب بعدًاً واقعيًّاً أخلاقيًّاً مع القرآن الكريم، وركز 

على مفاهيم السنن الإلهية الحاكمة للتاريخ«)62(.
التاريخية  للمعطيات  عديدة  نماذج  قدم   حيث 
وسعى  مساحاته  جل  فى  الماضى  عن  وحدثنا 
وإلى  العروض،  هذه  وراء  من  الحكمة  لإظهار 

 .Jewish Encyclopedia, 10 / 232 – 234  :58 ( انظر
Hastings, Encyclopedia of Religion & Ethics , 10/ 417 ) 59

OP.CIT ) 60
61 ( د. زينب الخضيري، لاهوت التاريخ، ص 98 .

62 ( انظر: د. عماد الدين خليل، التفسير الإسلامى للتاريخ، دار العلم للملايين، 1975 م، ص 8.
63 ( د. زينب عطية، أصول العلوم الإنسانية من القرآن الكريم، دار الوفاء، 2000 م، ص 23.

64 ( انظر: عماد الدين خليل، التفسير الإسلامي للتاريخ، ص 14.
65 ( عبد الحميد صديقي، تفسير التاريخ، ص 140. 
66 ( عماد الدين خليل، التفسير الإسلامي، ص 12.

بلورة عدد من المبادئ الأساسية في حركة التاريخ 
البشرى التى تبدو في نظام الكون المحكم وفي الأمم 
حركة  على  تسري  والتى  البشرية  والمجتمعات 

التاريخ أيضًًا« .)63(
والتاريخ في القرآن الكريم وحدة زمنية واحدة 
..فتغدو  والمستقبل  والحاضر  الماضي  فيها  يرتبط 
حركة التاريخ حركة واحدة تبدأ يوم خلق الله السماء 

والأرض وتتجه نحو يوم الحساب)64(.
والشعوب  الأمم  تصعد  التاريخ  ذلك  وعبر 
وتنهار، وقد بين القرآن الكريم أسس ذلك الصعود 
والهبوط »فإن هناك قانونا تتحرك بمقتضاه يد الله 
إلى  فتخرج  الخلف  وإلى  الأمام  إلى  دائمة  حركة 
النور الأمم الجديدة وتطمس الأخرى في الظلمات...
فإن الأمم التى ترتفع فتبلغ أوج التقدم والرفاهية إنما 
ترتفع بعد أن تنمى في أنفسها صفات خاصة بينما 
الوجود  مجال  عن  زحزحت  التى  الأخرى  الأمم 
مواضع  فيها  الخط؛ لأن  هذا  أصابت  إنما  المؤثر، 
فيها«  الحياة  بنيان مجتمعها وقوى  ضعف نخرت 

)65(

بسمة  للتاريخ  القرآنية  الرؤية  امتازت  وقد 
الواقعية دون تبرير أو تحوير؛ فهو ينطلق في حديثه 
عن الأحداث التاريخية من أرض الواقع إلى أهدافه 
لتلك  الحاكمة  السنن  إلى   ويشير  وآفاقه،  ومثالياته 

الأحداث )66(. 
عند  للتاريخ  الدينية  التفسيرات  تتوقف  ولم    
المفكرين  على  تأثيرها  امتد  بل  الوحي،  أديان 

وفلاسفة التاريخ حتى العصر الحديث.
     ففي عصر النهضة نجد فيكو)ت: 1744م( 
يشير إلى أن العناية الإلهية تسيطر على حياة الناس 
الغايات  فإن  خاصة؛  غايات  من  لهم  ما  بواسطة 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (03) 3№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
170

غايات  وهي  لأنفسهم،  الناس  قدرها  التي  الخاصة 
ضيقة، استخدمتها العناية على الدوام لحفظ الجنس 

البشري على الأرض )67(
 وجاء التفسير الديني للتاريخ لدى فيكو متأثرًًا 
بالعنصرية  القديم، حيث اتسم  بالعهد  بشكلٍٍ واضح 
يقسم  مثلا  فيكو  فنجد  اليهودي؛  للجنس  الشديدة 
وعبرانيين  أممين   : نوعين  إلى  البشري  الجنس 
الأولين  تربية  »أن  إلى  بينهما  الاختلاف  ويُرُجع 
حيوانية والآخرين –أي: العبرانيين – إنسانية ومن 
ثم فإن أصل العبرانيين يختلف عن أصل غيرهم من 

الأمميين »)68(.  
ولذا فقد كان عرضه للتاريخ بعيدا تماما عن 
اليهودي  التاريخ  مركزية  ظلت  فقد  الموضوعية 
مسيطرة على فيكو ولذا حاول بكل وسيلة أن يبخس 
والبابلية  المصرية  القديمة  الحضارات  شأن  من 
وحسب  الدينية  الناحية  من  ذلك  وليس  والصينية 
كالفنون  الأخرى  الحضارية  المظاهر  وحتى  بل 
حتى  العبرانيون  هم  لديه  الأمم  أقدم  فإن  والآداب، 
لو ذكرت كتب التاريخ غير ذلك، وتصطبغ رؤيته 
للعناية الإلهية في التاريخ بهذه الصبغة أيضًًا حيث 
الدنس  بمنع  تكفلت  قد  الإلهية  العناية  أن  إلى  يشير 

عن الشعب المختار باختلاطه بالأمميين)69( . 
الدين التي شهدتها نهايات  ورغم القطيعة مع 
عصر النهضة وبدايات العصر الحديث مع سطوة 
أن  إلا  والأديان؛  المقدسة  للكتب  النقدية  الرؤى 
التفسير الديني للتاريخ ظل مسيطرًًا وبشكلٍٍ مضمر 
لدى فلاسفة كبار مثل كانط )ت : 1804 م(؛ فنجده 
والعناية  الإنساني  الفعل  حرية  بين  الجمع  يحاول 
وسيلة  الإنسان  أفعال  كانط  جعل  »حيث  الإلهية؛ 

67 ( آلبان، التاريخ وكيف يفسرونه، ص 28.
68 ( أحمد محمود صبحي، في فلسفة التاريخ، ص 163.

69 ( المرجع نفسه، ص 161. وقد تعرض فيكو لانتقادات المؤرخين المنصفين فيما بعد، خاصة مع ممثلي التيار 
التقدمي أمثال: فولتير وغيره .انظر :د.أحمد محمود صبحي، في فلسفة التاريخ، ص 162 .

70 ( المرجع السابق، ص 202.
71 ( المرجع نفسه، ص 201.

الكويت، 1981م.    المطبوعات-  وكالة  بدوي،  الرحمن  عبد  التاريخي، ت:  النقد  واسينبوس،  انظر: لانجلو   )  72
ص297.

73 ( عماد الدين خليل، التفسير الإسلامي للتاريخ، ص 109.
74 ( قاسم عبده قاسم، تطور منهج البحث في الدراسات التاريخية، ص 124.

يحقق من خلالها التخطيط الإلهي أهدافه في التاريخ 
برغبة  يتميز  بطبعه  اجتماعي  »فالإنسان  »)70(؛ 
نوعًًا  لنفسه  ليحقق  الآخرين  مقاومة  في  جامحة 
الروح  هذه  فبفضل  ذلك  ومع  والتملك  التسلط  من 
العدائية من الإنسان لأخيه الإنسان انتقلت الإنسانية 
من طور البداوة إلى طور الحضارة ».)71(؛ كما أن 
التدافع بين البشر يسعى نحو غاية أسمى وهي تقدم 
العناية  إليها  تسعى  التي  الغاية  وهي  ككل  البشرية 

الإلهية )72(. 
آدم  الإلهية في قصة  السنن  الثالث:  المبحث 

عليه السلام.  
الكريم لا يجري اعتباطًًا،  القرآن  التاريخ في 
كما أن حركة تطوره ليست حركة عشوائية، وإنما 
هي محكومة بسنن وقوانين منذ بداية الخلق وحتى 
ِ الَّتَِيِ قَدَْْ خََلَتَْْ مِِنْْ  يوم القيامة، قال تعالى: ﴿سُُنَّةَََ اللَّهِ�
﴾ )الفتح: 23(، وقال  تَبَْْدِِالًاي  ِ قَبَْْلُُ وََلَنَْْ تَجَِِدََ لِِسُُنَّةَِِ اللَّهِ�
ِ تَبَْْدِِالًاي وََلَنَْْ تَجَِِدََ لِِسُُنَّتَِِ  سبحانه: ﴿فَلََْنْ تَجَِِدََ لِِسُُنَّتَِِ اللَّهِ�
رَْْضِِ فَيََنَْْظُُرُُوا كََيْْفََ  ِ تَحَْْوِِالًاي . أَوَََلَمَْْ يَسَِِيرُُوا فِِي ا�لْأَ اللَّهِ�
مِِنْْهُُمْْ قُوََُّةًً  أَشَََدََّ  وََكََانُوُا  قَبَْْلِِهِِمْْ  مِِنْْ  الَّذَِِنََي  عََاقِِبَةَُُ  كََانََ 
ُ لِِيُعُْْجِِزََهُُ مِِنْْ شََيْْءٍٍ فِيِ السََّمََاوََاتِِ وََالَا فِِي  وََمََا كََانََ �اللَّهُ
رَْْضِِ إِِنَّهَُُ كََانََ عََلِِيمًًا قَدَِِرًًيا﴾ )فاطر: 43 – 44 (. ا�لْأَ

الكريم  القرآن  في  التاريخية  الإلهية  »فالسنن 
في صميم  موجودة  إنها  تبدلها،  وعدم  بثباتها  تتسم 
بين  المتبادلة  العلاقات  قلب  وفي  الكوني  التركيب 
السنن  هذه  فإن  هذا  ومع  »)73(؛  والعالم  الإنسان 
التاريخي،  دوره  من  الإنسان  تمنع  »لا  والقوانين 
وإنما تجعله مسئولاًً عن نتائج الفعل التاريخي لأن 

الله ميزه بالعقل والحرية«. )74(  
وفكرة مسؤولية الانسان تظهر واضحةًً تمامًًا 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №3 (03) 2024
171

مع الحادثة الأولى التي اُسُتهل بها التاريخ البشري 
 ،« السلام  عليه  آدم  البشر  أول  خلق  حادثة  وهي 
في  الزاوية  حجر  آدم  خلق  حادثة  تعتبر  حيث 
الوجود البشري، وبالتالي حجر الزاوية في التاريخ 

البشري«.)75(  

1 – خلق آدم عليه السلام )أول البشر(:
الكريم  القرآن  في  آدم  خلق  قصة  وتتلخص 
القرآن  من  متفرقة  مواضع  في  وردت  والتي 
الكريم)76( أن الله تعالى أعلم مخلوقات الملأ الأعلى 
متلازمين،  بأمرين  الوجود77  إلى  آدم  سبقت  التي 

وهما:
حمإ  من  من صلصالٍٍ  بشرًًا  سيخلق  أنه   -  1
مسنون وينفخ فيه من روحه، وأن عليهم السجود له، 
ئِالَاِكََةِِ إِِنِّ�ِي خََالِِقٌٌ بَشَََرًًا  قال تعالى: ﴿وََإِِذْْ قَاَلََ رََبُّكََُ لِِلْْمََ
مِِنْْ صََلْْصََالٍٍ مِِنْْ حََمََإٍٍ مََسْْنُوُنٍٍ* فَإَِِذَاَ سََوََّيْْتُهُُُ وََنَفََخَْْتُُ 
فِِيهِِ مِِنْْ رُُوحِِي فَقََعَُوُا لَهَُُ سََاجِِدِِنََي﴾. )سورة الحجر: 

 )29 – 28
أنه سبحانه وتعالى سيجعل في الأرض   – 2
خليفة، وأن هذا الخليفة هو آدم عليه السلام، وحينما 
المحتمل أن يفسد هذا  أنه من  الملائكة حول  جادل 
المخلوق البشري في الأرض، فأخبرهم سبحانه أنه 
ئِالَاِكََةِِ إِِنِّ�يِ جََاعِِلٌٌ  يعلم ما لا يعلمون: ﴿إِِذْْ قَاَلََ رََبُّكََُ لِِلْْمََ
رَْْضِِ خََلِِيفَةًًَ قَاَلُوُا أَتََجَْْعَلَُُ فِِيهََا مََنْْ يُفُْْسِِدُُ فِِيهََا  فِيِ ا�لْأَ
سُُ لَكَََ قَاَلََ  مََاءََ وََنَحَْْنُُ نُسََُبِّ�ِحُُ بِِحََمْْدِِكََ وََنُقَُدَِّ�ِ وََيَسَْْفِِكُُ الدِّ�ِ
إِِنِّ�ِي أَعَْْلَمَُُ مََا الَا تَعَْْلَمَُُونََ﴾ )البقرة: 30 (. وعلى هذا 
السلام( وجعله  )آدم عليه  الأول  الإنسان  فإن خلق 
خليفة في الأرض هما أمران متلازمان، ولا يوجد 

أسبقية لأيًً من الأمرين على الآخر.
وقد أمر الله تعالى الملائكة بالسجود لآدم بعد 
خلقه وتقدير جعله خليفة على الأرض، وبعد أن علمه 

75 ( انظر: عماد الدين خليل، التفسير الإسلامي للتاريخ، ص 180.
76 ( )سورة البقرة: 30 – 37، سورة الأعراف: 11 – 26، سورة طه: 115 – 123، سورة الحجر: 28 – 42، 

سورة ص: 71 – 85، سورة الإسراء: 61 – 65 ( .
77 ( وهم الملائكة – بالإضافة إلى أسبقية خلق الجان أيضًًا على الإنسان وذلك وفق قول الله تعالى: ﴿وََلَقََدَْْ خََلَقَْْنَاَ 

نْْسََانََ مِِنْْ صََلْْصََالٍٍ مِِنْْ حََمََإٍٍ مََسْْنُوُنٍٍ* وََالْْجََانََّ خََلَقَْْنَاَهُُ مِِنْْ قَبَْْلُُ مِِنْْ نَاَرِِ السََّمُُومِِ﴾ )سورة الحجر: 26 - 27( . ِ ا�لْإِ
78 ( انظر: الزمخشري، الكشاف، دار الكتاب العربي –بيروت، ط3، 1407 هـ، 1 / 126 – 127.

79 ( انظر: ابن كثير، ت: سامي بن محمد سلامة، دار طيبة للنشر والتوزيع، ط2، 1420هـ - 1999 م، 81/7.
80 ( ويُفُهم من الآيات أن طبيعة خِِلقة إبليس النارية كانت لها دخل في تمرده على الأمر الإلهي.  

الله تعالى الأسماء كلها، وأعلم آدم الملائكة بأسمائهم 
فأدرك الملائكة الحكمة الإلهية في اختيار الانسان 
لهذه المهمة، وقد اشتمل الأمر الإلهي بالسجود لآدم- 
الذي هو تعبير عن التكريم والإجلال وليس العبادة 
الأعلى  الملأ  من  آخر  صنفًاً   -)78( الحال  بطبيعة 
وهو إبليس الذي لم يكن من جنس الملائكة، وإنما 
اسْْجُُدُُوا  ئِالَاِكََةِِ  لِِلْْمََ قُلُْْنَاَ  )79(﴿وََإِِذْْ  الجان  جنس  من 
فَفََسَََقََ عََنْْ  الْْجِِنِّ�ِ  مِِنََ  كََانََ  إِِبْْلِِيسََ  إِِالَّا  دََآلِآمََ فَسَََجََدُُوا 
أَمَْْرِِ رََبِّ�ِهِِ﴾)80()الكهف : 50 (، والذي عصى الأمر 
الإلهي ورفض السجود، وحينما سأله الله تعالى عن 
بأنه لأفضلية خِِلقته على خِِلقة  سبب عصيانه، قال 
لِِمََا خََلَقَْْتُُ  أَنَْْ تَسَْْجُُدََ  مََنَعََكَََ  مََا  إِِبْْلِِيسُُ  يَاَ  آدم: ﴿ قَاَلََ 
خََيْْرٌٌ  أَنََاَ  قَاَلََ   . الْْعَاَلِِينََ  مِِنََ  كُُنْْتََ  أَمَْْ  أَسَْْتَكَْْبَرَْْتََ  بِِيَدَََيََّ 
مِِنْْهُُ خََلَقَْْتَنَِِي مِِنْْ نَاَرٍٍ وََخََلَقَْْتَهَُُ مِِنْْ طِِينٍٍ﴾ )سورة ص: 
75 – 76(، وتعرض إبليس )الشيطان( للعنة الإلهية 
الشيطان  وطلب  وعصيانه،  تحديه  على  له  عقابًاً 
آدم  ليغوي  البعث؛  يوم  حتى  يمهله  أن  الخالق  من 
الرحمن  فتنته وطرد  في  السبب  كان  الذي  وذريته 
له من رحمته:  ﴿قَاَلََ أَنَْْظِِرْْنِِي إِِلَىَ يَوَْْمِِ يُبُْْعَثَُوُنََ . قَاَلََ 
لَهَُُمْْ  قَْْعُدََُنََّ  �لَأَ أَغَْْوََيْْتَنَِيِ  فَبَِِمََا  قَاَلََ  الْْمُُنْْظََرِِنََي.  مِِنََ  إِِنَّكَََ 
تِآِيَنََّهَُُمْْ مِِنْْ بَيَْْنِِ أَيَْْدِِهِِيمْْ وََمِِنْْ  صِِرََاطََكََ الْْمُُسْْتَقَِِيمََ. ثُمََُّ لَآ
خََلْْفِِهِِمْْ وََعََنْْ أَيَْْمََانِِهِِمْْ وََعََنْْ شََمََائِِلِِهِِمْْ وََالَا تَجَِِدُُ أَكَْْثَرَََهُُمْْ 
لَمَََنْْ  مََدْْحُُورًًا  مََذْْءُُومًًا  مِِنْْهََا  اخْْرُُجْْ  قَاَلََ  شََاكِِرِِنََي. 
نَََّ جََهََنَّمَََ مِِنْْكُُمْْ أَجَْْمََعِِينََ﴾ )الأعراف:  مَْْلَأَ� تَبَِِعَكَََ مِِنْْهُُمْْ �لَأَ

 . )18 – 14
وأمر الله تعالى آدم وزوجه بأن يمكثا في الجنة 
من  الأكل  من  وحذرهما  شاءا  حيث  منها  ويأكلا 
شجرة بعينها، كما حذرهما من الشيطان؛ لأنه عدو 
لهما، فقال تعالى: ﴿وََقُلُْْنَاَ يَاَ آدََمُُ اسْْكُُنْْ أَنَْْتََ وََزََوْْجُُكََ 
هََذِِهِِ  تَقَْْرََبَاَ  وََالَا  شِِئْتُْمََُا  حََيْْثُُ  رََغََدًًا  مِِنْْهََا  وََكُُالَا  الْْجََنَّةَََ 
الشََّجََرََةََ فَتََكَُُونَاَ مِِنََ الظََّالِِمِِينََ﴾ )البقرة: 53(، ﴿فَقَُلُْْنَاَ 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (03) 3№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
172

يَاَ آدََمُُ إِِنََّ هََذَاَ عََدُُوٌٌّ لَكَََ وََلِِزََوْْجِِكََ فَالَا يُخُْْرِِجََنَّكَُُمََا مِِنََ 
الْْجََنَّةَِِ فَتََشَْْقَىَ. إِِنََّ لَكَََ أَالَّا تَجَُُوعََ فِِيهََا وََالَا تَعَْْرََى. وََأَنََّكَََ 
 –  117 : )طه   ﴾)119( تَضَْْحََى  وََالَا  فِِيهََا  تَظَْْمََأُُ  الَا 
119 (، والنهي عن شجرة بعينها من شجر الجنة، 
تَْسْنَْثْاَةًً مِِْنْ شََجََرِِ  ُ شََجََرََةًً مُُ ءٍٍالَا، جََعَلَََ �اللَّهُ يََْهْ اتِْبِْ هو«نَ
لِِْكْيفِِ بِِمُُقَاَوََمََةِِ  يِْهِْئَةًًَ لِِلتَّ لِِْكْ مِِهََْنْا تَ  نِِْذْ بِِا�لْأَ ِ اجََْلْنَّةَِِ مِِنِِ ا�لْإِ

يِْهِْ.«)81(   تِْمْالِاِثَاَلِِ النَّ  وََْهْةِِ  الشََّ
ونسي آدم التحذير الإلهي واستمع إلى غواية 
وشاركته  المحرمة  الشجرة  من  وأكل  الشيطان 
آدََمُُ  يَاَ  قَاَلََ  الشََّيْْطََانُُ  إِِلَيَْْهِِ  وََْسْسََ  ﴿فَوَََ زوجه في ذلك 
هََلْْ أَدَُُلُّكََُ عََلَىَ شََجََرََةِِ الْْخُُلْْدِِ وََمُُلْْكٍٍ الَا يَبَْْلَىَ )120(﴾ 
)طه: 120(، ﴿فَوَََسْْوََسََ لَهَُُمََا الشََّيْْطََانُُ لِِيُبُْْدِِيََ لَهَُُمََا 
نَهَََاكُُمََا  مََا  وََقَاَلََ  سََوْْآتِِهِِمََا  مِِنْْ  عََنْْهُُمََا  وُُورِِيََ  مََا 
رََبُّكُُُمََا عََنْْ هََذِِهِِ الشََّجََرََةِِ إِِالَّا أَنَْْ تَكَُُونَاَ مََلَكَََيْْنِِ أَوَْْ تَكَُُونَاَ 
مِِنََ الْْخََالِِدِِنََي. وََقَاَسََمََهُُمََا إِِنِّ�ِي لَكَُُمََا لَمَِِنََ النَّاَصِِحِِينََ ﴾

)20 – 21 (، فوقع المحظور وبدت لهما سوءاتهما 
وأخذا يغطيان أنفسهما من ورق الجنة)82(، واستغفر 
آدم وزوجه من ذنبهما، وتاب الله على آدم واجتباه، 
وهبط آدم والشيطان إلى الأرض وفق الأمر الإلهي 
الصراع  يحكمها  طويلة  تاريخية  مسيرة  ليبدآ  لهما 
إعمار  يحكمها  كما  جهة،  من  والشر  الخير  بين 
الإلهية  الخلافة  أمر  وتحقيق  للأرض  الانسان 

81 ( انظر: الطاهر بن عاشور، التحرير والتنوير، الدار التونسية للنشر، تونس،1984 م، 8 –ب / 55.
العورة،  بها  المقصود  واعتبر  تفسيرًًا حسيًّاً،  فسرها  فمنهم من  بالسوءة  المقصود  المفسرون حول  واختلف   )  82
ومنهم من اعتبرها ما يسوء من النقائص، والواضح من الآيات أن الأكل من الشجرة لم يبرز شيئًاً لم يكن موجودًاً، 
وإنما هو أظهر ما كان مستترا ومتواريًاً عن آدم وزوجه، فعلى وجه الإجمال يكون المقصود هنا أن اللباس الذي 
نزعه الشيطان ليس لباسا ماديا إنما هو شعور ساتر، قد يكون هو شعور البراءة والطهارة والصلة بالله، فقد سبق 
وحذر الله تعالى آدم من أن يخرجه الشيطان من الجنة التي لا يظمأ فيها ولا يشعر بالحر ولا يعرى ليستدفئ فما 
حدث عقب عصيان آدم وأكله من الشجرة أن إبليس نزع بغوايته لهما عنهما لباسهما الروحي فهبطا من خصائص 
الروح المتعالية إلى خصائص الجسد المتدنية .)انظر: الطاهر ابن عاشور، التحرير والتنوير، 1 / 430 – 431 ، 
وانظر: السمرقندي، بحر العلوم، تحقيق : الشيخ علي معوض، الشيخ عادل عبد الموجود، زكريا النوتي، دار الكتب 
العلمية – بيروت، د.ت، 1 / 508 .وانظر: سيد قطب، في ظلال القرآن، دار الشروق – بيروت-القاهرة، ط 17 
،1412 هـ.  4 / 2354، وانظر: محمد أبو القاسم حاج حمد، جدلية الغيب والانسان والطبيعة، دار الهادي للطباعة 

والنشر، بيروت، ط1، 2004 م. 83(.
83 ( انظر: الخليل بن أحمد، كتاب العين، تحقيق: مهدي المخزومي، إبراهيم السامرائي، دار الهلال – القاهرة، 
د.ت، 8 / 88. وانظر: الرازي، مقاييس اللغة، ت: عبد السلام هارون، دار الفكر-دمشق، 1979 م، 1 / 71. ويشير 
عبد الصبور شاهين إلى أن تراب الأرض هو من اكتسب تسميته من آدم )انظر: عبد الصبور شاهين، أبي آدم، دار 

أخبار اليوم، قطاع الثقافة، د.ت. ص 174.
84 ( انظر: الراغب الأصفهاني، المفردات في غريب القرآن، 1 / 259، 488.

للإنسان على الأرض من جهة أخرى. 
التي  بالمادة  السلام  عليه  آدم  اسم  ارتبط  وقد 
خُُلِِق منها، حيث يشير اللغويون أن اسم آدم مستقى 
جلدِِه،  ظاهرُُ  شيءٍٍ:  كُُلِّ�ِ  »وأديمُُ  الأرض  أديم  من 
عليه  آدَمَََ-  يََ  سُُمِّ�ِ وقيل:  وََجهُُها،  الأرض:  وأَدََمَََة 

السلام- لأّنّه خُُلِِقََ من أَدََمَة الأرض«)83( 
ويؤكد القرآن الكريم أن خلق الإنسان كان من 
نْْسََانُُ أَنََّاَ خََلَقَْْنَاَهُُ مِِنْْ  ِ العدم، قال تعالى: ﴿أَوَََالَا يَذَْْكُُرُُ ا�لْإِ

قَبَْْلُُ وََلَمَْْ يَكَُُ شََيْْئًاً﴾ )مريم: 67(.  
وأنه تم على مراحل فالمبدأ من التراب والماء 
فأصبح طينًاً، ثم حمأ مسنون، أي: التراب المرطوب 
تحول  الصلصلة، حيث  ثم مرحلة  )المنتن(،  القديم 
الطين المرطوب إلى طين يابس مع وجود رطوبة، 
وهذه مراحل التسوية )الهيئة المادية للجسم(، والتي 
بها  اكتمل  والتي  فيه،  الإلهي  الروح  نفخ  أعقبها 
تعارض  أدنى  هناك  فليس  للإنسان،  الإلهي  الخلق 
من  أو  تراب  من  الانسان  خلق  حول  الآيات  بين 
طين أو من ماء، بل هي مراحل خلقه تدريجيًاً)84(، 
التنزيل  اختلف  قد  قلت:  فإن   »: الزمخشري  يقول 
نُْسْوُنٍٍ،  مََ حََمََإٍٍ  مِِْنْ  وجل  عّزّ  قوله  وذلك  هذا،  في 
مِِْنْ طِِينٍٍ لازِِبٍٍ، »من تراب« . قلت: هو متفق في 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №3 (03) 2024
173

أنه خلقه من تراب: جعله طينًاً، ثم  المعنى، ومفيد 
 )85(». حمًًأ مسنونًاً، ثم صلصاالًا

عليه  )آدم  الأول  الانسان  خلق  أصبح  وهكذا 
السلام ( قائمًًا على أصلين: أصل مادي ينتمي إلى 
الشهادة،  عالم  المحسوس  العالم  إلى  أي  الأرض 
إلى  تنتمي  الإلهية  النفخة  من  نابع  روحي  وأصل 

عالم الغيب .)86( 
وقد حاول المفكرون الاقتراب من فكرة  نفخة 
للإنسان  الأول  الخلق  منذ  ارتبطت  التي  الرُُوح 
بتهيئته  لمسؤوليته الأولى الأصيلة كخليفة لله على 
دائمًًا  تذكر  الكريم«  القرآن  في  فالرُُّوح  الأرض، 
والتشريف،  والتنزيه  التقديس  من  عالية  بدرجة 
أو شهوة  أو هوى  من عذاب  أحوال  لها  يذكر  ولا 
أو  هبوط  أو  أو رفعة  تدنس  أو  تطهر  أو  أو شوق 
أو  الجسد  من  تخرج  أنها  يذكر  ملل ولا  أو  ضجر 
أنها تذوق الموت ولا تنسب إلى الإنسان وإنما تأتي 
وََنَفََخَْْتُُ  سََوََّيْْتُهُُُ  ﴿فَإَِِذَاَ  الله.«)87(  إلى  منسوبة  دائمًًا 
سََاجِِدِِنََي﴾ ) الحجر : 29  فِِيهِِ مِِنْْ رُُوحِِي فَقََعَُوُا لَهَُُ 
(، ﴿ وََالَّتَِِي أَحَْْصََنَتَْْ فَرَْْجََهََا فَنََفََخَْْنَاَ فِِيهََا مِِنْْ رُُوحِِنَاَ﴾ 

)الأنبياء : 91 ( . 
لعالم  تنتمي  الكريم  القرآن  أشار  كما  فالرُُّوح 
عََنِِ  تعالى:﴿وََيَسَْْأَلَُوُنَكَََ  قال  الغيبي،  الإلهي  الأمر 
 85  : )الإسراء   ﴾ رََبِّ�ِي  أَمَْْرِِ  مِِنْْ  الرُُّوحُُ  قُلُِِ  الرُُّوحِِ 
آدم  نسل  في  مستمرة  بالروح  الإلهية  والنفخة   ،)
العزيز في  كتابه  أشار الله سبحانه وتعالى في  كما 
لَالَاةٍٍَ مِِنْْ مََاءٍٍ مََهِِينٍٍ )8(  قوله: ﴿ثُمََُّ جََعَلَََ نَسَْْلَهَُُ مِِنْْ سُُ
السََّمْْعََ  لَكَُُمُُ  وََجََعَلَََ  رُُوحِِهِِ  مِِنْْ  فِِيهِِ  وََنَفََخَََ  سََوََّاهُُ  ثُمََُّ 

85 ( انظر: الزمخشري، الكشاف، 4 / 544.
86 ( انظر: محمد رشاد خليل، المنهج الإسلامي لدراسة التاريخ وتفسيره، دار التوزيع والنشر الإسلامية- القاهرة، 
1991م، ص 104، وانظر: آمنة نصير، إنسانية الإنسان في الإسلام، دار الشروق – القاهرة، ط1، 1989م، ص 

 .21
87 ( مصطفى محمود، القرآن كائن حي، دار العودة- بيروت، 1999م، ص 40. وانظر: عبد المجيد النجار، خلافة 

الإنسان بين الوحي والعقل، المعهد العالمي للفكر الإسلامي، 1981 م، ص 46.
88 ( انظر: المصطفوي، التحقيق في كلمات القرآن، التحقيق في كلمات القرآن، مركز نشر آثار العلامة المصطفوي، 
ط1، طهران،1385 هـ، 4 / 273 – 277، 12 / 218 – 220، وانظر: آمنة نصير، إنسانية الإنسان في القرآن، 

ص 24، د. مصطفى محمود، القرآن كائن حي، ص 42.
89 ( انظر: ابن حزم، الفصل في الملل والأهواء والنحل، 34/1.

90 ( انظر: ابن قيم الجوزية، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين، الروح، دار الكتب العلمية-بيروت، 
ص 218.

91 ( ابن القيم، الروح، 219.

فَْْئِِدََةََ قَلَِِيالًا مََا تَشَْْكُُرُُونََ )9( ﴾ )السجدة  بَْْصََارََ وََا�لْأَ وََا�لْأَ
. ) 9 – 8 :

هذه  ثمار  من  هي  والفؤاد«  والبصر  فالسمع 
النفخة الروحية... وبهذه المواهب ينقل الإنسان من 
مستوى  إلى  المادي  المستوى  ومن  نشأة  إلى  نشاة 
عليها  يجوز  لا  فالروح  وارتقاءًً،  سموًًّا  أكثر  آخر 
والموت  الفناء  من  الإنسانية  النفس  على  يجوز  ما 
لله  دومًًا  منسوب  متعال  شريف  مبدأ  فهي  والتدني 
تعالى بخلاف النفس التي وصفت في القرآن الكريم 
بأنها قابلة للترقي والتدني«.)88( قال تعالى: ﴿ وََنَفَْْسٍٍ 
وََمََا سََوََّاهََا. فَأََلَْْهََمََهََا فُجُُُورََهََا وََتَقَْْوََاهََا. قَدَْْ أَفَْْلَحَََ مََنْْ 
زََكََّاهََا. وََقَدَْْ خََابََ مََنْْ دََسََّاهََا﴾ )الشمس: 7 – 10 (

وقد ساوى بعض القدماء بين الروح والنفس، 
لحدوث  مجالا  الروح  وجعلوا  بينهما  وخلطوا 
مختلف الأحوال كالموت والفناء؛ فهي التي تخرج 
البدن  مقابل  في  وجعلوها  الموت،  عند  البدن  من 
والنفس  الروح  بين  الفرق  وجعلوا  الجسد)89(،  أو 
فهما شيء  بالذات«)90(،  فرق  لا  بالصفات  »فرق 
أكثر،  لا  لفظي  بينهما  والخلاف  نظرهم  في  واحد 

وإنما أطلق على النفس روح –في رأيهم-
من  إما  نفسًًا  وسميت  بها،  الحياة  »لحصول 
تنفس  من  وإما  وشرفها،  لنفاستها  النفيس  الشيء 
الشيء إذا خرج فلكثرة خروجها ودخولها في البدن 

سميت نفسًًا«)91(.
ق  فّرّ آخر  فريقا  هناك  فإن  ذلك  مقابل  وفي 
بين الروح والنفس، وذهبوا إلى أن »النفس صورة 
العبد والهوى والشهوة والبلاء... فالنفس لا تريد إلا 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (03) 3№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
174

الدنيا، ولا تحب إلا إياها، والروح تدعو إلى الآخرة 
وتؤثرها«)92(.

الرؤية  من  الأقرب  هو  الأخير  والموقف 
ما  )93(فإن  بينهما  فرق  الكريم  فالقرآن  القرآنية، 
الروح)94(  وليست  النفس  هو  الموت  عند  يخرج 
 ُ �اللَّهُ  ﴿  ،)  35 )الأنبياء:  الْْمََوْْتِِ﴾  ذَاَئِِقَةَُُ  نَفَْْسٍٍ  ؛﴿كُُلُُّ 
نَْْفُسََُ حِِينََ مََوْْتِِهََا وََالَّتَِِي لَمَْْ تَمَُُتْْ فِِي مََنَاَمِِهََا  يَتََوَََفَّىَ ا�لْأَ
خُْْرََى إِِلَىَ  فَيَُمُْْسِِكُُ الَّتَِِي قَضَََى عََلَيَْْهََا الْْمََوْْتََ وََيُرُْْسِِلُُ ا�لْأُ
أَجَََلٍٍ مُُسََمًًّى﴾ )الزمر: 42 (. والنفس هي التي تفنى 
النَّفَْْسََ  ﴿إِِنََّ  الروح  وليست  بالسوء،  وتأمر  وتتدنى 
بِِالسُُّوءِِ إِِالَّا مََا رََحِِمََ رََبِّ�ِي ﴾ )يوسف: 53 (،  مَََّارََةٌٌ  �لَأَ
وهي اللوامة ﴿ولا أقسم بالنفس اللوامة﴾ )القيامة: 2( 
ارْْجِِعِِي  الْْمُُطْْمََئِِنَّةَُُ.  النَّفَْْسُُ  أَيََّتَُهََُا  ﴿يَاَ  المطمئنة  وهي 
 ،)  28  –  27 )الفجر:  مََرْْضِِيَّةًًَ ﴾  رََاضِِيَةًًَ  رََبِّ�ِكِِ  إِِلَىَ 
خلافا  والتقلبات  للتغييرات  تتعرض  النفس  أن  أي 

للروح.
البعد فهي  أما الروح فهي بعيدة عن ذلك كل 
الذي  الجانب  المطلق الإلهي؛ وهي ذلك  قريبة من 
يعود إليه الاتصال بالعالم الإلهي الغيبي من جهة، 
أطلقت  فقد  ولذا  أخرى،  الإنساني من جهة  والعالم 
عليه  جبريل  على  الكريم  القرآن  في  الروح  لفظة 
العالمين  رب  لتنزيل  وإنه  الوحي  واسطة  السلام 
من  لتكون  قلبك  على  الأمين.  الروح  به  نزل 
المنذرين )الشعراء:  ،)194-192قل نزله روح 
القدس من ربك بالحق ليثبت الذين آمنوا )النحل: 
ينزل  الإلهي  الوحي  على  أطلقت  كما   )102
 الملائكة بالروح من أمره على من يشاء من عباده
أوحينا  وكذلك  الكريم  القرآن  2(، وعلى  )النحل: 
إليك روحا من أمرنا ما كنت تدري ما الكتاب ولا 
من  نشاء  من  به  يهدي  نورا  جعلناه  ولكن  الإيمان 
عبادنا )الشورى: 52(، وعلى عيسى عليه السلام 
والأنبياء  الرسل  سائر  عن  طبيعته  اختلفت  الذي 
إِِنَّمَََا  الروح  نفحة  عبر  الوجود  إلى  حضر  أنه  في 
ِ وََكََلِِمََتُهُُُ أَلَْْقَاَهََا  الْْمََسِِيحُُ عِِيسََى ابْْنُُ مََرْْيَمَََ رََسُُولُُ اللَّهِ�
ِ وََرُُسُُلِِهِِ وََالَا تَقَُوُلُوُا  إِِلَىَ مََرْْيَمَََ وََرُُوحٌٌ مِِنْْهُُ فَآَمِِنُوُا بِاِللَّهِ�

92 ( المرجع نفسه، ص219.
93 ( المرجع نفسه، ص 219.

94 ( انظر: المصطفوي، التحقيق في كلمات القرآن، 4 / 274.
95 ( انظر: مصطفى محمود، القرآن كائن حي، ص 45.

 ﴾ ُ إِِلَهٌٌَ وََاحِِدٌٌ سُُبْْحََانَهَُُ  ثَالَاةٌٌَ انْْتَهَُُوا خََيْْرًًا لَكَُُمْْ إِِنَّمَََا �اللَّهُ ثَ
)النساء : 171 ( .

جامع  لفظ  النفس  فإن  سبق  ما  على  وبناء 
لجانبين الترابي المادي والروحي المتعالي، فحينما 
فإنها  تتدنى  الروح وحينما  تقترب من  فإنها  تترقى 
الحياة  طوال  ))والنفس  المادي  الجانب  من  تقترب 
في حركة وتذبذب واستقطاب بين القطب الروحي 
ناريتها  عليها  تطغى  مرة  الجسدي...  القطب  وبين 
والجسد  وطهارتها.  شفافيتها  تغلبها  ومرة  وطينتها 
والروح هما مجال الامتحان والابتلاء، فتبتلى النفس 
وإلى  أسفل  إلى  الجاذبتين  القوتين  بهاتين  وتمتحن 
ورتبتها  حقيقتها  عن  وتفصح  سرها  لتخرج  أعلى 

وليظهر خيرها وشرها((. )95( 
القرآن  في  زوجها  خلقت  الأولى  النفس  ومن 
خََلَقََكَُُمْْ  الَّذَِِي  رََبَّكَُُمُُ  اتَّقَُوُا  النَّاَسُُ  أَيَُّهََُا  يَاَ   ﴿ الكريم 
 1 )النساء:  زََوْْجََهََا﴾  مِِنْْهََا  وََخََلَقَََ  وََاحِِدََةٍٍ  نَفَْْسٍٍ  مِِنْْ 
مِِنْْهََا  وََجََعَلَََ  وََاحِِدََةٍٍ  نَفَْْسٍٍ  مِِنْْ  خََلَقََكَُُمْْ  الَّذَِِي  ﴿هُُوََ   ،)
 ُ وََ�اللَّهُ  ﴿  ،) )الأعراف: 189  إِِلَيَْْهََا﴾  لِِيَسَْْكُُنََ  زََوْْجََهََا 
جََعَلَََ لَكَُُمْْ مِِنْْ أَنَْْفُسُِِكُُمْْ أَزَْْوََاجًًا﴾، وتحددت مسؤوليتهما 
يغويهما  أن  من  لهما  الإلهي  بالتحذير  المشتركة 
ويغريهما بعصيان الأمر الإلهي ﴿وََقُلُْْنَاَ يَاَ آدََمُُ اسْْكُُنْْ 
شِِئْتُْمََُا  حََيْْثُُ  رََغََدًًا  مِِنْْهََا  وََكُُالَا  الْْجََنَّةَََ  وََزََوْْجُُكََ  أَنَْْتََ 
الظََّالِِمِِينََ )35(  مِِنََ  فَتََكَُُونَاَ  الشََّجََرََةََ  هََذِِهِِ  تَقَْْرََبَاَ  وََالَا 
فِِيهِِ﴾  كََانَاَ  مِِمََّا  فَأََخَْْرََجََهُُمََا  عََنْْهََا  الشََّيْْطََانُُ  فَأََزَََلَّهَُُمََا 
للرؤية  تفنيدًاً  يُعُد  ما  وهو   .  )37  –  35  : )البقرة 
باعتبارها شريكة في غواية  للمرأة  السلبية  اليهوية 

آدم .
بل إن آيات القرآن الكريم تشير في أكثر من 
موضع إلى مسؤولية آدم عن هذه المعصية: ﴿وََلَقََدَْْ 
عََزْْمًًا﴾  لَهَُُ  نَجَِِدْْ  وََلَمَْْ  فَنََسَِِيََ  قَبَْْلُُ  مِِنْْ  آدََمََ  إِِلَىَ  عََهِِدْْنَاَ 
آدم  توبة  أن  الكريم  القرآن  وأشار   ،)115 )طه: 
رََبَّنََاَ  قَاَالَا   ﴿ أيضًًا:  امرأته  فيها  شاركته  الذنب  من 
ظََلَمَْْنَاَ أَنَْْفُسََُنَاَ وََإِِنْْ لَمَْْ تَغَْْفِِرْْ لَنََاَ وََتَرَْْحََمْْنَاَ لَنََكَُُونَنَََّ مِِنََ 

الْْخََاسِِرِِنََي )23( ﴾ ) الأعراف : 23 (.
وقد أشرنا سابقًاً أن الخلق الأول لآدم مرتبط 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №3 (03) 2024
175

منذ  به  ارتبطت  التي  بها  المناط  بوظيفته  ومتلازم 
في  الاستخلاف  وهي  لوجوده  الأولى  اللحظات 
استخلاف  إلى  الكريم  القرآن  إشارة  فإن  الأرض؛ 
الأساسي  العنصر  منه  تجعل  الأرض  في  الإنسان 
يساعده  مريد  حر  عاقل  فهو  التاريخ  صناعة  في 
الوحي السماوي على اجتياز الاختيار عبر التاريخ، 
للإنسان  الأول  الإلهي  التحذير  في  ذلك  تبدى  وقد 
من الاستماع للغواية؛ فالهداية الإلهية موجودة منذ 
الإجبار  سياق  في  تأتي  لا  ولكنها  الأولى،  اللحظة 
الحرية  سياق  في  تأتي  إنها  بل  والاضطرار 

والاختيار.)96( 
  ويعتبر العلم الذي ميز الله به آدم عليه السلام 
في  الاستخلافية  المهمة  لتلك  استحقاقه  على  دليلاًً 
تَعََاَلَىَ   ُ فَقََْدْ جََعَلَََ �اللَّهُ ابن عاشور: »  الأرض، يقول 
مََالَاةًً  عََ ذَلَِِكََ  عََْنْ  ئِالَاِكََةِِ  امََْلْ زََْجْ  وََعََ مََْسْاءِِ   بِِا�لْأَ آدَمَََ  عِِمََْلْ 
ضِِْرْ دُوُنََ   فَالَاتَِِهِِ فِِي ا�لْأَ عِْوِْ ابَْلْشَََرِِيََ لِِخِِ لِِْهْيَّةَِِ النَّ عََلَىَ أَ
 ِ اللَّهِ� فَالَاةَُُ  خِِ هِِيََ  ضِِْرْ   ا�لْأَ فِِي  فَالَاةَََ  اخِِْلْ نَََّ  �لِأَ ئِالَاِكََةِِ  امََْلْ
وََْحْالِِهِِ  رََْمْانِِ بِِجََمِِيعِِ أَ تَعََاَلَىَ فِِي اقِِْلْيَاَمِِ بِِمََا أَرَََادَهَُُ مِِنََ اعُْلْ
 ِ ابَْلْشَََرِِيِّ� عِْوِْ  بِِالنَّ نَاَطََ  تَعََاَلَىَ   َ �اللَّهَ أَنَََّ  بِِمََنَْعْىَ  وََشُُعَبَِِهِِ 
فَالَاةَََ الَا  اخِِْلْ هََذِِهِِ  اعَْلْاَلَمَِِ؛ وََالَا شََكََّ أَنَََّ  إِِمََْتْامََ مُُرََادِِهِِ مِِنََ 
هُُْجْولِِ مِِنََ امََْلْلُْعْوُمِِ  تِْكِْسََابََ امََْلْ نِْعِْي ا تَتََقََوَََّمُُ إِِالَّا بِِاعِِْلْمِِْلْ أَ
وََمُُقَاَرََنَاَتِِهََا  وََمََوََاقِِعِِهََا  يَْشْاَءِِ   بَنََْيْ ا�لْأَ امُُْلْنَاَسََبَةَِِ  قِِْحْيقََ  وََتَ
سََْنْانُُ اخََْلْرََْيْ  ِ تِْكْالِاِسََابِِيُُّ الَّذَِِي يُرِِْدْكُُ بِِهِِ ا�لْإِ  وََهُُوََ اعِِْلْمُُْلْ ا
فِِي  كُُلٌٌّ  الشََّرِّ�ِ  وََفِِلََْعْ  اخََْلْرِِْيْ  فِِلََْعْ  بِِهِِ  تَْسْطَِِيعُُ  وََيَ وََالشََّرََّ 

ضِِْوْعِِهِِ«.)97(  مََ
ومفهوم الاستخلاف كمستهل للتاريخ الإنساني 
أطراف:  أربعة  ذات  يفترض علاقة  الأرض  على 
والمُُستخلَّفَ  وتعالى،  سبحانه  الله  وهو  المُُستخلِّ�ِف 
وهو الإنسان وأخيه الإنسان، والمُُستخلف عليه هو 
الأرض وما عليها ومن عليها، وفكرة الاستخلاف 

96 ( انظر: عبد الحليم عويس، فلسفة التاريخ، ص 191 – 192.
97 ( الطاهر بن عاشور، التحرير والتنوير، 1 / 418 – 419. ولا تقتضي هذه الأهلية لآدم بالخلافة تفضيل الإنسان 
الغيب،2 / 434. الزمخشري،  للمفسرين. انظر بهذا الصدد: الرازي، مفاتيح  الرأي الأغلب  على الملائكة، وهو 
الكشاف، 2 / 94. وانظر: الطاهر بن عاشور، التحرير والتنوير، 1 / 419. وانظر: ابن حزم، الفصل في الملل 

والأهواء والنحل، مكتبة الخانجي – القاهرة، د.ت، 5 / 15 – 17.
للمطبوعات- دمشق، 9891 م، ص  التعارف  دار  القرآن،  في  التاريخية  السنن  الصدر،  باقر  انظر: محمد   )  98

.100 -99
99 ( عبد الحليم عويس، فلسفة التاريخ، ص 197.

100 ( انظر: محمد باقر الصدر، السنن التاريخية في القرآن، ص 100.

الإلهي للإنسان في الأرض تبتعد تمامًًا عن علاقات 
التملك والتسلط، وإنما هي مسؤولية واستئمان، فهي 
علاقة أمانة استؤمن عليها الإنسان)98(﴿إِِنَّاَ عََرََضْْنَاَ 
رَْْضِِ وََالْْجِِبَاَلِِ فَأََبََيَْْنََ أَنَْْ  مَََانَةَََ عََلَىَ السََّمََاوََاتِِ وََا�لْأَ ا�لْأَ
نْْسََانُُ ﴾ )الأحزاب  ِ يَحَْْمِِلْْنَهَََا وََأَشَْْفَقَْْنََ مِِنْْهََا وََحََمََلَهَََا ا�لْإِ

 .) 72 :
سائر  على  متسلطًًا  الإنسان  الله  يجعل  فلم 
إن  بل  للتاريخ،  اليهودية  الرؤية  في  كما  الكائنات 
الله تعالى استخلفه، وسخر له الكون لينتفع به، قال 
لَحَْْمًًا  مِِنْْهُُ  لِِتَأَْكُُْلُوُا  الْْبَحَْْرََ  سََخََّرََ  الَّذَِِي  ﴿وََهُُوََ  تعالى: 
طََرِِيًّاً وََتَسَْْتَخَْْرِِجُُوا مِِنْْهُُ حِِلْْيَةًًَ تَلَْْبَسَُُونَهَََا وََتَرَََى الْْفُلُْْكََ 
تَشَْْكُُرُُونََ﴾  وََلَعََلََّكَُُمْْ  فَضَْْلِِهِِ  مِِنْْ  وََلِِتَبَْْتَغَُوُا  فِِيهِِ  مََوََاخِِرََ 
الَّذَِِي سََخََّرََ لَكَُُمُُ   ُ )النحل: 14(، وقال سبحانه: ﴿ �اللَّهُ
بِِأَمَْْرِِهِِ وََلِِتَبَْْتَغَُوُا مِِنْْ فَضَْْلِِهِِ  لِِتَجَْْرِِيََ الْْفُلُْْكُُ فِِيهِِ  الْْبَحَْْرََ 
السََّمََاوََاتِِ  فِيِ  مََا  لَكَُُمْْ  وََسََخََّرََ   . تَشَْْكُُرُُونََ  وََلَعََلََّكَُُمْْ 
يَآاَتٍٍ لِِقَوَْْمٍٍ  رَْْضِِ جََمِِيعًاً مِِنْْهُُ إِِنََّ فِيِ ذَلَِِكََ لَآ وََمََا فِيِ ا�لْأَ

يَتََفََكَََّرُُونََ﴾ )الجاثية: 12 – 13(.
فالتسخير في القرآن الكريم يجعل من الطبيعة 
والكون مجاالًا لانتفاع الإنسان لا مجال فيه للصراع 
علاقة  نفي  يعني  الأرض  على  فالاستخلاف   «
الصراع بين الإنسان والطبيعة، وكما يطلب الإسلام 
من الإنسان الحركة العقائدية على الكون كله فكذلك 
الكون  نطاق  في  العقلية  حركته  تكون  أن  يطلب 
الذي  والناموس  الكون،  من  جزء  فالأرض  كله، 
الكون.«)99(،  يحكم  الذي  نفسه  هو  الأرض  يحكم 
كما أن الاستخلاف يجعل طبيعة العلاقة التي تنشأ 
وتفاعل  تراحم  علاقة  الانسان  وأخيه  الإنسان  بين 
ملكية.  أو  ألوهية  أو  سيادة  وليست علاقة  إيجابي، 

 )100(
التي  الحقيقية  والعداوة  الصراع  وعلاقة 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (03) 3№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
176

ظهرت في قصة الخلق الأولى هي علاقة الصراع 
مع الشيطان الذي بدأ منذ لحظة خلق آدم، وكُُتب لها 

الاستمرار طوال مسيرة التاريخ البشري.
القرآن  الأولى في  الخلق  والشيطان في قصة 
الإلهي  الأمر  إطاعة  رفض  الذي  إبليس)101(  هو 
بالسجود لآدم، وقد أثارت قصة غواية إبليس لآدم 
الشر في  المحرمة فكرة وجود  الشجرة  بالأكل من 

العالم، ودور الشيطان في ذلك. 
والشيطان في القرآن شخصية مخلوقة من قبل 
الله تعالى وخاضع لسلطانه، وذلك في مقابل الرؤية 
الثنوية )102( التي تجعل من الشيطان ندًّاً للإله؛ فإنه 
لا يتمتع بالسلطة للتدخل في مظاهر خلق الله ﴿وََقَاَلََ 
 ِ َ وََعََدََكُُمْْ وََعْْدََ الْْحََقِّ� مَْْرُُ إِِنََّ �اللَّهَ الشََّيْْطََانُُ لَمَََّا قُضُِِيََ ا�لْأَ
وََوََعََدْْتُكُُُمْْ فَأََخَْْلَفَْْتُكُُُمْْ وََمََا كََانََ لِِيََ عََلَيَْْكُُمْْ مِِنْْ سُُلْْطََانٍٍ 
إِِالَّا أَنَْْ دََعََوْْتُكُُُمْْ فَاَسْْتَجَََبْْتُمُْْ لِِي﴾ )إبراهيم : 22 (؛ ولا 
لَكَََ  لَيَْْسََ  عِِبَاَدِِي  ﴿إِِنََّ  للإنسان  الغواية  سوى  يملك 
عََلَيَْْهِِمْْ سُُلْْطََانٌٌ إِِالَّا مََنِِ اتَّبََعََكَََ مِِنََ الْْغَاَوِِنََي﴾ )الحجر : 
24 (، ﴿إِِنَّهَُُ لَيَْْسََ لَهَُُ سُُلْْطََانٌٌ عََلَىَ الَّذَِِنََي آمََنُوُا وََعََلَىَ 
رََبِّ�ِهِِمْْ يَتََوَََكََّلُوُنََ . إِِنَّمَََا سُُلْْطََانُهُُُ عََلَىَ الَّذَِِنََي يَتََوَََلَّوَْْنَهَُُ﴾ 

)النحل: 99 – 100(.

101 ( وإبليس: على وزن فعيل مشتق من أبلس الرجل إذا انقطع ولم تكن له حجة، ويُقُال هو من يئس. فالمبلس 
اليائس من النجاة والقانط، وهو أيضًًا المنقطع الحجة. ويُقُال المبلس: الحزين النادم، وقد أبلس الرجل إبلاسًًا، أي: 
س: الحزن المعترض من شدة  حزن، وفي قوله تعالى: يُ)بُلس المجرمون(؛ أي: يتندمون، ويكأبون وييأسون. والِإِالَاْبْ
البأس، يقال: أَلَْبْسَََ، ومنه اشتق إبليس وكل هذه المعاني قد جاءت في الإبلاس، وهي قريبة بعضها من بعض فكأن 
إبليس هو مأخوذ من ذلك؛ لأنه افتضح بعصيانه، فيئس من رحمة الله وحزن وندم؛ فصار مخذولا متروكًًا، ذليلا 
منقطع الحجة. وقد ورد هذا المسمى للشيطان في القرآن أكثر من 11 مرة، وقد ذكر القرآن الكريم أن لإبليس ذرية: 
بِِئْسََْ  لَكَُُمْْ عََدُُوٌٌّ  وََهُُمْْ  أَوَْْلِِيَاَءََ مِِنْْ دُُونِِي  يَّتََهَُُ  وََذُرُِّ�ِ أَفََتََتََّخَِِذُوُنَهَُُ  رََبِّ�ِهِِ  أَمَْْرِِ  الْْجِِنِّ�ِ فَفََسَََقََ عََنْْ  كََانََ مِِنََ  إِِبْْلِِيسََ  إِِالَّا  فَسَََجََدُُوا 
لِِلظََّالِِمِِينََ بَدَََالًا  )الكهف : 50 (. وينتمي إبليس إلى خليقة الجان وهي طبيعة نارية: وََخََلَقَََ الْْجََانََّ مِِنْْ مََارِِجٍٍ مِِنْْ 
نَاَرٍٍ )الرحمن: 15 (، ويرى عبد الصبور شاهين أن هذه المعاني التي أوردها اللغويون لمسمى إبليس ما هي إلا 

اشتقاق من الاسم الأول إبليس، وليس العكس. 
)انظر: الراغب الأصفهاني، المفردات في غريب القرآن، المفردات في غريب القرآن، ت: صفوان عدنان الداودي، 
دار القلم، الدار الشامية - دمشق بيروت، الطبعة الأولى - 1412 هـ. ص 143. وانظر: الخليل بن أحمد، العين، 7 / 

262 – 263، وانظر: عبد الصبور شاهين، أبي آدم، ص 177.
102 ( الثنوية: المذهب الذي يفسر الكون بوجود إلهين اثنين: إله الخير، وإله الشر، قالوا إنا نجد في العالم خيرًًا 
وشرًًا، والواحد لا يكون خيرًًا وشرًًا بالضرورة، وفاعل الخير هو النور، وفاعل الشر هو الظلمة. )انظر: جميل 

صليبا، المعجم الفلسفي، دار الكتاب اللبناني- بيروت، 1982 م، 1 / 379.
103 ( فراس السواح، الرحمن والشيطان الثنوية الكونية ولاهوت التاريخ في الديانات المشرقية، دار علاء الدين 

-دمشق، 2000 م، ص 278.
الرسالة  الصبور شاهين، مؤسسة  تعريب: عبد  القرآن،  في  الأخلاق  دستور  دراز،  انظر: محمد عبد الله   )  104

-بيروت، ط10، 1998 م، ص 202.

في  كما  للشر–  كونيًّاً  مبدأ  ليس  »فالشيطان 
وليس  للشر،  مملكة  على  حاكمًًا  وليس   – الثنوية 
احتمالان  والشر  فالخير  العالم؛  بشؤون  متصرفًاً 
مجردان وخياران أخلاقيان سيرهما الله لبني البشر 
ليكونا موضوعًًا للحرية التي وهبها الله لهم تكريمًًا 
بِِالشََّرِّ�ِ  وََنَبَْْلُوُكُُمْْ  المخلوقات«)103(﴿  سائر  على  لهم 

وََالْْخََيْْرِِ فِِتْنَْةًًَ وََإِِلَيَْْنَاَ تُرُْْجََعُوُنََ﴾  )الأنبياء: 35( 
نازعان  القرآن  في  الأخلاقي  والشر  فالخير 
من  يأتينها  ولا  الإنسانية،  النفس  في  موجودان 
خارجها )104(﴿وََنَفَْْسٍٍ وََمََا سََوََّاهََا . فَأََلَْْهََمََهََا فُجُُُورََهََا 
وََتَقَْْوََاهََا. قَدَْْ أَفَْْلَحَََ مََنْْ زََكََّاهََا. وََقَدَْْ خََابََ مََنْْ دََسََّاهََا﴾ 

)الشمس: 7 – 10(.  
ولذا فإن الشيطان في غوايته لآدم لم يكن عليه 
الأمر  عصيان  له  وزين  أغواه  أن  سوى  سلطان 
الإلهي وأغراه بأن الله لم ينهه عن هذه الشجرة إلا 
ليمنعه من الخلود أو يكون من الملائكة: ﴿وََقَاَلََ مََا 
نَهَََاكُُمََا رََبُّكُُُمََا عََنْْ هََذِِهِِ الشََّجََرََةِِ إِِالَّا أَنَْْ تَكَُُونَاَ مََلَكَََيْْنِِ 
أَوَْْ تَكَُُونَاَ مِِنََ الْْخََالِِدِِنََي﴾ )الأعراف: 20(، أو أن ينال 
ملكا لا يبلى: ﴿فَوَََسْْوََسََ إِِلَيَْْهِِ الشََّيْْطََانُُ قَاَلََ يَاَ آدََمُُ هََلْْ 
أَدَُُلُّكََُ عََلَىَ شََجََرََةِِ الْْخُُلْْدِِ وََمُُلْْكٍٍ الَا يَبَْْلَىَ﴾ )طه: 120(



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №3 (03) 2024
177

كما  الأخلاقيين  والخير  الشر  فإن  هذا  وعلى 
مسؤولية  هو  الكريم  القرآن  في  آدم  قصة  وضحته 
إنسانية، فالإنسان لم يُجُبر على الطاعة أو العصيان؛ 
وإنما توفرت له الهداية عبر الأمر الإلهي بالطاعة 
والتحذير من غواية الشيطان، وتوضيحًًا إلهيًاً لسبب 
التحذير من الشيطان، وهو أنه قد اتخذ مبدأ عدائيًّاً 
من الإنسان الذي كان سببًاً في غوايته، ومستوجبًاً 
للطرد من الرحمة الإلهية، قال تعالى: ﴿فَقَُلُْْنَاَ يَاَ آدََمُُ 
إِِنََّ هََذَاَ عََدُُوٌٌّ لَكَََ وََلِِزََوْْجِِكََ فَالَا يُخُْْرِِجََنَّكَُُمََا مِِنََ الْْجََنَّةَِِ 
الَا  وََأَنََّكَََ  تَعَْْرََى.  وََالَا  فِِيهََا  تَجَُُوعََ  أَالَّا  لَكَََ  إِِنََّ  فَتََشَْْقَىَ. 

تَظَْْمََأُُ فِِيهََا وََالَا تَضَْْحََى﴾ )طه: 117 – 119(.  
القرآن  وضح  كما  آدم  عصيان  أن  والحقيقة 
الشيطاني  الاستكبار  جنس  من  يكن  لم  الكريم 
حالة  في  كما  الإلهي  للأمر  الصارخة  والمعارضة 
إبليس بل كانت كما وصفها القرآن الكريم نوعا من 
النسيان للأمر الإلهي ونقصًًا في العزم قال تعالى: ﴿ 
وََلَقََدَْْ عََهِِدْْنَاَ إِِلَىَ آدََمََ مِِنْْ قَبَْْلُُ فَنََسَِِيََ وََلَمَْْ نَجَِِدْْ لَهَُُ عََزْْمًً 
﴾، فإن آدم بعد إدراكه للمعصية سارع إلى الاستغفار 
والتوبة، وليس الاستكبار والمكابرة كالشيطان، قال 
تعالى في وصف حال آدم وزوجته عقب إدراكهما 
لارتكابهما المعصية: ﴿قَاَالَا رََبَّنََاَ ظََلَمَْْنَاَ أَنَْْفُسََُنَاَ وََإِِنْْ 
لَمَْْ تَغَْْفِِرْْ لَنََاَ وََتَرَْْحََمْْنَاَ لَنََكَُُونَنَََّ مِِنََ الْْخََاسِِرِِنََي﴾ )سورة 
تلاه  السلام  عليه  آدم  واستغفار  23(؛   : الأعراف 
تلقي كلمات من الله تعالى تاب بها عليه ﴿ فَتََلََقََّىَ آدََمُُ 
مِِنْْ رََبِّ�ِهِِ كََلِِمََاتٍٍ فَتََاَبََ عََلَيَْْهِِ إِِنَّهَُُ هُُوََ التَّوَََّابُُ الرََّحِِيمُُ ﴾ 
)سورة البقرة : 37 (، وعقب ذلك اجتباء من الله 
آدََمُُ  ﴿وََعََصََى  تعالى:  قال  السلام،  عليه  لآدم  تعالى 
رََبَّهَُُ فَغََوَََى . ثُمََُّ اجْْتَبََاَهُُ رََبُّهُُُ فَتََاَبََ عََلَيَْْهِِ وََهََدََى﴾ )طه: 

  .)122 – 121
ولهذا، يمكننا أن نقول: إن القرآن الكريم بهذا 
لتلك  اليهودية  الرؤية  يُمََُّكّننا من تصحيح  التوضيح 
الأحداث وفق المعيار القرآني؛ فمعصية آدم لم تكن 
خطيئة استوجبت لعنة الأرض، وعقاب آدم وزوجه 
بسقوطهما إلى الأرض والحياة في شقاء دائم وفقط؛ 
بالانحدار  يوحي  سقوط  عن  يتحدث  لا  فالقرآن 

105 ( عماد الدين خليل، التفسير الإسلامي للتاريخ، ص 235 – 236.
106 ( انظر: على عكام، السنن الإلهية وأثرها في حركة التاريخ من منظور إسلامي، رسالة دكتوراه بإشراف: 

محمد السيد الجليند، مصطفى حلمي، كلية دار العلوم -جامعة القاهرة، 2008 م، ص 112.

نحو المعاصي والشرور، وإنما يتحدث عن خلافة 
منذ  بها  المناط  مهمته  التي هي  الأرض،  آدم على 
البداية: ﴿ قَاَلََ اهْْبِِطََا مِِنْْهََا جََمِِيعًاً بَعَْْضُُكُُمْْ لِِبَعَْْضٍٍ عََدُُوٌٌّ 
يَضَِِلُُّ  فَالَا  هُُدََايََ  اتَّبََعَََ  فَمَََنِِ  هُُدًًى  مِِنِّ�ِي  يَأَْتِِْيَنََّكَُُمْْ  فَإَِِمََّا 
محتومًًا،  ليس  فالشقاء   ،)123  : )طه  يَشَْْقَىَ﴾  وََالَا 
الهداية  عبر  التاريخ  في  مستمرة  الإلهية  والعناية 
الإلهية التي تأتي استجابة لميل الإنسان نحو الخير.

والصراع  العداء  علاقة  أن  والحقيقة  	   
واستفزازًًا  تحديًّاً  »تمثل  والشيطان  الإنسان  بين 
صوب  وجماعة  فردًاً  الإنسان  لتحريك  منهما  لابد 
الأحسن والأمثل، وصقل طاقاتهما لكي يكونا أكثر 
مقدرة على المقاومة والصراع، وبالتالي أقدر على 
بالسماء  الموصول  الطريق  في  الصعود  مواصلة 
والإنسان  الشيطان  بين  الصراع  إن  ومنتهى؛  بدءًًا 
الخير  بين  تقابل  إنه  متشابك،  معقد  واسع  شامل 
والشر، تقابل لابد منه إذا ما أريد للحياة البشرية أن 
التمخض  إلى  والفتور  النشاط،  إلى  الكسل  تتجاوز 
يأخذ  لن  فعال  ابتلاء  إنه  الحركة.  إلى  والسكون 
تاريخ البشرية بدونه شكله الإيجابي ولا يمضي إلى 

غاياته المرسومة منذ هبوط آدم«. )105( 
  

    2 – اصطفاء آدم عليه السلام: 
آدم  قصة  في  الغيبية  المرحلة  انتهاء  بعد     
الأول،  واختباره  خلقه  شملت  والتي  السلام  عليه 
واستخلافه  الشهادة،  عالم  في  بدأت مرحلة وجوده 
في الأرض كنبي مصطفى من الله تعالى، ومُُكلَّفَ 
بأداء رسالته الوجودية كأول خليفة لله في الأرض.

فهناك اعتباران للنظر إلى آدم عليه السلام في 
القرآن الكريم؛ فآدم أول البشر، وبه استُهُل التاريخ 
الوجودي للإنسان في ظرفه الدنيوي، ثم كان الهبوط 
وملابساته أول درس سُُنني يتلقاه البشر، وكان من 
وبه  واجتباه،  ربه  اصطفاه  حينما  النبي  آدم  بعده؛ 
استُهُل التاريخ الحضاري للإنسان؛ إذ تلقى آدم من 
يتواصل  به  الذي  الدين  أبجدية  كانت  كلمات  ربه 
عالما الغيب والشهادة في مستوى التكليف« )106(. 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (03) 3№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
178

أعقبت  التي  المرحلة  هي  والاصطفاء    
الاختيار  معنى  يشمل  فالاصطفاء  الاجتباء، 
كان  ما  جمع  يعني  لغةًً  فالاجتباء  معًاً،  والاجتباء 
متفرقًاً واستكمال ما كان ناقصًًا، واستخراج أفضل 
المُُجتبى)107(، ولذا فقد أتى في القرآن  ما في ذات 
استكمال  توضح  كيفية  على  معطوفًاً  دومًًا  الكريم 
فَغََوَََى.  رََبَّهَُُ  آدََمُُ  ﴿وََعََصََى  تعالى:  قال  الهداية، 
 –  121 )طه:  وََهََدََى﴾  عََلَيَْْهِِ  فَتََاَبََ  رََبُّهُُُ  اجْْتَبََاَهُُ  ثُمََُّ 
مِِنْْ  وََيُعَُلَِّ�ِمُُكََ  رََبُّكََُ  يَجَْْتَبَِِيكََ  ﴿وََكََذَلَِِكََ  وقال:   ،)122
 ،)6 )يوسف:  عََلَيَْْكََ﴾  نِِعْْمََتَهَُُ  وََيُتُِِمُُّ  حَََادِِثِِي  ا�لْأَ تَأَْوِِْلِِي 
كََصََاحِِبِِ  تَكَُُنْْ  وََالَا  رََبِّ�ِكََ  لِِحُُكْْمِِ  ﴿فَاَصْْبِِرْْ  أيضا:  وقال 
الْْحُُوتِِ إِِذْْ نَاَدََى وََهُُوََ مََكْْظُُومٌٌ. لَوَْْالَا أَنَْْ تَدَََارََكََهُُ نِِعْْمََةٌٌ 
رََبُّهُُُ  فَاَجْْتَبََاَهُُ   . مََذْْمُُومٌٌ  وََهُُوََ  بِِالْْعَرَََاءِِ  لَنَُبُِِذََ  رََبِّ�ِهِِ  مِِنْْ 

فَجَََعَلََهَُُ مِِنََ الصََّالِِحِِينََ﴾ )القلم: 48 – 50 (.
»يدل  الذي  الرباني  الاصطفاء  يأتي  ثم      
وصفاء  نقاء  فهو  شوب،  كل  من  خلوص  على 
دون  مطلقًاً  جاء  فقد  ولذا   )108(« الذات  حيث  من 
الربانية  التهيئة  من  الأخيرة  المرحلة  فهو  تعقيب 
قبله تعالى لأداء رسالته على  المُُصطفى من  للنبي 
وََنُوُحًًا  آدََمََ  اصْْطََفَىَ   َ �اللَّهَ ﴿إِِنََّ  تعالى:  قال  الأرض، 
وََآلََ إِِبْْرََاهِِيمََ وََآلََ عِِمْْرََانََ عََلَىَ الْْعَاَلَمَِِينََ﴾ )آل عمران 
خِِآلْآرََةِِ  : 33(، ﴿وََلَقََدَِِ اصْْطََفَيَْْنَاَهُُ فِِي الدُُّنْْيَاَ وََإِِنَّهَُُ فِِي ا
لَمَِِنََ الصََّالِِحِِينََ﴾ )البقرة : 130( يقول الرازي في 
من  صفاهم  »أي  لأنبيائه  الإلهي  الاصطفاء  معنى 
الصفات الذميمة، وزينهم بالخصال الحميدة«)109(.

الاجتباء  يعقب  ما  هو  فالاصطفاء  إذن،   
يعني  والاصطفاء  النبوة،  صفات  تمام  لاستكمال 
وصول النبي إلى مرحلة تكون فيها » النفس القدسية 
النبوية مخالفة بماهيتها لسائر النفوس، ومن لوازم 
والحرية،  والفطنة،  الذكاء،  في  الكمال  النفس  تلك 

107 ( انظر: الراغب الأصفهاني، المفردات في غريب القرآن، ص 186، وانظر: أبي بكر بن عبد القادر الحنفي 
 / الخامسة، 1420هـ  الطبعة:  بيروت،   – العصرية  المكتبة  محمد،  الشيخ  يوسف  الصحاح، ت:  مختار  الرازي، 

1999 م، ص 99. 
محمد  درويش-  عدنان  ت:  اللغوية،  والفروق  المصطلحات  في  معجم  الكليات  الكفوي،  البقاء  أبو  انظر:   )  108
المصري، مؤسسة الرسالة – بيروت. د.ت، ص 130، والمصطفوي، التحقيق في كلمات القرآن،3 /174 – 177. 

109 ( الرازي، مفاتيح الغيب، 8 / 198 – 199. 
110 ( انظر: أبو عبد الله الحََلِِيمي، المنهاج في شعب الإيمان، ت: حلمي محمد فودة، دار الفكر، ط 1، 1399هـ - 

1979م، 1 /245. 
111 ( أبو القاسم حاج حمد، جدلية الانسان والغيب والشهادة، ص 88.

والشهوات،  الجسمانيات  عن  والترفع  والاستعلاء، 
فإذا كانت الروح في غاية الصفاء والشرف، وكان 
القوى  هذه  كانت  والطهارة  النقاء  غاية  في  البدن 
جارية  لأنها  الكمال  غاية  في  والمدركة  المحركة 
مجرى أنوار فائضة من جوهر الروح واصلة إلى 
الكمال  غاية  في  والقابل  الفاعل  كان  ومتى  البدن، 
كانت الآثار في غاية القوة والشرف والصفاء«.)110( 
فالاصطفاء الإلهي مرتبط بمهمة الاستخلاف؛ 
فهو بمثابة »إيجاد قاعدة بشرية لبث الكلمة الإلهية 
استعلاء«. أو  ذاتي  تركز  أي  خارج  الأرض  في 

)111(

الخاتمة
تبين لنا عبر البحث السابق كيف أن التسلسل 
التاريخي لقصة آدم عليه السلام في القرآن الكريم قد 
حكمته فكرة السنن الإلهية في التاريخ، خاصة سنتي 

الاستخلاف والاصطفاء.
فالتسخير في القرآن الكريم يجعل من الطبيعة 
والكون مجاالًا لانتفاع الإنسان لا مجال فيه للصراع 
فالاستخلاف على الأرض يعني نفي علاقة الصراع 

بين الإنسان والطبيعة.
القرآن  يشير  كما  الخلق،  عملية  غاية  فإن   
الكريم في قصة خلق آدم عليه السلام لا مجال فيها 
عََبَثًَاً  خََلَقَْْنَاَكُُمْْ  أَنََّمَََا  ﴿أَفََحَََسِِتُْبْْمْ  تعالى:  قال  للعبثية، 
 ،)  115  : )المؤمنون   ﴾ تُرُْْجََعُوُنََ  الَا  إِِلَيَْْنَاَ  وََأَنََّكَُُمْْ 
وهناك غايتان لخلق الإنسان؛ غاية قصدية، وأخرى 
الغاية  إلى  الأولى موصلة  فالغاية  لذاتها،  مقصودة 

النهائية.
إعمار الأرض وهي  الغاية الأولى: هي   – 1
الوسيلة القصدية للغاية المقصودة لذاتها، قال تعالى: 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №3 (03) 2024
179

)هود:  فِِيهََا﴾  وََاسْْتَعَْْمََرََكُُمْْ  رَْْضِِ  ا�لْأَ مِِنََ  أَنَْْشََأَكَُُمْْ  ﴿هُُوََ 
61( فدور الإنسان كخليفة الله في الأرض إنما جاء 
العدة  يحمل  وهو  إليها  أُنُزل  التي  الأرض  لإعمار 
لمجابهة  الأساسية  الشروط  ويمتلك  العمل،  لهذا 
بما ركََّب  العالم وتحويله وتغييره وتطويره، سواء 
الله في ذاته من عقل وروح وإرادة وتكييف جسدي 
فذ، وبما هيأه الله في الأرض وما حولها من إمكانيات 

التعامل الحيوي معها، والاستمرار في أطرافها. 

قوله  مصداق  القصوى  النهائية  الغاية   –  2
لِِيَعَْْبُدُُُونِِ﴾  إِِالَّا  نْْسََ  ِ وََا�لْإِ الْْجِِنََّ  خََلَقَْْتُُ  ﴿وََمََا  تعالى: 
العبادة هنا مساحة  )الذاريات: 56( »وليس مفهوم 
ضيقة لا تتجاوز دائرة الشعائرية والاتصال الروحي 

الأخذ  فيها  يتوازن  كاملة  حياة  تجربة  إنه  بالله، 
والعطاء، وتغدو أشبه بالبرنامج الشامل الذي ينظم 
ويمنحها  الأرض،  في  البشرية  الجماعة  فاعليات 
معنى، ويسير بها إلى هدف واضح.. والتي هي في 
وإدراك  الكون،  في  الإلهي  للوجود  تذكر  جوهرها 
بالله سبحانه في كل  دائم  الشاملة، واتصال  لأبعاده 
ما يصدر عن الإنسان من أفعال ظاهرة مرئية، أو 

إرادات لم تتشكل بعد.
وتُعُد سنة الاصطفاء الإلهي لآدم عليه السلام 
كأول البشر وأول الأنبياء مكملة لمهمة الاستخلاف 
الأرض  بإعمار  البشري  الدورين  بأداء  له  الإلهي 

والنبوي بهداية البشر.


