
ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (03) 3№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
84

ҒТАМР/ SRSTI/ ГРНТИ 

https://orcid.org/0000-0002-8462-2784
е-mail: raev53@mail.ru

ҚАЗАҚ ШЕШЕНДІК ӨНЕР МӘДЕНИЕТІНДЕГІ
«АДАМГЕРШІЛІК» КОНЦЕПТІ

Раев Даулетбек Садуақасұлы 
Философия ғылымдарының докторы, профессор 

Абылай хан атындағы ҚазақХҚжӘТУ
Алматы қ., Қазақстан

مفهوم »الأخلاق الإسلامية« في ثقافة فن الخطابة الكازاخي
رائيف داوليتبيك سعدواقاس أُوُلي

 الأستاذ الدكتور في علم الفلسفة
جامعة كازاخستان العالمية للعلاقات الدولية واللغات أبلاي خان

ألماتي، كازاخستان

THE CONCEPT OF «HUMANITY» IN THE CULTURE 
OF KAZAKH ORATORY

Rayev Dauletbek Saduakasuly
Doctor of Philosophy, Professor

Kazakh Ablai Khan University of International Relations and World Languages
Almaty, Kazakhstan

КОНЦЕПТ «НРАВСТВЕННОСТИ» В КУЛЬТУРЕ 
КАЗАХСКОГО ОРАТОРСКОГО ИСКУССТВА

Раев Даулетбек Садуакасулы
доктор философских наук, профессор

КазУМОиМЯ имени Абылай хана
г. Алматы, Казахстан

Аңдатпа. Адамгершілік – адамның адамға өзгеруінде (ауысуында) немесе адамның адам 
болып қалыптасуында шешуші рөл атқаратын этикалық бірлік, ұғым. Адамгершілік – 
адам бойындағы гуманистік құндылық, әдептік ұғым. Адамгершіліктің шығуы мен дамуы 
адамзат қоғамының пайда болуы және дамуымен тығыз байланысты. Адамгершілік 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №3 (03) 2024
85

адамның адамшылық сапасы шеңберінде өмір сүру қабілетінің біріне жатады. 
Адамгершілік нормалар қоғамның ең алғаш пайда болған кезеңінен бастап қызмет атқарып 
алғашқы адамдардың өзара қарым-қатынастарын белгілеп отырған. Мәселен, егер діни 
көзқарастар адамзат қоғамы дамуының белгілі бір ғана дәуірінде қалыптаса бастаған 
болса, моральдық нормалар қоғамның ең алғаш пайда болған кезеңінен бастап қызмет 
атқарып, алғашқы адамдардың бірге қарым-қатынастарын белгілеген. Демек, мораль 
– қоғамдағы адамдардың өзара қарым-қатынасын реттейтін белгілі бір нормалардың, 
мінез-құлық принциптерінің жиынтығы ретінде, кез-келген адамдардың ұжымдық өмір 
сүруінің қажетті шарты. Олай болса, адамгершілік нормаларының қалыптасуына адамзат 
қоғамының қалыптасуы мен дамуы өз тарихында белгілі бір із қалдырып, қоғамның 
тарихи кезеңдері арқылы адамгершілік нормалар өзгеріп дамып отырған.
Түйін сөздер: шешендік өнер, адамгершілік өлшем, мораль, рухани феномен, әдет-ғұрып, 
салт-дәстүр.

الملخََّص: الأخلاقُُ وحدةٌٌ أو مفهومٌٌ أخلاقي يؤّدّي دورًًا حاسمًًا في تحوُُّل الإنسان إلى إنسان، أو في تكوينه 
رها مرتبطٌٌ ارتباطًًا  كإنسان. الأخلاقُُ قيمةٌٌ إنسانيةٌٌ وسلوكٌٌ أخلاقي موجودٌٌ في داخل الإنسان. ظهورُُ الأخلاق وتطّوّ
ن الإنسان من العيش في إطار صفاته  ره. وتُعُّدّ الأخلاق إحدى القدرات التي تُمُكِّ�ِ وثيقًاً بنشأة المجتمع الإنساني وتطّوّ
الإنسانية. وقد أّدّت المعايير الأخلاقية وظائفها منذ بداية ظهور المجتمع، حيث كانت تُنُّظّم العلاقات المتبادلة بين 

الناس في العصور الأولى.
ر المجتمع الإنساني، فإّنّ  فعلى سبيل المثال، إذا كانت الرؤى الدينية قد بدأت بالتشكُُّل في فترة معينة من تطّوّ
المعايير الأخلاقية قد أّدّت وظائفها منذ نشأة المجتمع، حيث نّظّمت العلاقات بين الناس منذ بداياتها. وعليه، فإّنّ 
الأخلاق تُعَُّدّ مجموعةًً من القواعد والسلوكيات التي تنّظّم العلاقات بين الناس في المجتمع، وهي شرطٌٌ ضروريٌٌّ 

للعيش الجماعي لأّيّ جماعة بشرية.
رها قد تَشَّكّل عبر التاريخ، حيث ترك تكوُُّن المجتمع الإنساني  وبالتالي، فإّنّ تكوُُّن المعايير الأخلاقية وتطّوّ

رت عبر المراحل التاريخية. ره أثرًًا معنًّيّاً في هذه المعايير، فتغّيّرت وتطّوّ وتطّوّ
الكلمات المفتاحية: فّنّ الخطابة، المقياس الأخلاقي، الأخلاق، الظاهرة الروحية، العادات، التقاليد.

Abstract. Humanity is an ethical unit, a concept that plays a decisive role in a person’s transition 
into personality or in the formation of a person as an individual. Humanity is a humanistic value, 
an ethical concept in a person. The origin and development of morality is closely connected with 
the emergence and development of human society. Humanity is one of a person’s abilities to live 
within the framework of human qualities. Moral standards have served since the very beginning 
of society, determining the relationships between people. For example, if religious views began 
to form only in a certain era in the development of human society, then moral norms functioned 
from the very beginning of society and determined the relationships of people. Consequently, 
morality is a necessary condition for the collective life of any people, as a set of certain norms 
and principles of behavior that regulate the interaction of people in society. Consequently, the 
formation and development of human society left a certain imprint on the formation of moral 
norms in history, changing and developing throughout the historical periods of society.
Key words: oratory, moral measure, morality, spiritual phenomenon, customs, traditions.

Аннотация. Нравственность – этическая единица, понятие, играющее решающую роль в 
переходе человека в личность или в становлении человека как личности. Нравственность 
– гуманистическая ценность, этическое понятие в человеке. Зарождение и развитие 
нравственности тесно связано с возникновением и развитием человеческого общества. 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (03) 3№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
86

Кіріспе
Жалпы адамгершілі мәселесі бүгін-

гі адамзатының жаһандық кеңістігіндегі 
әлемдік мемлекеттер коммуникациясы, 
постиндустриялық қоғамның адамда-
ры арасындағы қарым-қатынасы тұрғы-
сынан алғанда әлі де болса өзінің өзек-
тілігін жоймай келе жатқан феномен 
құбылыстың бастысы болып отарғаны 
баршамызға аян. Өйткені бұл моральдық 
феномен этикасофиялық тұрғыда бүкіл 
адами пенденің «ізгілік пен зұлымдық» 
арасындағы күрес алаңында болатын 
константты болмысымен анықталса ке-
рек. Бүгінгі әлемдік әлеуметтік қатынас 
саясаты шеңберінен қарайтын болсақ та 
бұл мәселе күн тәртібінен түспей келеді. 
Тіпті бүгінгі ақпараттық, цифрлық қоғам 
дәуірінде мораль плюрализмі мәселенің 
өзектілігін ушықтыра түсуде. Байқа-
сақ қазір мемлекет аралық, адамарылық 
қатынаста бір-біріне қысым жасаудың 
жаңа: санкция, булинг, кибербулинг, ки-
бершабуылдар, харресмент, ақпараттық 
шабуыл және т.б. түрлері көптеп пайда 
болуда. Сол себепті қазақтың шешендік 
сөз өнері мәдениетіндегі «адамгершілік 
концепт» сол мәңгілік кейіпкермәнділік 
әрі өмірмәнділік мәселенің орбитасында 
айланып отырғанның дәлелі. Бұл мәсе-
ленің басты ерекшелігі, оның әрі көнелі-
гі, әрі мәңгі жаңа болуында болып отыр. 

Біздің мақаламыздың мақсаты – ата-ба-
бадан мұра болып қалған қазақ даласы 
өркениеті даналарының үлгі сөздері мен 
этикасофиялық рухани құндылықтарын 
тұғырнама модель ретінде бүгінгі оқы-
рманға аксиология-герменевтикалық 
талдау арқылы жеткізу. Мқндағы басты 
ұстаным –  «бабалар сөзі – даналық көзі» 
болып болмақ. Қазақ би-шешендері қа-
лыптастырған адамгершілік қалыпта-
рына келетін болсақ, олардың қатарына 
үлкенді сыйлау; сәлемдесу; үлкеннің 
кішіге қамқоры; туысқандық мейірім 
ережесі бойынша өмір сүру; қазаға көңіл 
айту; дос-жолдасты құрметтеу; көршімен 
жақсы тұру; кедей-кепшікті, жоқ-жітікті, 
дене кемістігі бар адамдарды қорламау; 
жалпы қайырымдылық пен кісілік ере-
жесі бойынша өмір сүру сияқтыларды 
жатқызуға болады.

Негізгі бөлім
Қазақ халқы адамгершіліктің осы 

жоғарыда атап көрсетілген нормалары-
ның бірі ретінде жалпыға ортақ норма 
– үлкенді сыйлау ғұрпын қалыптасты-
рған. Қазақтың дәстүрлі қоғамындағы 
әлеуметтік қатынас субъектілері «үлкен» 
және «кіші» болып екі топқа бөлінген. 
Ал қазақтың би-шешендері осы үлкен 
мен кішінің қарым-қатынасына аса мән 
беріп, кішінің үлкенді сыйлауы адамгер-

Нравственность – это одна из способностей человека жить в рамках человеческих качеств. 
Нравственные нормы служили с самого зарождения общества, определяя взаимоотношения 
людей. Например, если религиозные взгляды начали формироваться лишь в определенную 
эпоху развития человеческого общества, то моральные нормы функционировали с самого 
начала общества и определяли отношения людей. Следовательно, мораль – это необходимое 
условие коллективной жизни любого народа, как совокупность определенных норм и 
принципов поведения, регулирующих взаимодействие людей в обществе. Следовательно,  
формирование и развитие человеческого общества наложили определенный отпечаток 
на формирование нравственных норм в истории, меняясь и развиваясь на протяжении 
исторических периодов общества.
Ключевые слова: ораторское искусство, нравственная мера, мораль, духовный феномен, 
обычаи, традиции.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №3 (03) 2024
87

шілік қалыптарының бірі ретінде дәріп-
телген. Демек, үлкенді сыйлау – бірнеше 
мыңдаған жылдар бойы қоғамның маңы-
зды әлеуметтік мүдделерін шешу үшін 
жасаған жалпыға ортақ нормасы.

Халық даналығындағы кішінің үл-
кенді сыйлау қалыптары (нормалары) қа-
зақ мақалындағы «Кәріге (үлкенге – Д.С.) 
құрмет, жасқа жол» дейтін идея шең-
берінде көрініс табатын «Үлкенге құрмет, 
жасқа міндет» деген ұстаным (принцип) 
бойынша жүзеге асырылған. Саққұлақ 
шешеннің:

 Ынтымақ, бірлік болмаса,
 Елдікке мойын бұрмаса,
 Үлкеннің айтқан сөздерін, 
 Кішісі қолдап тұрмаса,
 Ел дегенің немене? (Төреқұлов, 

Қазбеков, 1993: 228), –деп айтқандары 
– осыған дәлел. Қазақ шешендігінде қа-
зақтың дәстүрлі қоғамындағы үлкенді 
сыйлау – кіші үшін әрі міндет, әрі парыз 
екені өте құнды моральдық ұстаным, 
ерекше рухани феномен ретінде көр-
сетіледі. Сондықтан үлкенді сыйлау, құр-
меттеу дәстүрі бұзылған тұстарда оларды 
сынға алып отырған. Мәселен, үлкенді 
сыйлау дәстүрін бұзғандарды көрген 
Жәлменде би:

 Біздің жақтың даласы құм болады, 
 Үлкен айтса, кішісі жым болады.
 Үлкен тілін алмайтын мына біреу,
 Тасыраңдаған иттерің кім болады? 

(Төреқұл, 2006: 513), –деп кішілерді 
сынға жыға отырып, үлкенді құрмет-
теуге тиянақ болатын тұстарды өткір 
теңеулермен келтіреді. «Әркім кетіп 
бетімен, халықтың ғұрпын бұзбалық» 
(Оңғар жырау), – дегеннен қазақтың үл-
кенді сыйлау қалыптарынан туындайтын 
өсиет үлгісін аңғарамыз. Үлкенді сый-
лау халықтық әдет-ғұрып дейтін болсақ, 
бұл норма болмайынша елдегі матери-
алдық және рухани мәдениетті өркенде-
туде мирасқорлық болмақ емес. Әртүрлі 

ұрпақ арасында ынтымақ та болмайды. 
Ал ұрпақтар мирасқорлығы – қоғамның 
тіршілігіне, оның дамуына қажетті шарт. 
Мұнда «ырыстан ынтымақ озады» дей-
тін принцип бар десек, үлкен мен кіші 
арасындағы кішінің үлкенге жасайтын 
құрметі, ізеті арқылы ынтымаққа жету 
идеясы тұр. Әркім бетімен кетіп, кіші үл-
кенді құрметтемейтін болса, Балпық би-
дің сөзімен айтқанда, олардың арасында 
«ауызбірлік болмаса, көпте береке бол-
майтыны» анықталып, халықтың бірлігі 
үшін қазақтың үлкенді сыйлау ғұрпы ру-
хани өлшем болып тұр.

Қазақ халқының әдеп философия-
сындағы үлкенді сыйлау нормасының 
өзі олардың жатар, отырар орны, сәлем 
беру, аттандыру, аттан түсіру, үлкеннің 
келісімінсіз іс бастамау, сөз кезегіне дей-
ін белгілі бір нормалар арқылы көрініс 
тауып отырған. Соның бірі – қазақ 
халқындағы кішінің үлкен адам болған 
жерде ол кісімен ақылдаспай, санаспай 
өзінше іс бастамау дәстүрі. Осы орайда, 
Төле бидің: «Артымнан ерген еркемсің, 
ағаңның көзі тұрғанда жеңгеңді неге ер-
тесің?» (Бейсенов, 1994: 89), Тойымбай 
шешеннің: «Білермендік істеме, сүрінуге 
тап етер» (Кәкішев, 1992: 59), – деген ше-
шендік арнауы мен нақылдарын келтіру-
ге болады. Бұлар – үлкенмен ақылдаспай, 
өзі білермендік істеген кішілердің мі-
незіне айтқан тоқтау тұжырымдары. Үл-
кеннің ақыл-кеңесін ұстану –ұйымшыл-
дықтың белгісі. Ұйымшылдық дегеніміз 
– үлкеннің ақылын кіші тыңдау, білгеннің 
кеңесін білмеген бойына сіңіріп алу, үл-
кендердің ақыл-кеңесін ұлы іске бейім-
деу деген сөз. Бұған көнбеген мінезді қа-
зақ шешендігінде «Өзің білме, білгеннің 
тілін алма» деген сөздермен аластаған. 
Жеті басты жыландай жеті жаққа тарт-
саң, білгеннің тілін алмасаң, алауыздық 
көрсетсең кері кеткендіктің, білімсіздік-
тің, тексіздіктің белгісі деп есептеген. 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (03) 3№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
88

Сондықтан Балпық бидің: «Кеңінен ой-
лап істемей баста береке болмайды» 
(Исмаилов, 1669: 144), – деп айтуының, 
Саққұлақ шешеннің жақсы мінезді жі-
гіттердің бес белгісінің бірі ретінде үл-
кенді «тыңдай білу» сияқты қасиеттерді 
іріктеп алуының немесе «Кеңесіп пішкен 
тон келте болмас» деген қазақ мақаланың 
мәнісі сонда болса керек. 

Үлкен алдында сөз сөйлеу кезегі 
нормасына келсек те, қазақы әдеп бой-
ынша үлкен адам алдында кес-кестеп 
сөйлеп, ормауыздылық жасау, жарыса 
сөйлеп, білгірсіну әдепсіздік болып есеп-
телген. Мәселен, «Әке тұрып ұл сөйле-
геннен, шеше тұрып қыз сөйлегеннен 
без» деген мақал осындай үлкеннің ал-
дында сөз сөйлеу жосығын білмегендер-
ге үлгі-өнеге ретінде айтылған. Осыны 
аңғарған халқымыздың шешендік өнерін-
де жастарға «Шалдың сөзі бал», «Аталы 
сөзге, арсыз жауап қайырар» деп үлкенді, 
басқаны тыңдай білуге шақырады. «Сөй-
лей білмес жаманның сөзі өтпес бір пы-
шақ», «Аузына әлі жетпегеннің қолында 
масқарасы бар» деп жөнсіз даңғойлықты 
сынай отырып, жөн-жосық көрсеткен. 
Осындай қазақтың сөз сөйлеу кезегі 
арқылы көрініс тапқан адамгершілік нор-
масын Тайкелтірдің Төле би алдында сөз 
сөйлеу үшін кішілік көрсеткен ізетінен 
де аңғарамыз. Мысалы, Тайкелтір Үйсін 
мен Дулат елі арасындағы даудың төрелі-
гіне түсерде:

 Төле атам рұқсат берсе,
 Бір Алла қабыл көрсе,
Бұл дауды мен бітіріп берейін 

(Ошақбаева, 2022: 195), – деп сөз кезегін 
әдеп-ибалықпен алғаны – соның кепілі. 
Міне, бұл – қазақ шешендігіндегі «бас 
болатын жігіттің» ізеттілігін білдіретін 
үлкенді «сыйлай білетін шырай білдіру» 
моральдық норманың көріну формасы. 
Мұндай мінез хақында шариғатта «Құдай 
өз орнын білетін және оны бұзбайтын 

адамдарды кешіреді» дейтін қағида бар. 
Сонымен бірге қазақ шешендігінде-

гі үлкен мен кіші арасындағы сыйластық 
қарым-қатынастағы адамгершілік өл-
шемдерінің тағы бір түрі – ол «сіз», «біз», 
«сен» деген ұғымдарының әдеп-ибалық 
мәнінің анықталуы. Біздің пікірімізше, 
осы ұғымдардың біріншілері («сіз» бен 
«біз») үлкендер қауымы мен кішілер қа-
уымы арасындағы сыйластықтың кри-
терийі ретінде алынса, екіншісі («сен») 
үлкенді сыйлау нормасының белгісі 
ретінде алынған. Осыған байланысты қа-
зақ шешендігіндегі «жасы үлкеніне жасы 
кішісі сен десе, сол ауылдың берекесі ке-
теді» деген нақылды мысалға келтіруге 
болады. Мәселен, шешендік мақалдарда 
«сіз» деген әдеп, «біз» деген көмек, «сіз» 
деген сыпайылық, «сен» деген анайылық 
деп келтіріледі. Осындағы «сіз», «біз» 
деген – ұғымдар сыпайылықтың өлшемі, 
ал осы екеуі барда ынтымақ, бірлік бо-
лады дегенге келеді. Бұл пікірді Сапақ 
бидің: «Дүниенің қызығы сіз бен біз» – 
деп айтқаны айғақтайды. Олай болса, 
қазақтың әдеп философиясындағы «сіз» 
бен «біз» ұғымдарының өзі адамгершілік 
қалыптың (норманың) көріну аясы, оның 
бейнелену үрдісі десек болады. Бұл – да-
лалықтардың өзара қарым-қатынас мә-
дениетіндегі әр адамның өз орнын білуді 
үйрететін өнеге-үлгісі. Сіз, біз деп сөй-
леу қазақ даналығындағы әр индивидті 
үлкен табиғи құбылыс және жеке дербес 
феномен ретінде тану әрі мойындау иде-
ясының көрінісі деп айтуға болады. Қазы 
бидің: «Инабатты ер – елдің қазығы емес 
пе», Досбол бидің: «Жұртын қадірлеген 
ер жақсы» (Адамбаев, 1990: 129), – деген 
соның кепілі болса, Құрмысы бидің: 

Көрген сайын «сіз» десіп, 
Сыйласқанға не жетсін? (Адамбаев, 

1999: 143) – дей келіп, адам қарым-қаты-
нас үшін «сіз» ұғымы ерекше моральдық 
құндылық екенінен және әдептілік өлшем 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №3 (03) 2024
89

екенінен белгі береді. Мұнда әр индивид-
тің болмыс бітімін, ерекшелігін, оның 
тұлғалық азаттығы мен еркіндігін және 
жер бетіндегі пенделердің әрқайсысының 
теңдігін мойындайтын, сондықтын сен 
ешқандай істе оған «сен» деп қатты сөй-
леме, сол сөз арқылы оған деген қатынас 
сезіміңді ширықтырма дейтін мұсылман-
дық қағида жатыр деп айта аламыз. Бұл 
екінші адамның «басын», атын сыйлау 
дәстүрін білдіреді. Қазақтың бір-біріне 
«сен» деп шамына тимей сөйлеу табиғи 
тектілік болмысынан хабар береді.

Ділмарлық өнердегі қазақы адамгер-
шілік нормаларының бірі – жалпы адам-
мен амандасу немесе адам мен адамның 
аман-саулық сұрасып, бір-біріне сәлем-
десу үрдісінің қазақ халқында моральдық 
қалып ретінде орнығу дәстүрі. Бір-бірімен 
сәлемдесу – дүние жүзі халықтарының 
бәрінде де бар құбылыс және олардың 
салтына айналған үрдіс. Бірақ сәлемде-
су барлық халықта бірдей емес. Мәсе-
лен, үнді халықтары екі алақанын қосып, 
маңдайына көтеріп, сәл иіліңкіреп сәлем 
береді. Африка халықтары арасында ыр-
жиып тілін көрсетіп немесе мұрнын ти-
гізіп сәлемдесу дәстүрі бар көрінеді. Ан-
трополог ғалымдар қол алып сәлемдесу 
тарихын рулық дәуірден бері келе жатқан 
дәстүр деп есептейді. Яғни алғашқы қа-
уымдық құрылыс дәуірінде адам бір-
бірімен жолығып қалған кезде қолымда 
тасым жоқ, қастандық жасамаймын деп 
қол алысып амандасады екен. 

Біз үшін және Орта Азия халықтары 
үшін, оң қолын жүректің үстіне қойып, 
сәл иіліп, сыпайы күлімсіреп аманда-
су – ата-бабамыздан келе жатқан мұра, 
салт-дәстүр. Дәстүр бойынша жасы кіші 
үлкенге сәлем береді. Мұнда, бұл дәстүр 
қандай қағида және ол қайдан алынған 
деген сұрақ туады. Біздің пікірімізше, 
кез келген халықтағы жалпы амандасу 
немесе сәлемдесу дәстүрі негізінде діни 

қағида жатқандығын аңғарамыз. Себебі 
діни мораль бойынша адамға жүктелетін 
көптеген парыздың бірі – осы сәлемде-
су. Оған Құран Кәрімнің Нұр сүресінің: 
«Қашан үйге кірсеңдер, өздеріңе (мұсыл-
мандарға) Алла тарапынан көркем береке 
тіршілігін тілеп, сәлем беріңдер», – деген 
61-інші аяты, «Әй мүміндер! Өз үйлерің-
нен басқа үйге рұқсат алмайынша әрі үй 
иесіне сәлем бермейінше кірмеңдер», – 
дейтін 27-аяты дәлел болады. Сонымен 
бірге Құран Кәрімде сәлем бергенге ар-
тылта сәлем беріңдер және сәлем бер-
генге «мұсылман емессің» демеңдер де-
ген тұстар да бар. Оған Құран Кәрімнің 
Ниса сүресінің 86-94 аяттары мысал бола 
алады. Сондықтан қазақ шешендігінде-
гі адамгершілік қалып (норма) ретінде 
көрсетілетін сәлемдесу феноменінің не-
гізінде мұсылмандық қағидаға сүйену 
дәстүрінің жатқандығы белгілі. Қазақтың 
сөз ұстарлары да сәлемдесіп, аман-са-
улық сұрасуды моральдық құндылық, 
әдептік парыз, міндет деп санаған. Демек, 
қазақ шешендігінде сәлемдесу мораль-
дық құндылық дәрежесіне көтеріліп және 
оны адамның адамгершілік парызына 
айналдыру идеясын берік ұстанғандығы 
байқалады. Бұған Төле биге Қазыбек би-
дің сәлем бере келгендегі: «Жүз көрген 
дидар ғанибет, ағаға сәлем бермек бізге 
міндет»– дегені дәлел. Сол сияқты Төле 
бидің Жоңғар басқыншыларының дау-
рықпа-қызбалығына тосқауыл ретінде: 
- «Жігіттер, сабыр етіңдер! Алдымен үл-
кен кісіге сәлем қайда?»–дей келіп, олар-
ды қазақ халқының, жалпы мұсылмандық 
әдет-дәстүрінің алдында сүріндіруінің өзі 
біздің шешендік өнеріміздегі сәлемдесу 
феноменінің аса маңызды адамгершілік 
қалып (норма) тұғырына көтерілгендігін 
аңғартады. Шешендік өнерде жоғарыда 
айтылған қазақтың жасы кішінің жасы 
үлкенге сәлем беру дәстүрінің бұзылма-
уына үлкен мән берген. Мәселен, Балпық 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (03) 3№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
90

бидің нұсқалы шешендік сөздеріндегі: 
«Сөз ұғам десең, зінді жас, үлкенді көр-
сең сәлем бер, ештеңең одан кетпейді» 
– дегені кішінің, үлкенге сәлем беруі 
моральдық міндет екенін меңзейді. Ал 
«Адамдықтың белгісі – иіліп сәлем бер-
гені» деген мақалды алсақ, амандасудың 
өзі кісілік, адамгершілік қасиеттерден 
хабар беріп, оның көрсеткіші екенін ай-
тып тұрғандай. Үлкенге сәлем беруді 
ұмытқандар сынға алынып та отырған. 
Мәселен, Нұралы бидің Сырымға: «-Ба-
тыр! Қайырылып сәлем бергің келмейді, 
тасып жүрсің-ау», – деуі, Досбол бидің: 
«Ондағым Нұржанға жолың да кіші, жа-
сың да кіші баласың, ата салтын тұтып 
сәлем беруге де жарамадың. Жөн-жоба-
ны білмейсің», – деген тұстары қазақтың 
осы салтын бұзғандарға сын толғаны-
старын білдірсе керек. Немесе Саққұлақ 
бидің Мұсатай биге қаратып: «Қайтып 
келіп сәлемдесіп отырсың, бұдан артық 
білім бар ма?» (Төреқұл, 2006: 365), – де-
гені кішінің сәлемінен үлкеннің ризалық 
білдірген көңілін аңғартады. Міне, бұл 
Шағырай шешеннің сөзімен айтқанда: 
«Қисықтарды түзеттің тезге салып, жу-
асыттың тарпаңды бағынбаған» немесе 
Ақтамберді жыраудың:  «Асығу, ашулану 
– шайтан ісі, бұларға жол бермейді жақсы 
кісі», «Өз мінін білген жігіттің тәлімінде 
мін бар ма?» (Әбділдаұлы, 1996: 51),– де-
гендердің айғағы болмақ. Тағы да Ақтам-
бердінің сөзімен айтқанда: «Білімді 
туған жақсыға, залал қылмас мың қарға» 
(Әбділдаұлы, 1996: 53), – дегеннің мәнісі 
сол болар. Бұл қазақы адамгершілік – 
қазақы мәдениет. Ал «қазақы мәдениет 
қазақтың ресми мәдениетіне қарағанда 
анағұрлым бай, терең мағыналы», – деген 
Сәбетқазы Ақатайдың сөзін қолдай оты-
рып, қазақтың үлкенге сәлем беру рәсімі, 
ресми мәдениеттен де қуатты, мәңгі өл-
мейтін-өшпейтін рухани құндылық дер 
едік. Мінеки, бұл – «куәлі істі куә табар» 

деген сияқты күмән туғызбайтын куәлі 
мәдениеттің көрінісі.

Қазақ шешендік өнеріндегі адамгер-
шілік қалып (норма) тұғырына көтеріл-
ген құбылыстардың бірегейі қазақтағы 
қазаға көңіл айту дәстүрі дер едік. Мы-
салы, Б. Адамбаевтың пікірінше: «Адам 
баласының басына түсетін қайғының 
ауыры қазамен байланысты туған естір-
ту, көңіл айту сияқты шешендік сөздердің 
алуан түрлі нұсқалары сақталған, ондай 
сөздерді топтап шешендік көңіл айту де-
уге болады, шешендік сөздер көңілі қара-
лы, беті жаралы жандарды жұбату үшін 
айтылады» (Адамбаев, 1999: 23). Міне, 
бұл қазақ би-шешендерінің ділмарлық 
өнеріндегі шешендік сөз саптау арқылы 
көңіл айту дәстүрін қалыптастырған-
дығынан және оны қандай жағдайда, қан-
дай мақсатпен айтылатындығынан хабар 
беріп тұр деуге болады. Алайда осындағы 
көзделген мақсат немесе қайғылы қазаға 
ұшыраған адамды жұбату, қаралы көңілді 
сергіту мақсаттарының көзделуі – біздің 
пікірімізше, ұлттық адамгершілік норма 
шеңберіндегі адами парыз. Қазаға көңіл 
айту –мұсылмандық қағида бойынша бір 
адам алдында екінші адамның өтейтін 
парызы, міндеті, адамгершілік қалып не-
месе норма. Жанашырлықпен, кісілікпен, 
құрметпен, аса қайырымдылықпен ай-
тылған көңіл қайғылы көңілді сергітеді, 
қазадан түңілтеді. Адамгершілік мәні 
сонда, ол қазаға ортақ екенін, екінші 
сөзбен айтқанда қаза әр адамның басы-
на келетін ортақ құбылыс екенін, қайғы 
кезек дүние екенін ескертіп, қазаға ұшы-
раған адамды жұбатуында. Қазыбек би-
дің Әлімжан деген баласының қазасына 
байланысты Төле бидің:

«Уа, Қазыбегім, нар көтермес жұмыс 
болды.

Өзі беріп ұлыңды өзі алды,
Бұл пенде бір Аллаға не қылады?» 

(Төреқұл, 2006: 122), – деп айтқаны со-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №3 (03) 2024
91

ның кепілі болмақ. Міне, бұл Төленің 
Қазыбек бидің басына түскен қазалы 
жағдайды бөліскен, қаралы көңілді жұ-
батқан адамгершілік ілтипаты, кісілік 
ниеті дер едік. Ауыр қазадан көп уақыт 
басын көтермей жатып қалған Қазыбек 
бидің:

« – Е, е, Төке, құдайға да, халқыма 
да ризамын. Әлімжаным туғанда Орта 
жүздің елі ғана құтты болсын айтып еді. 
Енді ол қайтыс болғанда үш жүздің ба-
ласы келіп көңіл айтып жатыр. Бұған да 
шүкірлік» (Төреқұл, 2006: 123), – деп, ке-
удесін көтеруі Төленің қам көңілге медет 
тұтарлықтай айтқан көңіліне, азаматтық 
мінез көрсетуіне риза болғандығы, жі-
герінің қуаттануы, қайғының сейілінуінің 
белгісі болса керек.

Әрине, мұнда шешендік көңіл айту 
сөздерінің мазмұндық құрылымындағы 
көзқарастардың, айтылған ойлардың 
философиялық астары қозғалады. Ал 
біздің зерттеу жұмысымыздың мақса-
ты тұрғысынан алғанда, көңіл айту құ-
былысы адами әлеуметтік-моральдық 
іс-әрекет, әдептік акт ретіндегі болмысы 
адамгершілік норма шеңберінде жүретін 
үдеріс ретінде қарастырылады. Мәселен, 
Төленің 25 жастағы баласының қаза бо-
луына байланысты Қазыбек бидің:

«Уа, Төке, тұғырдан ұшқан сұңқарыңа,
Тұмұйық жұтқан тұлпарыңа,
Түбін берсін Құдайым!» (Төреқұл, 

2006: 139) – деген шешендік көңіл біл-
діру сөздері – соның кепілі. Сондай-ақ 
Саққұлақ шешеннің: 

«Атаң өлді барлықтан,
Көтердің оны нарлықтан.
Жеріміз шалғай болған соң,
Келе алмадық сондықтан.
Ей, Сәдуақас пен Біләл –
Сөзіме құлағың сал.
Сендер атам-ай дейсің,
Мен ботам-ай деймін.
Жөн менікі еді,

Менің тойыма Мұсажан келіп, 
Мұсажанның тойына 
Нұралыжан келетін
Жөні бар еді.
Пенденің сұрағаны болмай
Алланың қалағаны болады деген осы, 
Шүкіршілік етіңдер» (Кәкішев, 1992: 

121), – 
дегенін алсақ та қазақта өлімге 

көңіл айту мұсылмандық этика бойынша 
адамгершілік парыз екеніне дәлел бола 
алады. Осы ойдың жалғасы ретінде Бай-
далы бидің Айғанымға: «Сен жоқтау ай-
тқалы отырсың, мен тоқтау айтқалы оты-
рмын», – дей отырып, оның:

«Қайрат деген қыран бар,
Қайғыға тізгін бермейтін.
Қайғы деген жылан бар,
Өзекті шағып өртейтін.
Үміт, сенім, тілек бар,
Қуантып, қуат алдырар.
Жылау деген азап бар,
Қуартып отқа жандырар.
Мен қайғыңды қозғағалы келгем жоқ.
Қайратыңды қолдағалы келдім» 

(Төреқұлов, 1993: 127), – деп айтқан 
тұстары, «жыландай» суық қайғы көңіл-
ді жібіту, қазалы болған адамның жігерін 
қайраттандыру, оны өмірге ұмтылдыру, 
«өлгеннің артынан өлмек жоқ, тірі адам 
тіршілігін жасамақ бар» дейтін шын-
дық ұстанымына сүйену идеясын қолдау 
үрдісін айқындайды. Мұнда ақыл мен 
парасат иегері ретіндегі адамның рухани 
дамуындағы ең жоғарғы саты – адамгер-
шілік сананы иелену екенін айту мақса-
ты көзделеді. Көңіл айту моральдық сана 
деңгейіне көтеріле отырып, әр саналы аза-
маттың оң іс-әрекеті мен мінез-құлқының 
тұтасталған формасы, олардың тоғысқан 
шыңы ретінде мойындалады. Гуманистік 
ақыл адамның биопсихикалық қасиет-
терінен (пендешіліктен) ажыратылып, 
биік тұғырға көтерілген. Сонымен қатар 
әр жеке индивидтің гуманистік сезімінің 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (03) 3№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
92

дамуы бүкіл халықтың, ұлттың, мемле-
кеттің ақылының (рухының) даму дең-
гейінің өлшемі ретінде алынуы туралы 
идеяны қозғайды. Ал барша халықтың 
гуманистік ақылы әр индивидтің гума-
нистік сезім барометрі сияқтандырылып 
беріледі.

Баласы өлген Ерден батыр ешкімді 
көргісі келмей қайғырып жатып қалған-
да, көңіл айта келген Шоқай бидің: 

Ей, батыр, Ерден!
Басыңды көтер жерден,
Әкең Сандыбай да өлген,
Оны мына Шоқай көрген.
Көкті бу көтереді.
Жерді су көтереді,
Жүйрікті ду көтереді,
Ауырды нар көтереді
Өлімді ер көтереді…
 Досбол шешеннің: 
Өлмесе қайда кетті, 
Бұрынғының кәрісі.
Жер жүзін жұтса да тоймайды,
Қара жердің талысы.
Ерден-ау!
Өткенге өкінбе,
Келмеске кейіме,
Өлім деген – ұзақ жолдың алы-

сы(Төреқұлов, 1993: 208), – деп айтқан-
дарынан көңіл айтудың үлкен адамгер-
шілік парыз, моральдық феномен екенін 
дәлелдейтін көзқарасты аңғарамыз. Қа-
заға сабырлық керек, «басқа түссе бас-
пақшыл» дегендей, болған іске болаттай 
берік бол дейтін тоқтамға тірейді. «Өмір 
сүруге лайықтының бәрі – өлімге де лай-
ық», – дейтін принципті алдыға көлде-
нең тартады. Демек, самал желдей ескен 
көңіл, жақсы лебіз, жанашырлық сөз 
жаралы көңілді сергітеді. Бұл – шешен-
дік сөз өнерінің этикалық пәрменді қуа-
тын білдіреді. Олай болса, қазақта көңіл 
айту деген сөз – адамды сабырлы, төзімді 
болуға шақыру. Өмірде өлім қайғысын 
тартпайтын, басына ауыр іс түспейтін 

пенде болмайды дегенді ескерте отырып, 
сондай тұста адамның қасынан табылу, 
қайғысын бөліп көтерісу – қазаққа және 
жалпы мұсылманға тән қасиет, адамгер-
шілік қалып деген идеяны нықтай түседі.

Қорыта айтқанда, қазақ халқын-
дағы қайтыс болған адамның жаназасы-
на қатысып, өлімге топырақ салу – қыр 
елінде әр азаматтың өлген адамға деген 
ақырғы парызы боп есептелсе, ал оның 
артындағы бала-шағасына, туған-туысы-
на көңіл айту – адамның кісілік тұлға-
сына сай болудың белгісі. Дала халқы-
ның өлімге деген құрметінің шексіздігі. 
Өлген кісіге құрмет білдіру – ең биік 
адамгершіліктің, өр мәдениеттің белгісі. 
Сірә, бұл қалыптың өзі қазақтың дәстүр-
лі қоғамындағы «Адам» ұғымының ак-
сиологиялық деңгейге көтерілгендігінің 
дәлелі болса керек. Мұндағы басты мәсе-
ле, біздің пікірімізше, адамның бір-біріне 
деген азаматтық парыз идеясын көтеру.

Халық ділмарларындағы адамгер-
шілік қалып (норма) үлгісінің тағы бір 
түрі – көршімен жақсы қарым-қатынаста 
болу парызы. Бұл – адамзаттың нақтылы 
өмір тіршілігі шеңберіндегі әлеуметтік 
қатынас технологиясынан туындайтын 
үрдіс. Себебі кез келген отбасы қандай 
да бір отбасымен іргелес көрші, жапсар-
лас ел, қоныстас ауыл болып өмір сүреді. 
Ол – әлеуметтік шындық әрі табиғи 
заңдылық. Демек, адам баласының көр-
ші-қолаңсыз өмірі болмайды. Олай бол-
са, көрші-қолаң барлық адамзатқа тән 
ортақ қарым-қатынас субъектісін құрай-
ды және әлеуметтік айналым ортасы. 
Сондықтан қай халық болсын «көршілік» 
феноменіне зор маңыз берген. Ал соның 
ішінде біздің түркі тілдес мұсылман жұр-
тында көршімен қарым-қатынаста болу 
мәселесіне ерекше мән-мағына берілген. 
Осыдан барып көршіге қатысты әдеп-и-
балық жол-жоралғылары мен адамгер-
шілік қалыптары (нормалары) жасалған. 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №3 (03) 2024
93

Әр отбасы өздерінің күнделікті тіршілі-
гінде көршіге қатысты сол нормаларды 
басшылыққа алып отырған. Мұсылман 
елдеріндегі, оның ішінде қазақ даласы 
тұрғындарының мұндай қалыптары да 
өзінің моральдық болмыс-бітімдік баста-
уын діни қағидалардан алған деп айта 
аламыз. Өйткені қай халықтың болма-
сын, оның алғашқы рухани болмысының 
өзегінде дін тұрған. Әрбір адамның және 
әлеуметтің ішкі әлемін бірден-бір басты 
реттеуші күш сол кезде дін болған. Діни 
ақлақ (мораль) бойынша, адамға белгілі 
бір әлеуметтік ортада өмір сүру ғұмыры 
берілетін болғандықтан өзін қоршаған 
адамдармен, соның ішінде көршілерімен, 
туыстарымен, қызметтес адамдармен 
жақсы қарым-қатынаста болып, оларға 
құрметпен қарау міндеті жүктелген. Жақ-
сылық жасап, көмек бере алатын жағдай-
да болсақ, ең алдымен соларға жасауымыз 
керек, жақсылық пен жәрдемге мұқтаж 
болсақ, бұны солардан күтуіміз керек 
деп есептеледі. Пайғамбар хадистерінде 
жақын және алыс адамдарға деген мін-
деттерімізді еске сала отырып, көршіге 
қол жұмсап, тіл тигізбеуге, оларға жақ-
сылық пен көмек көрсетуді, адамдарға 
ешқандай зиян тигізбеуді насихаттайды. 
Мәселен, Пайғамбар хадистерінің бірін-
де: «Сіздерден кімде-кім Аллаға және 
ақырет күніне иман етсе, көршісіне зиян 
тигізбесін» делінген. Құран Кәрімде: 
«жақын көршіге, бөгде көршіге… жақ-
сылық қылыңдар», – деп көрсетілген. 
Пайғамбар хадисінде: «Көршілермен 
жақсы қарым-қатынаста болыңдар», – 
деп көрсетіледі. Осындай ұстанымдарды 
негізге алған қазақ ділмарлары көршілік-
ке байланысты адамгершілік қалыптар 
мен қағидаларды орнықтырған. Оның 
моральдық өзегін көршіге қатысты өзара 
бәтуалық, кісілік, сыйысымдылық, қуат-
тастық, мияттастық, сыйластық, тілекте-
стік, мейірімділік, қамқорлық, бір-бірі-

не деген сенімділік пен адалдық, т.б. 
сияқты құндылықтар құраған. Осылар 
көрші ақысына саналып, оны аса қырағы 
сезіммен, ереже-қағида ретінде санап 
орындаған. Осындай көршілік міндеттер 
құдай алдындағы парызға теңестірілген. 
«Көрші ақысы – тәңір ақысы», «Ағай-
ынның аты озғанша, ауылдастың тайы 
озсын», «Жақыныңның жаманын мақта-
ма, көршіңнің ала жібін аттама», – деген 
сияқты мақалдар соның куәсі болса ке-
рек. «Көрші ақысы», «көрші парызына», 
«көршілік қарызға» жүктеледі. Бұларда 
үлкен моральдық құндылықтық жүк-
тің басымдылығы сезіліп, ресми «мін-
деттіліктен» гөрі адамгершілік, кісілік, 
инабаттылық мазмұнның үстемдігі бай-
қалады. Міне, бұл көршілікке қатысты 
қазақы-мұсылмандық әдеп болмысы-
ның көріну технологиясы десек болады. 
Мұндағы басты нәрселер, біріншіден, 
көршілес адамдардың «тең құқылық» – 
«терезесі теңдік» қарым-қатынаста болу 
идеясы болса, екіншіден, жалпы адамзат 
тіршілігінде тату тұру идеясының ба-
сымдылығын дәріптеу, үшіншіден, бұл 
дүниеде көрші ақысы үшін о дүниеде 
сұраққа алынатыныңды ескерту идеясы 
жатқандығын аңғарамыз. Екінші сөзбен 
айтқанда, адамзаттың әрі вертикальды, 
әрі горизантальды байланыста болатын-
дығын мойындату идеясы тұр. «Көршінің 
ала жібін аттамау» сияқты қатаң талабы 
соны көрсетеді. «Өзіңе өзің кәміл бол, 
көршіңді ұры тұтпа» дейтін мақал да 
көршілікке көлеңке түсіруден сақтануға 
меңзейді.

Көршілік өмірде адамгершілік қа-
лыптар (нормалар) маңызды орын ала-
тындықтан да, ол басқа туыстық, жақын-
дық қатынастарға қарағанда неғұрлым 
нәзік болып келетіндігі, шешендік өнер-
де баса көрсетіледі. Мәселен, «Алы-
стағы ағайыннан, алдыңдағы көршің 
артық», «Қоңсы болсаң қорған бол» дей-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (03) 3№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
94

тін мақалдар осы пікірдің дұрыстығын 
білдіреді. Алдыңғы мақалдың астарында 
«Ағайынмен бірге тумақ болғанымен бір-
ге жүрмек жоқ» дейтін әлеуметтік шын-
дық жатыр. Яғни ағайын-туғаныңмен 
ғұмырың мәңгі бірге өтпеуі мүмкін, бірақ 
өмірің қайткенде көршімен бірге болады 
дейтін шындыққа адамзат ақылын жете-
лейді. Ал кейінгі мақалдың тұңғиығында 
исламдық қағидаға сәйкес туысқандық 
қақысынан кейінгі орында көрші қақысы 
келеді дейтін мұсылмандық наным тұра-
ды. Өйткені Құран Кәрім мен Пайғамбар 
хадистерінде Алла тағаланың дүние-
де осы адам қандай өзі деп, оң жақтағы 
көршісінен сұрайтыны айтылған. Оған: 
«Көршілеріңіз Сізді жақсы адам десе, 
онда Сіз – жақсысыз. Егер олар Сізді 
жаман десе, онда Сіз жаман адамсыз», – 
дейтін хадистер дәлел. Бұның мәні, біздің 
пікірімізше, көршілерін ренжітпеу, олар-
дың мұқтаждарын ескеріп, шамасы жет-
кенше көмектесіп-қарасу, оларға қиянат 
жасамау, зиян келтірмеу сияқты адмгер-
шілік құндылықтардан тұрмақ. Мұндағы 
басты идея – адам мен адамды барынша 
татулыққа, сыйымдылыққа баулу идеясы. 
Жоғарыда келтірілген хадис сөзіндегі мо-
раль философиясы неде дейтін болсақ, 
мұсылмандық адамтану мен әдептану 
жүйесінің өлшемі – көршінің бірін-бірі 
туралы пікірі мен лебізі болмақ. Екінші 
сөзбен айтқанда, адамның моральдық 
болмысы тұрғысындағы ақиқат өлшемі – 
ол жөніндегі көршінің пікірі. Бұл, біздің 
пікірімізше, қазіргі батыстың әлеуметта-
ну ғылымындағы орын алып отырған әр 
адам әр кезде өзі туралы басқаның пікірі-
не тәуелді болады дейтін пікірмен тере-
зесі тең келетін көзқарас. Қазақтың дана-
лық сөз өнерінде адамдардың бәрі бірдей 
өзінің көршілік парызына адал бола бер-
мейтіндігінің әлеуметтік шындық бола-
тыны мойындалған. Осыған байланысты 
қалыптасқан мақалдардың деніне көңіл 

аударатын болсақ: «Атың жаман болса, 
сатып құтыларсың, көршің жаман болса, 
қайтіп құтыларсың» деген тұстар сыйым-
дылық пен татулықты қалайтын көршінің 
амалсыздан туған мазалы көңілін білдір-
мек. Бұл көршілік қарым-қатынасты көр-
шілік этикаға бағындыратын, төзімділік 
пен шыдамдылыққа негізделетін әдеп 
қалыптарын бейнелейтін моральдық та-
ным болса керек. Ал осыған кері үрдіс: 
«Отты үрлей берсең, өшіресің, көршіңді 
күндей берсең, көшіресің» дейтін мақал-
мен көрсетіліп тұр. Мұнда көршіні құр-
меттеп, оған қиянат жасамауға, жылт 
еткенін көріп қызғанбауға, күндемеуге, 
кекетіп-мұқатпауға, көрші қандай да бір 
қиындыққа душар болса табаламауға, 
ішкі ісіне ретсіз араласпауға, көршінің 
жөнсіз мазасын алмауға қарай баулу иде-
ясының жатқандығы анық. Сайып кел-
генде, адамзат ақылын «түйменің инесіз 
күні жоқ», «көптен айырылған көмусіз 
қалады», «көлден шықса балық өледі, 
елден шықса жалғыз өледі» дейтін түйіні 
бірге тоғысатын принципке тірей оты-
рып, этикалық сананы сергітетін көзқа-
расты білдіреді. Көршімен тату тұру әдеп 
нормасын шыңдай түседі.

Міне, осындай өмір шындығынан 
туындап отыратын мәселелер ескеріле 
келіп, халық даналығында адамдар өзіне 
жаңа қоныс таңдау барысында, болашақ 
көршілерінің қандай жан болатынына 
немқұрайды қарамауды ескертетін ше-
шендік нақылдардың қалыптасқанын 
байқаймыз. Мәселен, «Үй сатып алма, 
көрші сатып ал», «Жақсы көрші тапқаның 
– көп олжаға батқаның» деген мақалдар 
соның куәсі болмақ. Ақтайлақ шешен-
нің: «Жаман көршің бар болса, саусағын 
бүгіп санасар», – деп айтқанындай ауыл 
арасының берекесін кетіретін орынсыз 
дау-дамайдан, жазықсыз жала мен күнде-
уден, көрсе қызарлық пен іштарлықтан, 
көзге ілмеушілік пен тоң-торыс суық 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №3 (03) 2024
95

қабақтан сақтану үшін болашақ көршіні 
таңдай да тани білудің маңыздылығын 
жоғары қойған көзқарас осы дер едік. 
Бұл айтылғандардың көздейтін мақса-
ты – «Жақсы көршің бар болса, жағдай-
ыңа жанасар» (Ақтайлақ шешен), «Итің 
жақсы болса, – ырысың, көршің жақсы 
болса – тынысың» деген сияқты этика-
лық мазмұнды арқалаған құндылықтар. 
Жақсы көршінің жағдайға жанасуы мен 
өмірдің рухани тынысына айналуының 
астарында адамзат ғұмырының бар қы-
зығы мен шыжығы дәл сол көршілердің 
әдепті-ибалығына, кісілігіне, адамгер-
шілік болмысына, тәлім-тәрбиесі мен ру-
хани-мәдени өресіне байланысты бола-
тын әлеуметтік қарым-қатынас шындығы 
жатыр деп есептейміз. Оған: «Қоңсы 
қоңсыдан тәлім алады, молда молдадан 
білім алады» деген мақалдар дәлел. Мұн-
да көршілердің бір-бірінен тәлім алып, 
тәрбие жұмысын жүргізетіні, көрші-
ден өнегелік ықпал болатыны және оны 
бағалап, қадір тұтуы, жақсы шарапатына 
талпыну керектігі туралы идеялар жат-
са керек. Осыдан келіп қазақтың «Ұлың 
өссе, ұлы жақсымен ауылдас бол, қызың 
өссе қызы жақсымен ауылдас бол» деген 
сияқты мақалдар туындаған. Бұл мақал 
алдыңғы көршінің көршіден тәлім-тәр-
бие алуы жағдайынан туындап, көршінің 
әр отбасының моральдық болмысына 
нәр беріп, әдеп күшін дарытып, рухани 
қадір-қасиетін жандандырып отыраты-
нын білдіреді. Ұл мен қызымыздың, өсер 
ұрпағымыздың бойына игі қасиеттерді 
орнықтырып отыратындығының әлеу-
меттік шындық екенін білдірсе керек. 
Олай болса, жоғарыда айтылғандар әр 
азаматтан көршіге адамгершілікпен қа-
рым-қатынас жасауды, кіші пейілділік, 
сыпайы да қарапайымдылықты, көршінің 
де тілек-мүддесін, мұң-мұқтажын еске-
руді, қадіріне жете білуді, оның да ұлы 
мен қызына қамқорлықпен қарауды, қу-

анышына қуанып, қайғысына адал ниет-
пен ортақтасуды талап ететін мұсылман-
дық қалыпты білдіреді. Міне, бұл – қазақ 
шешендігіндегі көршілік әдеп-ибалық 
қалыптардың жанды көрінісі.

Қазақ би-шешендерінің халықтық 
дәстүрден моральдық норма ретінде ерек-
ше көңіл аударған мәселесінің бірегейі – 
еліміздің этикалық санасында орныққан 
меймандостық пен қонақжайлылық фе-
номені. Мейманға деген жылы көңіл мен 
құрмет көрсету дәстүрі – адамгершілік 
құбылыс ретінде қалыптасып, мораль-
дық норма статусына ие болған. Осы 
жерде, алдымен, қонаққа құрмет көрсе-
ту мәселесі қазақ шешендігінде неліктен 
адамгершілік қалып (норма) ретінде қа-
растырылады дейтін сұрақ тұрады. Біздің 
пікірімізше, жоғарыда көршіге байланы-
сты айтылған міндеттер сияқты, мұнда да 
би-шешендер негізінен діни қағидаларға 
сүйенеді. Діни хадистерде: «Сіздерден 
кімде-кім Аллаға және ақырет күніне 
иман етсе, қонақты сыйласын…», – деген 
аяттар бар. Міне, осыдан келіп, жалпы 
мұсылман халқында, әсіресе қазақ елін-
де қонақжайлылық пен меймандостық әр 
отбасының адамгершілік парызы болып 
орнығып қалыптасқан. Демек, мейман-
достық – «қонағы айтпай қонатын, көрші 
айтпай кіретін» қазақ жұртының рухани 
құндылық ретінде этикалық санасына 
сіңген этноментальдық құбылыс болып 
орныққан әдебі. Келген қонақты ерекше 
ықылас-мейіріммен қарсы алып, күту үл-
кен кісілік, азаматтық, адамгершілік мі-
нез ғана болып қалмаған, тіпті құқықтық 
жауапкершілігі бар міндет те болған. 
Қазақ даласындағы бұрынғы дәстүрлі 
қоғамының «Жеті жарғы» заңдарында 
және оған дейінгі де қылмыстық істерді 
анықтайтын ереже-қағидаларында қо-
нақты күту мәселесі арнайы көтерілген. 
Онда тіпті «құдайы қонақ» деген катего-
рия өзінше заңдық статусқа иелік тұрғы-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (03) 3№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
96

сынан қарастырылған. Мысалы, құдайы 
қонақты қондырмаған үй айып төлеген. 
Қондырмай жіберілген жолаушы соның 
салдарынан өлімге душар болса немесе 
басқадай бір зардап шексе, келісімді құн 
төлеген. Міне, осының бәрі –қазақтың 
дәстүрлі қоғамындағы қонаққа деген 
ерекше адамгершілік тұрғыдан алынған 
қалыпты (норманы) берік орнықтыру, 
оны бұзуға жол бермеу мақсатынан туған 
дәстүрі. Осы орайда, Ақселеу Сейдімбек-
тің қазақтың қонақ күту дәстүрін кісілік 
мінез деп мойындаған және ұлтымыз-
дың осы салты «кез келген отбасы үшін 
бұлжымайтын моральдық-этикалық қа-
лып (норма) ретінде орныққан», – деген 
пікірімен әбден келісуге болады.

Адамгершілік қалып (норма) болып 
орныққан, міне, осынау моральдық мен-
талитеттің өзінше үрдістік болмысы қа-
зақ би-шешендерінің сөз өнерінде ерек-
ше көрініс тауып, бағаланып отырған. 
Мәселен, «Мейман атаңнан да үлкен» де-
ген мақалды алсақ, ол қазақтың қонақтың 
мәртебесін жоғары көтеру идеясын бай-
қатпақ. «Сыпайы қонақ сыйыңды жей-
ді» деген мақал да қонаққа көрсетілуге 
тиісті сый-құрметке инабаттылық, мәде-
ниеттілік, кісілік пен әдеп-ибалық тұрғы-
сынан қарау идеясын көтеру үрдісін бай-
қатады. Мұндағы басты идея – мейманды 
тамаққа тойғызу емес, тамақтан гөрі, 
адамгершілік мінезге негізделген ілти-
патты көңілдің маңыздырақ екенін көрсе-
ту. Бұл қазақтың адамгершілік тұрғыдағы 
этноментальдық моральдық санасының 
биігін көрсетпек. Сондықтан әр отбасы-
ның келген қонақты ерекше ынта-ықы-
ласпен, ілтипатпен, мейіріммен қарсы 
алып, ақ тілек, таза ниетпен шығарып 
салуын адамзаттың өмір сүру шартына 
балаған.

Қазақ жұртының осы принципі қо-
нақты қарсы алып, атының басын ұстап, 
аттан қолтықтап түсіріп алып, оң қол-

тығынан демеп аттандырғанға дейін-
гі аралықта көрсетілетін сый-сияпат, 
жөн-жосық пен кісілік жоралғыларды, 
ас-су берудің рәсімдік жүйесін қалыпта-
стырғандығын шешендік өнерден айқын 
көруге болады. Мәселен, Ақтайлақ би-
дің Жанақ ақынды қонақ ету ниетімен 
баласына: «Тез үйге бар да, мал сойғыз 
және оңаша үй тіккіз. Жанақты шақы-
рып келтіре алмаушы едім, бүгін дәм 
айдап өзі келді…», – деп айтуы –соның 
кепілі. Сол сияқты Балпық бидің бір топ 
адамдармен суан ауылына келе жатқанын 
естіп, суанның қараменде руы ішіндегі 
Малдыбай бидің оларды алдынан шығып 
қарсы алып, оның өз жігіттеріне: «– Ау, 
жігіттер, ауылға шабыңдар, үй тіксін, мал 
сойсын!» – деп бұйрық беруі де қонақты 
дұрыс қарсы алудың үлкен этикалық құ-
былыс екенін білдірсе керек. Шабанбай 
шешеннің Жанқұттыға: «Аллаға жаға-
мын десең, азанды бол, халқыңа жаға-
мын десең, қазанды бол…», – деп берген 
батасының астарына үңілетін болсақ та 
қонақты күтіп алудың әр адамға парыз 
екені көзделеді. «Қазанды болу» деген 
сөз – меймандос болу. Яғни әр отбасы-
ның үйіне келген кез келген адамға есі-
гінің ашық, төрінің жазық, дастарқаны 
жаюлы, асының әзір болуын, кең пейіл-
мен, жарқын қабақпен қонағын күтіп алу 
– парыз дегенді аңғартады. Сондай-ақ 
бұл келтірілген мысалдарда қазақтың 
«бөлінбеген енші» деген ұғым арқылы 
көрсетілетін әр отбасының кез келген 
қонаққа қонақасы беру дәстүрі байқала-
ды. Қонақасы берудің де өзінше рәсімдік 
жүйесі болған. Қазақ қонағына жолына, 
жасына, жынысына қарай кәделік рәсім 
орындап отырған. Оның өзі ерекше мәсе-
ле деп есептейміз.

Қазақ шешендігінде қонақ күту 
үдерісіне де ерекше мән берілген. Мәсе-
лен, қонақтың мазасын алатын немесе 
көңіліне келетін, өкіндіретін жағдайдың 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №3 (03) 2024
97

болмауы қадағаланады. Бұған Балпық 
бидің үйіне келген қонақтарына ас-су 
беру барысында оның бәйбішесінің кей 
жайсыз әңгімесін Балпық бабаның інісі 
Қанай шешеннің тыйып тастауы немесе 
Бөлтірік шешеннің нағашысы Қоңырбай-
дың үйіне келген қонақтарға сойылатын 
малға қошқардың әкелуіне үй иесінің 
тыйым салуы деген сияқты оқиғалар мы-
сал бола алады. Сондай-ақ қонақ барда 
отбасы мүшелерінің өзара не басқа біре-
улермен, немесе келген қонақпен сөзге 
келіп, ренжісуі, кінәласуы не тымырай-
ып үндеспеуі, қабақтары қатулы, жүз-
дері түнеріңкі болуы, бала-шағаға ақы-
рып-жекіру қонақты жақтырмағандық 
болып есептеліп, әдепсіздікке саналған.

Қадірлі, сыйлы қонақ келгенде, ол 
кісінің денсаулығы, көңіл күйі, зауқы 
ескеріліп отырған. Қонақпен болатын 
әңгіменің тақырыбына да мән берілген. 
Көбіне қонақты сөйлетуге тырысқан. 
Мысалы, Тезек төре үйіне келген Бөл-
тірік шешенді шын ықыласымен күтіп, 
сырлы әңгімеге тартып отыруы – осы-
ның дәлелі. Келген кісіге қызықсыз, бей-
мәлім үй ішінің шарасына ғана қатысты 
ұсақ-түйек әңгімелерді айтып, зерік-
тіріп, запы қылмау жақтары да ескеріл-
ген. Осындай ұсақ әңгімеден аспаған 
адамдарға Бөлтіріктің сыны мынандай:

 Құлын бермес биеңнен,
 Лақтаған ешкі артық.
 Байлау бермеген биіңнен,	
 Үндемеген есті артық (Төреқұлов, 

1993: 37 б.).
Қазақтың келген қонағына сый-құр-

метінің бірі ретіндегі бұйымтай сұрау 
дәстүрі де шешендік өнерде ескерілген. 
Бұл қазақ қонағының әдейілеп келген-
дегі жеке шаруасын бірден айтпай, тек 
аттанарда, онда да, салт бойынша, үй 
иесі міндетті түрде бұйымтай сұраған-
нан кейін ғана айту әдебінен туындаса 
керек. Осы орайда, Төле биді қонақ етіп 

күткен Жалайыр елінің ел ағалары мен 
игі жақсыларының жиналып, қайтар ал-
дында оған қошемет көрсетіп, былайша 
бұйымтай сұрауын айтуға болады. Сонда 
ел ағалары:

– Аға, сізге қандай кәде-сый беріп 
қайтарарымызды білмей отырмыз. Ат 
басындай алтынымыз дайын, оны олқы 
санасаңыз, қалағаныңызды айтыңыз. 
Бір қолқаңызға жарайтын етек-жеңі кең 
елміз, қонақты риза етуге шама жетеді, 
– дейді. Сонда Төле би: «Баяғыда Хакім 
Лұқпан, осы қазір біз отырған секілді, 
ел жақсыларымен бас қосуын бір жасқа 
балап, мың жасадым деген екен. Мен де 
бүгін жасарып, марқайып, қуанып отыр-
мын. Жағам –жайлау, көңілім – жаз. Ел-
дің игі жақсыларымен бас қосқаныма дән 
ризамын. Басты бұйымтайым осы еді. Ал 
маған және нөкерлерімнің әрқайсысына 
тайтұяқ, қойтұяқ алтын берсеңіздер де 
аруақ риза болар не болмас. Аға бала-
сысыңдар, Тарақтан сендер, Абақтан біз 
тараймыз. Ағайыннан дүние дәмететін, 
кәдеге қызығатын жан емеспін. Дидар 
ғайып – дидарластым, Дәм ғайып – дәм 
татыстым, неке ғайып – некелестім, өмір 
ғайып – ерке өстім. Ажал ғайып – топы-
рағым қайдан боларын бір Алла біледі. 
Қошеметтесеңіздер, Іленің суынан өт-
кізіп салыңыздар, одан басқаның керегі 
жоқ» (3, 95), – деп жауап береді. Міне, бұл 
қазақ жұртының адамгершілік нормасы 
аясында жүріп отырған әдемі әдебінің, 
ақылды салтының көрінісі болса керек. 

Қонақ күту рәсімінің адамгершілік 
шартпен орындалуын би-шешендер «қа-
зан-ошақ иесі», «от-анасы» – әйелдің мі-
незімен де байланыстырған. Қонақтың 
жай-күйінің болу-болмауы көбінесе 
әйелге байланысты болатынына баса 
назар аударылған. «Келгенше қонақ ұя-
лады, келген соң үй иесі ұялады» деген 
мақалдың мәнісі осында болса керек. 
Сол сияқты осы ойдың жалғасы ретін-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (03) 3№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
98

де «Ер – егіз, еңбек – жалқы» деген мә-
телдің мағынасын түсіндірген Сапақ би: 
«Көргенді қыз алсаң, көзіңе шөп салмаса, 
өзіңнің жоғыңды білдірмей қонағыңды 
оң қабағымен қарсы алып, жылы шырай-
мен шығарып салып отырса, егізің әне 
сол болады» (Төреқұлов, 1993: 236), – де-
ген екен. Қонағын күтуіне қарай да әйел-
ге баға беріліп, жақсы болса ердің сыңа-
рына балаған. Қанай шешен: «Алғаның 
жақсы болса, үй мен қонақтың тұрағы» 
(Төреқұл, 2006:, 546), – деп қонағына іл-
типатпен құрмет көрсеткен әйелді ердің 
бес бақытының біріне теңеген. Осыған 
ұқсайтын ұйқасты Жанқұтты бидің ше-
шендік шиырларынан да кездестіруге 
болады. Мысалы ол: «Әйелің жақсы бол-
са – қонағың мен үйіңнің тұрағы, балаң 
жақсы болса – екі көздің шамшырағы» 
(Төреқұлов, 1993: 181), – деп келтіреді. 
«Әйелің жақсы болса, досың жаныңа 
жиналып, рақаттанар қонағың», – деген 
шешендік толғауды алсақ та, қонақтың 
күтімінің болуы әйелге тікелей тәуел-
ді. Олай болса, адамгершілік қалыптың 
сақталуының өзі әйел затына байланы-
сты болатыны айқындалады. Демек, қо-
нақтың күтілуі әйелге үлкен сын болып 
есептелген. Сол себепті әйел қонақ кел-
се, ұят болмасын деп бар жақсы бұйы-
мы мен орын-көрпесін, дәмді тамағын 
келетін қонағына «бөлінбеген енші» 
ретінде сақтаған. Әйел заты «Қонақ аз 
отырып, көп сынайды» дейтін ұстанымға 
сүйенген. Қонағын дұрыс күте алмаған 
әйелдің тірлігі арқылы сол үйдің, ауыл-
дың аты ел-жұртқа жаман жағынан тара-
тылып, кейде кісі бетіне салық болатын 
әңгімеге айналған. Осындайдан би-ше-
шендер қонағын дұрыс күте алмаған 
әйелдерді сынап-мінеп отырған. Мыса-
лы, «Әйелің жаман болса, досың сенен 
безініп, үйіңнен кетер қонағың», – деген 
шешендік сын – соның дәлелі. Осыдан 
«дастарқаны жоқ», «келбатыры жоқ», 

«пейілі тар» деген бағалар отағасына, сол 
үйге берілетін мінездемелер туындайды. 
Қорқыттың: «Қонағы жоқ қараша үйден 
құлазыған түз артық», Мәшһүр Жүсіп 
Көпейұлының: «Келген қонаққа дәм бер-
меген үйдің ырысын шайтан жейді екен», 
– дегендерінің мәнісі сонда болса керек. 
Пайғамбардың хадистерінде: «Үйлеріңе 
қонақ қонбайтын үй иелері – жаман 
адамдар», – делінген. Міне, осыдан қа-
зақтың әдептік танымына «Қонақ келсе, 
құт» деген моральдық сана орныққан.

Қорытынды
Қорыта келгенде, жоғарыда көрсетіл-

ген мәселелер шешендік сөз өнерінің қа-
лыптасуы ұлттық моральдық нормалар-
дың қалыптасуы мен көрінуі, бейнеленуі 
үшін ең ұтымды, тиімді жанр болып ке-
летіндігін мойындатады. «Жеке адамның 
да, қоғамның да ішкі қуаты – өз ішінде», 
–дейтін діни концепцияға сүйенетін бол-
сақ, шешендік сөз өнерінде бейнеленген 
адамгершілік нормалар қазақ қоғамын 
іштей реттеп, үйлестіріп отыратын, оның 
ішкі моральдық жүйесін, ішкі пәрменді 
қуатын білдіреді. Қазақ елінің әдеп-и-
балық болмысы жеке адам мінезі мен 
жалпы халықтың тектілік қалыптарының 
үйлесуі арқылы және бүкіл халықтың 
кісілік мінезі формасында беріледі. 
Яғни жеке адамның тәрбиелілігі бүкіл 
халықтың тектілігімен диалектикалық 
түрде ұштасады. Жеке кейіпкерлердің 
моральдық иерархиясы дара тұлға дең-
гейіне көтеріліп сол арқылы бүкіл ұлт-
тың моральдық өлшемдер арнасы беріліп 
отырады. Сондықтан қазақтың шешендік 
сөз дәстүріне еліміздің ұлттық мораль 
философиясының озық үлгілері тән деу-
ге болады. Бұл көрсетілген адамгершілік 
нормалар біріншіден қазақ халқының 
тіршілік философиясынан туындайтын 
мінез иерархиясын көрсетеді. Екіншіден, 
халықтың әлеуметтік қатынас шеңберін-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №3 (03) 2024
99

Пайдаланылған әдебиеттер тізімі

Адамбаев Б. Шешендік өнер. –Алматы: Ғылым, 1999. -204.
Әлменұлы Б. Шешендік сөздер/Құрастырған Ж. Дәдебаев. –Алматы: Ғылым, 1993. -144.
Бейсенов Қ. Қазақ топырағында қалыптасқан ғақлиатты ой кешу үрдістері. –Алматы: 

Ғылым, 1994. -168.
Билер сөзі/Құрастырған Т. Кәкішев. –Алматы: «Қазақ университеті», 1992. -160.
Дау шешеді дана сөз/Құрст. О. Әбділдаұлы. –Алматы: Жеті жарғы, 1996. -304.
Ж.Б. Ошақбаева. Қазақстанның қазіргі жаңғыру кезеңіндегі қазақ халқының филосо-

фиялық-поэтикалық мұрасының рухани-мәдени әлеуеті. Ұжымдық монография. –Алма-
ты: ҚР ҒЖБМ ҒК Философия, саясаттану және дінтану институты, 2022. -376.

Исмаилов О. Бабалар сөзі – даналық көзі. –Алматы: Білім, 1996. -186.
Төреқұл Н. Даланың дара ділмарлары. –Алматы: ЖШС «Қазақстан» баспа үйі, 2006. -592.
Төреқұлов Н., Қазбеков М. Қазақтың би-шешендері. 1-2-кітап. –Алматы: Жалын, 

1993. - 400.
Төреқұлұлы Н. Қазақтың 100 би-шешені. –Алматы: Қазақстан, 1995. -384.
Шешендік сөздер/Құраст. Адамбаев Б. –Алматы, 1990. -169.

References
1. Adambaev B. Sheshendіk óner. –Almaty: Ǵylym, 1999. -204.
2. Álmenuly B. Sheshendіk sózder/Qurastyrǵan J. Dádebaev. –Almaty: Ǵylym, 1993. -144.
3. Beısenov Q. Qazaq topyraǵynda qalyptasqan ǵaqlıatty oı keshý úrdіsterі. –Almaty: 

Ǵylym, 1994. -168.
4. Bıler sózі/Qurastyrǵan T. Kákіshev. –Almaty: «Qazaq ýnıversıtetі», 1992. -160.
5. Daý sheshedі dana sóz/Qurst. O. Ábdіldauly. –Almaty: Jetі jarǵy, 1996. -304.
6. J.B. Oshaqbaeva. Qazaqstannyń qazіrgі jańǵyrý kezeńіndegі qazaq halqynyń fılosofııalyq-

poetıkalyq murasynyń rýhanı-mádenı áleýetі. Ujymdyq monografııa. –Almaty: QR ǴJBM ǴK 
Fılosofııa, saıasattaný jáne dіntaný ınstıtýty, 2022. -376.

7. Ismaılov O. Babalar sózі – danalyq kózі. –Almaty: Bіlіm, 1996. -186.
8. Tórequl N. Dalanyń dara dіlmarlary. –Almaty: JShS «Qazaqstan» baspa úıі, 2006. -592.
9. Tórequlov N., Qazbekov M. Qazaqtyń bı-sheshenderі. 1-2-kіtap. –Almaty: Jalyn, 1993. - 400.
10. Tórequluly N. Qazaqtyń 100 bı-sheshenі. –Almaty: Qazaqstan, 1995. -384.
11.  Sheshendіk sózder/Qurast. Adambaev B. –Almaty, 1990. -169.

де өмір сүру технологиясын айқындай-
ды. Қазақ шешендігіндегі адамгершілік 
нормалары негізінен алғашқы дүниета-
нымның ислам дінімен, оғанға дейінгі 
діндермен, нанымдармен, культтермен 
синкретті қоспасын көрсетеді. Қазақтың 

халықтық дүниетанымының нақтылы 
ілімдік негіздері немесе философиялық 
доктриналары болмады. Алайда тұтастай 
алғанда ол белгілі бір моральдық-фило-
софиялық позицияны бейнелеп отырды.


