
ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (03) 3№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
68

ҒТАМР/ SRSTI/ ГРНТИ 21.15.47

https://orcid.org/0000-0002-3211-0007
Adilalau72@mail.ru

https://orcid.org/0000-0001-8073-4044
nmu.shamshat@gmail.com

ИСЛАМ ҚҰҚЫҒЫ ӘДІСНАМАСЫНДА ИЖТИХАД 
ТҰЖЫРЫМДАМАСЫ 

Алау Әділбаев
PhD, қауымдастырылған профессор,

Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті 
университеті,

Алматы қ., Қазақстан

Шәмшат Әділбаева
PhD, қауымдастырылған профессор,

Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті 
университеті,

Алматы қ., Қазақстан
	

ِ مفهوم الاجتهاد في منهجيَّةَ الفقه الإسلاميِّ�

ألاو أديلباييف
أستاذ مشارك، دكتور

 الجامعة المصرية للثقافة الإسلامية نور مبارك
ألماتي، كازاخستان

 شامشات أديلباييفا
أستاذ مشارك، دكتورة،

 الجامعة المصرية للثقافة الإسلامية نور مبارك
ألماتي، كازاخستان 

THE CONCEPT OF IJTIHAD IN THE METODOLOJY OF 
ISLAMIC LAW

Alau Adilbayev
PhD, associate professor,

Egyptian University of Islamic Culture 
Nur-Mubarak

Almaty, Kazakhstan

Shamshat Adilbayeva
PhD, associate professor,

Egyptian University of Islamic Culture 
Nur-Mubarak

Almaty, Kazakhstan

КОНЦЕПЦИЯ ИЖТИХАДА В МЕТОДОЛОГИИ 
ИСЛАМСКОГО ПРАВА 

Алау Адилбаев
PhD, доцент

Египетский университет исламской 
культуры Нур-Мубарак
г. Алматы, Казахстан

Шамшат Адилбаева
PhD, доцент

Египетский университет исламской 
культуры Нур-Мубарак
г. Алматы, Казахстан



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №3 (03) 2024
69

Аңдатпа. Ислам құқығы – адам өмірінің барлық саласын қамтитын кешенді жүйе. 
Мұсылман баласының діни әрі дүниелік міндеттері мен жауапкершіліктерін, Алла Тағала 
және өзге адамдармен қарым-қатынасын реттейді. Ислам құқығында құқықтық нормалар 
белгілеуде пәтуаның рөлі ерекше. Өз кезегінде қандайда бір мәселеге қатысты пәтуаға қол 
жеткізу ижтихадты талап етеді. 

Діннің ең негізгі дереккөзі саналатын Құран мен хадистерде адам баласын ойлануға, 
терең үңілуге шақыратын мәтіндер көптеп кездеседі. Сол тұрғыдан алғанда ижтихад діни 
мәтіндерді дұрыс түсініп, жүзеге асыруда аса маңызды саналатын – рационалды әрекет. 
Уақыт сынаптай сырғып өткен сайын өмірдің ұдайы өзгеріп, жаңа мәселелердің тоқтаусыз 
туындай берері – шындық. Діни мәтіндердің шектеулігі мен туындайтын мәселелердің 
шектеусіздігі ижтихад құбылысының әрдайым өзектілігін жоймайтындығын көрсетеді.    

Осы мақалада ислам құқығы методологиясында сонау ерте кезеңнен бастап қолға 
алынып, түрлі тұжырымдарға түрткі болған ижтихад ұғымы, мән-мағынасы мен қамту 
аясы, үкім шығарудағы маңызы, ижтихадқа құзыреттілік шарттары, ижтихадтың үкімі, 
ижтихадқа рұқсат етілген және етілмеген мәселелер, ижтихадтың бөлініп-бөлінбейтіндігі 
мен ижтихадтың тоқырауына жол ашқан «ижтиха есігінің жабылуы» мәселесінің себеп-
салдары, кейінгі ғасырдағы жаңа ұмтылыстар жан-жақты талқыланып, сараланады.

Түйін сөздер: Құран, сүннет, ислам құқығы, ижтхад, пәтуа.

ينيَّةَ  م واجبات المسلم الدِّ�ِ الملخََّص: الشََّريعة الإسلاميَّةَ نظام شامل يتضمن جميع جوانب حياة الإنسان. فهي تنظِّ�ِ
والدُّنُيويَّةَ، وكذلك علاقاته مع الله تعالى ومع الآخرين. ويعدُُّ إصدار الفتاوى ذا دور بارز في تحديد القواعد القانونيَّةَ 

في الشََّريعة الإسلاميَّةَ، حيث يتطلَّبَ الوصول إلى الفتوى بذل الاجتهاد.
ينيَّةَ الأساسيَّةَ، المتمثِّ�لِة في القرآن الكريم والأحاديث النَّبَويَّةَ، تحتوي على العديد من الآيات  إنََّ النُّصُوص الدِّ�ِ
والأحاديث الَّتَي تدعو الإنسان إلى التَّفَكير والتَّأَمُُّل العميق. ومن هذا المنطلق، يُعُدُُّ الاجتهاد من الأنشطة العقلانيَّةَ 
ينيَّةَ وتطبيقها بشكل صحيح. ومع مرور الزََّمن، تتغيَّرَ الحياة باستمرار وتظهر مسائل  الضََّروريَّةَ لفهم النُّصُوص الدِّ�ِ
ينيَّةَ مقابل لا محدوديَّةَ القضايا النَّاَشئة  جديدة لا تتوقَّفَ عن الظُُّهور. ويشير هذا الواقع إلى أنََّ محدوديَّةَ النُّصُوص الدِّ�ِ

تجعل الاجتهاد ضرورة مستمرََّة لا يمكن الاستغناء عنها.
ِ، منذ العصور الأولى، ويتمُُّ تحليل معناه  في هذه المقالة، يتمُُّ تناول مفهوم الاجتهاد في أصول الفقه الإسلاميِّ�
الَّتَي  تتمُُّ مناقشة شروط الاجتهاد، وأحكامه، والقضايا  الشََّرعيَّةَ. كما  يَّتَه في إصدار الأحكام  ومدى شموليَّتَه وأهمِّ�ِ
يجوز فيها الاجتهاد والَّتَي لا يجوز فيها، إضافة إلى قضيَّةَ »إغلاق باب الاجتهاد« وأسبابها ونتائجها. كما يتمُُّ تسليط 

الضََّوء على المحاولات الجديدة في العصر الحديث لإعادة إحياء الاجتهاد.
الكلمات المفتاحيَّةَ: القرآن، السُُّنَّةَ، الشََّريعة الإسلاميَّةَ، الاجتهاد، الفتوى.	

Abstract. Islamic law is a comprehensive system encompassing all aspects of human life. 
It regulates the religious and worldly obligations and responsibilities of Muslims, as well as 
their relationships with Allah and other people. In Islamic law, the fatwa plays a special role in 
establishing legal norms. Issuing a fatwa on any given issue, in turn, requires ijtihad.

The Quran and Hadith, the primary sources of Islam, contain numerous calls for reflection 
and deep analysis. From this perspective, ijtihad is a rational action of great importance for the 
correct understanding and application of religious texts. As time passes, new issues inevitably 
arise, reflecting the dynamic nature of life. The finite nature of religious texts and the infinite 
nature of emerging questions underline the perpetual relevance of the phenomenon of ijtihad.

This article delves into the concept, significance, and scope of ijtihad within the methodol-
ogy of Islamic law. It explores its role in decision-making, the qualifications required for ijtihad, 
its legal status, the issues where ijtihad is permitted and prohibited, as well as the causes and con-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (03) 3№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
70

sequences of “the closing of the gates of ijtihad” and the renewed efforts in subsequent centuries.
Keywords: Quran, Sunnah, Islamic law, ijtihad, Fatua 

Аннотация. Исламское право — это комплексная система, охватывающая все сферы 
жизни человека. Оно регулирует религиозные и мирские обязательства и ответственность 
мусульманина, а также его отношения с Аллахом и другими людьми. В исламском праве 
особую роль в установлении правовых норм играет фетва. В свою очередь, для того чтобы 
вынести фетву по какому-либо вопросу, требуется иджтихад.

В Коране и хадисах, которые являются основными источниками ислама, встречаются 
многочисленные призывы к размышлению и глубокому анализу. С этой точки зрения 
иджтихад является рациональным действием, которое имеет важное значение для 
правильного понимания и реализации религиозных текстов. Время не стоит на месте, 
и с его течением возникают новые проблемы, что является объективной реальностью. 
Ограниченность религиозных текстов и бесконечность возникающих вопросов 
свидетельствуют о том, что феномен иджтихада всегда будет актуален.

В данной статье рассматриваются понятие, значение и охват иджтихада в методологии 
исламского права, его значение в вынесении решений, условия компетенции для 
иджтихада, его правовой статус, вопросы, по которым иджтихад разрешён и запрещён, 
а также причина и последствия «закрытия дверей иджтихада» и новые стремления в 
последующие века.

Ключевые слова: Коран, сунна, мусульманское право, ижтихад, фетва.

Кіріспе
Ислам құқығы – діни, саяси және 

қоғамдық өмірдің барлық саласын қамти 
отырып, жасалуы немесе сақтануы қа-
жет үкімді қамтитын кешенді жүйе. Сон-
дықтан мұсылман баласының құқығы, 
міндеті мен жауапкершілігін реттеуде 
ислам құқығы әдіснамасының маңызы 
ерекше. Құқық және құқықтық норманы 
белгілеу ерекше байыптылық пен жоғары 
жауапкершілікті қажет етеді. Осы тұрғы-
дан алғанда ислам құқығы әдіснамасын-
да үкімге қол жеткізуде ижтихадтың мәні 
жоғары.

Ижтихад ( تِْجِْهََاد  лексикалық – ( ا
тұрғыдан «күш-қайрат жұмсау, табан-
дылық, барлық ынтасын жұмсау» деген 
мағынаға саятын «жһд» түбірінен туын-
даған есім сөз. Ол фақиһтың тафсили 
дәлелдерінен қандай да бір шарғи үкімді 
нақтылауда барынша шама-шарқын жұм-
сауды білдіреді (Әз-Зухайли, 2004: 2-том. 

328). Бұл сөз қиындықты қамтитын істер-
ге қатысты ғана қолданылады. Ижтихад-
тың терминдік мағынасы – фақихтың 
шариғат дәлел деп есептеген айғақтарға 
сүйене отырып, шариғи үкім шығаруға 
бар күшін жұмсауы. Кейбір ғалымдар 
бұл анықтамаға «фақихтың бар күшін 
сарқа жұмсауы» деген сөзді де қосады. 
Ижтихад деп шариғат дәлелдерін ег-
жей-тегжейлі зерттеп, үкім шығаруды 
атайды. Сонымен қатар «Алла тағаланың 
үкімін табу мақсатында құқық теориясы-
ның ережелері мен қағидаларын тереңі-
нен зерттей отырып, оны жүзеге асыру 
үшін фиқһ саласы ғалымының ерекше 
күш-қайрат жұмсауы» деп те анықтама 
берілген (әш-Шәуқани, 1909: 232). 

Ислам шариғатында Құран мен сүн-
нет діни нормалардың негізгі дереккөзі 
саналғанымен, оларды түсініп, жүзеге 
асыруда ақылды қолданбау мүмкін емес. 
Өз кезегінде діни мәтіндер мен ақыл 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №3 (03) 2024
71

бір-бірін толықтыратындықтан ижтихад 
ұғымының діни мәтіндерді түсіндіруде 
маңызы ерекше. Сондықтан ижтихадтың 
болуы – заңдылық. 

Ижтихад жасау – исламның өзе-
гінде бар құбылыс. Өйткені Құран мен 
хадистерде терең ойлануға шақыратын 
аят-хадистер өте көп. Діни мәтіндердің 
шектеулілігі, ал туындайтын мәселе-
лердің ұдайы жалғаса беруі ижтихад жа-
сауды қажет етеді. 

Тақырыптың негіздемесі
Ешбір қоғам тәртіп пен жүйесіз, заң 

мен құқықтық нормасыз өркендеп дами 
алмайды. Өз кезегінде ислам діні  тек 
қана сенім мен моральдық категория-
лардан тұрмайды. Жаратқан мен адам, 
адамдар арасындағы қарым-қатынас, 
жеке тұлға мен мемлекет және мемлекет 
пен өзге мемлекеттер арасындағы байла-
ныс пен қатынасты, жауапкершілік пен 
міндетті қамтиды. Ислам шариғатының 
сүйенетін ең негізгі  дереккөзі Құран 
мен хадис екендігі мәлім. Алайда Құран 
мен хадистерде барлық үкім бүге-шігесі-
не дейін ашық айтылмаған. Кейбір үкім 
анық, нақты, кесімді түрде келсе, енді 
бірі түрліше түсінуге мүмкіндік беретін-
дей болжамды түрде келген. Сонымен 
қатар Пайғамбарымыз дүниеден өткен 
соң уахидің тоқтауына байланысты діни 
мәтіндерде үкімі ашық, айқын баяндал-
маған, жаңадан туындаған мәселелерге 
қатысты ижтихад жасау қажет болды. 
Алайда бұл  өте үлкен жауапкершілік пен 
құзыреттілікті талап ететін салмағы ауыр 
іс еді. Сондықтан мұсылман ғалымдары 
ислам құқығы әдіснамасында ижтихад 
тұжырымын негіздеп, жүйеледі. 

Пайғамбар (с.а.с.) заманынан бастау 
алған ижтихад қозғалысы әр кезеңде түр-
ліше көрініс тауып, қазіргі заманымызға 
дейін жалғасын тауып келеді. Осы мақа-

ламызда ислам құқығы әдіснамасын-
да ерекше маңызы бар ижтихад тұжы-
рымдамасының қалыптасуы мен дамуы, 
тарихи кезеңдері мен ерекшеліктері қара-
стырылады.   

Мақсаты мен міндеті
Ислам шариғатының құқық әдісна-

масының негізгі тақырыптарының бірі 
саналатын ижтихад тұжырымдамасын 
ашып көрсете алу үшін мынадай мақсат-
тар мен міндеттерді алға қойдық:

ижтихад ұғымының мәні мен мағы-
насын, негіздемесі мен қамту аясын ай-
қындау;

ижтихадқа құзыреттіліктің шартта-
ры мен талаптарын қарастыру;

ижтихадтың үкіміне қатысты пікір-
лерді саралау;

ижтихадқа рұқсат етілген немесе 
етілмеген мәселелерді анықтау;

мужтәхид ғалымға қатысты талап-
тардың бірі ретінде аталған «ижтихадтың 
бөлінетін немесе бөлінбейтін мәселесін» 
баяндау;

ислам тарихында құқықтық мектеп-
тердің қалыптасып, орнығуынан кейін 
басталған «ижтихад есігінің жабылуы» 
мәселесінің себептері мен нәтижелерін 
саралау.

Ғылыми зерттеудің әдіснамасы
Мақалада ижтихад концепциясын 

ашу мақсатында әуелі ижтихад ұғымы-
ның лингвистикалық және терминоло-
гиялық мағынасын ашу мақсатында араб 
тілінің сөздіктері мен ислам құқығы 
ғылымы саласындағы деректерге сүйе-
не отырып, этимологиялық зерттеу жүр-
гізілді. Зерттеу тақырыбын ашып көрсету 
үшін мәліметтерді жинақтау, кезеңдеріне 
баға беру үшін тарихи, салыстырмалы 
әдістер қолданылды. 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (03) 3№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
72

Негізгі бөлім
Ижтихадтың алғашқы үлгілері Пай-

ғамбарымыздың (Алланың оған салауа-
ты мен сәлемі болсын) кезеңінен бастау 
алады. Пайғамбарымыз صلى الله عليه وسلم өзі уахи кел-
меген кезде ижтихад жасаған. Алайда ол 
жеке-дара, уахидан бөлек шариғаттың 
қайнаркөзі саналмаған. Пайғамбардың 
 жасаған ижтихады Алланың көкейіне صلى الله عليه وسلم
салғанын айту арқылы көрініс табады 
және бұл хадистердің қатарына жатады 
немесе Алланың ешқандай илхамын-
сыз-ақ өзі зерттеп, таңдауының нәтиже-
сі саналады. Бұл таңдауы дұрыс болма-
са, Алла тағала дер кезінде оның бұрыс 
екенін айтып, түзетіп отырған. 

Алла елшісінің сахабаларына да 
ижтихад жасауға рұқсат бергендігіне қа-
тысты әйгілі Мұғаз ибн Жәбәлды (р.а.) 
Иеменге жіберер кездегі оқиға    дерек-
терде келтіріледі. Сонымен қатар саха-
ба Амр ибн Асқа: «Егер дөп түссең екі 
сауап, қателессең бір сауап беріледі», 
– деп ынталандырған. Алайда мұндай 
ынталандыру барлық сахабаға қатысты 
емес, арнайы тағайындалған тұлғаларға 
қатысты болған (Сарахси, 1324: 16-том. 
70). Сахабалардың жасаған ижтихадта-
ры Пайғамбардың صلى الله عليه وسلم өз қадағалауында 
жүзеге асқан. Егер ижтихадтарын Пай-
ғамбарымыз صلى الله عليه وسلم мақұл деп тапса, үмбетке 
жүгінетін дереккөз саналған, ал құп көр-
месе, ол ижтихадтары шариғаттан деп 
есептелмеген. Пайғамбарымыз صلى الله عليه وسلم кезінде 
ижтихадтың орын алуы кейінгі үмбет-
ке ижтихад жолымен де үкім шығаруға 
болатындығын білдіріп, ижтихад жасау-
дың қажеттігіне нұсқауда. Пайғамбары-
мыз صلى الله عليه وسلم дүние салғаннан кейін сахабалар 
да сол үрдісті жалғастырған. Мәселен, 
Ибн Мәсғұдтың (р.а.) ижтихад жайлы 
ойлары, Омар ибн Хаттабтың (р.а.) Әбу 
Мұса әл-Ашғариға жазған хатында оны 
қияс және ижтихад арқылы үкім беруге 

үндеуі, қади Шурайхқа Алланың кітабы, 
Алла елшісінің сүннеті және сенімді ға-
лымдардың көзқарастарымен үкім беру-
ге шақыруын атауға болады (Шатыби, 
4-том. 104). 

Сахабалардан кейінгі буын – табиғин 
кезеңінде ислам территориясының кеңе-
юі нәтижесінде көптеген жаңа мәселе 
туындап, шешімін талап етті. Табиғин 
кезеңінде Мекке, Мәдина, Куфа, Ба-
сра, Дамаск қалалары ғылымның, яғни 
ижтихадтың орталығына айналды. Фиқһ 
мәзһабтарының пайда болуы мен дамуы 
ижтихад әдіснамасы мен қағидаларының 
қалыптасуына жол ашты. Бұл үрдіс VII 
мен XI ғасыр аралығында өте белсенді 
жүрді. 

Ижтихадқа құзыреттілік шарттары. 
Ижтихад ислам құқығында ерекше жау-
апкершілікті қажет ететін интеллектуал-
дық әрекет саналғандықтан, мұсылман 
ғалымдары ижтихад жасауға құзыретті 
адамдардың бойынан табылуы тиіс шарт-
тарды алға тартты. Әрине, бұл шарттар-
дың барлығы дерлік Құран мен сүннетте, 
сахабалар, табиғиндер және мүжтәхид 
имамдардың сөздерінде емес, кейінгі ке-
зеңде өмір сүрген ғалымдардың кітапта-
рында қарастырылып, жүйеленген. 

Осы тақырыпқа қатысты ең алғаш 
қалам тартқан ғалым – Имам әш-Ша-
фиғи. Одан кейін келген ғалымдар ижти-
хадтың шарттарын екі негізгі тақырып 
аясында жинақтап, кейін ол шарттарды 
егжей-тегжейлі түсіндірген. 

Ижтихадқа құзыреттіліктің екі шар-
ты бар: 1. Білім, 2. Ерекше қабілет.

Бірінші шарт – кәсіби/كسبى, яғни 
адам баласы оған еңбектену арқылы қол 
жеткізе алады. Ал екінші шарт жара-
тылысынан бар, еңбектену арқылы қол 
жеткізілмейтін қасиет. Алла тағала оны 
адам баласына жаратылысынан нәсіп 
етеді. Адам баласының бойынан осы екі 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №3 (03) 2024
73

шарт табылған жағдайда мұжтәхид бола 
алады. Енді кезегімен осы шарттарға 
кеңірек тоқталайық.     

Білім. Мүжтәхидтердің негізгі мін-
деті – шариғатқа қатысты айғақтардан 
үкім шығару, діни мәтіндерді (аят-ха-
дис, әсәр) дұрыс талдап, түсіндіру және 
үкімнің болған жағдайға сәйкестігін 
анықтап көрсету. Әрине, мұндай сал-
мақты іс жан-жақты білімді талап етеді. 
Жүйелеп айтар болсақ, білу шартын 
мына екі түрге бөліп қарастыруға бола-
ды: а) шариғи үкімнің негізгі дереккөзін 
білу, ә) діни дереккөзден үкім шығару 
ерекшелігін, яғни әдіснама, қағидалар 
мен тиісті мәліметтерді білу. 

А) Дереккөзді білу. Мүжтәхид ғалым 
шариғаттың негізгі дереккөзі саналатын 
Құран мен сүннетті және осы негізгі 
дереккөзге кіретін ижманы білуі шарт. 
Аталмыш деректер араб тілінде болған-
дықтан осы шартқа араб тілін білу де 
кіреді.

Құрандағы үкімге қатысты аяттар-
ды білу. Мүжтәхид ғалым Құран аятта-
рының барлығын жалпылама түрде, ал 
үкімге қатысты аяттардың барлығын бү-
ге-шүгесіне дейін нақты білуі тиіс. Өйт-
кені шариғи үкімдердің бірінші дереккөзі 
– Құран аяттары екендігі мәлім. 

Құран ғылымдары көп салалы 
болғандықтан мүжтәхид имам үкімдік 
аяттарды толық білуі қажет. Үкім аятта-
рының нақты саны қанша екені белгісіз. 
Алайда үкімдік аяттардың нақты саны-
ның қанша екендігіне қатысты ғалымдар 
әр түрлі пікір білдірген. Зәркәшидің ай-
туынша Имам Ғазали мен Фахруддин 
әр-Рази Құрандағы үкім аяттарының 
саны 500 деген. Оны 800 ден асырған-
дар болғаны секілді 200 дегендер де бар.  
Мәселен Әбу Бәкір ибн әл-Араби «Аха-
кам әл-Құран» атты шығармасында 800-
ге тарта үкімдік аяттарды қарастырған.

Әсілінде бұл үкім аяттары ислам 
құқығында ғибадат (құлшылық), муама-
лат (өзара қарым-қатынас) және уқубат 
(жаза, қылмыстық құқық) деген үлкен 
үш топтама шеңберінде қарастырылған. 
Әрине бұл санаттағы аяттардың нақты 
саны қанша екендігі белгісіз. Әйтсе де 
соңғы кезеңдерде жасалған жіктеулер 
негізінде олардың 140-і құлшылықтарға, 
70-і отбасы құқығына, 70-і азаматтық 
құқыққа, 30-ы қылмыстық құқыққа, 13 
немесе 20- сы құқықтық іс жүргізуге, 
22-сі соғыс пен бейбітшілік (бітімгерлік) 
құқығына, 10 дүние-мүлік пен экономи-
каға қатысты келгендігі айтылады (Ха-
жуи, 1970: 1-том, 278).

Негізінен құқықтық қабілеті мен 
зердесі ерекше ғалымдар Құрандағы 
қыссалар мен мысалдардың өзінен түр-
лі үкімдер шағара алады. Сондықтан 
үкімдік аяттарды нақты бір санмен шек-
теу мүмкін емес. 

Аяттарда келген сөздердің тілдік 
ерекшеліктерін, яғни «амм-хасс» (жал-
пы-жеке/арнайы), «мұтлақ-муқаияд» 
(шегі белгіленбеген-шегарасы белгілен-
ген), «муштәрәк» (омоним), «мужмәл» 
(ықшамды), «муфәссәр» (түсіндірілген 
мағына) секілді мәселелермен қатар 
«насих-мәнсух» (алдыңғы үкімнің күшін 
жоюшы-үкімі жойылған) аяттарды, 
аяттардың түсу себептерін жақсы білуі 
қажет.

Сүннеттегі үкімге қатысты хади-
стерді білу; Мүжтәхид ғалымнан Құран 
секілді үкімге қатысты хадистерді де 
жетік білу талап етіледі.  Бірақ олар-
дың бәрін жатқа білу деген шарт қой-
ылмайды. Үкімдерге негіз саналатын 
хадистердің саны да әр түрлі.  Ибн 
Қаийм әл-Жәузидің анықтауынша мұн-
дай хадистердің саны бір тақырыпқа 
қатысты түрлі риуаяттар мен қайта-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (03) 3№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
74

ланғандарын қоспағанда 500 ге жуық, 
ал осы негізгі үкімдерді түсіндіретін, 
жан-жақты баяндайтын және шарт-
тары мен талаптарын көрсететін 
хадистердің саны 4000-ға жуықтай-
ды (әл-Жәузи, 1965: 2-том, 245). Имам 
Ахмад ибн Ханбал фақиһ атану үшін 
400 000 хадис білу керек деп санаған-
дығына қатысты риуаят жеткен. Алайда 
ғалымдар оның ықтият тұрғысынан ай-
тылғандығын білдірген.  

Құқық методологиясы саласы-
ның ғалымдары мүжтәхидтің бойын-
да табылуы тиіс хадис білу ерекшелігі 
арасына мәтін мен тізбекті білуді де 
қосқан. Ханафи ғалымдарының көзқа-
расы бойынша кейінгі ұрпаққа жету 
тұрғысынан оның келіп жету жолын, 
яғни мутауатир, мәшһүр немесе ахад 
па екендігін, хадисті жеткізуші, яғни 
рауидің жағдайларын (жәрх уә тағдил) 
білу қажет. Имам Ғазали мен оның із-
басарлары үмбеттің көпшілігі мойын-
даған хадистердің тізбегін зерттеудің 
қажет емес екендігін алға тартқан. 
Мүжтәхид хадистің насих пен мансух-
тарын да жақсы білуі қажет  (Апай-
дын, 2018: 328). Сонымен қатар хади-
стерді таңдау қағидаларын да білу қажет 
саналады. 

Үкімдерді білдіретін хадистер негізі-
нен жами, мусаннаф және сунән секілді 
жинақтарда кездеседі. Дегенмен үкімдік 
хадистерді жинақтаған арнайы кітаптар 
да бар және олар аталған хадис жинақта-
рынан мәселелер мен тақырыптарды 
қамту тұрғысынан ерекшеленеді. Хадис 
саласына қатысты осындай еңбектердің 
арқасында үкімдік хадистердің рауилері 
жайлы мәліметтер, хадистердің қайсысы-
ның негізге алынып-алынбайтындығына 
қысты қажетті мәліметтер қамтылып, 
кейінгі ұрпақтар хадистердің тізбектерін 
зерттеу машақатынан құтылған. Осылай-

ша үкімдер қамтылған хадистерге жүгіну 
мәселесі оңтайланған. 

Жоғарыда да айтып өткендей 
үкімдік аяттар мен хадистерді нақты 
шектеу мүмкін емес. Олардың саны 
фақих ғалымдардың діни мәтіндерден 
үкімдерді шығара білудегі ерекше қа-
білеті мен ізденістеріне қатысты өзгеріп 
отырады. Истинбат және истидләл жол-
дары арқылы түрлі үкімдерге қол жет-
кізуге болады. Өз кезегінде бұл адамның 
көзқарас көкжиегін кеңейтіп, кез-келген 
мәселеге әр түрлі тұрғыдан қарап, са-
раптау жасауға, жаңаша ой түюге мүм-
кіндік береді.  

Араб тілін жетік меңгеру. Құран мен 
сүннет араб тілінде келгендіктен қасиет-
ті мәтіндердің мақсатын дұрыс түсініп, 
үкім шығара білуі үшін мүжтәхид бірін-
ші кезекте араб тілін, соның ішінде грам-
матика, марфология, синтаксис, көркем 
сөз шеберлігі, әдебиет секілді салала-
рын жетік білуі тиіс. Мүжтәхидтің діни 
мәтіндерден үкім шығара білу қабілеті, 
араб тілінің өзіне тән ерекшеліктерін 
жақсы игере білумен тығыз байланысты. 
Алайда бұл салаларды араб тілі имамда-
ры және әйгілі араб тілшілері секілді 
емес, діни мәтіндерді дұрыс түсініп, үкім 
шығара алатындай деңгейде білуі жет-
кілікті. Араб тілін сол ортада өсіп, сөз-
дер мен сөз орамдарының қолданылуына 
қанығу арқылу табиғи жолмен немесе 
грамматика, марфология, синтаксис және 
әдебиет салаларын көп күш қайрат жұм-
сау арқылы үйренуге болады. Сонымен 
қатар Құран түскен кездегі араб тілінің 
ерекшеліктерін толық білмейінше, діни 
мәтіндерден дұрыс үкім шығару мүмкін 
емес (Шатыби, 4-том. 112-113).

Ижма мен пікір қайшылықтарын 
білу. Мүжтәхид ижтихад жасау үшін 
діни дереккөзбен қатар ижма мен пікір 
қайшылықтарын да білуі қажет екендігі-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №3 (03) 2024
75

не ғалымдар бірауыздан келіскен. Имам 
әш-Шафиғи алдыңғы буын ғалымдар-
дың бірауыздан келісімі мен пікір қай-
шылықтарын білмейтін адамның ижти-
хад жасай алмайтындығын айтса, Ибн 
Хазм оны шарт ретінде емес, пайдалы 
деп тапқан.

Әйтсе де ижтихад жасайтын адам-
ның өзіне дейінгі барлық мәселеге қаты-
сты ижма мен пікір қайшылығын білуі 
аса қиын саналғандықтан мүжтәхидтің 
ижма мен пікір қайшылығы орын алған 
барлық мәселені емес, тек пәтуа беретін 
мәселеге қатыстыларын білуі жеткілік-
ті саналған. Ханафи ғалымдарының бірі 
Садрушшариғаны ижманы білуді ижти-
хад  шарттарының арасында атамағаны 
үшін сынағандар болған. Алайда кейбір 
ғалымдар ижманы білуді ижтихадқа лай-
ық шарт ретінде емес, берілген пәтуаның 
ижмаға қайшы келмеуінің шарты ретінде 
қарастырғандықтан бұл сынды орынсыз 
деп тапқан (Апайдын, 2018: 329). 

Имам Ағзам адамдардың ең білімдісі 
деп пікір қайшылығын білген адамды 
атаған екен. Өйткені пікір қайшылығын 
білу, қай пікірдің ақиқатқа жақын екен-
дігін ажырата алуға көмектеседі.  
Имам Мәлік те Имам Ағзамның шәкірт-
терімен кездескен кезде өзі зерттеген 
тақырыптарға қатысты Имам Әбу Ха-
нифа көзқарасының қандай екенін білу-
ге тырысатын. Расында да сахабалар, 
табиғиндер мен солардан кейін келген 
ғалымдардың көзқарастарын зерттеп, 
дәлелдері мен ұстанымдарын салысты-
рып қарау адамның бойындағы сыни 
көзқарас пен ізденімпаздығын дамыта-
ды (Шатыби, 344-345).  

Ә. Фиқһ әдіснамасын білу. Фиқһ 
әдіснамасы – ижтихадтың негізгі тірегі. 
Онсыз мүжтәхидтің негізгі мақсаты са-
налатын тафсили дәлелдерден діни үкім 
шығаруы мүмкін емес. Өйткені діни 

үкімді білдіретін тафсили дәлелдер бұй-
рықтар, тыйымдар, жалпы мен арнайы, 
шегі белгісіз немесе шегарасы айқын 
нәрселер секілді түрде келген. Мүжтәхид 
истинбат жасау барысында аталған ерек-
шеліктердің үкімін, мақсатын білуі қажет. 
Дәлелдердің осындай ерекшеліктері мен 
үкім мақсатын түсіндіру фиқһ әдіснама-
сы саласына кіреді. Фахруддин әр-Рази 
«әл-Махсул» атты еңбегінде мүжтәхид 
үшін усул әл-фиқһ қажетті ғылымдардың 
ең маңыздыларының бірі деген. 

Мүжтәхид ғалымның өзге мүжтә-
хидтер тарапынан белгіленген және фиқһ 
әдіснамасына қатысты кітаптарда жи-
нақталған мәселелерді білуі жеткілікті 
емес. Фиқһ әдіснамасы жинастырылып, 
жазылмай тұрған кездегі мүжтәхид 
имамдар мәселелерді түсінгені секілді 
қажетті қағидаларды түсіне білуі қажет. 
Мұндай дәрежеге жету үшін діни дерек-
көзді терең игерумен қатар араб тілін, 
сөздердің қолданылу ерекшеліктерін де 
жоғары дәрежеде меңгеруі тиіс. Әрине, 
фиқһ әдіснамасының қағидалары жина-
стырылмай тұрған кезде бұл мәселелерді 
білу аса қиын шаруа еді.  Фиқһ әдіснама-
сының жинастырылып, жүйеленуі бұл 
істі айтарлықтай жеңілдетті. Дегенмен 
ижтихад жасайтын адам осындай жоғары 
мәртебеге тек қана фиқһ әдіснамасына өзі 
дербес, тәуелсіз зерттеуші ретінде қарап, 
мәселелерді өзі толықтай көз жеткізген 
және айғақтарымен дәлелдеуге шамасы 
келетін қағидаларға жүгіне отырып, үкім 
шығара алатындай дәрежеде ешкімге 
еліктеусіз қарастыра алған жағдайда 
жете алады. Үкім шығаратын кезде басқа 
біреудің қағидалары мен құралдарына 
жүгінетін ғалым дербес мүжтәхид емес, 
мәзһаб ішіндегі мүжтәхид саналады. 

Фиқһ әдіснамасы ғылымын меңгер-
меген адам тәпсір, хадис, араб тілі грам-
матикасы, әдебиеті мен көркем сөз ше-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (03) 3№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
76

берлігін қанша игерсе де мүжтәхид бола 
алмайды (Шағбан, 1996:  377).

Фиқһ әдіснамасына қатысты жа-
зылған кітаптардың көпшілігінде қияс 
шариғи дәлелдердің қатарында аталған. 
Десе де ол жеке-дара дәлел емес, әдісна-
ма нәтижесінде қол жеткізілетін дәлел 
саналғандықтан, қиясты білуді әдіснама-
ның қатарында атауды жөн көрдік (Атар, 
1988: 308). Ислам шариғатында діни 
мәтіндерден үкім шығарудың ең мойын-
далған әдіснамасы қияс саналғандықтан 
қиястың шарттарын, үкімін, түрлерін, қа-
былданатын және терістелетін қырларын 
білу дұрыс ижтихад жасаудың шарты 
саналған. Қиясты білу діни мәтіндер-
ден үкім шығарудың негіздерін және 
ижтихад жасалатын мәселеге қатысты 
ең жақын діни мәтіндерді таңдау мүм-
кіндігін береді.

2. Ерекше қабілет. Ижтихад жаса-
уға құзыретті саналу үшін жоғары дең-
гейде ақылдылық, сұңғылалық пен ерек-
ше қабілетке ие болу қажет. Ижтихад 
шариғат мақсатын дұрыс анықтап, іске 
асырумен қатар адамдар арасында әділ-
дікті қамтамасыз етуді көздейтіндік-
тен ондай жауапкершілігі зор міндетті 
атқара алу қатардағы бір оқыған адам-
ның қолынан келмесі белгілі. Мүжтәхид 
ғалымның ерекше қабілет иесі болуы – 
басты талаптардың бірі. Сондықтан 
жоғарыда аталған дәлелдерді білуі 
ижтихад жасау үшін жеткілікті емес. 
Жаратылысынан ерекше парасаттылық 
пен сұңғылалыққа ие болуы аса маңызды.    

Ислам құқығына қатысты еңбек-
терде ерекше, жоғары қабілетті білдіру 
мақсатында қариха/قارحة ұғымы қолда�ұ
нылады. Қариха деп  үкім шығаруға қа-
білетті ететін дағдыны атайды (Апай-
дын, 2018: 333).

Осы аталған шарттар негізінен мұт-
лақ мүжтахидке қатысты, ал мұқаллид 

мүжтахидтің өзі ұстанатын имамның 
әдіснамасын білуі жеткілікті саналған 
(әл-Футухи, 1980: 4-том. 457-527). 

Ижтихадтың үкімі. Ғалымдардың 
сөзінше ижтихад жасауға тек Құран мен 
хадистен нақты, кесімді дәлел табыл-
маған жағдайда ғана рұқсат. Мысалы, на-
маз оқу мен ораза ұстаудың парыз екені 
сөзсіз белгілі әрі олар – Құран мен ха-
дистен анық ұғынылатын бұйрық. Бұған 
онымен қоса зина, ұрлық, шарап ішудің 
харамдығын да қоса аламыз. Бұларға 
тыйым салынғандығы ешқандай күмән-
сіз, анық түсініледі әрі ол тыйымдарды 
басқаша түсінуге жол жоқ. Зинаның ха-
рам екендігі айтылса, басқа іс емес, нақ 
зинаның тыйым салынғанына айқын 
дәлел болады. Сондықтан мұндай нақты, 
кесімді бұйрықтарда ижтихад жасауға 
орын жоқ, ал болжамды түрде келген 
аяттарға қатысты ижтихад жасауға жол 
ашық. Мәселен, Кәусар сүресіндегі «уан-
хар» сөзі құрбандық шалумен қатар өзге 
де мағыналарды білдіреді. Бұл аятқа қа-
тысты мұсылман ғалымдарының көзқа-
расы әртүрлі. Кей ғалымдар құрбандық 
шалуды жалпы мұсылман үмбетіне мін-
дет десе, басқа ғалымдар тек Алла ел-
шісіне صلى الله عليه وسلم ғана міндет, ал оның үмбетіне 
сүннет деп ижтихад жасаған. 

Ижтихадтың үкіміне келсек, діни 
жауапкершілік тұрғысынан – кифая па-
рыз. Ханафи ғалымдары мүжтәхидсіз 
ғасырдың болуы мүмкін екенін назарда 
ұстай отырып, «мүжтәхид болмаған 
кезде үмбет тегіс күнәкар саналмау үшін 
ижтихад – кифая парыз» деген үкімді 
мүжтәхидтің бар болуына тәуелді түр-
де қарастырған. 

Мүжтәхидтің тап болған арнайы 
жағдайына қатысты пәтуа беру мәселе-
сіндегі секілді ижтихад жасаудың үкімі 
де парыз айн, парыз кифая, мәндуп яки 
харам деп өзгереді. Қандай да бір мәселе 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №3 (03) 2024
77

туындап, бір ғана мүжтәхид болса, оған 
ижтихад жасау парыз айынға айналады. 
Ижтихад жасауға қатысты бір мәселе 
туындап, пәтуа беруге лайықты өзге де 
мүжтәхидтер болған жағдайда, парыз 
кифаяға айналады. Яғни бір мүжтәхид 
ижтихад жасаса, өзгелердің мойнынан 
жауапкершілік түседі. Жаңа бір мәселе 
туындамай тұрып немесе сұрақ сұралған 
кезде мүжтәхидтің ижтихад жаса-
уы – мәндуп. Ешқандай қажеттіліксіз 
ижтихад жасаудың жаиз еместігін алға 
тартқандар да бар (ибн Абддушшәкур, 
1324: 2- том.  363).    

Мүжтәхид имам бір мәселеге қаты-
сты ижтихад жасап, шешім шығарған-
нан кейін сол шешіміне сай әрекет етуі 
тиіс. Сол мәселеге қатысты өзге мүжтә-
хидтің ижтихадына еліктеуі дұрыс 
емес. Неге десеңіз мүжтәхид ғалымның 
ижтихад жасау арқылы қол жеткізген 
нәтиже – өзінің көзқарасы бойынша, сол 
мәселеге қатысты Алла тағаланың үкімі 
саналады. Олай болса, «Алланың үкімі – 
осы» деп тапқан шешіміне сай әрекет 
етуі міндетті және басқа ғалымның 
көзқарасы басқаша екен деп, өз үкімінен 
бас тартуы қажет емес. Өйткені басқа 
ғалымның да көзқарасы нақты, кесімді 
емес, болжамды ойға сүйенеді.       

Мүжтәхидтің шығарған шешімі 
дұрыс немесе қате болса да сауапқа қол 
жеткізеді. Егер берген үкімі қате болса, 
бір сауап,  дұрыс шықса екі сауап. Бір 
сауабы барынша ізденіп, ижтихад жа-
сағаны үшін, екіншісі дөп түскені үшін. 
Қателессе де бір сауаптың берілуі, оның 
бар ынтасын салғандығы үшін. Өз кезе-
гінде Пайғамбарымыз صلى الله عليه وسلم: «Үкім беруші 
ынтасын жұмсап дұрыс шешім шығарса, 
екі сауап, қателессе, бір сауап алады», – 
деген (Бұхари. Иғтисам, 21, Әбу Дәуіт. 
Ақдия, 2). 

Ижтихад жасау әр заманда өзінің 
маңызын жоғалтпайды. Яғни заман мен 
мекен өзгерсе де ижтихад жасау уәжіп 
болып қала береді. Ижтихад арқылы 
шығарылған үкім догмалық ерекшелікке 
ие емес. Оны мойындауға да, сын көз-
бен қарауға да жол ашық. Өйткені ол 
– ақыл-ойдың нәтижесінде, болжамды 
түрде қол жеткізілген пікір. Дұрыс болу-
мен қатар, қате болу ықтималдығы да 
бар.

Ижтихадқа рұқсат етілген және 
етілмеген мәселелер. Шешіміне қаты-
сты айқын, бұлтартпас айғақ жоқ кез 
келген діни мәселенің үкімі ижтихад 
жасауға ашық саналады. Оны ислам 
құқығында «мужтахадун фиһ/مجتهدون فيه» 
және «мәсәлә ижтихадия»/إجتهادية  مسألة 
деп атайды. Ал қандай да бір мәселенің 
шешіміне қатысты діни мәтіндерде 
нақты, бұлтартпас дәлел бар болса, 
ондай мәселелерде ижтихадқа рұқсат 
етілмейді.

Негізінде шариғи үкім «қатғи» 
(нақты, кесімді, бұлтартпас) және «зан-
ни» (болжамды) деп екіге бөлінеді. Қатғи 
үкім қатғи дәлелдермен, занни үкім занни 
дәлелдермен белгіленеді. Қатғи дәлелге 
қатғи діни мәтін мен ижма жатады. 
Қатғи діни мәтін – шариғат егесі та-
рапынан келіп жетуі және мағынасы 
тұрғысынан қатғи мәтін. Мәлім болған-
дай, діни мәтіндер келіп жету және 
мағынасы тұрғысынан мынадай төрт 
топқа бөлінеді:

Келіп жетуі әрі мағыналық тұрғыдан 
кесімді діни мәтіндер. Бұған мағынала-
ры айқын, кесімді аяттар мен мутауатир 
хадистер жатады. Ханафи ғалымдардың 
көзқарасы бойынша мағыналары қатғи 
мәшһүр хадистер де осы санатқа кіреді.

Келіп жетуі тұрғысынан қатғи, бірақ 
мағынасы тұрғысынан занни діни мәтін-
дер. Мағыналарын жорамалдауға келетін 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (03) 3№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
78

аяттар, мутауатир мен мәшһүр хадистер 
осы (занни) санатқа кіреді.

Келіп жетуі занни, бірақ мағына-
сы қатғи діни мәтіндер. Мағыналары 
нақтылықты білдіретін ахад хабарлар 
осы (занни) санатқа жатады.

Келіп жетуі әрі мағыналық тұрғыдан 
занни діни мәтіндер. Мағыналары занни 
ахад хабарлар осы санатта қарастырылады.

Осылардың біріншісі қатғи насс әрі 
қатғи дәлел саналады. Өзге үшеуі –занни 
насс және занни дәлел. Біріншісі арқылы 
парыз бен харам, екінші мен үшіншісі 
арқылы уәжіп пен тахриман мәкруһ, 
төртіншісі арқылы мәндуп, мұстахаб 
секілді үкім бекітіледі. Осы дәлелдер 
өзара бір-біріне қайшы келген жағдайда 
біріншісі екіншісінен, екіншісі үшіншісі-
нен, үшіншісі төртіншісінен күшті сана-
лып, сол таңдалады.

Қатғи діни мәтіндер мен ижма қа-
лыптасқан мәселелерге қатысты ижти-
хад жасалмайды. Мысалы, намаздың, 
оразаның, зекеттің, қажылықтың парыз 
екені, олардың тіректері, уақытына қа-
тысты мәселелерде ижтихад жүрмейді. 
Сол секілді кісі өлтіру, зина, мас қыла-
тын ішімдіктерді ішудің харам екендігі 
нақты белгілі болғандықтан, олардың 
үкіміне қатысты ижтихад жүрмейді. 
Қандай да бір мәселеге қатысты қатғи 
діни мәтін бар бола тұра, мүжтәхид 
үкім айтып, қателессе күнәкар болады, 
ал сот үкім шығарса, үкімі жарамсыз 
саналады.

Олай болса, занни дәлелдерге қа-
тысты ғана ижтихад жасауға рұқсат 
етіледі. Осындай мәселелерді мүжтәхид 
ижтихад жасап, қателессе, күнәкар са-
налмайды. Қайта керісінше сауап алады, 
ал соттың шешімі жарамсыз етілмейді. 
Әрине, мұндай болжамды мәселелерде 
мүжтәхидтер көзқарастарының әртүр-
лі болуы – табиғи жағдай.

Дәл сол секілді, қандай да бір мәселе 
жайында айқын, ашық діни мәтін кезде-
спесе, ижтихад жасауға жол ашық. Өй-
ткені Пайғамбарымыз صلى الله عليه وسلم бен сахабалар 
мұндай мәселелерге қатысты ижтихад 
жасайтын. Мәселенің шешіміне қаты-
сты нақты, айқын дәлел кездеспеген 
жағдайда мүжтәхид ғалымның қияс, ис-
тихсан, истислах секілді қосымша дәлел-
дерге (әдістерге) жүгінуіне тура келеді. 
Мұндай дәлелдердің дұрыс дәрежесі, осы 
дәлелдерден үкім шығарудың мән-мазмұ-
н ы, осы дәлелдерге сүйене отырып 
шығарылған үкімге қатысты мүжтәхид 
ғалымдар көзқарастарының әртүрлі бо-
луы әбден мүмкін (Атар, 1988: 309-310).                  

Ижтихадтың бөліну-бөлінбеу мәсе-
лесі. «Мүжтәхид ғалымның кез келген 
мәселе бойынша ижтихад жасауы шарт 
па, әлде кейбір мәселелерде ижтихад жа-
сап, кей мәселелерде басқа мүжтәхидтің 
көзқарасын басшылыққа алуына рұқсат 
па?» деген сұраққа қатысты ғалымдар-
дың көзқарастары әртүрлі. Бұл мәселеге 
қатысты ғалымдардың көзқарасы екіге 
жарылған:

Ижтихад – бөлінбейтін біртұтас. Сон-
дықтан мүжтәхид ғалым барлық мәселеде 
мүжтәхид болуы тиіс. Өйткені ижтихад жа-
сау арнайы қабілет пен құзыретілікті қажет 
етеді. Соның арқасында мүжтәхид діни 
мәтіндерді түсініп, үкім шығара алады. 
Сол секілді шариғаттың негіздері мен үкім 
шығару пәлсапасын жақсы игергендіктен 
діни мәтін кездеспейтін мәселелерге қа-
тысты да үкім шығара алады. Ижтихад сөз 
өнері секілді. Қалайша сөз өнерінің барлық 
түрін игермеген адам сөз шебері санал-
маса, кез келген мәселеде ижтихад жасай 
алмайтын ғалым мүжтәхид саналмайды. 
Молла Хусреу секілді ғалымдар осындай 
көзқарасты алға тартқан. Ханафи ғалымда-
рының басым көпшілігі осы көзқарасты 
ұстанған (Апайдын, 2018: 338).



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №3 (03) 2024
79

Ижтихад біртұтас емес, бөлінеді. 
Мүжтәхид ғалымның барлық мәселе-
де ижтихад жасауы шарт емес. Имам 
Ғаззали, Ибн Дақиқ әл-Идд, Ибн әл-Ху-
мам, Ибн әс-Саати секілді ғалымдар осы 
көзқарасты таңдаған. Олардың көзқарасы 
бойынша құлшылыққа қатысты мәселе-
лерде мүжтәхид болатын тұлғаның құл-
шылыққа қатысты барлық дәлелді білуі 
қажет. Алайда уқубат пен муамалатқа қа-
тысты мәселелердің бәрінің діни дерек-
көзін білуі шарт емес. Өйткені ижтихад 
бөлінбейтін біртұтас емес. Қандай да бір 
мүжтәхид кейбір мәселелерге қатысты 
барлық айғақты зерттесе, кейбір мәселе-
лерді олай бүге-шүгесіне дейін зерттеме-
уі мүмкін (Атар, 1988: 309).     

Ижтихад есігінің жабылуы мәсе-
лесі. Діни мәтіндер мен өмірде орын 
алып жатқан жаңа жағдайды өзара үй-
лестіру үшін ижтихадтың қажеттілігі 
айтпаса да түсінікті. Алайда мәзһаб-
тардың құрылып, фиқһ мұраларының 
жинақталып, жазыла бастауы нәти-
жесінде алғашқы кезеңдегі пікір алуан-
дығы шектеліп, жинақталған тәжірибе 
негізінде әрекет ету кең таралды. Йо-
зеф Шахттың айтуынша, IX ғасырдың 
ортасына дейін мұсылман қоғамында 
ижтихадқа қатысты қандай да шектеу-
лер болмаған. Осы кезеңнен бастап, әуел-
гі мүжтәхидтер ғана ижтихад жасауға 
лайық деген түсінік Х ғасырдың басында 
кең тарап, жұртшылық солай қабылдап 
кеткендіктен, сол ғасырларда шыққан 
фақихтар алдыңғы имамдардың ойла-
ры мен тұжырымдарын түсіндірумен 
ғана шектелген. Өз кезегінде бұл үрдіс 
«ижтихад есігінің жабылуы» деп ата-
лып кеткен. Оның қашан, кім тарапынан 
қозғалғаны нақты белгісіз. 

 «Ижтихад есігінің жабылуына» жол 
ашқан себептер жайлы ғалымдар түрлі-
ше тұжырымдарды алға тартқан.  Кей-

бір ғалымдар жоғарыда аталған ижтихад 
жасау шарттарының тым қиындағанын, 
тіпті Имам Ағзам мен Имам әш-Шафиғи-
дің өздері мұндай шарттарда ижтихад 
жасауға құзыретсіз болып қалатындын 
(Халлаф, 1973: 64), тіпті осы шарттар-
дың қиындығынан кейінгі ғасырларда 
ондай сипатқа ие тұлғалар шықпаған-
дықтан бұл ижтихад есігі жабылған де-
ген түсінікке жол ашқандығын тілге тиек 
еткен (Иылдыз, 1993: 34). Фазлуррахман 
ижтихад есігінің жабылуы талап етілген 
шарттардың ауырлығынан емес, ислам 
үмбетінің бірлігі мен тұтастығын қамта-
масыз ету мақсатында белгіленген заң 
жүйесін сақтау ниетінің нәтижесі деп 
қарастырған (Ислам ансиклопедиси). 
Түрік ғалымы Х. Караман да ойларын 
осы бағытта түйіндейді. Оның ойынша, 
сол кездегі саяси билік қазылық пен муф-
тилік қызметін кең таралған төрт мәзһаб 
өкілдеріне беріп, оның тысында ой ай-
тқандар «бидғатшылықпен» айыпталған. 
Сонымен қатар адамдардың діннен дү-
ниелік қалауын артық санап, бидғаттар 
тарала бастаған «бүлік заманында» діни 
мәтіндерді қате түсіну қаупінің артуы 
ижтихадтың тоқырауына алып келген 
(Караман, 1996: 169-191).   

Алайда кейінгі ғасырда өмір сүр-
ген ғалымдардың бірі Уәйл ибн Халлақ 
«ижтихад есігі жабылған» деген тұжы-
рыммен келіспейді. Оның ойынша, ижти-
хад жасай алатын фақихтар кез келген 
кезеңде болған, қалыптасу кезеңінен 
кейін фиқһтың тармақтық мәселелерін 
дамытуда ижтихад, тахриж, тәржих 
секілді деңгейлерде ғалымдар кездескен. 
ХІ ғасырға дейін «ижтихад есігі жа-
былған» деген пікір кездеспеген және 
«мүжтәхидсіз ғасырдың болып-бол-
мауы» мәселесінде түрлі көзқарастың 
жалғаса келуі әрі оның тек теория 
жүзінде қалуы «ижтихад есігі жабық» 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (03) 3№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
80

деген көзқарастың орынсыздығын көр-
сетеді. Тіпті қателесуші мүжтәхидтің 
өзіне Алла тағаланың сауап жазатын-
дығы түсінігі ижтихад жасауды жеңіл-
деткен. Сонымен қатар ижтихадты 
қабылдамайтындар сүнниліктен шыға-
рылған. Һижра жыл санауымен V (XI ға-
сыр ) ғасырдың өзінде ижтихад есігінің 
жабылғандығын көрсететін ешқандай 
дерек жоқ. Тіпті ол соңғы ғасырға дейін 
жалғасқан (Халлақ, 2017: 457-503). 

Өз кезегінде бұл көзқарасты кейінгі 
ғасырда өмір сүрген бірқатар ғалымдар 
да қолдаған. Олар жаңа мәзһабтар мен 
әдіснама қалыптастыруға бағытталған 
абсолютті ижтихад есігі жабылғанын 
мойындаумен қатар, тахқиқ әл-мәнәт 
ижтихады, муқайиәд ижтихад, белгілі 
бір мәселеде ижтихад секілді қозғалы-
стардың әр кезеңде жалғасын тауып 
отырғандығын, тіпті кейінгі ғалымдар-
дың бұл мәселеде алдыңғы ғалымдар-
дан қалыспағанын атап өтеді. Мәселен, 
«Ижтихад есігі жабылған» дегеніне қа-
рамастан әл-Изз ибн Абдуссәләм, Ибн 
Дақиқ әл-Идд, Зәйнуддин әл-Ирақи, Ибн 
Хажар әл-Асқалани, Жалалуддин әс-Сую-
ти секілді мүжтәхид ғалымдар шыққан. 
Имам ән-Нәуәуи ижитихадқа қатысты 
ойын: «Мәзһабқа қатыссыз абсолютті 
және тәуелсіз ижтихад IV ғасырдың ба-
сында аяқталған. Мәзһаб ішіндегі ижти-
хад қияметке дейін жалғаса береді. Мұн-
дай ижтихадтың есігі жабылмайды. Бұл 
– бүкіл үмбеттің мойнына жүктелген 
жауапкершілік. Егер мұсылмандар бұ-
дан бас тартар болса, онда үмбет тегіс 
күнәға бой алдырады», – деп түйіндеген. 
Өз кезегінде абсолютті ижтихадқа есік 
ашу мәзһабтар тәжірибесін жоққа шыға-
рып, жаңа қозғалыстардың пайда болуы-
на жол ашып, мүлде өзгеше мәселе туын-
датады (Апайдын, 2018: 432-445).

Түрік ғалымы Ю. Апайдынның ой-
ынша, ижтихад есігінің жабылуына себеп 
ретінде көрсетілген болжамның барлығы-
ның ықтималдығы болғанымен, негізгі 
себеп ижтихад түсінігінің өзінде жатуда. 
Мәселе ижтихад теориясының құрылы-
мына қатысты емес, қазіргі таңдағы ислам 
әлеміндегі діни мәтіндер мен қоғамдық 
ерекшеліктер, дін мен құқық арасындағы 
қарым-қатынас, дәстүрлі фиқһ негіздерін 
түсінуде әдіснаманың маңыздылығы, 
қоғам мүддесі мен өмір шындығына не-
гізделген құқықтық талпыныстардың заң-
дылығы, құқықтың қалыптасуында діннің 
ықпал ету түрі, жеке тұлға мен адам ер-
кінің рөлі секілді тақырыптарда түсінік-
тік аппараттар мен әдіснаманың тиісінше 
дамымауы және ижтихадтың осы құ-
былыстардағы өзектілігінің ескерілмеуі-
не қатысты (Апайдын, 2018: 445). 

Қорытынды
Ислам шариғаты адам өмірінің 

ар-ожданға қатысты сенімнен бастап, 
құлшылыққа және өзге адамдармен қа-
рым-қатынасына қатысты саланың бар-
лығын тегіс қамтиды. Осы тұрғыдан 
алғанда ислам құқығы әдіснамасында 
туындаған мәселелерді шешуде ижтихад 
маңызды орынға ие.

Ислам дінінің ең негізгі дереккөзі 
саналатын Құран мен сүннетте адамды 
терең ойлануға, саралап, пікір өрбіту-
ге қатысты мәтіндердің көптігі, кейбір 
мәселелердің шешімінің нақты, кей-
бірінің болжамды түрде баяндалуы, Пай-
ғамбарымыз дүниеден өткен соң уахидің 
тоқтауы, ислам территориясының кеңеюі 
нәтижесінде мұсылмандардың жаңа мә-
дениетпен бетпе-бет келуі бұрын-соңды 
кездеспеген мәселелерді шешу жолында 
ижтихадқа қажеттілік туындады. 

Алла елшісі уахидің қадағалауында 
кейбір мәселелерде ижтихад жасады әрі 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №3 (03) 2024
81

сахабаларын да ижтихад жасауға ын-
таландырды. Әділетті төрт халифадан 
бастау алған сахабалар мен табиғин ке-
зеңінде де Құран мен сүннетте нақты 
шешімі жоқ мәселелерге қатысты фақих 
ғалымдар ижтихадқа жүгінді. Құқықтық 
мәзһабтар қалыптасып, орныққанға 
дейін бұл үрдіс қандай да бір шектеусіз 
жүрді. Мәзһабтардың әдіснамалары мен 
ұстанымдарының қалыптасып, орнығуы 
нәтижесінде әрі сол кезеңдердегі діни 
алауыздықтың алдын алып, бірлік пен 
тұрақтылықты қамтамасыз ету жолында 
мұсылман мемлекеттері белгілі мәзһаб-
тарды қолдап, орнығуына жағдай жаса-
ды. Зерттеуші ғалымдардың пікірінше, 
мұсылман қоғамында IX ғасырдың орта-
сына дейін ижтихадқа қатысты ешқандай 
шектеулер кездеспегенімен Х ғасырдан 
бастап әуелгі мүжтәхидтер ғана ижтихад 
жасауға лайық деген түсінік кең тарады. 
Осылайша, ижтихад үрдісі біршама тоқы-
рауға ұшырап, «ижтихад есігі жабылған» 
деген түсінік орныға бастады. Алайда ға-

лымдар оның себебі мен салдарына қаты-
сты түрлі тұжырым жасаған. Абсолютті 
ижтихад есігінің жабылғанын мойында-
умен қатар, тахқиқ әл-мәнәт ижтихады, 
муқайиәд ижтихад, белгілі бір мәселеде 
ижтихад секілді қозғалыстардың әр 
кезеңде жалғасын тауып отырғандығын 
атап көрсетеді. 

Қазіргі таңда мұтлақ мүжтәхид 
деңгейіндегі ғалымдардың шығуы аса 
қиын саналғандықтан, мұсылман елдерінің 
көпшілігінде ғалымдардан құралған 
Ислам фиқһ академиялары жұмыс істеуде. 
Алғашында тек бір елмен ғана шектелген 
академиялар жаһандану заманында 
халықаралық байланыстар орнату арқылы 
кейінгі ғасырда туындап жатқан күрделі 
мәселелердің шешімінде өзге де саланың 
білгір мамандарының кеңестері мен 
ғылыми зерттеулерінің нәтижелеріне 
сүйене отырып, өзара кеңеске жүгінуде. 
Өз кезегінде мұндай қадам – заман талабы 
және мәселелерді оңтайлы шешудің тиімді 
жолдарының бірі.

Әдебиеттер:

1.	 А. Халлаф. Ислам хукук фелсефеси  / Ауд. Х. Атай. – Анкара: Университе 
матбаасы, 1973. – 64.  

2.	 Әбу Захра М. Усул әл-фиқһ. – Каир: Дәр әл-фиқһ әл-арабии, 1958. – 344-345.
3.	 Әз-Зухайли У. Усул әл-фиқһ әл-ислами. – Бейрут: «Дәрул фикр муғасыр» 

баспасы, 2004.  – 2-том. – 328.
4.	 З. Шағбан. Ислам хукук илминин есаслары (Усулул-фиқһ) / Түрік тіліне 

аударған И.К. Дөнмез. – Анкара: ТДУ, 1996. – 377.
5.	 Ибн Абдушшәкур Мухибулла ибн Абддушшәкур. Мусәлләм әс-субут. – Мысыр: 

«Булақ» баспасы, 1324. – 2-том.  – 363. 
6.	 Ибн Али әш-Шәуқани М. Иршад әл-фухул илә тахқиқи әл-хақ мин илм әл-усул. 

– Каир, 1909. – 232-232.
7.	 Ибн ән-Нәжжәр әл-Футухи. Шәрх әл-кәукәб әл-мунир (ншр. М. Әз-Зухәйли – Н. 

Хаммад) – Дамаск, 1980. – 4-том. – 457-527.
8.	 Ибн Қаийм әл-Жәузи. И‘ламуль-муаққиғин. (тахқ. Абд әл-Уәкил (I-IV). – 

Мысыр, 1965. – 2-том. – 245.
9.	 Сарахси Шәмсуләиммә. Әл-Мабсут. – Мысыр, 1324. – 16-том. – 70.
10.	Ф. Атар. Усул әл-фиқһ. – Стамбул: Мармара университеті Илахият факультеті 

қоры баспасы, 1988. – 308.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2024 (03) 3№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
82

11.	Х. Караман. Ислам хукукында ижтихад. – Стамбул, 1996. – 169-191.
12.	Хажуи Х. Әл-Фиқру әс-сәми. – Бейрут, 1970. – 1-том. – 278.
13.	Халлақ У. Was the Gate of Ijtihad Closed? International Journal of Middle East 

Studies dergisinde (1984, 16/1, ss. 3-41.) / Түрік тіліне аударғандар: К. Иелек, Е. Ериылмаз) 
Ижтихад капысы капанды мы? Ислам Хукукы араштырмалары дергиси. –  29-сан. – 2017. 
– 457-503.

14.	Шатыби Әбу Исхақ Ибрахим. әл-Муафақат. – Мысыр.– 4-том. – 104.
15.	Ю. Апайдын. Ислам хукук усулу. Гириш китабы. – Стамбул: «Билай» баспасы, 

2018.
16.	Ю. Вехби Иылдыз. Ханефи мезхебинде ижтихад фелсефеси. – Стамбул: Ишарет 

иаиынлары, 1993. – 34.

وحبة الزحيلى. أصول الفقه الإسلامي. - بيروت: »دار الفكر المعاصر »، ٤٠٠٢. - مجلد ٢. ص ٨٢٣ .
م. ابن على الشوكانى. إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول. - القاهرة ، ١٩٠٩. - ص ٢٣٢ 

الشاطبي أبو إسحق إبراهيم. الموافقات. - مصر. ٤ مجلد، ١٠٤ ص 
السرخسي شمس الأئمة. المبسوط. - مصر. ١٣٢٤. مجلد ١٦، ص ٧٠ 

حاجوى ح. الفكر السامى. - بيروت. ١٩٧٠. - مجلد ١، ص ٢٧٨ 
ابن القيم الجوزي. إعلام الموقعين. تحقيق: عبد الوكيل 

)VI-I(. - مصر ، ٥٦٩١. مجلد ٢، ص ٥٤٢ 
م.أبو الزهراء. أصول الفقه. - القاهرة: »دار الفكر العربي »، ٨٥٩١. - ص ٤٤٣-٥٤٣ 

ابن النجار الفتوحى. شرح الكوكب المنير. )نشر: م. الزحيلي - ن. حماد( - دمشق ، ٠٨٩١. مجلد ٤، ص 
٧٥٤-٧٢٥

ابن عبد الشكور محيب الله ابن عبد الشاكر. مسلم الثبوت. - مصر: البولاق. ١٣٢٤. - مجلد ٢، ص ٣٦٣ 

References

1.	 A. Hallaf. Islam hukuk felsefesi  / Aud. H. Ataj. – Ankara: Universite matbaasy, 1973. 
– 64.  

2.	 Әbu Zahra M. Usul әl-fiқһ. – Kair: Dәr әl-fiқһ әl-arabii, 1958. – 344-345.
3.	 Әz-Zuhajli U. Usul әl-fiқһ әl-islami. – Bejrut: «Dәrul fikr muғasyr» baspasy, 2004.  – 

2-tom. – 328.
4.	 Z. Shaғban. Islam hukuk ilminin esaslary (Usulul-fiқһ) / Tүrіk tіlіne audarғan I.K. Dөn-

mez. – Ankara: TDU, 1996. – 377.
5.	 Ibn Abdushshәkur Muhibulla ibn Abddushshәkur. Musәllәm әs-subut. – Mysyr: «Bu-

laқ» baspasy, 1324. – 2-tom.  – 363. 
6.	 Ibn Ali әsh-Shәuқani M. Irshad әl-fuhul ilә tahқiқi әl-haқ min ilm әl-usul. – Kair, 1909. 

– 232-232.
7.	 Ibn әn-Nәzhzhәr әl-Futuhi. Shәrh әl-kәukәb әl-munir (nshr. M. Әz-Zuhәjli – N. Ham-

mad) – Damask, 1980. – 4-tom. – 457-527.
8.	 Ibn Қaijm әl-Zhәuzi. I‘lamul’-muaққiғin. (tahқ. Abd әl-Uәkil (I-IV). – Mysyr, 1965. – 

2-tom. – 245.
9.	 Sarahsi Shәmsulәimmә. Әl-Mabsut. – Mysyr, 1324. – 16-tom. – 70.
10.	F. Atar. Usul әl-fiқһ. – Stambul: Marmara universitetі Ilahijat fakul’tetі қory baspasy, 

1988. – 308.
11.	 H. Karaman. Islam hukukynda izhtihad. – Stambul, 1996. – 169-191.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №3 (03) 2024
83

12.	Hazhui H. Әl-Fiқru әs-sәmi. – Bejrut, 1970. – 1-tom. – 278.
13.	Hallaқ U. Was the Gate of Ijtihad Closed? International Journal of Middle East Studies 

dergisinde (1984, 16/1, ss. 3-41.) / Tүrіk tіlіne audarғandar: K. Ielek, E. Eriylmaz) Izhtihad ka-
pysy kapandy my? Islam Hukuky arashtyrmalary dergisi. –  29-san. – 2017. – 457-503.

14.	Shatybi Әbu Ishaқ Ibrahim. әl-Muafaқat. – Mysyr.– 4-tom. – 104.
15.	 Ju. Apajdyn. Islam hukuk usulu. Girish kitaby. – Stambul: «Bilaj» baspasy, 2018.
16.	 Ju. Vehbi Iyldyz. Hanefi mezhebinde izhtihad felsefesi. – Stambul: Isharet iaiynlary, 

1993. – 34


